
Anales de Antropología 53-1 (2019): 75-88

Artículo

Ciclos culturales y astronómicos en Xochicalco, Morelos

Cultural and astronomical cycles in Xochicalco, Morelos

Rubén Bernardo Morante López*

Universidad Veracruzana, Lomas del Estadio S/N Edificio A Piso 3
Col. Zona Universitaria C.P. 91090 Xalapa, Veracruz, México

Recibido el 15 de mayo de 2018; aceptado el 24 de septiembre de 2018

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

Resumen

Más de 115 fechas inscritas en los relieves de Xochicalco no dejan 
duda de que en el sitio se empleaban calendarios muy parecidos a 
los que tenían los pueblos del centro de México y Oaxaca en el siglo 
xvi. El trabajo pionero de Alfonso Caso (1967) fue un antecedente 
para el estudio en el cual revisamos, completamos y ordenamos los 
signos de los días que él propuso (Morante 1993, ms, 2018). En este 
escrito abordamos un problema no resuelto que es fundamental para 
la calendárica mesoamericana. El método que seguimos es la corre- 
lación de fechas registradas en Xochicalco durante la segunda mitad 
del siglo vii. Retomamos un trabajo que inició hace 30 años, par-
tiendo del riguroso registro y análisis del corpus de textos glíficos en 
piedras, lo que nos ha llevado a abundar en los sistemas de cómputo 
del tiempo en un sitio donde se tiene evidencia arqueológica de dos 
hechos: por un lado del conocimiento astronómico que habla de cál-
culos precisos del ciclo solar y, por otro, del lugar que en el centro de 
México dejó el mayor número de textos fechados, fuente invaluable 
en el conocimiento del calendario. Nos preguntamos si  se conocía la 
diferencia entre los 365.2422 días del año trópico y los 365 del año 
civil, con casi un día de diferencia cada cuatro años, y si así era, cómo 
y con qué periodicidad se hacía la corrección por esta diferencia. En 
caso contrario, nos preguntamos por qué  se permitía el desfase, sobre 
todo cuando los ciclos climáticos, agrícolas, religiosos y sociales se 
veían afectados.

* Correo electrónico: rubenmorantel@hotmail.com

DOI: http://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221e.2019.1.64803
0185-1225 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo la licencia CC-
BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Abstract

Our catalog with at less 115 dates inscribed on Xochicalco reliefs con-
firmed that the site used calendars very similar to those used in central 
Mexico and Oaxaca in the sixteenth century. The pioneer work of 
Alfonso Caso (1967) was an antecedent of the present study where 
we review, complete and order the signs of the days he proposed. In 
this paper we explore an unsolved problem that is fundamental for 
the knowledge of mesoamerican calendars. The method we follow is 
the correlation of dates recorded in Xochicalco during the second half 
of the seventh century. We resume a work that started 30 years ago 
based on the rigorous registration and analysis of the corpus of glyph-
ic texts in stones, which has led us to abound in time computation 
systems of a site where archaeological evidences speak about two facts: 
astronomical knowledge and precise calculations of the solar cycle, 
and the place that, in the center of Mexico, left the greatest number 
of dated texts, invaluable sources for the knowledge of the calendar. 
Did they know the difference between 365.2422 days of the tropic 
year and 365 of the calendar year, with almost a day of difference 
every four years? If they did, the calendar had corrections? And, if so, 
how often and how did they make them? Or, otherwise, why the lag 
was allowed, especially when climatic, productive, religious and social 
cycles were affected.

Palabras clave: Ajuste calendárico; iconografía; epigrafía; Mesoamérica.

Keywords: Calendaric adjustment; iconography; epigraphy; Mesoamerica.



R. Morante/Anales de Antropología 53-1 (2019): 75-8876

Introducción

Una contradicción fundamental en el calendario 
mesoamericano se da entre los estudios que indican la 
ausencia de correcciones por el desfase cuatrienal tipo 
bisiesto, con años consecutivos e ininterrumpidos de 
365 días, sin intercalaciones tipo bisiesto, lo cual lleva 
a inconsistencias con la observación del ciclo solar, que 
tiene un ciclo anual con 365 2422 días en promedio. 
Tenemos evidencias de la medición de posiciones 
del Sol en Mesoamérica, hacia el horizonte y el cenit 
desde el Preclásico (1200 aC) y todo indica que, para el 
Clásico, los mayas (Thompson 1959: 159), zapotecas y 
teotihuacanos (Morante 1996) ubicaban las posiciones 
exactas de Venus, la Luna y el Sol. La orientación de 
ciudades prehispánicas y sus observatorios demuestran 
que conocían la necesidad de corregir el calendario solar 
cada cuatro años. Parece una paradoja que computaran 
el paso del tiempo de manera precisa en su calendario, 
pero que de manera intencional dejaran que su año civil 
se desfasara en relación con el año solar. La razón de ello 
quizá nunca la conozcamos, pero lo que indica nuestra 
lógica es que esos desfases desorientaban a la sociedad y 
obligaban a consultar periódicamente a los especialistas 
que determinaban las fechas propicias para el culto, 
los viajes, las guerras y otros eventos fundamentales 
relacionados con la vida de la ciudad. Más que seguir 
especulando respecto al porqué lo hacían, nos interesa 
saber si efectuaban cómputos para determinar ajustes en 
los calendarios, cuándo y cómo los hacían. Hasta hoy no 
tenemos evidencias que resuelvan satisfactoriamente este 
asunto; nuestro trabajo las busca en Xochicalco, porque 
es allí donde tenemos observaciones astronómicas y el 
mayor número de registros calendáricos en piedra del 
centro de México.

En este trabajo entendemos como ciclos culturales 
aquellos creados por la sociedad, en este caso relativos a 
los calendarios que regulaban, ordenaban y organizaban 
las actividades de los pueblos. Los ciclos astronómicos 
son aquellos que señala la naturaleza, base de los ciclos 
climáticos que afectan la vida de todos los seres de la 
Tierra. Si bien la sociedad humana los toma en cuenta 
y mide para inventar los ciclos culturales, la correspon-
dencia entre ambos presenta ciertas discrepancias, las 
cuales pueden deberse a muchos factores. Entre los más 
relevantes para el presente trabajo están la observación, 
medición y registro preciso de los eventos que se dan en 
la bóveda celeste.

Calendárica y sabiduría en Mesoamérica

Los calendarios mesoamericanos, desde su origen hasta 
la Conquista, tuvieron usos múltiples y el orden de los 
días se utilizó en distintos contextos: para la adivinación, 
las fiestas, la siembra, el comercio, el tributo, la caza, 
la recolección... Para Johanna Broda (1982) fueron 

sistemas que buscaban predecir, primero para trabajar 
el campo, luego para dominar. Así, la legitimación del 
poder de los sacerdotes-astrónomos los llevó a última 
instancia a ser “...víctimas del sistema cosmológico que 
habían creado” (Broda 1990: 38). Los complejos ciclos 
de los cuerpos celestes no corresponden de manera exacta 
con la unidad que usamos para medirlos: la rotación 
de la Tierra (el día). Ello sin duda fue un problema 
para el sabio prehispánico, un problema que motivó 
el avance de las matemáticas y la escritura. Los datos 
de los cronistas del siglo xvi deben considerarse con 
reserva ya que tratan de forzar los cálculos siguiendo el 
calendario europeo. Hans Prem (1991: 392) señala que 
las descripciones más detalladas del calendario indígena 
incluían un cuadro del año, cuyo modelo se deriva de los 
reportorios del Renacimiento, dando origen a lo que él 
llama “calendarios ficticios”, que no fueron ni transcritos 
ni proporcionados por los tonalpouhques, conocedores 
de la mecánica del calendario mesoamericano. Dicha 
élite mantenía en secreto sus saberes; su trabajo, según 
el Libro de los Colloquios, consistía en observar el cielo y 
consultar los códices para ordenar “…cómo cae el año, 
cómo siguen su camino la cuenta de los destinos y los 
días y cada una de las veintenas…”.

Si bien es incuestionable la existencia de un solo siste-
ma para la cuenta calendárica en Mesoamérica, pudieron 
existir cálculos alternos hechos por los sabios que cono-
cían el tiempo y los astros. Fernández (1973: 55) habla 
de cuatro cuentas: solar o astronómica, ritual, política y 
rural; Boturini (1974) menciona dos: una civil y crono-
lógica y otra rural y natural. La coincidencia de fechas 
que reportó Caso (1967: 48, quien cita a Thompson) y 
que se dio, para la toma de Tenochtitlan en 1 Coatl, entre 
mexicas, mixes, popolocas, quichés, cachiqueles y otros 
pueblos, solo era posible si había contacto directo entre 
quienes contaban los días. Motolinía (1990: 29) y De las 
Casas (1979: 81) afirman que astrólogos y sabios se jun-
taban para corregir calendarios, ya que no tenían un día 
intercalar. Hans Prem asienta que la principal causa del 
malentendido del calendario fue que los autores de for-
mación europea “…estaban convencidos de que el año 
civil indígena tenía una manera de intercalación igual al 
bisiesto europeo” (2008: 304). La estructura del calenda- 
rio indígena era compleja, quizá más que la del calen- 
dario europeo, donde la iglesia católica indicaba fechas 
importantes (como la Pascua) mediante la intercalación 
del cómputo lunar. Al igual que en Europa, aquí los cál-
culos no estaban en manos del pueblo, sino de los mi-
nistros del culto, quienes fueron los más perseguidos du-
rante la Conquista porque tenían poder y debido a que 
representaban la continuidad de la ideología del sistema 
político-religioso-social prehispánico. El hermetismo 
con el que guardaban sus conocimientos calendáricos ex-
plica la pérdida de gran parte de sus saberes. Recordemos 
que tanto Moctezuma como Nezahualcóyotl tenían co-
nocimientos astronómicos (Paso y Troncoso 1988: 201). 



R. Morante/Anales de Antropología 53-1 (2019): 75-88 77

Los calendarios prehispánicos

Los calendarios prehispánicos combinan la matemática 
con la observación del movimiento aparente de los 
cuerpos celestes; fueron uno de los conocimientos 
exactos más notables del mundo antiguo. Han sido 
estudiados durante siglos, sobre todo aquellos que estaban 
vigentes en el momento de la Conquista; los de pueblos 
anteriores, en sitios como Teotihuacán y Xochicalco, son 
menos conocidos, a pesar de que fueron uno de los ejes 
de la organización social. Cronistas tempranos, como 
Bernardino de Sahagún (1946: I, 399) y Diego Durán 
(1984: I, 221), entre otros, mencionan sobre todo la 
cuenta de 365 días que era similar a la del calendario 
cristiano. La cuenta de 260 días apenas la mencionan 
y casi siempre para condenar su empleo religioso. La 
estructura del calendario, al igual que los nombres 
y el orden de sus días, tenían significados similares 
entre distintos pueblos, a pesar de que se nombraran 
en diferentes lenguas, lo que indica un mismo y muy 
antiguo origen. El calendario entretejía una cuenta ritual 
con otra civil; a esta última los nahuas la conocían como 
xiuhpohualli y constaba de 18 meses de 20 días, más 
un mes con cinco días para dar un total de 18 x 20 + 
5 = 365 días. La segunda cuenta era el tonalpohualli y 
tenía 13 numerales y 20 signos (13 x 20) para completar 
260 días con un nombre distinto, cuya importancia era 
medular, ya que servía para identificar personas y sitios 
geográficos, además de ser imprescindible en mitos y 
rituales. Se daba nombre al año combinando cuatro de 
sus signos (separados cinco posiciones)1 con numerales 
del 1 al 13 para llegar a 52 (4 x 13 = 52); este periodo era 
llamado xiuhmolpilli, tras el cual los días iniciales de las 
dos cuentas coinciden nuevamente (365 x 52 = 18 980 
días y 260 x 73= 18 960). 

Era un calendario distinto a cualquier otro en el mun-
do que les permitió integrar el ciclo sinódico de Venus 
con 584 días2 bajo un común denominador de 37 960 
días (18 980 x 2) tras los cuales coincidían 65 ciclos de 
584 días (52 x 2 = 104 años de 365 días y 73 x 2 = 146 
ciclos de 260 días. Estas cifras mayores eran necesarias 
porque en Mesoamérica no se manejaron fracciones ma-
temáticas, sino múltiplos comunes de grandes ciclos de 
días3. Según Thompson (1959: 171), el cómputo ante-
rior requirió de correcciones que se realizaban cada de-
terminado número de años para hacer coincidir los días 
precisos de su calendario con los fenómenos astronómi-
cos que en ellos se daban. La Cuenta Larga es el único 
sistema de cuenta absoluta del tiempo en la América pre-
hispánica; parte del 13 de agosto de 3114 aC (que es el 

1 En Xochicalco los signos de año eran Calli, Tochtli, Acatl y Tecpatl 
y se conservaron hasta el siglo xvi.

2 De acuerdo con cálculos astronómicos actuales, la revolución sinó-
dica de Venus tiene entre 579 y 588 días, con un promedio de 583.92 
que se logra tras un largo periodo de observación, 0.08 de día abajo 
del número entero.

3 Thompson (1959: 159) lo constató entre los mayas.

-3113 para cálculos astronómicos4). Ésta se ha atribuido 
a los mayas, quienes la emplearon ampliamente en el pe-
riodo Clásico, pero también se le conoció en la costa del 
Golfo, donde la tenemos en la Estela C de Tres Zapotes 
(del Preclásico) y en estelas de Cerro de las Mesas, como 
la Estela 6 del año 727 dC (Medellín 1983: 52). Según 
Gordon Brotherston (1983: 167), en códices mixtecos 
del Posclásico como el Vindobonensis se registraron datos 
históricos en Cuenta Larga.

Desde el siglo xix5 se ha considerado que en Xochi-
calco se usó el tonalpohualli y desde entonces se han he-
cho estudios basados en los registros en piedra que hay 
en el sitio. Hasta 2017 registramos un total de 115 signos 
con numerales (Morante ms. 2018). Con base en ellos 
reconstruimos el orden de sus veinte días, un orden idén-
tico al que siguen los calendarios del Posclásico. Algunos 
signos se parecen más a los que se usaron en el periodo 
Clásico, mientras que otros son más parecidos a los del 
Posclásico. A pesar de este cambio de forma, el sentido 
que adquieren los signos del tonalpohualli, con la lectura 
del icono que los identifica, al parecer permaneció casi 
inalterado6 y su orden se mantuvo a través de cientos de 
años. En el sitio se conocieron otras cuentas calendáricas 
como el xiuhpohualli7 y el xiuhmolpilli; este hecho es in-
dudable y lo deducimos de la existencia de indicadores 
de año para algunos signos calendáricos; la similitud que 
presentan múltiples calendarios prehispánicos8 en cuanto 
al orden de sus días nos ha permitido reconstruir el tonal-
pophualli en épocas y lugares donde no hay documentos 
escritos en los que aparezcan todos ellos juntos y en or-
den, como es el caso de Xochicalco.

4 En nuestro calendario pasamos del 1 aC al 1 dC contando un año 
en vez de dos, por tanto para calcular de manera real los años antes 
de Cristo se les quita este año, por ejemplo: 2 aC es en realidad -1. 

5 Ver por ejemplo la obra de Alfredo Chavero (1953: I, 272) escri-
ta en el siglo xix, donde reconoce en los relieves del Templo de las 
Serpientes Emplumadas de Xochicalco el uso de las veintenas de la 
cuenta de 260 días. 

6 Lo anterior se afirma de manera independiente del estilo de es-
critura propio del tlacuilo o tonalpouhque. Ejemplos: el icono para 
el signo de la octava posición fue la cabeza del conejo o un conejo 
completo; como signo de la séptima, la cabeza de venado o solo su 
pezuña. Se leían de la misma manera y equivalen a nuestro uso de 
negritas, itálicas o incluso mayúsculas, sin alterar mayormente el sen-
tido de la lectura.

7 En Xochicalco no hay signos para los meses del xiuhpohualli pero 
es obvia su existencia, acaso eran similares a los que se tenían en el 
momento de la llegada de los españoles, cuando se reporta su pri-
mer mes en diez de los dieciocho meses. Los dos más probables son 
Atlcahuallo, basado en Sahagún (1946: I, 95) y Tlacaxipehualiztli, 
basado en Motolinía (1990: 29). Nuestra postura, al igual que la de la 
mayoría de los especialistas de la actualidad, se inclina por Sahagún, 
quien hacia mediados del siglo xvi señala como día inicial del año a 1 
de Atlcahualo el 2 de febrero del calendario juliano o el 12 de febrero 
del gregoriano.

8 Hanns Prem (2008: 58) considera, al igual que nosotros, que la 
serie de 20 signos se repetía en un orden fijo, con un significado pare-
cido en diferentes idiomas. Prem dice que entre los mayas yucatecos 
solo seis de ellos tenían una semántica similar a la del centro de Méxi-
co y Oaxaca; Munro Edmonson (1995) llega a conclusiones similares.



R. Morante/Anales de Antropología 53-1 (2019): 75-8878

Los problemas del calendario mesoamericano

Algunos de los problemas que presenta la reconstrucción 
y correlación del calendario mesoamericano los hemos 
expuesto en el pasado (Morante 1993: 58-74), siguiendo 
a respetables especialistas. Al presente estudio compete 
sobre todo a uno de ellos: la correspondencia de fechas 
entre el calendario indígena y el europeo para el siglo vii 
dC, considerando la existencia o no de un año intercalar, 
uno de los problemas más controvertidos y en el cual los 
datos de Xochicalco no se han considerado. Caso (1967: 
73) afirma que hacia la llegada de los españoles, los aztecas 
y mayas “…tenían una correlación completa…” no solo 
en los días, sino en su posición dentro de los meses. Para 
correlacionar los calendarios cristiano y prehispánico en 
tiempos de la Conquista, Caso (op. cit.: 53) presentó una 
fórmula que ha sido muy útil.9 Se basa en tres fechas 
históricas reportadas en ambos calendarios: la entrada de 
Cortés a Tenochtitlán el 8 de noviembre de 1519, día 8 
Ehecatl del año 1 Acatl;10 las otras son la Noche Triste 
(1 de julio de 1520) y la toma de Tenochtitlán, el 13 
de agosto de 1521, día 1 Coatl del año 3 Casa. Para las 
correlaciones de días que indican los registros en piedra 
de nuestro estudio en Xochicalco, las fechas se van casi 
nueve siglos atrás, a la segunda mitad del siglo vii, por lo 
que las hemos calculado sin considerar días intercalares.11 
Calculamos fechas gregorianas mediante el método de 
regresión desde un día que se reportó al momento de 
la Conquista tanto en el calendario europeo como en 
el indígena, dato que posteriormente confirmamos en 
programas de cómputo actuales.12 

Rafael Tena (1987: 67) ha sugerido que se intercala-
ba un sexto nemontemi cada cuatro años, como sugieren 
la lámina 7r del Códice Telleriano Remensis y Fray Diego 
Durán (1984: 293) quien menciona un “bisiesto” como 
sexto nemontemi. Diego de Landa (2000: 94) dice que 
los mayas tenían correcciones cuatrienales. Sigüenza y 
Góngora, al igual que Clavijero (1987:180), habla de 13 
días intercalares cada 52 años. Castillo Farreras (tomado 
de Prem 1991: 393) dice que en los años Tecpatl el últi-
mo día de Izcalli tenía 48 horas. Yolotl González (1991: 

9 Rafael Tena (1987: 37) parte de cálculos muy similares, aunque no 
inicia el año en el mismo mes y difiere en un día, ya que incluye una 
día intercalar e inicia Atlcahualo el 13 de febrero de 1520 (Caso lo 
inicia el 14 de febrero).

10 Al respecto se puede consultar también a Tena (1987: 46). Quien 
menciona que esta fecha. Las otras son la Noche Triste (1 de julio de 
1520) y la toma de Tenochtitlán (13 de agosto de 1521).

11 Esto nos lleva a que el día inicial del año se vaya desfasando y la 
correlación varíe según el año, como especificaremos más adelante 
para el periodo 660-687 dC. 

12 Ya que en Xochicalco no hay meses registrados, usamos días y 
años. Partimos de la fórmula 1 Coatl de 3 Calli = 13 de agosto de 
1521. A partir de allí nosotros ajustamos hacia el pasado por desfases 
entre el año indígena de 365 días y el juliano de 365.25, al llegar al 
día europeo en la segunda mitad del siglo vii dC lo ajustamos a la 
fecha gregoriana aumentando tres días. Las fechas se pueden contras-
tar en programas de cómputo actuales, como el de famsi (Fundación 
para el Avance de los Estudios Mesoamericanos). 

20) nos dice que León y Gama, en su estudio de Las 
dos piedras, dijo que se intercalaban 25 días al finalizar 
el periodo de 104 años; que Orozco y Berra habla de la 
intercalación de 12 días en un periodo de 52 años y de 
13 en el siguiente; y que Paso y Troncoso habla de 63 días 
complementarios cada 260 años. Chavero (1953: 155) 
afirma que la intercalación era diferente en los años as-
tronómico y civil, pero que los sacerdotes podían hacerla 
en cualquier momento sin causar trastornos en la vida 
social. 

Alfonso Caso (1971: 348) niega la corrección del 
calendario indígena en periodos cortos, pero acepta la 
existencia de fechas-aniversario entre los mayas, postu-
lada por John Teeple (1930) quien lee múltiplos enteros 
del año trópico en inscripciones de la Cuenta Larga.13 
Nosotros consideramos una fórmula parecida basada en 
la ecuación que iguala al año civil de 365 días con el año 
trópico de 365.2422 días mediante la fórmula: 1 507 
(365.2422) = 550 420 días y 1 508 (365) = 550 420 
días. O sea que cada 1 507 años trópicos el calendario 
de 365 días se desfasa un año completo (365 días exac-
tos). Tras ese larguísimo periodo, la posición del primer 
día del xiuhpohualli volvía a la posición que ocupaba 
en el calendario astronómico solar 1 507 años trópicos 
antes. Según Teeple, para este cálculo los mayas partían 
del inicio de su Cuenta Larga en 3114 aC. Tras 1 508 
xiuhpohuallis su primer día, lo mismo que el primer día 
tonalpohualli coincidían con la posición astronómica del 
Sol 1507 años trópicos antes. Ello implica que tras este 
largo periodo se sincronizaban automáticamente los ci-
clos astronómicos y culturales.14

Las propuestas de que hubo correcciones calendári-
cas entre los pueblos prehispánicos han sido formuladas 
principalmente en escritos anteriores al siglo xx, muchos 
de ellos parten de crónicas del siglo xvi, en las cuales se 
usó como modelo el calendario europeo, algo que tam-
bién sucedió en Perú, donde Guamán Poma de Ayala 
(2002) presenta un calendario inca totalmente europei-
zado. La corrección cuatrienal (tipo bisiesto romano) 
en el calendario mesoamericano lleva a que se pierda la 
correspondencia entre las distintas cuentas de tiempo 
que siguen el xiuhpohualli, tonalpohualli y xiuhmolpilli 
del centro de México y Oaxaca o el haab, el tzolkin y la 
Cuenta Larga de los mayas. Se puede pensar que al hacer 
una corrección, para no romper la secuencia de días, se 
intercalaban días sin nombre, algo de difícil comproba-
ción. En el pasado, nosotros mismos presentamos una 
postura que apoya una corrección en periodos largos para 
el centro de México (Morante 1993) efectuada en Xochi-
calco, la cual actualizamos y modificamos más adelante, 
de acuerdo con datos recientes. 

13 Teeple (1930: 38) usa la fórmula 1507 (365.2422) = 550, 420 y 
1508 (365) = 550,420 días que equivalen a 29 ciclos de 52 años de 
365 días (18,980 días).

14 El total de 550 420 días o 1508 xiuhpohualli equivalía a 2117 
tonalpohualli exactos. 



R. Morante/Anales de Antropología 53-1 (2019): 75-88 79

Si los sabios mesoamericanos tenían conocimientos 
astronómicos y matemáticos suficientes para saber que sus 
calendarios se desfasaban, ¿por qué los dejaban hacerlo? 
¿Desconocían la duración del año trópico de 365.2422 
días? o ¿no veían que la posición del Sol cambiaba en casi 
13 días cada 52 años? En 260 años el desfase era de casi 
63 días, con un fuerte desfase con los ciclos astronómi-
cos y con los ciclos culturales marcados en su calendario. 
Fernández (1973) en el siglo xviii y Michael Graulich 
(1982, 2002) señalan la falta de correspondencia entre el 
significado de los nombres de los meses mexicas y la si-
tuación climática y astronómica que privaba en tiempos 
de la Conquista. Prem (2008: 98) opina que es inexacto 
hablar del año 683 dC que propone Graulich para la co-
rrespondencia entre el nombre de los meses y la situación 
climática y sugiere unos mil años para su coincidencia, lo 
que nos llevaría a épocas teotihuacanas; una posibilidad 
de difícil comprobación.15 Johanna Broda (1982, 1983), 
por medio del análisis de las fiestas, concluye que los ri-
tuales mexicas corresponden con los eventos climáticos 
que se desea propiciar y que son propios de esos meses.16 

Xochicalco

La estructura del tiempo y el espacio indígenas se constata 
en construcciones, inscripciones, esculturas y pinturas, 
que rescata la arqueología en sitios como Xochicalco, que 
se encuentra en el actual estado de Morelos y cuyo 
florecimiento se dio tras la declinación de Teotihuacán 
hacia principios del siglo vii dC. Las relaciones de 
Xochicalco, tanto en el ámbito regional como en el 
mesoamericano, fueron muy ricas; han sido resumidas 
por Morante (1993: II, 1-31) quien cita a Jaime Litvak 
(1970), César Sáenz (1962), Eduardo Noguera (1961), 
Kenneth Hirth y Ann Cyphers (1988) entre otros.17 La 
tradición teotihuacana está presente y pronto se unió a 
la de otros pueblos, como los mixtecos, los de la costa 
del Golfo y los mayas; se trata de un periodo en el que 
se hace evidente la comunicación constante en el campo 
de la religión y el eclecticismo en el arte. A esta época de 
auge del sitio corresponde el llamado Epiclásico que 
llega hasta el siglo x, son cuatro siglos de historia.18 Silvia 

15 Uno de los primeros en hablar de las relaciones climáticas en el 
calendario indígena fue Fray Agustín de Vertancurt (1871).

16 Prem (2008: 97) es un tanto ecléctico entre las posturas de Grau-
lich y Broda cuando dice que “…las ceremonias reportadas para sus 
fiestas sí correspondían a la vegetación… (ya que) Probablemente los 
nombres de los meses y fiestas tenían mayor continuidad que los ri-
tuales” (puntos suspensivos míos). 

17 Las relaciones más evidentes son con Teotihuacan (Pirámide de 
Quetzalcóatl), la costa del Golfo y la zona maya. El Templo de las Ser-
pientes Emplumadas las hace evidentes en los relieves de sus taludes 
con serpientes ondulantes entre motivos marinos, volutas y persona-
jes de perfil. Hay además otros vestigios en el sitio que sugieren estas 
relaciones, como yugos, figurillas, estelas labradas, estucos, calzadas, 
cerámica...

18 Xochicalco, de acuerdo con la cronología que nos proporciona 
Silvia Garza Tarazona (com. personal, mayo de 2017) abarcó desde 
mediados del siglo vii hasta el gran incendio fechado por carbono 

Garza (com. personal, mayo de 2017) dice que el sitio 
estuvo ocupado desde mediados del siglo vii hasta el gran 
incendio fechado hacia 1064 dC. Sin embargo, hay pocas 
dudas de que su mayor crecimiento y desarrollo ocurre 
durante la Fase G (650 a 900 dC) de Hith y Cyphers 
(1988: 103). 

La ubicación de Xochicalco, en lo alto de tres colinas 
fue cuidadosamente seleccionada: estaba en una posi-
ción fácilmente defendible en una época de reacomodos 
políticos entre poblaciones dominantes. Hacia el oeste 
tenía una fuente de agua permanente: el río Tembembe, 
afluente del Balsas. Podía controlar un paso comercial 
entre los dos océanos y entre los altiplanos centrales y la 
costa del Pacífico, dos regiones simbióticas climática y 
culturalmente: las tierras frías del Altiplano y las cálidas 
tierras bajas. A lo anterior se suman el entorno montaño-
so y su clima, con baja nubosidad, que le permitían tener 
un cielo despejado la mayor parte del año y una visual 
privilegiada hacia el horizonte, donde se pueden ubicar 
fácilmente posiciones solares, básicas para el cálculo de 
ciclos astronómicos y culturales. La parte superior del 
cerro fue nivelada y a partir de allí se trazaron terrazas 
conectadas mediante escalinatas y calzadas. La parte alta 
del sitio se ve resguardada por muros, pórticos y fosos, 
que también se construyeron en el vecino cerro de La 
Bodega o Coatzin. 

En su momento de mayor auge la ciudad tuvo alre-
dedor de 4 km2, con alrededor de 20 mil habitantes y 
estaba comunicada mediante calzadas pavimentadas19 
con al menos una decena de sitios o barrios cercanos. La 
sociedad altamente estratificada que ocupó el sitio se dis-
tribuyó desde la parte más alta, donde habitaba la élite en 
palacios y templos suntuosos, como los de la Acrópolis, 
hasta terrazas con unidades habitacionales donde vivían 
los artesanos y a partir de las cuales se desciende hacia 
lomeríos y valles donde estaban las chozas habitadas por 
labradores. Su economía se basaba en el tributo, la agri-
cultura, la producción de lítica, textiles, cerámica y otros 
artículos de uso doméstico y ritual, al igual que en la pro-
curación de servicios religiosos y médicos. El control de 
los campesinos, pescadores y cazadores de áreas aledañas 
les permitía el acceso a una amplia gama de productos 
alimenticios. 

Tras mil años de abandono, el sitio no se perdió en 
la memoria, permaneció presente durante el Virreinato 
y hoy se le conoce sobre todo por sus monumentos em-
blemáticos: el Templo de las Serpientes Emplumadas y 
la Gruta del Sol; el primero gracias a sus extraordinarios 
relieves y la segunda por las narraciones de la mítica visita 
del Sol a su interior. Entre los vestigios, reportados para 
el sitio desde el siglo xviii (Joseph Antonio de Alzate 
1791) hasta la actualidad, encontramos obras de arte que 

14 hacia 1064 dC. Sin embargo es durante la Fase G, que va de 650 
a 900 dC, cuando según Hith y Cyphers (1988: 103) se da el creci-
miento y desarrollo del sitio.

19 Hirth y Cyphers (1988: 133) hablan de nueve de estos caminos, 
pero don Rodrigo Analco, ex custodio de la zona arqueológica, ha re- 
corrido más.



R. Morante/Anales de Antropología 53-1 (2019): 75-8880

se conservaron casi intactas. En los relieves y esculturas 
en bulto se observa el refinamiento y sensibilidad que 
tuvieron estos artistas; sus creaciones manejan conceptos 
realistas, pero también abstractos y surrealistas que la so-
ciedad occidental conoció muchos siglos después. 

El Templo de las Serpientes Emplumadas 

Este edificio, recubierto con rocas ígneas de pórfido 
traquítico, cubrió un sencillo templo construido unos 
veinte años antes, en la segunda mitad del siglo vii (Garza 
y González 1995: 117), época en que inició el desarrollo 
de la ciudad.20 Su programa iconográfico consta de 
temas míticos, históricos, geográficos y calendárico 
astronómicos. El talud del primer cuerpo muestra un 
tema mítico donde aparecen 8 serpientes emplumadas; 
las de los lados este, norte y sur enmarcan el glifo 9 Ojo 
de Reptil (Ehecatl) y a personajes sentados con las piernas 
cruzadas que levantan su mano y emiten palabras floridas 
(figura 1). En el tablero y en el segundo cuerpo del edificio 
tenemos registros donde aparecen personajes, fechas, 
escenas y topónimos. Las ocho serpientes del talud del 
primer cuerpo tienen caracoles insertos entre sus plumas. 
Ambos símbolos: caracol y serpiente emplumada, nos 
remiten a Quetzalcóatl, quien según los mitos era creador 
del calendario y una advocación de Venus en su aspecto 
zoomorfo. Las ocho serpientes emplumadas pueden 
referirse a los ocho años de 365 días, tras los cuales 8 
xiuhpohuallis coinciden con cinco ciclos sinódicos de 
Venus de 584 días.21 El talud oeste es diferente: tiene 
en el centro la escalinata de acceso al segundo cuerpo, 
lo cual le da la mayor relevancia. Se vincula a los otros 
taludes por la presencia de la serpiente emplumada, pero 
allí su cuerpo enmarca dos paneles a ambos lados de las 
alfardas; en el centro de cada panel se labraron tres glifos 
calendáricos que realizan acciones. El más conocido está 
al noroeste, y respecto a él han surgido posturas como la 
de Eduardo Noguera (1961) y Román Piña Chan (1985: 
31) quienes sin mayores explicaciones, proponen que allí 
se representa una corrección calendárica, posturas que en 
el pasado apoyamos (Morante 1993). 

El calendario astronómico de Xochicalco 

Nuestros estudios (Morante 1993) demuestran que hasta 
la llegada de los aztecas en el Posclásico tardío, ningún 
otro sitio del centro de México había mostrado tanto 
interés por labrar fechas en piedra; ello indica un relevante 
interés en contar y conocer el tiempo. Tras la muerte de 

20 Kenneth Hirth (1980: 263) mediante Carbono 14 obtiene los 
años 650 dC +,-50 y 730 dC +,- 85.11. 

21 Se obtiene multiplicando 5 por 584 que dan 2 920 días, que divi-
didos entre 8 dan 365 días. Aunque el ciclo sinódico de Venus varía, 
estos 584 días son un promedio de acuerdo con los datos actuales, 
que corresponden con el cálculo hecho en Mesoamérica hace más de 
mil años.

los sabios y sin documentos escritos, los conocimientos 
se pierden, pero podemos rescatarlos con el estudio de 
textos labrados en piedra, como los que presentamos más 
adelante, y de instrumentos como observatorios solares 
cuyo uso comprobamos mediante la experimentación 
directa en Teotihuacán (Morante 1996) y Xochicalco 
(Morante 1993 y Morante; Garza y Escalante 2018). 
Los ejemplos que tenemos hablan de una gran precisión 
para ubicar al Sol en el horizonte y el cenit en puntos 
que van desde la frontera sur de Mesoamérica, hasta su 
límite septentrional, en sitios como Alta Vista, Zacatecas 
(Aveni, Hartung y Kelley 1982: 320). Códices como 
el Bodley y el Selden, presentan templos con postes de 
madera en cruz, con un ojo que observa a través de ellos 
hacia el horizonte, para ubicar a un cuerpo celeste en una 
posición determinada (Aveni 1991: 29; Broda 1986: 79; 
Tichy 1988: 135). Zelia Nuttall (1928) habla de cientos 
de evidencias en edificios y estelas que permitían 
observaciones astronómicas hacia el cenit. Durán (1984) 
y Motolinía (1990), mencionan a sacerdotes mexicanos 
pasando largas noches en la observación de los cielos y 
dicen que con el uso del gnomon tenían un conocimiento 
exacto de equinoccios y solsticios. Paso y Troncoso (1988: 
225) habla también del uso del gnomon y dice que según 
el Códice Fuenleal, “Contaban el año del equinoccio, por 
marzo, cuando el sol hacía derecha la sombra, y luego 
como se sentía que el sol subía...” 

Gracias al uso de instrumentos de observación, el 
sabio xochicalca conocía la posición que ocupaban los 
cuerpos en su aparente paso por la bóveda celeste; gracias 
a ellos se llevaba con gran precisión la cuenta astronómi-
ca del tiempo, base de una precisa cronometría. Nues-
tras observaciones directas en el sitio notaron que en días 
clave del calendario, como los solsticios y días de paso 
cenital, el Sol sale sobre cúspides de montañas (figura 8). 
Desde la Acrópolis de Xochicalco, el día de paso de Sol 
por el cenit,22 el Sol sale atrás de la cúspide del Popoca-
tépetl; esa misma fecha, a medio día, dentro del obser- 
vatorio vemos sus rayos entrar verticales, confirmando 
el evento (figura 2). Incluso quien no sabe astronomía 
puede notar aquí que si no se corrige al menos un día 
cada cuatro años, se va a dar un desfase en el calendario. 

22 El paso solar por el cenit tiene relevancia climática y ritual, ya que 
anuncia la llegada de las lluvias de verano, clave para la agricultura y 
la religión.

Figura 1. Relieves en la cara norte del templo de las serpientes 
emplumadas: personaje sedente y glifo 9 Ojo de Reptil (Ehecatl).



R. Morante/Anales de Antropología 53-1 (2019): 75-88 81

En Xochicalco tenemos entre la primera y última entra-
da de rayos solares directos al observatorio (29 de abril 
y 13 de agosto) 52 días antes y después del solsticio de 
verano, que sumados a este día dan 105 (52 + 1 + 52) 
y que a su vez, sumados a los 260 días en que no hay 
entradas solares directas a la cueva astronómica, comple-
tan los 365 del año. 23 Podría tratarse de uno de los dos 
tonalpohualli fijos que se pudieron tener, según Franz Ti-
chy (1978: 155), para el calendario mesoamericano. El 
segundo estaría indicado por la salida solar sobre el cerro 
Jumil el 30 de octubre y el 12 de febrero24 con esa misma 
relación 105/260 hacia el solsticio de invierno.  

Los registros calendáricos y los eventos históricos 
de Xochicalco: la Piedra del Fuego Nuevo 

Esta piedra se encuentra en el Palacio de Cortés 
de Cuernavaca, Morelos, adonde fue llevada desde 
Xochicalco (figura 3). Tiene tres inscripciones con signos 
que se identifican claramente, ya que se encuentran en 
perfecto estado de preservación, los tres se acompañan 
de numerales y son: 1.- El signo Tochtli con el numeral 
uno y un amarre en el cuadrete. 2.- El signo Coatl con 
el numeral dos y sin amarre en el cuadrete y 3.- El signo 
mamalhuaztli (del verbo mamali: perforar) metáfora 
del encendido del Fuego Nuevo que se acompaña con 
el numeral uno. Concluimos que la piedra registra el 
encendido del Fuego Nuevo en un día 2 Coatl del año 
1 Tochtli. Esta ceremonia se hacía cada 52 años para 
conmemorar el inicio de un nuevo siglo; en este caso el 
numeral uno en el glifo del Fuego Nuevo dice que se trata 
del primer Fuego Nuevo que se encendió en Xochicalco, 
algo que, según los fechamientos arqueológicos, debió 
suceder en la segunda mitad del siglo vii dC. De acuerdo 
con nuestros datos, solo hubo un año 1 Tochtli en la 
segunda mitad del siglo vii y fue 674 dC. Entonces se 
pudo celebrar un Fuego Nuevo extraordinario, como el 
que encendieron los mexicas al asentarse en el islote de 
Tenochtitlan, según los Anales de Tlatelolco (Tena 1987: 
92).25

El día 2 Coatl del año 1 Tochtli fue el 10 de mayo 
de 675 dC26 gregoriano y el único referente astronómico 
que tenemos es la distancia de 13 días luego de la prime-
ra entrada solar al observatorio antes de colocar el disco 

23 En la cueva astronómica la primera entrada de rayos directos de 
Sol se da el 29 de abril durante tres años consecutivos, al cuarto se 
retrasa un día, hasta el 30 de abril, con un año de 366 días. Son tres 
años de 365 días y uno de 366, en total 1461 días, lo que da un pro-
medio de 365.25 días por año

24 Observamos este hecho durante nuestros estudios realizados en la 
zona hace años (Morante 1993:II, 167). El punto más preciso para 
hacer esta observación es la Estructura A, cercana al Templo de las 
Serpientes Emplumadas y sitio donde César Sáenz encontró las tres 
estelas que cuentan con numerosas inscripciones calendárico- rituales. 

25 Los mexicas lo iniciaron primero en 1 Tochtli y en 1507 lo cam-
bian a 2 Acatl, según el Códice Borbónico (p. 34).

26 El año 1 Tochtli inició el 15 de septiembre de 674 dC gregoriano 
y concluyó el 14 de septiembre de 675.

(28 de abril), podemos también suponer que, como en 
Tenochtitlan, se trata de una fecha que celebra un acon-
tecimiento histórico como el asentamiento xochicalca en 
el cerro de los Tres Lóbulos. Lo cierto es que el año 1 
Tochtli se sigue encendiendo el Fuego Nuevo hasta el si-
glo xvi, en que, de acuerdo con el Códice Vaticano Latino 
3738 (Lámina CX), los mexicas deciden encenderlo al 
año siguiente: 2 Acatl.27 

El signo 9 Ojo de Reptil en el Templo de las 
Serpientes Emplumadas

Alfonso Caso (1967: 164) identifica el signo Ojo de 
Reptil con el día Ehecatl. En Xochicalco 9 Ehecatl fue 
considerado por Román Piña Chan (1985: 30) como el 

27 Si bien la glosa de este códice señala 1 Tochtli en el año 1504, el 
Códice Telleriano Remensis lo ubica correctamente en 1506, asentando 
que en efecto, debido a que 1 Conejo siempre había sido un año de 
hambrunas y muchos trabajos. Además asienta allí que es el propio 
Moctezuma Xocoyotzin quien decide cambiarlo a 2 Acatl (de 1506 
a 1507 dC). La página 34 del Códice Borbónico también alude a este 
hecho.

Figura 2. Chimenea del Observatorio o Gruta del Sol.

Figura 3. Piedra del fuego nuevo. Palacio de Cortés, 
Cuernavaca.



R. Morante/Anales de Antropología 53-1 (2019): 75-8882

nombre calendárico de Quetzalcóatl, pero dicho autor 
también señala a 7 Ehecatl.28 En este trabajo proponemos 
que el signo 9 Ehecatl tuvo en el Templo de las Serpientes 
Emplumadas de Xochicalco un significado astronómico 
con fuertes repercusiones culturales. De acuerdo con los 
últimos datos arqueológicos Xochicalco29 se ocupó en 
el siglo vii y se abandonó hacia el siglo xi dC. En esos 
cuatro siglos, se vieron tres eclipses totales en Xochicalco: 
en 664 (4 de mayo), 880 (16 de mayo) y 1050 (25 de 
enero) dC.30 El primero fue el más impresionante y duró 
como total 2 minutos 38 segundos, tras su inicio a las 13: 
37:38 horas. Corresponde a la serie Saros 97 (figura 6). 
Curiosamente, el primero de los eclipses coincidió con el 
inicio de la ocupación del sitio y el último con la etapa 
final de la ciudad.31 Nuestra correlación indica que el 
eclipse del 4 de mayo de 664 dC es el único de los tres que 
ocurrió en un día 9 Ehecatl. El signo calendárico que más 
destaca en el Templo de las Serpientes Emplumadas es 9 
Ehecatl (figura 1)32; seis veces aparece enorme, rodeado 
de volutas, en los taludes norte, sur y este. Encima, 
sobre el tablero, se labraron 32 recuadros limitados por 
entrelaces: en ellos se muestran escenas donde se repite 
un personaje y un signo. El personaje aparece sentado, 
porta anteojeras tipo Tláloc, bolsa de copal y un tocado 
con el símbolo Rayo/Trapecio (indicador del año). El 

28 El segundo (7 Ehecatl) nos parece más factible para dicho evento, 
ya que en la parte alta, al frente de la Estela 1, se observa al impor-
tante personaje saliendo de las fauces de una serpiente, aludiendo a 
su nacimiento.

29 Hay cierta discrepancia entre las últimas fechas que reportan 
Kenneth Hirth quien habla de los años 600 a 900 dC (2018: 48) y 
Morante, Garza y Escalante, que mencionan los siglos vii a xii dC 
(2018: 74), pero se dan en cuanto al abandono del sitio, ya que ambas 
posturas coinciden en el siglo vii para su ocupación.

30 Tras consultar las tablas del NASA (Fred Espernak y Jean Meeus 
2007) entre los años 600 y 1100 tenemos que en Xochicalco se pu-
dieron observar 54 eclipses totales, anulares o híbridos, pero solo estos 
tres totales.

31 Silvia Garza Tarazona (comunicación personal 15 de mayo de 
2017) obtuvo mediante termoluminiscencia el año 1064 dC para el 
gran incendio y el colapso final de la ciudad.

32 Piña Chan (1985: 30) le llama “Señor del Tiempo”.

signo que se repite frente al personaje consiste en unas 
mandíbulas que devoran un círculo; si lo leyéramos en 
náhuatl diríamos: itlacua tonatiuh, “se come al sol” y en 
maya yucateco sería Chi’ibal k’iin “muerde al sol”. Se 
trata de importantes personajes que tienen que ver con 
el agua, el tiempo y el “sol comido o mordido”, metáfora 
del eclipse (figura 5). Para Silvia Garza (2017: 31) son 
sacerdotes reunidos en el sitio para observar el eclipse de 
664 dC (op. cit.: 37). El signo 9 Ehecatl del talud no viene 
acompañado del año, pero dada la fecha de construcción 
del templo, debió registrar un día de la segunda mitad del 
siglo vii, posiblemente el año en el que se vio el eclipse 
(figura 6): 3 Acatl.33 Ese año posiblemente ya estaba 
construido el sencillo templete de la primera etapa; 
¿acaso el magnífico templo que lo cubrió se labró para 
registrar tan impresionante y poco común manifestación 
de la naturaleza, al igual que los cálculos calendáricos que 
se hicieron entre 679 y 683 dC y que al parecer están 
escritos en los mensajes de los paneles, a ambos lados de 
la escalinata del templo? 

Los mensajes de los paneles del Templo de las 
Serpientes Emplumadas

En la fachada occidental del Templo de las Serpientes 
Emplumadas, a ambos lados de la escalera, se han 
preservado de manera extraordinaria dos paneles 
enmarcados por el cuerpo ondulado de la serpiente 
emplumada. Aquí los protagonistas no son los personajes 
que vemos en otros puntos de la estructura, el protagonista 
parece ser el tiempo y los cálculos calendáricos. Los 
paneles tienen un programa icónico basado en tres 
fechas centrales: una de año (identificada con el amarre 
en el cartucho) y dos de días. Les hemos llamado: panel 
noroeste y panel suroeste y en ambos hacemos la lectura 
de izquierda a derecha, de la fecha más temprana a la 
más tardía. 

El Panel noroeste (figura 7)

Aquí se indica el año Acatl con una barra y un punto: se 
trata de 6 Acatl. El día cercano a este glifo tiene numeral 
de puntos, son once y están afuera de un cartucho que 
dentro presenta la imagen de un mono: día 11 Ozomatli, 
nos da la fecha de la inscripción y corresponde al 21 
de diciembre de 679 dC (gregoriano). El segundo día 
aparece a la izquierda; tiene dentro una casa o sea que 
es un día Calli, pero su numeral se presenta de modo 
dual, con barra y puntos. Este signo es protagónico, ya 
que de él salen dos manos que ejercen acciones: con la 
derecha presiona una barra y con la izquierda enlaza 
con una cuerda el cartucho 11 Ozomatli. La barra que 
el signo Calli señala con la mano derecha es el numeral 

33 El año 3 Acatl inició el 19 de septiembre de 663 dC gregoriano y 
concluyó el 17 de septiembre de 664 dC.

Figura 4. Relieve del Fuego Nuevo en el Templo de las 
Serpientes Emplumadas de Xochicalco.



R. Morante/Anales de Antropología 53-1 (2019): 75-88 83

cinco, la mano misma (cinco dedos) también lo indica.34 
Se trata del día 5 Calli que no cuenta con indicador de 
año, pero todo indica que se trata del mismo año 679 dC 
y corresponde al 16 de junio del calendario gregoriano.35 
Se vincula con el día 11 Ozomatli a través de la acción 
realizada con la cuerda. Debajo del signo Calli se observa 
el numeral diez, escrito mediante una barra y cinco 
puntos; se trata de un día 10 Calli.36 Siguiendo el estricto 
orden del tonalpohualli, que nos sirve como base para 
leer los signos de este tablero: 5 Calli está antes de 11 
Ozomatli y, por tanto entre estas fechas vinculadas por 
la cuerda hay 189 días. Como vemos, este mensaje debió 
escribirse en fechas cercanas al encendido del primer 
Fuego Nuevo de 674 y al eclipse de 664 dC. El día 5 Calli 
aquí indicado, está a cinco días del solsticio de verano, 
mientras 11 Ozomatli cae exactamente en el solsticio de 
invierno.37 El otro numeral que aparece vinculado con el 
día Calli es 10 y corresponde al 2 de enero de 680 dC, a 
una distancia de 13 días de 11 Ozomatli.

Si como se ha especulado por décadas, aquí se está 
haciendo un ajuste calendárico,38 se estarían corrigiendo 
los 189 días que hay entre estos dos días; una corrección 
tan grande de días de desfase entre el año trópico y el 
civil, sugiere que se hizo con base en el periodo de1507 
años, partiendo del año cero maya 3114 aC (similar al 
que Teeple sugirió que hacían los mayas). Desde esa fe-
cha, hasta el año 6 Acatl indicado en Xochicalco (679 
dC) habían pasado 3792 (3113 + 679) años y el calen-
dario de 365 días se había desfasado 0.2422 días por año 
(365.2422 menos 365). El total de días desfasados era 
de 918.42 días (3792 x 0.2422) o dos años de 365 (730) 
más 189.42 días. Éste argumento puede explicar por 
qué los días 5 Calli y 11 Ozomatli fueron presentados 
en una acción que señala un cálculo de días entre el año 
civil y el año trópico desfasados durante los 778 años de 
365.2422 días (3792 - 3014) o 780 años de 365 más 
189.42 días. El año 679 dC pudo ser relevante ya que se 
cumplían 780 años o 15 xiuhmolpillis de 52 años exactos 
desde la última coincidencia del periodo de 1508 años 
con el año trópico, que se dio en el año 100 aC o -99 
(3114 - 3014). En síntesis: el día 5 Calli indica una fecha 

34 Acatl con la mano y los numerales 5 y 10, se ve en la Piedra 4 
Conejo (César Sáenz 1962: 32). Juan Palacios (1947: 4) habla de una 
corrección calendárica indicada en este panel en el día 5 Casa y añade 
que el signo Casa aparece por doquier en el Templo de la Serpientes 
Emplumadas, donde lo relaciona con el Fuego Nuevo.

35 El año 6 Acatl inició el 15 de septiembre de 679 dC gregoriano y 
la fecha indicada por 5 Calli corresponde al año indígena anterior: 5 
Tochtli, que estaba implícito en el mensaje, por lo que pudo conside-
rarse que el esfuerzo de labrarlo y el poco espacio de que se disponía 
no justificaban el reiterarlo en la inscripción.

36 Román Piña Chan (1985 y 1989) habla también de estas dos 
fechas: 10 Calli y 5 Calli. 

37 El 16 de junio el Sol nace a solo 5 minutos de arco de la posición 
que ocupará en el solsticio de verano; dado el diámetro aparente del 
Sol de 30 minutos de arco, la posición que ocupa ese día es práctica-
mente la misma que la que ocupará al salir el día solsticial.

38 Lectura que ha parecido lógica para muchos investigadores, entre 
los que mencionaremos a Juan Palacios (1947), Eduardo Noguera 
(1945), César Sáenz (1976) y Román Piña Chan (1985). 

Figura 5. Personaje y símbolo del eclipse en el Templo de las 
Serpientes Emplumadas de Xochicalco.

	

Figura 6. Eclipse del 4 de mayo de 661 dC según la NASA 
eclipse website.

Figura 7. Panel noroeste del Templo de las Serpientes 
Emplumadas de Xochicalco.



R. Morante/Anales de Antropología 53-1 (2019): 75-8884

cultural del calendario civil de 365 días (xiuhpohualli) 
mientras que 11 Ozomatli indica una fecha astronómica 
del año de 365.2422 días.

Si las dos fechas del panel noroeste del Templo de 
las Serpientes Emplumadas se proyectan hacia el hori-
zonte oriental del sitio, veremos que indican los puntos 
extremos que durante un año el Sol toca al amanecer en 
los solsticios (figura 8). La fecha que está a la izquier-
da (5 Calli) muestra la posición que ocupa el Sol en el 
día indicado por ella, cerca del solsticio de verano (16 de 
junio). La fecha que está a la derecha (11 Ozomatli) 
muestra la posición del Sol en el solsticio de invierno 
(21 de diciembre). Viendo la fachada del templo desde 
la Plaza Central, la cuerda se convierte en una metáfora 
del movimiento del Sol-día entre los extremos que toca 
sobre el horizonte oriental. El camino inverso se da entre 
el solsticio de invierno y el de verano (el Sol ha iniciado 
su regreso al extremo norte) el cual se ve en el segundo 
numeral para el día Calli, que es 10 y cae 13 días después 
de 11 Ozomatli (21 de diciembre de 679) o sea que es el 
2 de enero de 680 dC. Esta trecena es el número de días 
que se desfasa el calendario civil en relación con el año 
trópico en 52 años (52 x 365.2422 = 12.594 + 52 x 365). 
Por otro lado, si se restan estos 13 dígitos a 189 se ob-
tienen los días indicados en el panel paralelo, el suroeste. 
Así entre ambos paneles se complementan los 365 días 
del año (189 + 176 = 365; 189 – 13 = 176).

El panel suroeste (figura 9)

También indica un año Acatl, pero en este caso con dos 
barras, se trata de 10 Acatl,39 fecha que está a cuatro 
años de 6 Acatl y sería 683 dC y puede estar indicando 
la corrección mínima de un día entre el año trópico y 
el de 365 días cada 4 años (365.2422 x 4 = 1460.97). 
El día que acompaña al año 10 Acatl es Ojo de Reptil 
acompañado de una barra y cuatro círculos: se trata de 
9 Ehecatl. Otro día aparece a la derecha de éste: es Ollin 
con dos círculos bajo el cartucho: 2 Ollin. Ambos días 
parecen presentar una dinámica donde 9 Ehecatl de 10 
Calli tiene el papel activo, ya que está bajo un caminante 
que carga un juego de pelota, como en el panel noroeste 
lo tenía 5 Calli al jalar la cuerda. Al igual que lo era11 
Ozomatli en el panel noroeste, en este panel el día pasivo 
es 2 Ollin, que tiene a su lado un personaje sedente con 
una bolsa de copal. Aquí el día activo no mide con una 
cuerda algo pasado, sino que avanza, como si se dirigiera 
al futuro, en sentido contrario al de la cuerda que une los 
signos del panel noroeste. 

39 Este signo aparecía confuso y llevó a que Caso (1967: 179) lo 
confundiera con el signo Tecpatl que aparece tres veces en la Estela 
2 de Xochicalco, donde se ve con claridad que termina en punta. La 
restauración del Templo de las Serpientes Emplumadas en el Proyec-
to Especial Xochicalco 1994-1995, incluyó la limpieza de este glifo, 
gracias a la cual se ve que termina en forma rectangular, por lo que no 
deja duda que se trata del glifo Acatl y no Tecpatl. 

El día 9 Ehecatl de 10 Acatl, fue el 9 de abril de 684 
dC y 2 Ollin fue 1 de octubre de ese año,40 por tanto 
la distancia entre ellos es de 176 días, que sumados a 
los 189 del panel noroeste dan los 365 del año; en este 
último panel, recordemos que tenemos el total de días 
obtenidos al restar a 189 los otros 13 días allí indicados, 
que me dan así 176, días que además completan seis 
ciclos sinódicos de la Luna, con una diferencia de solo 
0.04 (176/29.5306 =5.96). Aquí pudo estar indicado el 
ciclo que consideraba un intervalo de 177 (+/- 1) días 
y que según Aveni (1991: 95) ocupaban los mayas para 
predecir eclipses, consistente en una cuenta alterna de 5 
y 6 lunas,41 número que aparece reiteradamente en las 
tablas de eclipses del Códice Dresde (p. 51-53); por tanto 

40 El año 10 Acatl inició el 14 de septiembre de 683 dC y concluyó el 
12 de septiembre de 684 dC gregorianos, ello nos lleva a que 2 Ollin 
si bien está en el mismo año cristiano (684), caiga en el siguiente 
año indígena: 11 Tecpatl, el cual no aparece señalado en el tablero, al 
parecer por la misma razón que no se escribió el año 5 Tochtli del día 
5 Calli en el panel noroeste, porque estaba implícito en el mensaje y 
pudo considerarse que el esfuerzo de labrarlo y el poco espacio de que 
se disponía no justificaban el reiterarlo en la inscripción.

41 Los meses lunares registrados en la Cuenta Larga tenían 29 o 30 
días.

Figura 8. El horizonte oriental de Xochicalco y su relación con 
el Tablero noreste del templo xochicalca.

Figura 9. Panel suroeste del Templo de las Serpientes 
Emplumadas de Xochicalco.

Cerro JumilCerro Coatzin

Popocatépetl

21 dic.16 jun.



R. Morante/Anales de Antropología 53-1 (2019): 75-88 85

era bien conocido por los mayas, contemporáneos de los 
xochicalcas, durante el periodo Clásico. El día 9 Ojo de 
Reptil del año 10 Acatl pudo ser tan relevante en Xochi-
calco, que también aparece en la llamada Estela de los 
Dos Glifos. Fechas con sentido calendárico astronómico 
están indicadas en ambos paneles del templo: la del sols-
ticio de invierno en el panel noroeste y el 9 de abril en 
este panel. Galindo y Ruiz (1998: 145) dicen que el día 
9 de abril tiene gran trascendencia calendárica por estar 
73 días antes del solsticio de verano, que se relaciona con 
la predicción de la temporada de lluvias, además de ser la 
quinta parte del año de 365 días (365/5) que muestran 
la relación del tonalpohualli y el xiuhpohualli al concluir un 
xiuhmolpilli o 52 xiuhpohuallis (52 x 365 = 73 x 260).42

Veamos un resumen de las relaciones en días de los sig- 
nos que aparecen en los dos paneles del Templo de las 
Serpientes Emplumadas, que son el total numérico entre 
dos signos del tonalpohualli, recordando que en todos los 
casos el sistema es consistente con la inclusión en esta 
cuenta de los dos signos que indican ambas fechas.43    

- De 5 Calli de 5 Tochtli (16/06/679) a 11 Ozomatli 
de 6 Acatl (21/12/679) hay 189 días.

- De 11 Ozomatli de 6 Acatl (21/12/679) a 10 Calli 
de 6 Acatl (2/01/680) hay 13 días.

- De 9 Ehecatl de 10 Acatl (9/04/683) a 2 Ollin de 11 
Tecpatl (1/10/684): hay 176 días.44

El calendario xochicalca y los mayas 

Dijimos antes que la Cuenta Larga aparece por vez 
primera en la zona zoque, entre los olmecas del Preclásico 
y que durante el periodo Clásico no solo la emplearon los 
mayas, sino otros pueblos mesoamericanos. Prestigiados 
estudiosos han dicho que el calendario del centro de 

42 Los autores indicados nos hacen ver que este día está señalado en 
las estelas 10 y 12 de Copán, en el Cuarto 1 de Bonampak y en el 
Templo Mayor de México-Tenochtitlan.

43 Ivan Sprajc (2001: 108) plantea que en el sistema calendárico 
mesoamericano no se contaban “…ambas fechas inclusive.” Por tanto 
entre 5 Calli y 11 Ozomatli, tendríamos 188 días en vez de los 189 
que contamos y la misma diferencia de un día más se presenta en 
nuestros cálculos. Sin embargo Sprajc presenta argumentos basados 
en posiciones solares, no en registros glíficos para el centro de México, 
que son muy escasos y para el Epiclásico (600-900 dC) solo conoce-
mos los de Xochicalco. No sabemos por qué los xochicalcas usaron 
una lógica matemática parecida a la de los antiguos romanos y que 
usamos en la actualidad, por ejemplo al decir que entre el 1 de enero 
y el 31 de diciembre de 2018 transcurrieron 365 días o que la semana 
que va de domingo a sábado consta de siete días; en ambos casos, 
como los xochicalcas, contamos los dos días señalados en los inter- 
valos. La consistencia en el método de cálculo de los días distancia en 
los dos paneles nos da cierta certidumbre del uso de este método 
en Xochicalco, de otra manera en lugar de 365 días tendríamos 363 
y en vez de 176 tendríamos 175, cifra irrelevante que quita todo su 
sentido a los registros xochicalcas.

44 Beatriz de la Fuente (1995: 207) está de acuerdo en los muchos 
datos que cita de nuestra tesis (Morante 1993), pero presenta una 
tabla donde discrepa con nuestras fechas y cálculos. Sus datos son 
confusos y no indican el método empleado para el cálculo de fechas 
gregorianas, por lo que no podemos verificarlo. 

México era tan complejo como el maya; Johanna Broda 
(2006: 186) dice que el estudio de la estructura interna 
de los códices de Oaxaca y el centro de México hecho 
por Gordon Brotherston (1983, 1992) revela que su 
lectura (interpretación oral) incluyó complejos cálculos 
con periodos de tiempo que en algunos casos llegan a 
3114 aC. Recientemente David Stuart (2011: 290-292) 
ha dicho que el sofisticado contenido numerológico de 
los códices del centro de México ha sido pobremen- 
te entendido, y al hablar de la Cuenta Larga, no cree que 
los sacerdotes-astrónomos mayas hubiesen sido mejores 
observadores de los cielos que los aztecas y mixtecos. 

El método de cálculo que hemos aplicado para Xochi-
calco probablemente era conocido por los mayas, quie-
nes partían de una misma fecha, el día cero de la Cuen-
ta Larga para los mayas 13.0.0.0.0, 4 Ahau 8 Cumhu. 
Un procedimiento similar puede estar indicado 52 años 
después de la fecha que aparece en el panel noroeste de 
Xochicalco (679 dC), en el año 731 dC, en la estela 51 
de Calakmul (Thompson 1959: 167) donde los mayas 
calcularon 932 días de desfase, 13 más que en Xochi-
calco, que corresponden a los días que en esos 52 años 
(52/4 = 13 días) se desfasa el año civil en relación con el 
astronómico. John Teeple (1930), basado en la Estela A 
de Copán, menciona la fecha 9.15.0.0.0 4 Ahau 13 Yax 
(agosto 20 de 731 dC) con un cálculo similar. Al igual 
que Teeple, Thompson afirma que eran los días que se 
había desfasado su haab en relación con el año trópico, 
tras considerar la coincidencias de dos ciclos completos 
de 1507 años trópicos. Como en los paneles de Xochi-
calco, aquí también aparece el ciclo lunar: Aveni (1991: 
195) señala que en esa estela A de Copán, aparece el 
número 19.5.0 (6940 días) que se escribió en el Códice 
Dresde, el cual equivale a 235 lunaciones o un ciclo me-
tónico de 19 años en que una fase lunar se repite en una 
misma fecha del calendario solar y que puede ser usada 
para “…seguir la posición del año trópico dentro del año 
común…” El Templo de las Serpientes Emplumadas de 
Xochicalco, con los personajes sedentes de perfil, estilo 
maya, muestra no solo un centro de poder y sabiduría 
del siglo vii, sino una evidencia del contacto entre mayas 
y xochicalcas que propició intercambios de ideas y cono-
cimientos exactos. 

Conclusiones

En Teotihuacán parece estar el antecedente del calendario 
y los saberes astronómicos que llegaron a Xochicalco, 
sitio donde hay mayores evidencias y registros al respecto. 
En nuestra investigación pudimos constatar que los 
xochicalcas realizaron y registraron con fechas cálculos de 
enorme exactitud y que se auxiliaron con conocimientos 
de geografía para seleccionar el lugar donde construyeron 
una ciudad cuyos edificios muestran orientación precisa y 
avanzados instrumentos de observación. En Teotihuacán 
los signos calendáricos son mucho menos abundantes y 
están en un contexto menos público; la mayoría de las 



R. Morante/Anales de Antropología 53-1 (2019): 75-8886

imágenes de días que se conservan allí sugieren temas 
míticos o históricos y el calendario no parece tener el 
relevante papel que tuvo en Xochicalco, donde los 
conocimientos tuvieron un avance notable. Se trata de 
conocimientos compartidos con otras culturas.

Nuestra correlación de fechas en monumentos xochi-
calcas nos llevó a verificar eventos astronómicos como 
el eclipse de 664 dC, al igual que eventos históricos, 
religiosos y calendáricos, como el encendido del Fuego 
Nuevo en 674 dC. También nos condujo al cálculo de 
desfases entre el año trópico y el civil. Hasta hoy se ha in-
terpretado el mensaje del panel noroeste como un ajuste 
o corrección calendárica presentado por una mano y una 
cuerda. Queremos proponer aquí una lectura alterna: en 
náhuatl el signo (mano-cuerda) implica las palabras mé-
catl (cuerda) y poa, la mano como metáfora del verbo 
contar, recordando que los dedos y la mano se usaban 
para indicar números en las altas culturas mesoamerica-
nas.45 Entonces tenemos aquí la palabra mecatlapoa que 
se traduce del náhuatl como “contar o medir”. Podemos 
decir, con base en la lingüística indígena, que semántica-
mente este panel, más que indicar una corrección, habla 
de una medición o cálculo de días entre las fechas que 
vincula la cuerda. La lectura anterior se respalda en dos 
hechos: primero, que el día 11 Ozomatli, que está junto 
al signo que indica el año, es un día del calendario as-
tronómico, donde el Sol está en el solsticio de invierno, 
o sea en la posición correcta para la fecha indicada en el 
panel, por tanto debía ser este día el que corrigiera y no 
al revés. En otras palabras, debería ser 11 Ozomatli quien 
tuviese las manos saliendo de su cuadrete para corregir 
al atraer a 5 Calli y no al revés, ya que este último día 
señala una fecha que para entonces se había desfasado 
más de seis meses, y que aquí solo cuenta o mide los días 
entre los dos calendarios: el cultural y el astronómico. 
El segundo hecho que confirma lo anterior nos parece 
contundente ya que, de haberse corregido el calendario 
en 679 dC, no hubiésemos llegado ni a la fecha de en-
cendido del Fuego Nuevo, ni a la del eclipse. Cualquier 
corrección efectiva exigiría un ajuste en nuestros cálculos 
y llegaría a fechas distintas de las mencionadas para los 
años 664 y 674.46 Nos hemos preguntado si el calenda-
rio iniciaba cada 1508 años, cuando coincidían los ciclos 
culturales y astronómicos, pero no contamos con eviden-
cias al respecto. 

En Xochicalco resulta sorprendente la coincidencia 
del orden de los días desde el siglo vii hasta el siglo xvi; 
se comprueba en la continuidad de la secuencia en sig-
nos del tonalpohualli y de los años del xiuhmolpilli, como 
demuestran los registros en piedra aquí mencionados. El 

45 Los zapotecos usan los dedos como signos para indicar unidades; 
los mayas labraron la mano sobre un rostro para indicar que algunos 
numerales indican cifras a partir del once, ello posiblemente se dio 
desde el Preclásico. Hasta hoy en Zongolica y otros poblados nahuas, 
la mano es parte fundamental del sistema numérico.  

46 Hubiese requerido de una corrección similar a los días que agrega-
mos a las fechas del calendario juliano para convertirlas al gregoriano, 
debido a la corrección que se hizo en el año 582 en Roma. 

hecho de que se pudieran realizar cálculos calendáricos 
muy precisos, que buscaban la congruencia entre las fe-
chas del xiuhpohualli y las posiciones solares en los solsti-
cios, al igual de que se pudiera manejar en estos últimos 
la Cuenta Larga del calendario olmeca-maya, probaría 
el conocimiento de un año trópico sorprendentemente 
exacto. Lo anterior nos lleva a postular el uso en el sitio 
de dos calendarios simultáneos: uno que voluntariamen-
te se dejaba desfasar y que conocía la mayor parte de la 
población (cultural) y otro astronómico, sin desfases, cal-
culado de manera muy precisa y solo conocido por sabios 
que, gracias a él, podían controlar el tiempo, predecir el 
clima y saber el momento en el que se debían realizar los 
servicios religiosos. 

Los sabios mesoamericanos dejaron que el xiuhpohua-
lli siguiera desfasándose con respecto al año trópico en 
los siglos venideros. Sin embargo, los ritos y ceremonias, 
sobre todo las relacionadas con la agricultura, se fueron 
adaptando a los eventos climático-temporales que se da-
ban en la naturaleza. Xochicalco debe aparecer en la his-
toria prehispánica de Mesoamérica como el lugar donde 
vivieron hombres que tenían una enorme sabiduría ca-
lendárica, geográfica y astronómica, misma que hereda-
ron a las siguientes generaciones. Los datos arqueológicos 
obtenidos hasta la fecha se ven muy fielmente reflejados 
en los registros cronológicos del sitio.

Agradecimientos:

A la Mtra. Fabiola Carrasco Garduño por la revisión y 
corrección del presente texto. 

Referencias

Alzate, J. A. de (1791). Descripción de las antigüedades 
de Xochicalco, dedicada a los señores de la actual 
expedición marítima del orbe, bajo la dirección 
de Alejandro Malaspina. Gaceta de Literatura de 
México, 2, 31-32. 

Aveni, A. (1991). Observadores del cielo en el México anti-
guo. México: Fondo de Cultura Económica.

Aveni, A., Hartung H. y Kelley, D. (1982). Alta Vista 
(Chalchihuites) astronomical implications of Me-
soamerican ceremonial outpost at the Tropic of 
Cancer, American Antiquity, 10 , 316-335.

Benavente, F. T. (1990). Historia de los indios de la Nueva 
España. México: Porrúa.

Boturini, B. L. (1974). Idea de una nueva historia gene-
ral de la América Septentrional. México: Editorial 
Porrúa.

Broda, J. (1982). La fiesta azteca del Fuego Nuevo y el 
Culto de las Pléyades. F. Tichy (Ed.), Space and 
Time in the Cosmovision of Mesoamerica (pp. 128-
158) (Lateinamerika Studien 10). Munich: Wil-
helm Fink Verlag.



R. Morante/Anales de Antropología 53-1 (2019): 75-88 87

Broda, J. (1983). Ciclos agrícolas en el culto: un pro-
blema de la correlación del calendario mexica. 
A. F. Aveni y G. Brotherston (Eds.), Calendars of 
Mesoamerica and Peru: Native American Compu-
tations of Time, Oxford BAR International Series 
174: 145-165. 

Broda, J. (1986). Arqueoastronomía y desarrollo de las 
ciencias en el México prehispánico. M. A. Mo-
reno Corral (Ed.), Historia de la Astronomía en 
México (pp. 65-102). México: Secretaría de Edu-
cación Pública-Fondo de Cultura Económica. 

Broda, J. (1990). Calendarios y astronomía en Mesoamé-
rica, su función social. Ciencias, 18, 36-39.

Broda, J. (2004). El tiempo y el espacio, dimensiones 
del calendario y la astronomía en Mesoamérica. V. 
Guedea (Coord.), El historiador frente a la historia: 
El tiempo en Mesoamérica (pp. 75-108). México:  
Instituto de Investigaciones Históicas, Universi-
dad Nacional Autónoma de México.

Broda, J. (2006). Zenith Observations and the Concept 
of Latitude in Ancient Mesoamerica: A Historic 
Interdisciplinary Approach. Bostwick, Todd y Ba-
tes, Brian (Eds.), Viewing the Sky trough Past and 
Present: selected Papers from the Oxford VII Inter-
national Conference on Archaeoastronomy, (p. 183-
212) (Pueblo Grande Museum of Anthropology 
papers, 5). Phoenix: Pueblo Grande Museum of 
Anthropology.

Brotherston, G. (1983). The Year 3113 BC and the Fifth 
Sun of Mesoamerica. A. F. Aveni y G. Brotherston 
(Eds.), Calendars in Mesoamerica and Peru: Nati-
ve American computations of Time (pp. 167-220), 
Oxford: BAR International.

Casas, B. de las (1979). Los indios de México y la Nueva 
España. México: Porrúa.

Caso, A. (1967). Los calendarios prehispánicos. México: 
Universidad Nacional Autónoma de México.

Caso, A. (1971). Calendrical Systems of Central Mexico. 
Handbook, 10 (1), 333-348. 

Clavijero, F. J. (1987). Historia Antigua de México. Mé-
xico: Porrúa.

Chavero, A. (1953). México a través de los siglos. México: 
Cumbre.

Durán, fray Diego (1984). Historia de las indias de Nueva 
España e islas de tierra firme. México: Porrúa. 

Edmonson, M. (1995). Sistemas calendáricos mesoameri-
canos. El libro del año solar. México: Instituto de 
Investigaciones Históricas, Universidad Nacional 
Autónoma de México. 

Espernak, F. y J. Meeus (2007). NASA Eclipse Websi-
te, Disponible en <https://eclipse.gsfc.nasa.gov/
eclipse.html>.

Fernández, M. de E. y V. (1973). Los calendario mexica-
nos. México: San Ángel Ediciones.

Fuente, B. de la (1995). Xochicalco: una cima cultural. 
B. de la Fuente, S. Garza, N. González, A. Lebeuf, 
M. León y J. Wimer (Eds.), La acrópolis de Xochi-

calco (pp. 145-208). México: Instituto de Cultura 
de Morelos, México.

Fundación para el Avance de los estudios Mesoameri-
canos Inc. (famsi) (2018). Sitio web. Disponible 
en <http://research.famsi.org/spanish/date_ma-
yaLC.php>.

Galindo, J. y M. E. Ruiz Gallut (1998). Bonampak: una 
confluencia sagrada de caminos celestes. M. de la 
Garza (Ed.), La pintura mural prehispánica en Mé-
xico. II Área Maya. Bonampak. Tomo II Estudios 
(pp. 137-157) México; Instituto de Investigacio-
nes Estéticas-Universidad Nacional Autónoma de 
México.

Garza Tarazona, S. (2017). La pirámide de las serpientes 
emplumadas. Un monumento conmemorativo en 
Xochicalco, Morelos. El Volcán Insurgente, 48, 24-
37.

Garza Tarazona, S. y Y. González (1995). Xochicalco. B. 
de la Fuente, S. Garza, N. González, A. Lebeuf, 
M. León y J. Wimer (Eds.), La acrópolis de Xochi-
calco (pp. 89-143). México: Instituto de Cultura 
de Morelos, México.

González Torres, Y. (1991). Los precursores de los estu-
dios sobre los astros en Mesoamérica. J. Broda, S. 
Iwaniczewski y L. Maupomé (Eds.), Arqueoastro-
nomía y etnoastronomía en Mesoamérica (pp. 13-
23), México: Instituto de Investigaciones Históri-
cas-Universidad Nacional Autónoma de México. 

Graulich, M. (1982). Quecholli et Panquetzaliztli:  une  
nouvelle interpretation. Lateinamerika Studien, 
10, 159-173.

Hirth, K. (1980). Archaeological Explorations at Xochi-
calco, Morelos, Mexico. Mexicon Aktuele informa-
tionen und Studien zu Mesoamerica, 2 (4).

Hirth, K. (2018). Xochicalco durante el Epiclásico. Ar-
queología Mexicana, 26 (153), 47-53.

Hirth, K. y A. Cyphers (1988). Tiempo y asentamiento en 
Xochicalco. México: Universidad Nacional Autó-
noma de México.

Landa, Fr. D. de (2000). Relación de las cosas de Yucatán. 
México: Monclem Ediciones.

Lebeuf, A. (1995). Astronomía en Xochicalco. B. de la 
Fuente, S. Garza, N. González, A. Lebeuf, M. 
León y J. Wimer (Eds.), La acrópolis de Xochicalco 
(pp. 211-287). México: Instituto de Cultura de 
Morelos, México.

León-Portilla, M. (1986). Tiempo y realidad en el pensa-
miento maya. México: Universidad Nacional Au-
tónoma de México.

López Austin, A. y L. López Luján (1999). Mito y reali-
dad de Zuyuá. México: Fideicomiso Historia de 
Las Américas, El Colegio de México y Fondo de 
Cultura Económica.

Medellín Z., A. (1983). Obras maestras del Museo de 
Xalapa. México: Studio Beatrice Trueblood.

Morante López, R. (1993). Evidencias del conocimiento 
astronómico en Xochicalco, Morelos. Tesis. Méxi-
co: Escuela Nacional de Antropología e Historia.



R. Morante/Anales de Antropología 53-1 (2019): 75-8888

Morante López, R. (1996). Evidencias del conocimiento 
astronómico en Teotihuacán. Tesis. México: Uni-
versidad Nacional Autónoma de México. 

Morante López, R. (2018). ms. “Los calendarios de Xo-
chicalco, Morelos”.

Morante, R., S. Garza y M. Escalante (2018). El Obser-
vatorio de la Gruta del Sol de Xochicalco, More-
los. Xochicalco durante el Epiclásico. Arqueología 
Mexicana, 26 (153), 74-80.

Noguera, E. (1961). Archaelogical sites of the State of Mo-
relos. Official guide. México: Instituto Nacional de 
Antropología e Historia.

Nuttall, C. (1928). La observación del paso del sol por el 
zenit por los antiguos habitantes de la América tropi-
cal. (Publicaciones de la sep, 17). México: Talleres 
Gráficos de la Nación.

Palacios, J. (1947). Las fechas de Xochicalco de la Piedra 
del Sol y del Códice Vaticano A., Biblioteca Pulche-
miana Americae gemmarum II, México. 

Paso y Troncoso, F. (1988). La botánica entre los nahuas 
y otros estudios. México: Secretaría de Educación 
Pública.

Piña Chan, R. (1985). Quetzalcóatl, Serpiente Empluma-
da. México: Secretaría de Educación Pública-Fon-
do de Cultura Económica.

Poma de Ayala, G. (2002). Las ilustraciones de Guaman 
Poma (Desde la Creación hasta el Calendario de los 
Incas). Lima: Commentarios.

Prem, H. (1991). Los calendarios prehispánicos y sus 
correlaciones (problemas históricos y técnicos). J. 
Broda, S. Iwaniczewski y L. Maupomé (Eds.), Ar-
queoastronomía y etnoastronomía en Mesoamérica 
(pags. 389-412). México: Instituto de Investiga-
ciones Históricas-Universidad Nacional Autóno-
ma de México. 

Prem, H. (2008). Manual de la antigua cronología mexi-
cana. México: Centro de Investigaciones y Estu-

dios Superiores en Antropología Social y Miguel 
Ángel Porrúa. 

Sáenz, C. (1962). Xochicalco. Temporada 1960. México: 
Instituto Nacional de Antropología e Historia.

Sáenz, C. (1976). El enigma de Xochicalco. Historia de 
México Salvat, t.II (pp. 451-476). México: Salvat. 

Sahagún, B. de (1946). Historia general de las cosas de 
Nueva España. México: Nueva España.

Sprajc, I. (2001). Orientaciones astronómicas en la arqui-
tectura prehispánica del centro de México. (Colec-
ción científica). México: Instituto Nacional de 
Antropología e Historia. 

Stuart, D. (2011). The order of days: The Maya world 
and the truth about 2012. Nueva York Harmony 
Books. 

Teeple, J. (1930). Maya Astronomy (Carnegie Institution 
of Washington Publications, 405). Washington 
D.C.: Carnegie Institution of Washington.

Tena, R. (1987). El calendario mexica y la cronografía. 
México: Instituto Nacional de Antropología e 
Historia.

Thompson J., E. S. (1959). Grandeza y decadencia de los 
mayas. México: Fondo de Cultura Económica.

Tichy, F. (1978). El calendario solar como principio de or-
denación del espacio para poblaciones y lugares sa-
grados. (Comunicaciones, 15). Puebla: Fundación 
Alemana para la Investigación Científica. 

Tichy, F. (1988). Observaciones del Sol y el calendario 
agrícola en Mesoamérica. A. Aveni (Ed.), New 
Directions in American Archaeoastronomy. BAR 
International Series 454: 135-144. 

Vetancurt, A. (1871). Crónica de la Provincia del Santo 
Evangelio de México. Cuarta parte del Teatro Mexi-
cano. México: Imprenta de I. Escalante.


