CrossMark

ANALES DE 17‘
ANTROPOLOGIA

INSTITUTO DE
INVESTIGACIONES
ANTROPOLOGICAS

Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 75-88

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Articulo

Ciclos culturales y astronémicos en Xochicalco, Morelos

Cultural and astronomical cycles in Xochicalco, Morelos

Rubén Bernardo Morante Lépez*

Universidad Veracruzana, Lomas del Estadio S/N Edificio A Piso 3
Col. Zona Universitaria C.P 91090 Xalapa, Veracruz, México

Recibido el 15 de mayo de 2018; aceptado el 24 de septiembre de 2018

Resumen

Mis de 115 fechas inscritas en los relieves de Xochicalco no dejan
duda de que en el sitio se empleaban calendarios muy parecidos a
los que tenfan los pueblos del centro de México y Oaxaca en el siglo
xv1. El trabajo pionero de Alfonso Caso (1967) fue un antecedente
para el estudio en el cual revisamos, completamos y ordenamos los
signos de los dias que ¢l propuso (Morante 1993, ms, 2018). En este
escrito abordamos un problema no resuelto que es fundamental para
la calenddrica mesoamericana. El método que seguimos es la corre-
lacién de fechas registradas en Xochicalco durante la segunda mitad
del siglo vii. Retomamos un trabajo que inicié hace 30 anos, par-
tiendo del riguroso registro y andlisis del corpus de textos glificos en
piedras, lo que nos ha llevado a abundar en los sistemas de cémputo
del tiempo en un sitio donde se tiene evidencia arqueoldgica de dos
hechos: por un lado del conocimiento astrondémico que habla de cdl-
culos precisos del ciclo solar y, por otro, del lugar que en el centro de
México dej6 el mayor ndmero de textos fechados, fuente invaluable
en el conocimiento del calendario. Nos preguntamos si se conocia la
diferencia entre los 365.2422 dias del ano trépico y los 365 del ano
civil, con casi un dia de diferencia cada cuatro afos, y si asf era, cémo
y con qué periodicidad se hacfa la correccién por esta diferencia. En
caso contrario, nos preguntamos por qué se permitia el desfase, sobre
todo cuando los ciclos climdticos, agricolas, religiosos y sociales se
vefan afectados.

Palabras clave: Ajuste calenddrico; iconografia; epigrafia; Mesoamérica.

Keywords: Calendaric adjustment; iconography; epigraphy; Mesoamerica.

Abstract

Odur catalog with at less 115 dates inscribed on Xochicalco reliefs con-
firmed that the site used calendars very similar to those used in central
Mexico and Oaxaca in the sixteenth century. The pioneer work of
Alfonso Caso (1967) was an antecedent of the present study where
we review, complete and order the signs of the days he proposed. In
this paper we explore an unsolved problem that is fundamental for
the knowledge of mesoamerican calendars. The method we follow is
the correlation of dates recorded in Xochicalco during the second half
of the seventh century. We resume a work that started 30 years ago
based on the rigorous registration and analysis of the corpus of glyph-
ic texts in stones, which has led us to abound in time computation
systems of a site where archaeological evidences speak about two facts:
astronomical knowledge and precise calculations of the solar cycle,
and the place that, in the center of Mexico, left the greatest number
of dated texts, invaluable sources for the knowledge of the calendar.
Did they know the difference between 365.2422 days of the tropic
year and 365 of the calendar year, with almost a day of difference
every four years? If they did, the calendar had corrections? And, if so,
how often and how did they make them? Or, otherwise, why the lag
was allowed, especially when climatic, productive, religious and social
cycles were affected.

* Correo electrénico: rubenmorantel@hotmail.com

DOI: hetp://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221¢.2019.1.64803

0185-1225 Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas. Este es un articulo Open Access bajo la licencia CC-

BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



76 R. Morante/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 75-88

Introduccién

Una contradiccién fundamental en el calendario
mesoamericano se da entre los estudios que indican la
ausencia de correcciones por el desfase cuatrienal tipo
bisiesto, con anos consecutivos e ininterrumpidos de
365 dias, sin intercalaciones tipo bisiesto, lo cual lleva
a inconsistencias con la observacién del ciclo solar, que
tiene un ciclo anual con 365 2422 dias en promedio.
Tenemos evidencias de la medicién de posiciones
del Sol en Mesoamérica, hacia el horizonte y el cenit
desde el Precldsico (1200 aC) y todo indica que, para el
Clasico, los mayas (Thompson 1959: 159), zapotecas y
teotihuacanos (Morante 1996) ubicaban las posiciones
exactas de Venus, la Luna y el Sol. La orientacién de
ciudades prehispdnicas y sus observatorios demuestran
que conocian la necesidad de corregir el calendario solar
cada cuatro afos. Parece una paradoja que computaran
el paso del tiempo de manera precisa en su calendario,
pero que de manera intencional dejaran que su afo civil
se desfasara en relacién con el ano solar. La razén de ello
quizd nunca la conozcamos, pero lo que indica nuestra
légica es que esos desfases desorientaban a la sociedad y
obligaban a consultar periédicamente a los especialistas
que determinaban las fechas propicias para el culto,
los viajes, las guerras y otros eventos fundamentales
relacionados con la vida de la ciudad. Mds que seguir
especulando respecto al porqué lo hacian, nos interesa
saber si efectuaban cémputos para determinar ajustes en
los calendarios, cudndo y cémo los hacian. Hasta hoy no
tenemos evidencias que resuelvan satisfactoriamente este
asunto; nuestro trabajo las busca en Xochicalco, porque
es alli donde tenemos observaciones astronémicas y el
mayor numero de registros calenddricos en piedra del
centro de México.

En este trabajo entendemos como ciclos culturales
aquellos creados por la sociedad, en este caso relativos a
los calendarios que regulaban, ordenaban y organizaban
las actividades de los pueblos. Los ciclos astronémicos
son aquellos que sefala la naturaleza, base de los ciclos
climdticos que afectan la vida de todos los seres de la
Tierra. Si bien la sociedad humana los toma en cuenta
y mide para inventar los ciclos culturales, la correspon-
dencia entre ambos presenta ciertas discrepancias, las
cuales pueden deberse a muchos factores. Entre los mds
relevantes para el presente trabajo estdn la observacién,
medicién y registro preciso de los eventos que se dan en
la béveda celeste.

Calenddrica y sabiduria en Mesoamérica

Los calendarios mesoamericanos, desde su origen hasta
la Conquista, tuvieron usos multiples y el orden de los
dias se utilizé en distintos contextos: para la adivinacién,
las fiestas, la siembra, el comercio, el tributo, la caza,
la recoleccidén... Para Johanna Broda (1982) fueron

sistemas que buscaban predecir, primero para trabajar
el campo, luego para dominar. Asi, la legitimacién del
poder de los sacerdotes-astronomos los llevé a dltima
instancia a ser “...victimas del sistema cosmoldgico que
habian creado” (Broda 1990: 38). Los complejos ciclos
de los cuerpos celestes no corresponden de manera exacta
con la unidad que usamos para medirlos: la rotacién
de la Tierra (el dia). Ello sin duda fue un problema
para el sabio prehispdnico, un problema que motivéd
el avance de las matemdticas y la escritura. Los datos
de los cronistas del siglo xvi deben considerarse con
reserva ya que tratan de forzar los cdlculos siguiendo el
calendario europeo. Hans Prem (1991: 392) senala que
las descripciones mds detalladas del calendario indigena
inclufan un cuadro del afio, cuyo modelo se deriva de los
reportorios del Renacimiento, dando origen a lo que él
llama “calendarios ficticios”, que no fueron ni transcritos
ni proporcionados por los ronalpouhques, conocedores
de la mecdnica del calendario mesoamericano. Dicha
élite mantenfa en secreto sus saberes; su trabajo, segiin
el Libro de los Colloguios, consistia en observar el cielo y
consultar los cédices para ordenar “...cémo cae el afio,
cémo siguen su camino la cuenta de los destinos y los
dias y cada una de las veintenas...”.

Si bien es incuestionable la existencia de un solo siste-
ma para la cuenta calenddrica en Mesoamérica, pudieron
existir cdlculos alternos hechos por los sabios que cono-
cfan el tiempo y los astros. Ferndndez (1973: 55) habla
de cuatro cuentas: solar o astrondmica, ritual, politica y
rural; Boturini (1974) menciona dos: una civil y crono-
légica y otra rural y natural. La coincidencia de fechas
que report6 Caso (1967: 48, quien cita a Thompson) y
que se dio, para la toma de Tenochtitlan en 7 Coat/, entre
mexicas, mixes, popolocas, quichés, cachiqueles y otros
pueblos, solo era posible si habia contacto directo entre
quienes contaban los dias. Motolinfa (1990: 29) y De las
Casas (1979: 81) afirman que astrélogos y sabios se jun-
taban para corregir calendarios, ya que no tenfan un dia
intercalar. Hans Prem asienta que la principal causa del
malentendido del calendario fue que los autores de for-
macién europea “...estaban convencidos de que el ano
civil indigena tenia una manera de intercalacién igual al
bisiesto europeo” (2008: 304). La estructura del calenda-
rio indigena era compleja, quizd mds que la del calen-
dario europeo, donde la iglesia catélica indicaba fechas
importantes (como la Pascua) mediante la intercalacién
del cémputo lunar. Al igual que en Europa, aqui los cdl-
culos no estaban en manos del pueblo, sino de los mi-
nistros del culto, quienes fueron los mds perseguidos du-
rante la Conquista porque tenfan poder y debido a que
representaban la continuidad de la ideologfa del sistema
politico-religioso-social = prehispanico. El hermetismo
con el que guardaban sus conocimientos calenddricos ex-
plica la pérdida de gran parte de sus saberes. Recordemos
que tanto Moctezuma como Nezahualcéyotl tenian co-
nocimientos astronémicos (Paso y Troncoso 1988: 201).



R. Morante/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 75-88 77

Los calendarios prehispdnicos

Los calendarios prehispdnicos combinan la matemadtica
con la observacién del movimiento aparente de los
cuerpos celestes; fueron uno de los conocimientos
exactos mds notables del mundo antiguo. Han sido
estudiados durante siglos, sobre todo aquellos que estaban
vigentes en el momento de la Conquista; los de pueblos
anteriores, en sitios como Teotihuacdn y Xochicalco, son
menos conocidos, a pesar de que fueron uno de los ejes
de la organizacién social. Cronistas tempranos, como
Bernardino de Sahagtin (1946: I, 399) y Diego Durin
(1984: 1, 221), entre otros, mencionan sobre todo la
cuenta de 365 dias que era similar a la del calendario
cristiano. La cuenta de 260 dias apenas la mencionan
y casi siempre para condenar su empleo religioso. La
estructura del calendario, al igual que los nombres
y el orden de sus dias, tenian significados similares
entre distintos pueblos, a pesar de que se nombraran
en diferentes lenguas, lo que indica un mismo y muy
antiguo origen. El calendario entretejia una cuenta ritual
con otra civil; a esta tltima los nahuas la conocian como
xiuhpohualli y constaba de 18 meses de 20 dias, mds
un mes con cinco dias para dar un total de 18 x 20 +
5 = 365 dias. La segunda cuenta era el ronalpohualli y
tenfa 13 numerales y 20 signos (13 x 20) para completar
260 dias con un nombre distinto, cuya importancia era
medular, ya que servia para identificar personas y sitios
geogréficos, ademds de ser imprescindible en mitos y
rituales. Se daba nombre al afo combinando cuatro de
sus signos (separados cinco posiciones)' con numerales
del 1 al 13 para llegar a 52 (4 x 13 = 52); este periodo era
llamado xiuhmolpilli, tras el cual los dias iniciales de las
dos cuentas coinciden nuevamente (365 x 52 = 18 980
dias y 260 x 73= 18 960).

Era un calendario distinto a cualquier otro en el mun-
do que les permitié integrar el ciclo sinddico de Venus
con 584 dias* bajo un comin denominador de 37 960
dias (18 980 x 2) tras los cuales coincidian 65 ciclos de
584 dias (52 x 2 = 104 afios de 365 diasy 73 x 2 = 146
ciclos de 260 dias. Estas cifras mayores eran necesarias
porque en Mesoamérica no se manejaron fracciones ma-
temdticas, sino multiplos comunes de grandes ciclos de
dias’. Segtin Thompson (1959: 171), el cémputo ante-
rior requirié de correcciones que se realizaban cada de-
terminado niimero de anos para hacer coincidir los dias
precisos de su calendario con los fenémenos astronémi-
cos que en ellos se daban. La Cuenta Larga es el tnico
sistema de cuenta absoluta del tiempo en la América pre-

hispdnica; parte del 13 de agosto de 3114 aC (que es el

! En Xochicalco los signos de afio eran Calli, Tochtli, Acatl y Tecpatl
y se conservaron hasta el siglo xv1.

2 De acuerdo con célculos astronédmicos actuales, la revolucién sind-
dica de Venus tiene entre 579 y 588 dias, con un promedio de 583.92
que se logra tras un largo periodo de observacion, 0.08 de dia abajo
del ntimero entero.

3 Thompson (1959: 159) lo constaté entre los mayas.

-3113 para célculos astronémicos®). Esta se ha atribuido
a los mayas, quienes la emplearon ampliamente en el pe-
riodo Cldsico, pero también se le conocié en la costa del
Golfo, donde la tenemos en la Estela C de Tres Zapotes
(del Preclésico) y en estelas de Cerro de las Mesas, como
la Estela 6 del afio 727 dC (Medellin 1983: 52). Segtin
Gordon Brotherston (1983: 167), en cédices mixtecos
del Poscldsico como el Vindobonensis se registraron datos
histéricos en Cuenta Larga.

Desde el siglo x1x’ se ha considerado que en Xochi-
calco se usé el ronalpohualli y desde entonces se han he-
cho estudios basados en los registros en piedra que hay
en el sitio. Hasta 2017 registramos un total de 115 signos
con numerales (Morante ms. 2018). Con base en ellos
reconstruimos el orden de sus veinte dfas, un orden idén-
tico al que siguen los calendarios del Poscldsico. Algunos
signos se parecen mds a los que se usaron en el periodo
Cldsico, mientras que otros son mds parecidos a los del
Poscldsico. A pesar de este cambio de forma, el sentido
que adquieren los signos del tonalpohualli, con la lectura
del icono que los identifica, al parecer permanecié casi
inalterado® y su orden se mantuvo a través de cientos de
anos. En el sitio se conocieron otras cuentas calenddricas
como el xiubpohualli’ y el xiuhmolpilli; este hecho es in-
dudable y lo deducimos de la existencia de indicadores
de afo para algunos signos calenddricos; la similitud que
presentan multiples calendarios prehispdnicos® en cuanto
al orden de sus dias nos ha permitido reconstruir el tonal-
pophualli en épocas y lugares donde no hay documentos
escritos en los que aparezcan todos ellos juntos y en or-
den, como es el caso de Xochicalco.

* En nuestro calendario pasamos del 1 aC al 1 dC contando un afio
en vez de dos, por tanto para calcular de manera real los afos antes
de Cristo se les quita este afio, por ejemplo: 2 aC es en realidad -1.

> Ver por ejemplo la obra de Alfredo Chavero (1953: 1, 272) escri-
ta en el siglo x1x, donde reconoce en los relieves del Templo de las
Serpientes Emplumadas de Xochicalco el uso de las veintenas de la
cuenta de 260 dfas.

¢ Lo anterior se afirma de manera independiente del estilo de es-
critura propio del dacuilo o tonalpouhque. Ejemplos: el icono para
el signo de la octava posicion fue la cabeza del conejo o un conejo
completo; como signo de la séptima, la cabeza de venado o solo su
pezuna. Se lefan de la misma manera y equivalen a nuestro uso de
negritas, itdlicas o incluso mayusculas, sin alterar mayormente el sen-
tido de la lectura.

7 En Xochicalco no hay signos para los meses del xiuhpohualli pero
es obvia su existencia, acaso eran similares a los que se tenfan en el
momento de la llegada de los espanoles, cuando se reporta su pri-
mer mes en diez de los dieciocho meses. Los dos mds probables son
Atlcahuallo, basado en Sahagin (1946: 1, 95) y Tlacaxipehualiztli,
basado en Motolinia (1990: 29). Nuestra postura, al igual que la de la
mayoria de los especialistas de la actualidad, se inclina por Sahagun,
quien hacia mediados del siglo xv1 sefiala como dia inicial del ano a 1
de Atlcahualo el 2 de febrero del calendario juliano o el 12 de febrero
del gregoriano.

8 Hanns Prem (2008: 58) considera, al igual que nosotros, que la
serie de 20 signos se repetia en un orden fijo, con un significado pare-
cido en diferentes idiomas. Prem dice que entre los mayas yucatecos
solo seis de ellos tenfan una semdantica similar a la del centro de Méxi-
co y Oaxaca; Munro Edmonson (1995) llega a conclusiones similares.



78 R. Morante/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 75-88

Los problemas del calendario mesoamericano

Algunos de los problemas que presenta la reconstruccién
y correlacién del calendario mesoamericano los hemos
expuesto en el pasado (Morante 1993: 58-74), siguiendo
a respetables especialistas. Al presente estudio compete
sobre todo a uno de ellos: la correspondencia de fechas
entre el calendario indigena y el europeo para el siglo vir
dC, considerando la existencia o no de un afno intercalar,
uno de los problemas mds controvertidos y en el cual los
datos de Xochicalco no se han considerado. Caso (1967:
73) afirma que hacia la llegada de los espafioles, los aztecas
y mayas “...tenfan una correlacién completa...” no solo
en los dias, sino en su posicién dentro de los meses. Para
correlacionar los calendarios cristiano y prehispdnico en
tiempos de la Conquista, Caso (0p. cit.: 53) presentd una
férmula que ha sido muy util.” Se basa en tres fechas
histéricas reportadas en ambos calendarios: la entrada de
Cortés a Tenochtitlin el 8 de noviembre de 1519, dia 8
Ehecatl del afio 1 Acatl;'° las otras son la Noche Triste
(1 de julio de 1520) y la toma de Tenochtitldn, el 13
de agosto de 1521, dia 1 Coatl del afio 3 Casa. Para las
correlaciones de dias que indican los registros en piedra
de nuestro estudio en Xochicalco, las fechas se van casi
nueve siglos atrds, a la segunda mitad del siglo v, por lo
que las hemos calculado sin considerar dias intercalares."!
Calculamos fechas gregorianas mediante el método de
regresién desde un dia que se reporté al momento de
la Conquista tanto en el calendario europeo como en
el indigena, dato que posteriormente confirmamos en
programas de cémputo actuales.'

Rafael Tena (1987: 67) ha sugerido que se intercala-
ba un sexto nemontemi cada cuatro afios, como sugieren
la lamina 7r del Cédice Télleriano Remensis y Fray Diego
Durédn (1984: 293) quien menciona un “bisiesto” como
sexto nemontemi. Diego de Landa (2000: 94) dice que
los mayas tenfan correcciones cuatrienales. Siglienza y
Géngora, al igual que Clavijero (1987:180), habla de 13
dias intercalares cada 52 afnos. Castillo Farreras (tomado
de Prem 1991: 393) dice que en los anos Tecpatl el dlti-
mo dia de Izcalli tenia 48 horas. Yolotl Gonzilez (1991:

? Rafael Tena (1987: 37) parte de cdlculos muy similares, aunque no
inicia el afio en el mismo mes y difiere en un dia, ya que incluye una
dia intercalar e inicia Atlcahualo el 13 de febrero de 1520 (Caso lo
inicia el 14 de febrero).

10 Al respecto se puede consultar también a Tena (1987: 46). Quien
menciona que esta fecha. Las otras son la Noche Triste (1 de julio de
1520) y la toma de Tenochtitldn (13 de agosto de 1521).

' Esto nos lleva a que el difa inicial del afio se vaya desfasando y la
correlacién varie segin el afo, como especificaremos mds adelante

para el periodo 660-687 dC.

"2 Ya que en Xochicalco no hay meses registrados, usamos dias y
afios. Partimos de la férmula 1 Coatl de 3 Calli = 13 de agosto de
1521. A partir de alli nosotros ajustamos hacia el pasado por desfases
entre el afio indigena de 365 dias y el juliano de 365.25, al llegar al
dia europeo en la segunda mitad del siglo vir dC lo ajustamos a la
fecha gregoriana aumentando tres dfas. Las fechas se pueden contras-
tar en programas de cémputo actuales, como el de ramst (Fundacién
para el Avance de los Estudios Mesoamericanos).

20) nos dice que Leén y Gama, en su estudio de Las
dos piedras, dijo que se intercalaban 25 dias al finalizar
el periodo de 104 anos; que Orozco y Berra habla de la
intercalacién de 12 dias en un periodo de 52 afnos y de
13 en el siguiente; y que Paso y Troncoso habla de 63 dias
complementarios cada 260 afos. Chavero (1953: 155)
afirma que la intercalacién era diferente en los afios as-
tronémico y civil, pero que los sacerdotes podian hacerla
en cualquier momento sin causar trastornos en la vida
social.

Alfonso Caso (1971: 348) niega la correccién del
calendario indigena en periodos cortos, pero acepta la
existencia de fechas-aniversario entre los mayas, postu-
lada por John Teeple (1930) quien lee multiplos enteros
del afo trépico en inscripciones de la Cuenta Larga."
Nosotros consideramos una férmula parecida basada en
la ecuacién que iguala al ano civil de 365 dias con el ano
trépico de 365.2422 dias mediante la férmula: 1 507
(365.2422) = 550 420 dias y 1 508 (365) = 550 420
dias. O sea que cada 1 507 afios trépicos el calendario
de 365 dias se desfasa un ano completo (365 dias exac-
tos). Tras ese larguisimo periodo, la posicién del primer
dia del xiuhpohualli volvia a la posicién que ocupaba
en el calendario astronémico solar 1 507 afos trépicos
antes. Segtin Teeple, para este cdlculo los mayas partian
del inicio de su Cuenta Larga en 3114 aC. Tras 1 508
xiuhpohuallis su primer dia, lo mismo que el primer dia
tonalpohualli coincidian con la posicién astronémica del
Sol 1507 anos trépicos antes. Ello implica que tras este
largo periodo se sincronizaban automdticamente los ci-
clos astronémicos y culturales.'¢

Las propuestas de que hubo correcciones calenddri-
cas entre los pueblos prehispdnicos han sido formuladas
principalmente en escritos anteriores al siglo xx, muchos
de ellos parten de créonicas del siglo xv1, en las cuales se
usé como modelo el calendario europeo, algo que tam-
bién sucedié en Pert, donde Guamdn Poma de Ayala
(2002) presenta un calendario inca totalmente europei-
zado. La correccién cuatrienal (tipo bisiesto romano)
en el calendario mesoamericano lleva a que se pierda la
correspondencia entre las distintas cuentas de tiempo
que siguen el xiuhpohualli, tonalpohualli y xiuhmolpilli
del centro de México y Oaxaca o el haab, el tzolkin y la
Cuenta Larga de los mayas. Se puede pensar que al hacer
una correccion, para no romper la secuencia de dias, se
intercalaban dias sin nombre, algo de dificil comproba-
cién. En el pasado, nosotros mismos presentamos una
postura que apoya una correccién en periodos largos para
el centro de México (Morante 1993) efectuada en Xochi-
calco, la cual actualizamos y modificamos mds adelante,
de acuerdo con datos recientes.

13 Teeple (1930: 38) usa la formula 1507 (365.2422) = 550, 420 y
1508 (365) = 550,420 dias que equivalen a 29 ciclos de 52 afios de
365 dias (18,980 dias).

14 El total de 550 420 dias o 1508 xiuhpohualli equivalia a 2117
tonalpohualli exactos.



R. Morante/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 75-88 79

Si los sabios mesoamericanos tenfan conocimientos
astrondmicos y matemdticos suficientes para saber que sus
calendarios se desfasaban, ;por qué los dejaban hacerlo?
:Desconocian la duracién del afio trépico de 365.2422
dias? o sno veian que la posicién del Sol cambiaba en casi
13 dias cada 52 afos? En 260 anos el desfase era de casi
63 dias, con un fuerte desfase con los ciclos astronémi-
cos y con los ciclos culturales marcados en su calendario.
Ferndndez (1973) en el siglo xviir y Michael Graulich
(1982, 2002) sefialan la falta de correspondencia entre el
significado de los nombres de los meses mexicas y la si-
tuacion climdtica y astronémica que privaba en tiempos
de la Conquista. Prem (2008: 98) opina que es inexacto
hablar del afio 683 dC que propone Graulich para la co-
rrespondencia entre el nombre de los meses y la situacién
climdtica y sugiere unos mil afios para su coincidencia, lo
que nos llevaria a épocas teotihuacanas; una posibilidad
de dificil comprobacién." Johanna Broda (1982, 1983),
por medio del andlisis de las fiestas, concluye que los ri-
tuales mexicas corresponden con los eventos climdticos
que se desea propiciar y que son propios de esos meses.'®

Xochicalco

La estructura del tiempo y el espacio indigenas se constata
en construcciones, inscripciones, esculturas y pinturas,
que rescata la arqueologfa en sitios como Xochicalco, que
se encuentra en el actual estado de Morelos y cuyo
florecimiento se dio tras la declinacién de Teotihuacin
hacia principios del siglo vir dC. Las relaciones de
Xochicalco, tanto en el dmbito regional como en el
mesoamericano, fueron muy ricas; han sido resumidas
por Morante (1993: 11, 1-31) quien cita a Jaime Litvak
(1970), César Sdenz (1962), Eduardo Noguera (1961),
Kenneth Hirth y Ann Cyphers (1988) entre otros.”” La
tradicién teotihuacana estd presente y pronto se unié a
la de otros pueblos, como los mixtecos, los de la costa
del Golfo y los mayas; se trata de un periodo en el que
se hace evidente la comunicacién constante en el campo
de la religién y el eclecticismo en el arte. A esta época de
auge del sitio corresponde el llamado Epicldsico que
llega hasta el siglo X, son cuatro siglos de historia.'® Silvia

"> Uno de los primeros en hablar de las relaciones climdticas en el
calendario indigena fue Fray Agustin de Vertancurt (1871).

' Prem (2008: 97) es un tanto ecléctico entre las posturas de Grau-
lich y Broda cuando dice que “...las ceremonias reportadas para sus
fiestas si correspondian a la vegetacion... (ya que) Probablemente los
nombres de los meses y fiestas tenfan mayor continuidad que los ri-
tuales” (puntos suspensivos mios).

17 Las relaciones mds evidentes son con Teotihuacan (Pirdmide de
Quetzalcdatl), la costa del Golfo y la zona maya. El Templo de las Set-
pientes Emplumadas las hace evidentes en los relieves de sus taludes
con serpientes ondulantes entre motivos marinos, volutas y persona-
jes de perfil. Hay ademds otros vestigios en el sitio que sugieren estas
relaciones, como yugos, figurillas, estelas labradas, estucos, calzadas,
cerdmica...

'8 Xochicalco, de acuerdo con la cronologia que nos proporciona
Silvia Garza Tarazona (com. personal, mayo de 2017) abarcé desde
mediados del siglo vir hasta el gran incendio fechado por carbono

Garza (com. personal, mayo de 2017) dice que el sitio
estuvo ocupado desde mediados del siglo vir hasta el gran
incendio fechado hacia 1064 dC. Sin embargo, hay pocas
dudas de que su mayor crecimiento y desarrollo ocurre
durante la Fase G (650 a 900 dC) de Hith y Cyphers
(1988: 103).

La ubicacién de Xochicalco, en lo alto de tres colinas
fue cuidadosamente seleccionada: estaba en una posi-
cién ficilmente defendible en una época de reacomodos
politicos entre poblaciones dominantes. Hacia el oeste
tenfa una fuente de agua permanente: el rio Tembembe,
afluente del Balsas. Podia controlar un paso comercial
entre los dos océanos y entre los altiplanos centrales y la
costa del Pacifico, dos regiones simbidticas climdtica y
culturalmente: las tierras frias del Altiplano y las calidas
tierras bajas. A lo anterior se suman el entorno montafio-
so y su clima, con baja nubosidad, que le permitian tener
un cielo despejado la mayor parte del afo y una visual
privilegiada hacia el horizonte, donde se pueden ubicar
ficilmente posiciones solares, basicas para el cdlculo de
ciclos astronémicos y culturales. La parte superior del
cerro fue nivelada y a partir de alli se trazaron terrazas
conectadas mediante escalinatas y calzadas. La parte alta
del sitio se ve resguardada por muros, pérticos y fosos,
que también se construyeron en el vecino cerro de La
Bodega o Coatzin.

En su momento de mayor auge la ciudad tuvo alre-
dedor de 4 km? con alrededor de 20 mil habitantes y
estaba comunicada mediante calzadas pavimentadas"
con al menos una decena de sitios o barrios cercanos. La
sociedad altamente estratificada que ocupé el sitio se dis-
tribuy6 desde la parte mds alta, donde habitaba la élite en
palacios y templos suntuosos, como los de la Acrépolis,
hasta terrazas con unidades habitacionales donde vivian
los artesanos y a partir de las cuales se desciende hacia
lomerios y valles donde estaban las chozas habitadas por
labradores. Su economia se basaba en el tributo, la agri-
cultura, la produccién de litica, textiles, cerdmica y otros
articulos de uso doméstico y ritual, al igual que en la pro-
curacién de servicios religiosos y médicos. El control de
los campesinos, pescadores y cazadores de dreas aledanas
les permitia el acceso a una amplia gama de productos
alimenticios.

Tras mil afios de abandono, el sitio no se perdi6 en
la memoria, permanecié presente durante el Virreinato
y hoy se le conoce sobre todo por sus monumentos em-
blemiticos: el Templo de las Serpientes Emplumadas y
la Gruta del Sol; el primero gracias a sus extraordinarios
relieves y la segunda por las narraciones de la mitica visita
del Sol a su interior. Entre los vestigios, reportados para
el sitio desde el siglo xviir (Joseph Antonio de Alzate
1791) hasta la actualidad, encontramos obras de arte que

14 hacia 1064 dC. Sin embargo es durante la Fase G, que va de 650
2 900 dC, cuando segin Hith y Cyphers (1988: 103) se da el creci-
miento y desarrollo del sitio.

' Hirth y Cyphers (1988: 133) hablan de nueve de estos caminos,
pero don Rodrigo Analco, ex custodio de la zona arqueolégica, ha re-
corrido mds.



80 R. Morante/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 75-88

se conservaron casi intactas. En los relieves y esculturas
en bulto se observa el refinamiento y sensibilidad que
tuvieron estos artistas; sus creaciones manejan conceptos
realistas, pero también abstractos y surrealistas que la so-
ciedad occidental conocié muchos siglos después.

El Templo de las Serpientes Emplumadas

Este edificio, recubierto con rocas igneas de pérfido
traquitico, cubrié un sencillo templo construido unos
veinte anos antes, en la segunda mitad del siglo vi1 (Garza
y Gonzadlez 1995: 117), época en que inicié el desarrollo
de la ciudad.” Su programa iconogrifico consta de
temas miticos, histéricos, geogrificos y calenddrico
astronémicos. El talud del primer cuerpo muestra un
tema mitico donde aparecen 8 serpientes emplumadas;
las de los lados este, norte y sur enmarcan el glifo 9 Ojo
de Reptil (Ehecatl) y a personajes sentados con las piernas
cruzadas que levantan su mano y emiten palabras floridas
(figura 1). En el tablero y en el segundo cuerpo del edificio
tenemos registros donde aparecen personajes, fechas,
escenas y topénimos. Las ocho serpientes del talud del
primer cuerpo tienen caracoles insertos entre sus plumas.
Ambos simbolos: caracol y serpiente emplumada, nos
remiten a Quetzalcdatl, quien segtin los mitos era creador
del calendario y una advocacién de Venus en su aspecto
zoomorfo. Las ocho serpientes emplumadas pueden
referirse a los ocho anos de 365 dias, tras los cuales 8
xiuhpohuallis coinciden con cinco ciclos sinédicos de
Venus de 584 dias.”' El talud oeste es diferente: tiene
en el centro la escalinata de acceso al segundo cuerpo,
lo cual le da la mayor relevancia. Se vincula a los otros
taludes por la presencia de la serpiente emplumada, pero
allf su cuerpo enmarca dos paneles a ambos lados de las
alfardas; en el centro de cada panel se labraron tres glifos
calenddricos que realizan acciones. El mds conocido estd
al noroeste, y respecto a él han surgido posturas como la
de Eduardo Noguera (1961) y Romdn Pifia Chan (1985:
31) quienes sin mayores explicaciones, proponen que alli
se representa una correccion calenddrica, posturas que en

el pasado apoyamos (Morante 1993).

El calendario astronémico de Xochicalco

Nuestros estudios (Morante 1993) demuestran que hasta
la llegada de los aztecas en el Posclésico tardio, ningiin
otro sitio del centro de México habia mostrado tanto
interés por labrar fechas en piedra; ello indica un relevante
interés en contar y conocer el tiempo. Tras la muerte de

20 Kenneth Hirth (1980: 263) mediante Carbono 14 obtiene los
anos 650 dC +,-50 y 730 dC +,- 85.11.

?! Se obtiene multiplicando 5 por 584 que dan 2 920 dias, que divi-
didos entre 8 dan 365 dias. Aunque el ciclo sinédico de Venus varia,
estos 584 dias son un promedio de acuerdo con los datos actuales,
que corresponden con el cdlculo hecho en Mesoamérica hace mds de
mil afios.

Figura 1. Relieves en la cara norte del templo de las serpientes

emplumadas: personaje sedente y glifo 9 Ojo de Reptil (Ebecatl).

los sabios y sin documentos escritos, los conocimientos
se pierden, pero podemos rescatarlos con el estudio de
textos labrados en piedra, como los que presentamos mds
adelante, y de instrumentos como observatorios solares
cuyo uso comprobamos mediante la experimentacién
directa en Teotihuacdn (Morante 1996) y Xochicalco
(Morante 1993 y Morante; Garza y Escalante 2018).
Los ejemplos que tenemos hablan de una gran precisién
para ubicar al Sol en el horizonte y el cenit en puntos
que van desde la frontera sur de Mesoamérica, hasta su
limite septentrional, en sitios como Alta Vista, Zacatecas
(Aveni, Hartung y Kelley 1982: 320). Cédices como
el Bodley y el Selden, presentan templos con postes de
madera en cruz, con un ojo que observa a través de ellos
hacia el horizonte, para ubicar a un cuerpo celeste en una
posicién determinada (Aveni 1991: 29; Broda 1986: 79;
Tichy 1988: 135). Zelia Nuttall (1928) habla de cientos
de evidencias en edificios y estelas que permitian
observaciones astronémicas hacia el cenit. Durdn (1984)
y Motolinfa (1990), mencionan a sacerdotes mexicanos
pasando largas noches en la observacién de los cielos y
dicen que con el uso del gnomon tenfan un conocimiento
exacto de equinoccios y solsticios. Paso y Troncoso (1988:
225) habla también del uso del gnomon y dice que segtin
el Cédice Fuenleal, “Contaban el afio del equinoccio, por
marzo, cuando el sol hacia derecha la sombra, y luego
como se sentia que el sol subfa...”

Gracias al uso de instrumentos de observacion, el
sabio xochicalca conocia la posicién que ocupaban los
cuerpos en su aparente paso por la béveda celeste; gracias
a ellos se llevaba con gran precisién la cuenta astronédmi-
ca del tiempo, base de una precisa cronometria. Nues-
tras observaciones directas en el sitio notaron que en dias
clave del calendario, como los solsticios y dias de paso
cenital, el Sol sale sobre ctspides de montanas (figura 8).
Desde la Acrépolis de Xochicalco, el dia de paso de Sol
por el cenit,?? el Sol sale atrds de la ctspide del Popoca-
tépetl; esa misma fecha, a medio dia, dentro del obser-
vatorio vemos sus rayos entrar verticales, confirmando
el evento (figura 2). Incluso quien no sabe astronomia
puede notar aqui que si no se corrige al menos un dia
cada cuatro afos, se va a dar un desfase en el calendario.

22 El paso solar por el cenit tiene relevancia climdtica y ritual, ya que
anuncia la llegada de las lluvias de verano, clave para la agricultura y
la religion.



R. Morante/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 75-88 81

En Xochicalco tenemos entre la primera y dltima entra-
da de rayos solares directos al observatorio (29 de abril
y 13 de agosto) 52 dias antes y después del solsticio de
verano, que sumados a este dfa dan 105 (52 + 1 + 52)
y que a su vez, sumados a los 260 dias en que no hay
entradas solares directas a la cueva astrondémica, comple-
tan los 365 del ano. * Podria tratarse de uno de los dos
tonalpohualli fijos que se pudieron tener, segin Franz Ti-
chy (1978: 155), para el calendario mesoamericano. El
segundo estarfa indicado por la salida solar sobre el cerro
Jumil el 30 de octubre y el 12 de febrero?* con esa misma
relacién 105/260 hacia el solsticio de invierno.

Los registros calenddricos y los eventos histéricos

de Xochicalco: la Piedra del Fuego Nuevo

Esta piedra se encuentra en el Palacio de Cortés
de Cuernavaca, Morelos, adonde fue llevada desde
Xochicalco (figura 3). Tiene tres inscripciones con signos
que se identifican claramente, ya que se encuentran en
perfecto estado de preservacion, los tres se acompafan
de numerales y son: 1.- El signo Zochtli con el numeral
uno y un amarre en el cuadrete. 2.- El signo Coat/ con
el numeral dos y sin amarre en el cuadrete y 3.- El signo
mamalhuaztli (del verbo mamali: perforar) metifora
del encendido del Fuego Nuevo que se acompana con
el numeral uno. Concluimos que la piedra registra el
encendido del Fuego Nuevo en un dia 2 Coar/ del ano
1 Tochtli. Esta ceremonia se hacia cada 52 afios para
conmemorar el inicio de un nuevo siglo; en este caso el
numeral uno en el glifo del Fuego Nuevo dice que se trata
del primer Fuego Nuevo que se encendié en Xochicalco,
algo que, segtin los fechamientos arqueoldgicos, debié
suceder en la segunda mitad del siglo vir dC. De acuerdo
con nuestros datos, solo hubo un afio 1 Zochtli en la
segunda mitad del siglo vir y fue 674 dC. Entonces se
pudo celebrar un Fuego Nuevo extraordinario, como el
que encendieron los mexicas al asentarse en el islote de
Tenochtitlan, segiin los Anales de Tlatelolco (Tena 1987:
92).”

El dia 2 Coatl del ano 1 Tochtli fue el 10 de mayo
de 675 dC? gregoriano y el tnico referente astronémico
que tenemos es la distancia de 13 dias luego de la prime-
ra entrada solar al observatorio antes de colocar el disco

% En la cueva astrondémica la primera entrada de rayos directos de
Sol se da el 29 de abril durante tres afios consecutivos, al cuarto se
retrasa un dfa, hasta el 30 de abril, con un afio de 366 dias. Son tres
anos de 365 dias y uno de 366, en total 1461 dias, lo que da un pro-
medio de 365.25 dias por afio

4 Observamos este hecho durante nuestros estudios realizados en la
zona hace afios (Morante 1993:11, 167). El punto mds preciso para
hacer esta observacién es la Estructura A, cercana al Templo de las
Serpientes Emplumadas y sitio donde César Sdenz encontrd las tres
estelas que cuentan con numerosas inscripciones calenddrico- rituales.

% Los mexicas lo iniciaron primero en 1 Zochtli y en 1507 lo cam-
bian a 2 Acatl, segun el Cédice Borbonico (p. 34).

% El ano 1 Tochtli inicié el 15 de septiembre de 674 dC gregoriano
y concluyd el 14 de septiembre de 675.

Figura 2. Chimenea del Observarorio o Gruta del Sol.

Figura 3. Piedra del fuego nuevo. Palacio de Cortés,
Cuernavaca.

(28 de abril), podemos también suponer que, como en
Tenochtitlan, se trata de una fecha que celebra un acon-
tecimiento histdrico como el asentamiento xochicalca en
el cerro de los Tres Lobulos. Lo cierto es que el ano 1
Tochtli se sigue encendiendo el Fuego Nuevo hasta el si-
glo xv1, en que, de acuerdo con el Cédice Vaticano Latino
3738 (Ldmina CX), los mexicas deciden encenderlo al
afio siguiente: 2 Acarl.”

El signo 9 Ojo de Reptil en el Templo de las

Serpientes Emplumadas

Alfonso Caso (1967: 164) identifica el signo Ojo de
Reptil con el dia Ehecatl. En Xochicalco 9 Ehecatl fue
considerado por Romdn Pina Chan (1985: 30) como el

%7 Si bien la glosa de este cédice sefala 1 Zochtli en el ano 1504, el
Cédice Telleriano Remensis lo ubica correctamente en 1506, asentando
que en efecto, debido a que 1 Conejo siempre habia sido un afio de
hambrunas y muchos trabajos. Ademds asienta alli que es el propio
Moctezuma Xocoyotzin quien decide cambiarlo a 2 Acar/ (de 1506
a 1507 dC). La pégina 34 del Cédice Borbénico también alude a este
hecho.



82 R. Morante/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 75-88

Figura 4. Relieve del Fuego Nuevo en el Templo de las
Serpientes Emplumadas de Xochicalco.

nombre calenddrico de Quetzalcdatl, pero dicho autor
también senala a 7 Ehecatl.*® En este trabajo proponemos
que el signo 9 Ehecarl tuvo en el Templo de las Serpientes
Emplumadas de Xochicalco un significado astronémico
con fuertes repercusiones culturales. De acuerdo con los
tltimos datos arqueoldgicos Xochicalco® se ocupé en
el siglo vi1 y se abandoné hacia el siglo x1 dC. En esos
cuatro siglos, se vieron tres eclipses totales en Xochicalco:
en 664 (4 de mayo), 880 (16 de mayo) y 1050 (25 de
enero) dC.%° El primero fue el mds impresionante y durd
como total 2 minutos 38 segundos, tras su inicio a las 13:
37:38 horas. Corresponde a la serie Saros 97 (figura 6).
Curiosamente, el primero de los eclipses coincidi6 con el
inicio de la ocupacién del sitio y el tltimo con la etapa
final de la ciudad.®’ Nuestra correlacién indica que el
eclipse del 4 de mayo de 664 dC es el inico de los tres que
ocurri6 en un dia 9 Ehecatl. El signo calenddrico que més
destaca en el Templo de las Serpientes Emplumadas es 9
Ebhecarl (igura 1)*%; seis veces aparece enorme, rodeado
de volutas, en los taludes norte, sur y este. Encima,
sobre el tablero, se labraron 32 recuadros limitados por
entrelaces: en ellos se muestran escenas donde se repite
un personaje y un signo. El personaje aparece sentado,
porta anteojeras tipo Tldloc, bolsa de copal y un tocado
con el simbolo Rayo/Trapecio (indicador del ano). El

8 El segundo (7 Ehecatl) nos parece mds factible para dicho evento,
ya que en la parte alta, al frente de la Estela 1, se observa al impor-
tante personaje saliendo de las fauces de una serpiente, aludiendo a
su nacimiento.

» Hay cierta discrepancia entre las Gltimas fechas que reportan
Kenneth Hirth quien habla de los afios 600 a 900 dC (2018: 48) y
Morante, Garza y Escalante, que mencionan los siglos vir a xi1 dC
(2018: 74), pero se dan en cuanto al abandono del sitio, ya que ambas
posturas coinciden en el siglo vir para su ocupacién.

39 Tras consultar las tablas del VASA (Fred Espernak y Jean Meeus
2007) entre los afios 600 y 1100 tenemos que en Xochicalco se pu-
dieron observar 54 eclipses totales, anulares o hibridos, pero solo estos
tres totales.

31 Silvia Garza Tarazona (comunicacién personal 15 de mayo de
2017) obtuvo mediante termoluminiscencia el afio 1064 dC para el
gran incendio y el colapso final de la ciudad.

32 Pifia Chan (1985: 30) le llama “Sefior del Tiempo™.

signo que se repite frente al personaje consiste en unas
mandibulas que devoran un circulo; si lo leyéramos en
nahuatl dirfamos: itlacua tonatiub, “se come al sol” y en
maya yucateco serfa Chiibal kiin “muerde al sol”. Se
trata de importantes personajes que tienen que ver con
el agua, el tiempo y el “sol comido o mordido”, metéfora
del eclipse (figura 5). Para Silvia Garza (2017: 31) son
sacerdotes reunidos en el sitio para observar el eclipse de
664 dC (0p. cit.: 37). El signo 9 Ebecatl del talud no viene
acompanado del afio, pero dada la fecha de construccién
del templo, debi registrar un dia de la segunda mitad del
siglo v11, posiblemente el ano en el que se vio el eclipse
(figura 6): 3 Acarl® Ese ano posiblemente ya estaba
construido el sencillo templete de la primera etapa;
sacaso el magnifico templo que lo cubri6 se labré para
registrar tan impresionante y poco comdn manifestacion
de la naturaleza, al igual que los cilculos calenddricos que
se hicieron entre 679 y 683 dC y que al parecer estin
escritos en los mensajes de los paneles, a ambos lados de
la escalinata del templo?

Los mensajes de los paneles del Templo de las
Serpientes Emplumadas

En la fachada occidental del Templo de las Serpientes
Emplumadas, a ambos lados de la escalera, se han
preservado de manera extraordinaria dos paneles
enmarcados por el cuerpo ondulado de la serpiente
emplumada. Aqui los protagonistas no son los personajes
que vemos en otros puntos de la estructura, el protagonista
parece ser el tiempo y los cilculos calenddricos. Los
paneles tienen un programa icénico basado en tres
fechas centrales: una de afo (identificada con el amarre
en el cartucho) y dos de dias. Les hemos llamado: panel
noroeste y panel suroeste y en ambos hacemos la lectura
de izquierda a derecha, de la fecha mds temprana a la
mis tardfa.

El Panel noroeste (figura 7)

Aqui se indica el ano Acat/ con una barra y un punto: se
trata de 6 Acatl. El dia cercano a este glifo tiene numeral
de puntos, son once y estdn afuera de un cartucho que
dentro presenta la imagen de un mono: dia 11 Ozomatli,
nos da la fecha de la inscripcién y corresponde al 21
de diciembre de 679 dC (gregoriano). El segundo dia
aparece a la izquierda; tiene dentro una casa o sea que
es un dia Calli, pero su numeral se presenta de modo
dual, con barra y puntos. Este signo es protagdnico, ya
que de él salen dos manos que ejercen acciones: con la
derecha presiona una barra y con la izquierda enlaza
con una cuerda el cartucho 11 Ozomatli. La barra que
el signo Calli sefiala con la mano derecha es el numeral

3 El afio 3 Acatl inici6 el 19 de septiembre de 663 dC gregoriano y
concluyé el 17 de septiembre de 664 dC.



R. Morante/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 75-88 83

Figura 5. Personaje y simbolo del eclipse en el Templo de las
Serpientes Emplumadas de Xochicalco.

Total 0664 May 01

Sarcs 97 7= 17:00 TD
o

Gam. = 0.4658 Dur. = 03m50s

Figura 6. Eclipse del 4 de mayo de 661 dC segiin la NASA

eclipse website.

Figura 7. Panel noroeste del Templo de las Serpientes
Emplumadas de Xochicalco.

cinco, la mano misma (cinco dedos) también lo indica.?*
Se trata del dia 5 Calli que no cuenta con indicador de
afo, pero todo indica que se trata del mismo afio 679 dC
y corresponde al 16 de junio del calendario gregoriano.”
Se vincula con el dia 11 Ozomatli a través de la accién
realizada con la cuerda. Debajo del signo Calli se observa
el numeral diez, escrito mediante una barra y cinco
puntos; se trata de un dia 10 Ca/li.** Siguiendo el estricto
orden del ronalpohualli, que nos sirve como base para
leer los signos de este tablero: 5 Calli estd antes de 11
Ozomatli y, por tanto entre estas fechas vinculadas por
la cuerda hay 189 dias. Como vemos, este mensaje debid
escribirse en fechas cercanas al encendido del primer
Fuego Nuevo de 674 y al eclipse de 664 dC. El dia 5 Calli
aqui indicado, estd a cinco dias del solsticio de verano,
mientras 11 Ozomatli cae exactamente en el solsticio de
invierno.” El otro numeral que aparece vinculado con el
dia Calli es 10 y corresponde al 2 de enero de 680 dC, a
una distancia de 13 dias de 11 Ozomatli.

Si como se ha especulado por décadas, aqui se estd
haciendo un ajuste calenddrico,’® se estarfan corrigiendo
los 189 dias que hay entre estos dos dias; una correccién
tan grande de dias de desfase entre el afio trépico y el
civil, sugiere que se hizo con base en el periodo de1507
afos, partiendo del ano cero maya 3114 aC (similar al
que Teeple sugirié que hacian los mayas). Desde esa fe-
cha, hasta el ano 6 Acat/ indicado en Xochicalco (679
dC) habian pasado 3792 (3113 + 679) anos y el calen-
dario de 365 dias se habia desfasado 0.2422 dias por ano
(365.2422 menos 365). El total de dias desfasados era
de 918.42 dias (3792 x 0.2422) o dos anos de 365 (730)
més 189.42 dias. Este argumento puede explicar por
qué los dias 5 Calli y 11 Ozomatli fueron presentados
en una accién que senala un cdlculo de dias entre el ano
civil y el afo trépico desfasados durante los 778 afios de
365.2422 dias (3792 - 3014) o 780 anos de 365 mds
189.42 dias. El afno 679 dC pudo ser relevante ya que se
cumplian 780 anos o 15 xiuhmolpillis de 52 afios exactos
desde la tltima coincidencia del periodo de 1508 afios
con el ano trépico, que se dio en el ano 100 aC o -99

(3114 - 3014). En sintesis: el dia 5 Calli indica una fecha

3% Acatl con la mano y los numerales 5 y 10, se ve en la Piedra 4
Conejo (César Sdenz 1962: 32). Juan Palacios (1947: 4) habla de una
correccién calenddrica indicada en este panel en el dia 5 Casa y afiade
que el signo Casa aparece por doquier en el Templo de la Serpientes
Emplumadas, donde lo relaciona con el Fuego Nuevo.

3 El afo 6 Acarl inici6 el 15 de septiembre de 679 dC gregoriano y
la fecha indicada por 5 Calli corresponde al afo indigena anterior: 5
Tochtli, que estaba implicito en el mensaje, por lo que pudo conside-
rarse que el esfuerzo de labrarlo y el poco espacio de que se disponia
no justificaban el reiterarlo en la inscripcion.

% Romdn Pifia Chan (1985 y 1989) habla también de estas dos
fechas: 10 Calliy 5 Calli.

% El 16 de junio el Sol nace a solo 5 minutos de arco de la posicién
que ocupard en el solsticio de verano; dado el didmetro aparente del
Sol de 30 minutos de arco, la posicién que ocupa ese dia es préctica-
mente la misma que la que ocupard al salir el dfa solsticial.

3 Lectura que ha parecido l6gica para muchos investigadores, entre
los que mencionaremos a Juan Palacios (1947), Eduardo Noguera

(1945), César Sdenz (1976) y Romdn Pifia Chan (1985).



84 R. Morante/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 75-88

cultural del calendario civil de 365 dias (xiuhpohualli)
mientras que 11 Ozomatli indica una fecha astronémica
del afno de 365.2422 dias.

Si las dos fechas del panel noroeste del Templo de
las Serpientes Emplumadas se proyectan hacia el hori-
zonte oriental del sitio, veremos que indican los puntos
extremos que durante un ano el Sol toca al amanecer en
los solsticios (figura 8). La fecha que estd a la izquier-
da (5 Calli) muestra la posicién que ocupa el Sol en el
dia indicado por ella, cerca del solsticio de verano (16 de
junio). La fecha que estd a la derecha (11 Ozomatli)
muestra la posicién del Sol en el solsticio de invierno
(21 de diciembre). Viendo la fachada del templo desde
la Plaza Central, la cuerda se convierte en una metifora
del movimiento del Sol-dia entre los extremos que toca
sobre el horizonte oriental. El camino inverso se da entre
el solsticio de invierno y el de verano (el Sol ha iniciado
su regreso al extremo norte) el cual se ve en el segundo
numeral para el dia Calli, que es 10 y cae 13 dias después
de 11 Ozomatli (21 de diciembre de 679) o sea que es el
2 de enero de 680 dC. Esta trecena es el nimero de dias
que se desfasa el calendario civil en relacién con el ano
trépico en 52 anos (52 x 365.2422 = 12.594 + 52 x 365).
Por otro lado, si se restan estos 13 digitos a 189 se ob-
tienen los dias indicados en el panel paralelo, el suroeste.
Asi entre ambos paneles se complementan los 365 dias

del afio (189 + 176 = 365; 189 — 13 = 176).

El panel suroeste (figura 9)

También indica un afio Acatl, pero en este caso con dos
barras, se trata de 10 Acat/,* fecha que estd a cuatro
anos de 6 Acatl y seria 683 dC y puede estar indicando
la correccién minima de un dia entre el ano trépico y
el de 365 dias cada 4 afos (365.2422 x 4 = 1460.97).
El dia que acompana al afio 10 Acarl es Ojo de Reptil
acompanado de una barra y cuatro circulos: se trata de
9 Ehecatl. Otro dia aparece a la derecha de éste: es Ollin
con dos circulos bajo el cartucho: 2 Ollin. Ambos dias
parecen presentar una dindmica donde 9 Ebecarl de 10
Calli tiene el papel activo, ya que estd bajo un caminante
que carga un juego de pelota, como en el panel noroeste
lo tenfa 5 Calli al jalar la cuerda. Al igual que lo erall
Ozomatli en el panel noroeste, en este panel el dia pasivo
es 2 Ollin, que tiene a su lado un personaje sedente con
una bolsa de copal. Aqui el dia activo no mide con una
cuerda algo pasado, sino que avanza, como si se dirigiera
al futuro, en sentido contrario al de la cuerda que une los
signos del panel noroeste.

3 Este signo aparecia confuso y llevé a que Caso (1967: 179) lo
confundiera con el signo 7Zecpat! que aparece tres veces en la Estela
2 de Xochicalco, donde se ve con claridad que termina en punta. La
restauracion del Templo de las Serpientes Emplumadas en el Proyec-
to Especial Xochicalco 1994-1995, incluy¢ la limpieza de este glifo,
gracias a la cual se ve que termina en forma rectangular, por lo que no
deja duda que se trata del glifo Acarly no Tecpatl.

Cerro Coatzin

16 jun.

21 dic.

Figura 8. El horizonte oriental de Xochicalco y su relacidn con
el Tablero noreste del templo xochicalca.

Figura 9. Panel suroeste del Templo de las Serpientes
Emplumadas de Xochicalco.

El dia 9 Ebecat! de 10 Acatl, fue el 9 de abril de 684
dC y 2 Ollin fue 1 de octubre de ese afio,” por tanto
la distancia entre ellos es de 176 dias, que sumados a
los 189 del panel noroeste dan los 365 del afno; en este
tltimo panel, recordemos que tenemos el total de dias
obtenidos al restar a 189 los otros 13 dias alli indicados,
que me dan asi 176, dias que ademds completan seis
ciclos sinédicos de la Luna, con una diferencia de solo
0.04 (176/29.5306 =5.96). Aqui pudo estar indicado el
ciclo que consideraba un intervalo de 177 (+/- 1) dias
y que segin Aveni (1991: 95) ocupaban los mayas para
predecir eclipses, consistente en una cuenta alterna de 5
y 6 lunas,*’ ndmero que aparece reiteradamente en las

tablas de eclipses del Cédice Dresde (p. 51-53); por tanto

“ El afo 10 Acatlinici6 el 14 de septiembre de 683 dC y concluy¢ el
12 de septiembre de 684 dC gregorianos, ello nos lleva a que 2 Ollin
si bien estd en el mismo afio cristiano (684), caiga en el siguiente
afio indigena: 11 Zecpatl, el cual no aparece seﬁala:fo en el tablero, al
parecer por la misma razén que no se escribié el afio 5 Zochtli del dia
5 Calli en el panel noroeste, porque estaba implicito en el mensaje y
pudo considerarse que el esfuerzo de labrarlo y el poco espacio de que
se disponia no justificaban el reiterarlo en la inscripcién.

1 Los meses lunares registrados en la Cuenta Larga tenfan 29 o 30
dias.



R. Morante/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 75-88 85

era bien conocido por los mayas, contempordneos de los
xochicalcas, durante el periodo Clasico. El dia 9 Ojo de
Reptil del ano 10 Acaz/ pudo ser tan relevante en Xochi-
calco, que también aparece en la llamada Estela de los
Dos Glifos. Fechas con sentido calenddrico astronémico
estdn indicadas en ambos paneles del templo: la del sols-
ticio de invierno en el panel noroeste y el 9 de abril en
este panel. Galindo y Ruiz (1998: 145) dicen que el dia
9 de abril tiene gran trascendencia calenddrica por estar
73 dias antes del solsticio de verano, que se relaciona con
la prediccién de la temporada de lluvias, ademads de ser la
quinta parte del afio de 365 dias (365/5) que muestran
larelacién del ronalpohualliy el xiuhpohuallial concluir un
xiunhmolpilli o 52 xiubpohuallis (52 x 365 =73 x 260).
Veamos un resumen de las relaciones en dfas de los sig-
nos que aparecen en los dos paneles del Templo de las
Serpientes Emplumadas, que son el total numérico entre
dos signos del tonalpohualli, recordando que en todos los
casos el sistema es consistente con la inclusién en esta
cuenta de los dos signos que indican ambas fechas.®

-De 5 Calli de 5 Tochtli (16/06/679) a 11 Ozomatli
de 6 Acarl (21/12/679) hay 189 dias.

- De 11 Ozomatli de 6 Acatl (21/12/679) a 10 Calli
de 6 Acarl (2/01/680) hay 13 dias.

-De9 Ebhecatlde 10 Acarl (9/04/683) a2 Ollinde 11
Tecpat/ (1/10/684): hay 176 dias.*

El calendario xochicalca y los mayas

Dijimos antes que la Cuenta Larga aparece por vez
primera en la zona zoque, entre los olmecas del Precldsico
y que durante el periodo Cldsico no solo la emplearon los
mayas, sino otros pueblos mesoamericanos. Prestigiados
estudiosos han dicho que el calendario del centro de

2 Los autores indicados nos hacen ver que este dia estd sefialado en
las estelas 10 y 12 de Copdn, en el Cuarto 1 de Bonampak y en el
Templo Mayor de México-Tenochtitlan.

# Ivan Sprajc (2001: 108) plantea que en el sistema calenddrico
mesoamericano no se contaban “...ambas fechas inclusive.” Por tanto
entre 5 Calli y 11 Ozomatli, tendriamos 188 dias en vez de los 189
que contamos y la misma diferencia de un dia més se presenta en
nuestros cdlculos. Sin embargo Sprajc presenta argumentos basados
en posiciones solares, no en registros glificos para el centro de México,
que son muy escasos y para el Epicldsico (600-900 dC) solo conoce-
mos los de Xochicalco. No sabemos por qué los xochicalcas usaron
una légica matemdtica parecida a la de los antiguos romanos y que
usamos en la actualidad, por ejemplo al decir que entre el 1 de enero
y el 31 de diciembre de 2018 transcurrieron 365 dias o que la semana
que va de domingo a sdbado consta de siete dias; en ambos casos,
como los xochicalcas, contamos los dos dias sefialados en los inter-
valos. La consistencia en el método de cilculo de los dfas distancia en
los dos paneles nos da cierta certidumbre del uso de este método
en Xochicalco, de otra manera en lugar de 365 dias tendriamos 363
y en vez de 176 tendriamos 175, cifra irrelevante que quita todo su
sentido a los registros xochicalcas.

4 Beatriz de la Fuente (1995: 207) estd de acuerdo en los muchos
datos que cita de nuestra tesis (Morante 1993), pero presenta una
tabla donde discrepa con nuestras fechas y cdlculos. Sus datos son
confusos y no indican el método empleado para el cdlculo de fechas
gregorianas, por lo que no podemos verificarlo.

México era tan complejo como el maya; Johanna Broda
(2006: 186) dice que el estudio de la estructura interna
de los cédices de Oaxaca y el centro de México hecho
por Gordon Brotherston (1983, 1992) revela que su
lectura (interpretacién oral) incluyé complejos cdlculos
con periodos de tiempo que en algunos casos llegan a
3114 aC. Recientemente David Stuart (2011: 290-292)
ha dicho que el sofisticado contenido numeroldgico de
los cédices del centro de México ha sido pobremen-
te entendido, y al hablar de la Cuenta Larga, no cree que
los sacerdotes-astronomos mayas hubiesen sido mejores
observadores de los cielos que los aztecas y mixtecos.

El método de célculo que hemos aplicado para Xochi-
calco probablemente era conocido por los mayas, quie-
nes partian de una misma fecha, el dia cero de la Cuen-
ta Larga para los mayas 13.0.0.0.0, 4 Ahau 8 Cumbu.
Un procedimiento similar puede estar indicado 52 afios
después de la fecha que aparece en el panel noroeste de
Xochicalco (679 dC), en el afio 731 dC, en la estela 51
de Calakmul (Thompson 1959: 167) donde los mayas
calcularon 932 dias de desfase, 13 mds que en Xochi-
calco, que corresponden a los dias que en esos 52 afios
(52/4 = 13 dias) se desfasa el afio civil en relacién con el
astronémico. John Teeple (1930), basado en la Estela A
de Copdn, menciona la fecha 9.15.0.0.0 4 Abau 13 Yax
(agosto 20 de 731 dC) con un célculo similar. Al igual
que Teeple, Thompson afirma que eran los dias que se
habia desfasado su haab en relacién con el afo trépico,
tras considerar la coincidencias de dos ciclos completos
de 1507 afos trépicos. Como en los paneles de Xochi-
calco, aqui también aparece el ciclo lunar: Aveni (1991:
195) senala que en esa estela A de Copdn, aparece el
namero 19.5.0 (6940 dias) que se escribié en el Cédice
Dresde, el cual equivale a 235 lunaciones o un ciclo me-
ténico de 19 anos en que una fase lunar se repite en una
misma fecha del calendario solar y que puede ser usada
para “...seguir la posicién del afo trépico dentro del ano
comun...” El Templo de las Serpientes Emplumadas de
Xochicalco, con los personajes sedentes de perfil, estilo
maya, muestra no solo un centro de poder y sabiduria
del siglo vi1, sino una evidencia del contacto entre mayas
y xochicalcas que propicié intercambios de ideas y cono-
cimientos exactos.

Conclusiones

En Teotihuacdn parece estar el antecedente del calendario
y los saberes astronémicos que llegaron a Xochicalco,
sitio donde hay mayores evidencias y registros al respecto.
En nuestra investigacién pudimos constatar que los
xochicalcas realizaron y registraron con fechas clculos de
enorme exactitud y que se auxiliaron con conocimientos
de geografia para seleccionar el lugar donde construyeron
una ciudad cuyos edificios muestran orientacién precisa y
avanzados instrumentos de observacién. En Teotihuacin
los signos calenddricos son mucho menos abundantes y
estdn en un contexto menos publico; la mayoria de las



86 R. Morante/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 75-88

imdgenes de dias que se conservan alli sugieren temas
miticos o histéricos y el calendario no parece tener el
relevante papel que tuvo en Xochicalco, donde los
conocimientos tuvieron un avance notable. Se trata de
conocimientos compartidos con otras culturas.

Nuestra correlacién de fechas en monumentos xochi-
calcas nos llevé a verificar eventos astronémicos como
el eclipse de 664 dC, al igual que eventos histéricos,
religiosos y calenddricos, como el encendido del Fuego
Nuevo en 674 dC. También nos condujo al cilculo de
desfases entre el ano trépico y el civil. Hasta hoy se ha in-
terpretado el mensaje del panel noroeste como un ajuste
o correccién calenddrica presentado por una mano y una
cuerda. Queremos proponer aqui una lectura alterna: en
nahuatl el signo (mano-cuerda) implica las palabras mé-
catl (cuerda) y poa, la mano como metdfora del verbo
contar, recordando que los dedos y la mano se usaban
para indicar nimeros en las altas culturas mesoamerica-
nas.” Entonces tenemos aqui la palabra mecatlapoa que
se traduce del ndhuatl como “contar o medir”. Podemos
decir, con base en la lingiiistica indigena, que semdntica-
mente este panel, mds que indicar una correccién, habla
de una medicién o cdlculo de dias entre las fechas que
vincula la cuerda. La lectura anterior se respalda en dos
hechos: primero, que el dia 11 Ozomatli, que estd junto
al signo que indica el afio, es un dia del calendario as-
tronémico, donde el Sol estd en el solsticio de invierno,
o sea en la posicién correcta para la fecha indicada en el
panel, por tanto debia ser este dia el que corrigiera y no
al revés. En otras palabras, deberia ser 11 Ozomatli quien
tuviese las manos saliendo de su cuadrete para corregir
al atraer a 5 Calli y no al revés, ya que este tltimo dia
sefala una fecha que para entonces se habia desfasado
mds de seis meses, y que aqui solo cuenta o mide los dias
entre los dos calendarios: el cultural y el astronémico.
El segundo hecho que confirma lo anterior nos parece
contundente ya que, de haberse corregido el calendario
en 679 dC, no hubiésemos llegado ni a la fecha de en-
cendido del Fuego Nuevo, ni a la del eclipse. Cualquier
correccién efectiva exigirfa un ajuste en nuestros cdlculos
y llegaria a fechas distintas de las mencionadas para los
afios 664 y 674.% Nos hemos preguntado si el calenda-
rio iniciaba cada 1508 afos, cuando coincidian los ciclos
culturales y astronémicos, pero no contamos con eviden-
cias al respecto.

En Xochicalco resulta sorprendente la coincidencia
del orden de los dias desde el siglo vir hasta el siglo xvr;
se comprueba en la continuidad de la secuencia en sig-
nos del tonalpohualli y de los anos del xiuhmolpilli, como
demuestran los registros en piedra aqui mencionados. El

* Los zapotecos usan los dedos como signos para indicar unidades;
los mayas labraron la mano sobre un rostro para indicar que algunos
numerales indican cifras a partir del once, ello posiblemente se dio
desde el Precldsico. Hasta hoy en Zongolica y otros poblados nahuas,
la mano es parte fundamental del sistema numérico.

“¢ Hubiese requerido de una correccién similar a los dfas que agrega-

mos a las fechas del calendario juliano para convertirlas al gregoriano,
debido a la correccién que se hizo en el afio 582 en Roma.

hecho de que se pudieran realizar cdlculos calenddricos
muy precisos, que buscaban la congruencia entre las fe-
chas del xiuhpohualli y las posiciones solares en los solsti-
cios, al igual de que se pudiera manejar en estos tltimos
la Cuenta Larga del calendario olmeca-maya, probaria
el conocimiento de un afio trépico sorprendentemente
exacto. Lo anterior nos lleva a postular el uso en el sitio
de dos calendarios simultdneos: uno que voluntariamen-
te se dejaba desfasar y que conocia la mayor parte de la
poblacién (cultural) y otro astronémico, sin desfases, cal-
culado de manera muy precisa y solo conocido por sabios
que, gracias a él, podian controlar el tiempo, predecir el
clima y saber el momento en el que se debian realizar los
servicios religiosos.

Los sabios mesoamericanos dejaron que el xiuhpohua-
lli siguiera desfasindose con respecto al ano trépico en
los siglos venideros. Sin embargo, los ritos y ceremonias,
sobre todo las relacionadas con la agricultura, se fueron
adaptando a los eventos climdtico-temporales que se da-
ban en la naturaleza. Xochicalco debe aparecer en la his-
toria prehispdnica de Mesoamérica como el lugar donde
vivieron hombres que tenfan una enorme sabiduria ca-
lendérica, geografica y astronémica, misma que hereda-
ron a las siguientes generaciones. Los datos arqueoldgicos
obtenidos hasta la fecha se ven muy fielmente reflejados
en los registros cronolégicos del sitio.

Agradecimientos:

A la Mtra. Fabiola Carrasco Gardufo por la revisién y
correccién del presente texto.

Referencias

Alzate, J. A. de (1791). Descripcién de las antigiiedades
de Xochicalco, dedicada a los sefiores de la actual
expedicién maritima del orbe, bajo la direcciéon
de Alejandro Malaspina. Gaceta de Literatura de
Meéxico, 2, 31-32.

Aveni, A. (1991). Observadores del cielo en el México anti-
guo. México: Fondo de Cultura Econémica.
Aveni, A., Hartung H. y Kelley, D. (1982). Alta Vista
(Chalchihuites) astronomical implications of Me-
soamerican ceremonial outpost at the Tropic of

Cancer, American Antiquity, 10 , 316-335.

Benavente, E T. (1990). Historia de los indios de la Nueva
Esparia. México: Porraa.

Boturini, B. L. (1974). Idea de una nueva historia gene-
ral de la América Septentrional. México: Editorial
Porrua.

Broda, J. (1982). La fiesta azteca del Fuego Nuevo vy el
Culto de las Pléyades. E Tichy (Ed.), Space and
Time in the Cosmovision of Mesoamerica (pp. 128-
158) (Lateinamerika Studien 10). Munich: Wil-
helm Fink Verlag.



R. Morante/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 75-88 87

Broda, J. (1983). Ciclos agricolas en el culto: un pro-
blema de la correlacién del calendario mexica.
A. E Aveni y G. Brotherston (Eds.), Calendars of
Mesoamerica and Peru: Native American Compu-
tations of Time, Oxford BAR International Series
174: 145-165.

Broda, J. (1986). Arqueoastronomia y desarrollo de las
ciencias en el México prehispdnico. M. A. Mo-
reno Corral (Ed.), Historia de la Astronomia en
Meéxico (pp. 65-102). México: Secretaria de Edu-
cacién Pablica-Fondo de Cultura Econdmica.

Broda, J. (1990). Calendarios y astronomia en Mesoamé-
rica, su funcién social. Ciencias, 18, 36-39.

Broda, J. (2004). El tiempo y el espacio, dimensiones
del calendario y la astronomia en Mesoamérica. V.
Guedea (Coord.), El historiador frente a la historia:
El tiempo en Mesoamérica (pp. 75-108). México:
Instituto de Investigaciones Hist6icas, Universi-
dad Nacional Auténoma de México.

Broda, J. (2006). Zenith Observations and the Concept
of Latitude in Ancient Mesoamerica: A Historic
Interdisciplinary Approach. Bostwick, Todd y Ba-
tes, Brian (Eds.), Viewing the Sky trough Past and
Present: selected Papers from the Oxford VII Inter-
national Conference on Archaeoastronomy, (p. 183-
212) (Pueblo Grande Museum of Anthropology
papers, 5). Phoenix: Pueblo Grande Museum of
Anthropology.

Brotherston, G. (1983). The Year 3113 BC and the Fifth
Sun of Mesoamerica. A. E Aveni y G. Brotherston
(Eds.), Calendars in Mesoamerica and Peru: Nati-
ve American computations of Time (pp. 167-220),
Oxford: BAR International.

Casas, B. de las (1979). Los indios de México y la Nueva
Esparia. México: Porraa.

Caso, A. (1967). Los calendarios prehispdnicos. México:
Universidad Nacional Auténoma de México.

Caso, A. (1971). Calendrical Systems of Central Mexico.
Handbook, 10 (1), 333-348.

Clavijero, E J. (1987). Historia Antigua de México. Mé-
xico: Porrua.

Chavero, A. (1953). México a través de los siglos. México:
Cumbre.

Durdn, fray Diego (1984). Historia de las indias de Nueva
Esparia e islas de tierra firme. México: Porrua.

Edmonson, M. (1995). Sistemas calenddricos mesoameri-
canos. El libro del ano solar. México: Instituto de
Investigaciones Histéricas, Universidad Nacional
Auténoma de México.

Espernak, E y J. Meeus (2007). NASA Eclipse Websi-
te, Disponible en <https://eclipse.gstc.nasa.gov/
eclipse.html>.

Ferndndez, M. de E. y V. (1973). Los calendario mexica-
nos. México: San Angel Ediciones.

Fuente, B. de la (1995). Xochicalco: una cima cultural.
B. de la Fuente, S. Garza, N. Gonzilez, A. Lebeuf,
M. Leén y J. Wimer (Eds.), La acrdpolis de Xochi-

calco (pp. 145-208). México: Instituto de Cultura
de Morelos, México.

Fundacién para el Avance de los estudios Mesoameri-
canos Inc. (ramsr) (2018). Sitio web. Disponible
en <http://research.famsi.org/spanish/date_ma-
yaLC.php>.

Galindo, J. y M. E. Ruiz Gallut (1998). Bonampak: una
confluencia sagrada de caminos celestes. M. de la
Garza (Ed.), La pintura mural prehispdnica en Mé-
xico. II Area Maya. Bonampak. Tomo II Estudios
(pp. 137-157) México; Instituto de Investigacio-
nes Estéticas-Universidad Nacional Auténoma de
México.

Garza Tarazona, S. (2017). La pirdmide de las serpientes
emplumadas. Un monumento conmemorativo en
Xochicalco, Morelos. El Volcdn Insurgente, 48, 24-
37.

Garza Tarazona, S. y Y. Gonzdlez (1995). Xochicalco. B.
de la Fuente, S. Garza, N. Gonzilez, A. Lebeuf,
M. Leén y J. Wimer (Eds.), La acrdpolis de Xochi-
calco (pp. 89-143). México: Instituto de Cultura
de Morelos, México.

Gonzdlez Torres, Y. (1991). Los precursores de los estu-
dios sobre los astros en Mesoamérica. J. Broda, S.
Iwaniczewski y L. Maupomé (Eds.), Arqueoastro-
nomia y etnoastronomia en Mesoamérica (pp. 13-
23), México: Instituto de Investigaciones Histori-
cas-Universidad Nacional Auténoma de México.

Graulich, M. (1982). Quecholli et Panquetzaliztli: une
nouvelle interpretation. Lateinamerika Studien,
10, 159-173.

Hirth, K. (1980). Archaeological Explorations at Xochi-
calco, Morelos, Mexico. Mexicon Aktuele informa-
tionen und Studien zu Mesoamerica, 2 (4).

Hirth, K. (2018). Xochicalco durante el Epiclasico. Ar-
queologia Mexicana, 26 (153), 47-53.

Hirth, K. y A. Cyphers (1988). Tiempo y asentamiento en
Xochicalco. México: Universidad Nacional Auté-
noma de México.

Landa, Fr. D. de (2000). Relacién de las cosas de Yucatin.
México: Monclem Ediciones.

Lebeuf, A. (1995). Astronomia en Xochicalco. B. de la
Fuente, S. Garza, N. Gonzilez, A. Lebeuf, M.
Leény J. Wimer (Eds.), La acrépolis de Xochicalco
(pp. 211-287). México: Instituto de Cultura de
Morelos, México.

Leén-Portilla, M. (1986). Tiempo y realidad en el pensa-
miento maya. México: Universidad Nacional Au-
ténoma de México.

Lépez Austin, A. y L. Lépez Lujén (1999). Mito y reali-
dad de Zuyud. México: Fideicomiso Historia de
Las Américas, El Colegio de México y Fondo de
Cultura Econémica.

Medellin Z., A. (1983). Obras maestras del Museo de
Xalapa. México: Studio Beatrice Trueblood.
Morante Lépez, R. (1993). Evidencias del conocimiento
astronémico en Xochicalco, Morelos. Tesis. Méxi-
co: Escuela Nacional de Antropologia e Historia.



88 R. Morante/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 75-88

Morante Lépez, R. (1996). Evidencias del conocimiento
astronémico en Teotihuacdn. Tesis. México: Uni-
versidad Nacional Auténoma de México.

Morante Lépez, R. (2018). ms. “Los calendarios de Xo-
chicalco, Morelos™.

Morante, R., S. Garza y M. Escalante (2018). EI Obser-
vatorio de la Gruta del Sol de Xochicalco, More-
los. Xochicalco durante el Epicldsico. Arqueologia
Mexicana, 26 (153), 74-80.

Noguera, E. (1961). Archaelogical sites of the State of Mo-
relos. Official guide. México: Instituto Nacional de
Antropologia e Historia.

Nuttall, C. (1928). La observacion del paso del sol por el
zenit por los antiguos habitantes de la América tropi-
cal. (Publicaciones de la sep, 17). México: Talleres
Grificos de la Nacién.

Palacios, J. (1947). Las fechas de Xochicalco de la Piedra
del Sol y del Cédice Vaticano A., Biblioteca Pulche-
miana Americae gemmarum II, México.

Paso y Troncoso, E (1988). La botdnica entre los nahuas
y otros estudios. México: Secretarfa de Educacién
Publica.

Pifa Chan, R. (1985). Quetzalcéatl, Serpiente Empluma-
da. México: Secretarfa de Educacién Pablica-Fon-
do de Cultura Econémica.

Poma de Ayala, G. (2002). Las ilustraciones de Guaman
Poma (Desde la Creacién hasta el Calendario de los
Incas). Lima: Commentarios.

Prem, H. (1991). Los calendarios prehispdnicos y sus
correlaciones (problemas histéricos y técnicos). J.
Broda, S. Iwaniczewski y L. Maupomé (Eds.), Ar-
queoastronomia y etnoastronomia en Mesoamérica
(pags. 389-412). México: Instituto de Investiga-
ciones Histéricas-Universidad Nacional Auténo-
ma de México.

Prem, H. (2008). Manual de la antigua cronologia mexi-
cana. México: Centro de Investigaciones y Estu-

dios Superiores en Antropologia Social y Miguel
Angel Porria.

Sdenz, C. (1962). Xochicalco. Temporada 1960. México:
Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

Séenz, C. (1976). El enigma de Xochicalco. Historia de
Meéxico Salvat, t.11 (pp. 451-476). México: Salvat.

Sahagtin, B. de (1946). Historia general de las cosas de
Nueva Espaia. México: Nueva Espana.

Sprajc, 1. (2001). Orientaciones astrondémicas en la arqui-
tectura prehispdnica del centro de México. (Colec-
cién cientifica). México: Instituto Nacional de
Antropologia e Historia.

Stuart, D. (2011). 7he order of days: The Maya world
and the truth about 2012. Nueva York Harmony
Books.

Teeple, J. (1930). Maya Astronomy (Carnegie Institution
of Washington Publications, 405). Washington
D.C.: Carnegie Institution of Washington.

Tena, R. (1987). El calendario mexica y la cronografia.
México: Instituto Nacional de Antropologia e
Historia.

Thompson J., E. S. (1959). Grandeza y decadencia de los
mayas. México: Fondo de Cultura Econémica.

Tichy, E (1978). El calendario solar como principio de or-
denacion del espacio para poblaciones y lugares sa-
grados. (Comunicaciones, 15). Puebla: Fundacién
Alemana para la Investigacién Cientifica.

Tichy, E (1988). Observaciones del Sol y el calendario
agricola en Mesoamérica. A. Aveni (Ed.), New
Directions in American Archaeoastronomy. BAR
International Series 454: 135-144.

Vetancurt, A. (1871). Crénica de la Provincia del Santo
Evangelio de México. Cuarta parte del Teatro Mexi-

cano. México: Imprenta de 1. Escalante.



