CrossMark

ANALES DE 17‘
ANTROPOLOGIA

INSTITUTO DE
INVESTIGACIONES
ANTROPOLOGICAS

Anales de Antropologia 53-1 (2019): 7-17

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Articulo

El arte de combinar. La gestién ritual de horizontes religiosos distintos
en medios nahua y teenek de la Huasteca veracruzana (México)

The art of combining. The ritual management of different religious horizons

in Nahua and Teenek milieux of the Veracruzan Huasteca (Mexico)

Anath Ariel de Vidas*

CERMA-FEcole des Hautes Etudes en Sciences Social (EHESS), bureau P2-04 (2¢ étage)
54, bd. Raspail, 75006 Paris, Francia

Recibido el 21 de abril de 2018; aceptado el 11 de junio de 2018

Resumen

Los ritos de curacién indigena contempordneos se caracterizan a
menudo como derivados de un “sincretismo religioso” por la presen-
cia en ellos de aspectos religiosos de origenes distintos. Sin embargo,
si bien este término procede de una constatacién de una realidad so-
cial y religiosa post evangelizada, no aporta al entendimiento de la
estructura de estos ritos ni de su significado para sus participantes.
En cambio, si los tratamos analiticamente, con los mismos términos
de los interlocutores autéctonos, la comprensién de su gestualidad y
prdcticas al realizar los ritos de curacién, permite integrar la agentivi-
dad intelectual de los actores. Asi abarcamos de otra forma el sincre-
tismo y el andlisis de ritos nahua y teenek de la Huasteca veracruzana,
anclados en una descripcion etnogrifica densa, asi como en su con-
texto histdrico, lo que permite vislumbrar l6gicas internas en torno al
credo especifico subyacente a estos ritos.

Abstract

Contemporary indigenous healing rites are often characterized as
emanating from a ‘religious syncretism’ by the presence in them of
religious aspects of different origins. However, although this term
comes from an observation of a post-evangelized social and religious
reality, it does not contribute to the understanding of the structure
of these rites or their meaning for their participants. On the oth-
er hand, analyzing the indigenous interlocutors’ own terms of their
understandings of their gestures and practices when carrying out the
healing rites, allows to integrate the intellectual agency of the actors.
Thus, covering from a distinct angle the questions of hybridism or
syncretism, the analysis of Nahua and Teenek rites of the Veracruzan
Huasteca in Mexico, anchored in a thick ethnographic description, as
well as in its historical context, makes it possible to glimpse internal
logics around the specific creed underlying these rites.

Palabras clave: grupos indigenas nahua; grupos indigenas teenek; huasteca; sincretismo; ontologia.

Keywords: Nahua indigenous groups; Teenek indigenous groups; Huasteca; syncretism; ontology.

* Correo electrénico: anathari@ehess.fr

DOI: hetp://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221¢.2019.1.64622

0185-1225 Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas. Este es un articulo Open Access bajo la licencia CC-

BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



Introduccién

Los ritos de curacién ejecutados en dos medios indigenas
vecinos (teenek y nahua de la Huasteca veracruzana,
al noreste de México) se caracterizan por libaciones y
comida entregadas a la tierra, por medio de las cuales los
especialistas rituales se dirigen, en su lengua autéctona
respectiva, a los duefios del lugar al mismo tiempo que
rezan en espafol a los santos catélicos. Sacrificios de aves
y ofrendas particulares a los seres cténicos se afiaden en
estos rituales a imdgenes religiosas y rosarios los cuales
dejan patente en su conjunto pricticas provenientes de
horizontes religiosos distintos.

Esta mezcla de procedimientos rituales se ha senalado
a menudo en la literatura antropolégica con el término
de “sincretismo religioso”, producto de la recomposicién
del credo local resultante de la conquista espanola y de su
evangelizacién subsiguiente, sobre los pueblos indigenas
de Mesoamérica. Otros términos se utilizan para abar-
car estos procesos como: mestizaje, hibridismo, bricola-
je, ensamblaje, patchwork, nepantlatismo..., pero éstos
remiten, en Ultima instancia, solo a la constatacién, de
orden analitico, de una situacién de practicas religiosas
constituidas por procesos, muchas veces implicitos, de
agregacion de elementos de origen autéctono y fordneo
(en este contexto, lo prehispdnico y lo cristiano).!

Ademds, estos procesos no son unilaterales ni
constantes en el tiempo. Serge Gruzinski (1999) mati-
za asi estos cambios culturales al distinguir el mestizaje
religioso, es decir, las mezclas que se dieron al principio
de la Colonia, del hibridismo (llamado también sincre-
tismo religioso): las mezclas que se desarrollaron ya en la
coexistencia colonial y que abarcan varios siglos. Sin em-
bargo, al dar solo constancia analitica de esta distincidn,
externa a estos procesos, se deja a un lado la visién propia
de los nativos americanos acerca de éstos.

Asi, la problematizacién de este tipo de recomposi-
cién fue discutida asi mayormente en términos de re-
sistencia o de aculturacién, ubicando en las costumbres
religiosas indigenas contempordneas reminiscencias de
précticas paganas prehispdnicas —de acuerdo con la pri-
mera posicidn— o de pricticas cristianas coloniales —de
acuerdo con la segunda (Watanabe 1990; Navarrete Li-
nares 2015, entre otros). Surge asi otro problema epis-
temolégico en el enfoque general de los procesos de
cambios culturales, sociales y religiosos; al basarse en
observaciones o recuentos (externos a la sociedad estu-
diada) de lo que ha perdurado y lo que se ha perdido, sin
analizar el mecanismo interno de estos procesos, este en-
foque procede de un principio, de orden esencialista, de
fusién destructiva, a largo plazo, de los grupos culturales
amerindios, incorporados en “otra’ cultura y sociedad
(Navarrete 2015; Kelly 2016). Ambas posiciones, sea que
privilegien los procesos de resistencia o de aculturacién,

! Para una excelente revisién critica del concepto de sincretismo y su
aplicacién en los estudios de las sociedades amerindias véase Lupo

1996.

A. Ariel de Vidas/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 7-17

fijan asi a las poblaciones indigenas contempordneas en
tiempos histéricos determinados y pasados, lo cual no
estd exento de implicaciones politicas (Dean y Leibsohn
2003).

Ademids, como lo advierte Marshall Sahlins (1999),
el hibridismo deriva de una genealogfa, no de una es-
tructura (Friedman 2001); permite caracterizar una
construccién analitica de la historia de un pueblo, pero
no el entendimiento de su forma de vida particular en la
cual los factores externos son ya indigenizados. En otros
términos, estos elementos externos ya incrustados se di-
ferencian de lo que eran antes y analizarlos solo por su
origen no contribuye a entender las razones y los modos
por los cuales fueron adoptados localmente.

Para abarcar los procesos de hibridacién de otra ma-
nera, Homi Bhabha (1990) propuso analizarlos no tanto
en su aspecto genealdgico sino como acto de translacién
cultural (como representacién y reproduccién). Es decir
que el hibridismo seria ya una traduccién que desplaza
el sentido original, negando asi su esencialismo y dando
lugar a un tercer espacio (the third space). La importancia
del hibridismo, segin este autor, no consiste en poder
ubicar dos momentos originales de los cuales emerge el
tercero, sino que conforma en si un tercer espacio que
permite que emerjan otras posiciones. En el mismo or-
den de ideas, al analizar el concepto de “sincretismo”,
Alessandro Lupo afirma que

El sistema cosmoldgico y la religién de los indios
mesoamericanos no son ‘sincréticos’ simplemente
por haber surgido de la fusién de matrices cultura-
les diferentes, sino por ser an objeto de enfrenta-
miento y negociacién, al no haberse atin impuesto
como modelo generalmente aceptado y comparti-

do (Lupo 1996: 31).

En lugar de intentar ubicar el origen de ciertas préc-
ticas rituales indigenas, se puede preguntar por qué, cin-
co siglos después de la Conquista y de las entremezclas
culturales y sociales, se puede todavia advertir en ellas
una composicion de elementos distintos y distinguidos.

Para poder contestar a esta pregunta, es decir, para
enfocar de otra forma la cuestién del hibridismo o del
sincretismo, es importante verificar lo que se piensa y se
hace en relacién con éstas en las sociedades amerindias
estudiadas (Santos-Granero 2009). José Antonio Kelly
(2016) caracterizé este dngulo de andlisis por lo interno
como “anti-mestizaje”, no tanto en el sentido de resisten-
cia a estos procesos sino mds bien en el sentido de légicas
peculiares de los grupos amerindios que subyacen la in-
corporacién de elementos de origen externo en estructu-
ras culturales especificamente internas. La importancia
y el interés analitico del hibridismo, o sea de este tercer
espacio, es precisamente que lleva las huellas de distin-
tos significados o discursos ya moldeados de acuerdo con
légicas que les son ajenas.

Ahora bien, entender la légica interna de un rito reli-
gioso indigena necesita, por lo tanto, de una traduccién



A. Ariel de Vidas/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 7-17 9

de las categorias ontoldgicas involucradas. Una ontolo-
gia, en este contexto, es “un conjunto fundamental de
entendimientos del mundo: qué tipo de entes, proce-
sos y cualidades pueden potencialmente existir y cémo
éstos interactian entre ellos” (Harris y Robb 2012: 668).
Entender la manera local de componer este conjunto y
cémo se incorporaron en él elementos ajenos permite,
por lo tanto, entender los modos emic de abarcar el hi-
bridismo.

Este articulo se propone sondear dos formas de com-
posicién de prdcticas rituales indigenas en las cuales ele-
mentos provenientes de horizontes religiosos distintos
cohabitan de manera explicita para los actores sociales.
El andlisis comparativo de la organizacién espacial de los
ritos de curacién nahua y teenek de la Huasteca, el de
los componentes de las ofrendas que conllevan, asi como
el de las lenguas y gestos que se emplean en ellos, ofre-
ce un campo para desvelar una légica autéctona de tales
composiciones, declinada en dos modos aparentemente
opuestos. Sin embargo, como lo veremos, a pesar de la
diferencia en la gestién ritual de los distintos horizontes
religiosos que organizan las prdcticas piadosas nahua y
teenek, se encuentra en esta gestién una légica comin
que da a estas prdcticas todo su sentido.

Elementos de contextualizacién

Los grupos nahua y teenek cuyas précticas se analizan
en este texto radican en el municipio de Tantoyuca, al
norte del estado de Veracruz.” Se trata de una regién de
clima tropical-hiimedo ubicada en la planicie costera del
Golfo de México donde cohabitan poblaciones mestizas
e indigenas (nahua y teenek). En el medio teenek he
trabajado mds en la rancherfa de Loma Larga (203
habitantes en 1995); en el medio nahua en La Esperanza
(154 habitantes en 2013). La distancia entre estas dos
localidades es de alrededor de 30 kilémetros. La mayoria
de los habitantes de estos dos pueblos se dedica a los
cultivos de subsistencia (maiz y frijol) y unos pocos
poseen también algunas vacas. Los jévenes tienden a
emigrar hacia la frontera estadounidense para trabajar en
las maquiladoras. En ambas rancherias la tenencia de la
tierra se gestiona bajo el régimen de los bienes comunales.

Paralelamente a un proceso de modernizacién que
produce transformaciones materiales y estructurales en
el modo de vida local, los habitantes de estas dos locali-
dades se adhieren fuertemente a sus practicas religiosas
especificas, dirigidas, entre otros, a los duenios de la tierra
y a los elementos del relieve. Estas pricticas se efecttian a
lo largo del afo, conjuntamente con las que correspon-
den a la liturgia catélica. Desde el punto de vista de los
participantes, esas précticas conjuntas, aunque distintas y

? Los datos etnograficos presentados en este texto fueron recolectados
durante varias estancias de campo, esencialmente entre marzo de
1991 y septiembre de 1995 (medio teenek) y entre octubre de 2003
y noviembre de 2008 (medio nahua).

distinguidas por ellos, no significan una derivacién de los
preceptos de la religién catdlica. Las practicas especificas
mds seguidas en ambos grupos son los ritos de curacidn,
de los que se tratard en adelante de manera comparativa.’

Razones por las cuales se realizan ritos de curacién
entre los grupos teenek y nahua*

Grupo teenek

En el pueblo teenek de Loma Larga se cuenta un mito de
origen que evoca la llegada del Sol y el refugio bajo tierra
de los baatsik’ i aatslaabtsik (baat = torcido, ik’ = viento;
aats = antepasado, laab = morfema reverencial, zsik = sufijo
de pluralidad). El baatsik’ i aatslaab es el viento torcido
o remolino por el cual se manifiestan los antepasados
prehumanos que no aceptaron la aparicién del astro
solar (Ariel de Vidas 2003). Estos parientes lejanos en
el tiempo, llamados baatsik’ para abreviar, no contentos
con su condicién telurica actual, son los que causan los
padecimientos especificos que sufren sus descendientes
teenek contempordneos. Estas enfermedades son el susto
o espanto que implica la pérdida de una parte del soplo
vital de los humanos y, por lo tanto, conlleva la afeccién
de la pérdida del chichiin o sombra. El mito de origen
sobre los baatsik’ se enuncia en los ritos de curacién,
generando entre la poblacién teenek de Loma Larga un
culto a los antepasados que evoca un periodo anterior.
Estos ritos aseguran el equilibrio necesario para la
convivencia entre humanos y entes teluricos, sin la cual
surgen las enfermedades.

Grupo nahua

Entre los habitantes nahuas de La Esperanza, la tierra
estd poblada también por espiritus telaricos, llamados
tepas (te= piedra; pa/nj= lo que sobrepasa, lo que estd
encima jerdrquicamente’), que se escondieron bajo tierra
a la llegada del sol. Tal como los baatsik’ teenek, los tepas
nahuas son los duenos o guardianes de la tierra, en su
sentido amplio (es decir no solamente el subsuelo) y
pueden manifestarse, entre otros, como “aires” (ejekame).®

3 Para mds elementos de contextualizacién, véanse, para el medio tee-
nek (Ariel de Vidas 2003) y para el medio nahua (Ariel de Vidas en
prensa).

4 Una versién anterior de este texto fue presentada en el coloquio: £/
tiempo en recomposiciones. Enfoques interdisciplinarios sobre los rituales
mesoamericanos, GERM/Universidad La Sapienza de Roma, noviem-
bre 2016. Las descripciones etnograficas en la primera parte de este
articulo retoman de manera general datos expuestos en Ariel de Vi-
das 2010 y 2014. Agradezco las lecturas atentas que Anne-Marie
Losonczy y Ari Zighelboim hicieron de la versién preliminar de este
texto.

> Se trata de una propuesta de definicién sugerida por Marie-Noélle
Chamoux, comunicacién personal.

¢ En otras partes de la Huasteca, seres andlogos a los tepas llevan de-
nominaciones distintas, incluso entre las poblaciones nahuas cerca-
nas de la sierra de Chicontepec, al suroeste. La denominacién “tepa”
para estos entes parece encontrarse esencialmente entre poblaciones



10 A. Ariel de Vidas/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 7-17

Sin embargo, mis interlocutores nahuas no mencionaron
un mito detallado acerca de estos seres y no se aludié a
una relacién de parentesco, ni siquiera mitica, entre estos
seres y los habitantes del poblado nahua La Esperanza
—relacién que explicaria, como para los habitantes del
poblado teenek de Loma Larga, un deber de culto a los
antepasados. En calidad de guardianes originarios de la
tierra los tepas exigen un tributo a los habitantes de La
Esperanza a través de las enfermedades que ellos mandan
a los humanos, cautivando sus “sombras”.

Los ritos de curacién en ambos grupos, fundados en
un relato mitico (muy detallado en el caso teenek y muy
aproximativo en el caso nahua), manejan por lo tanto
una estratificacién del tiempo. En los dos casos se en-
cuentra una nocién compartida de un “antes” presolar,
prehumano y precristiano.” El término “cristiano” debe
entenderse en este contexto en su sentido de credo, pero
también en su sentido local de humanidad actual. Los ri-
tos de curacién teenek y nahua reafirman cada vez, como
lo veremos mds adelante, la nocién del antes y del ahora;
gestionan una nocién temporal que (entre otros) funda
entre los miembros de estos dos grupos su etnicidad,
es decir, la identificacién explicita de sus caracteristicas
culturales-cultuales colectivas (Ariel de Vidas 2003 y en
prensa).

Los ritos de curacién
Grupo teenek

Tras una consulta con siete granos de maiz rojo para
ubicar dénde se volatilizé la sombra de su paciente
después de un encuentro con los baatsik’, el curandero
teenek debe recuperarla en los lugares indicados (siempre
en el monte, fuera de la localidad). La recuperacién
de la sombra se hace a través de una negociacién con
los baatsik’, la cual Unicamente se puede hacer en
lengua teenek, ya que ellos no entienden otro idioma.
Después de que el curandero recupera la sombra, la
trae del espacio del monte, morada de los baatsik’, para
reincorporarla en el cuerpo de su paciente, en la casa de
éste, mediante limpias terapéuticas las cuales consisten
en rozar al paciente con ramas, un huevo o un pollo vivo
ante las imdgenes de los santos catdlicos colocadas en
el altar doméstico. El especialista ritual se dirige a ellos
con rezos y plegarias exclusivamente en lengua espanola

nahuas como teenek de la sierra de Otontepec y sus alrededores, asi
como en la Huasteca potosina, a veces en forma femenina. Véanse,
por ¢jemplo, para Santa Marfa Ixcatepec en la Sierra de Otontepec,
L. Reyes Garcia (1960); para las comunidades de Copaltitla (muni-
cipio de Tepetzintla) y de Los Ajos (municipio de Tantoyuca): J. N.
Argiielles Santiago (2012); para la regiéon de Tuxpan: R. Williams
Garcia (1965) y para la Huasteca potosina: V. A. Mayorga Mufioz
2015).

7 Para un andlisis de los procesos de cambio de sentido de los mitos
mesoamericanos contempordneos y la relacién que relatan entre la
llegada del sol y del cristianismo, véase A. Lopez Austin (1992: 468
y passim).

ofreciéndoles flores y copal. El rito de curacién teenek
dura tres dias, durante los cuales se efectian tres visitas
al monte —a mediodia, hora predilecta de los baarsik™
y siete limpias terapéuticas en la casa del enfermo. Al
finalizar estas distintas etapas, en los distintos espacios,
se depositan en el monte ofrendas de platillos especiales
para los baatsik’ y finalmente se rescata la sombra del
individuo enfermo.® En este tipo de pricticas curativas
se ve claramente cémo se negocian los espacios de los
distintos entes no humanos. El monte es el espacio de
los baatsik’ a quienes se debe hablar solo en teenek, la
lengua de los antepasados, y la casa es el espacio de los
santos catélicos a los que se habla solo en espanol, lengua
del presente para interactuar con la alteridad social extra-
étnica (iglesia, escuela, instituciones...). Aparece asi una
clara distincidén espacial y lingiiistica de acuerdo con
horizontes temporales reconocidos y distinguidos en el
ritual.

Grupo nahua

Para recuperar el tonal (la sombra, la parte espiritual)
de un enfermo, los habitantes de La Esperanza pagan
también un tributo en forma de ofrenda a los tepas.
Los ritos de curacién empiezan primero frente al altar
doméstico donde estdn colocadas las imdgenes de los
santos catdlicos. Se procede a una limpia terapéutica del
paciente con ramas, un huevo, velas de cera y dos pollos
vivos. La limpia se acompana con rezos y plegarias en
espafiol y en ndhuatl, dirigidos a los santos, asi como a
los seres de la tierra. Después de esta primera etapa, se
organiza, alrededor de mediodia, hora predilecta de los
tepas, una ofrenda en el monte, morada de estos seres. En
esta ofrenda, que incluye diversos viveres, velas y flores,
se coloca también una imagen santa, se habla a los santos
catdlicos como a los tepas, en espanol y en nhuatl.”

En los ritos nahuas no aparece una distincién espacial
ni lingiiistica en el culto a los tepas y a los santos. Los
distintos horizontes temporales que componen la vida
cultual parecen fusionarse. Sin embargo, a través del ani-
lisis de los componentes de las ofrendas teenek y nahuas,
veremos ahora cdmo, en ambos casos, la cuestidon de los
horizontes temporales estd muy presente en esta cons-
truccién ritual, aunque de manera muy distinta.

Las ofrendas

En ambos grupos se encuentra una necesidad comin
de depositar ofrendas a los seres cténicos como parte de
un proceso de recuperacion de la salud y para restaurar
el equilibrio entre humanos y duefios o guardianes de
la tierra. Si bien desde el punto de vista cosmolégico el

8 Para una descripcién detallada de los ritos de curacién teenek véase
Ariel de Vidas (2003: 284-310).

9 Para una descripcién detallada de los ritos de curacion nahua, véase
Ariel de Vidas (en prensa).



A. Ariel de Vidas/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 7-17 11

principio comun a los dos grupos indigenas reside en la
convivencia con los seres teldricos con quienes deben
encontrar un modo de socializacién, este modo difiere
conceptualmente entre un grupo y el otro. En ambos
casos, la cohabitacién con los seres teldricos y el bienestar
de los humanos pasa por el depésito ritual de alimentos
especificos y demds elementos, pero este, como se verd,
se arregla de manera muy distinta en cada uno de los
grupos.

Grupo teenek

Entre los habitantes de Loma Larga, las ofrendas,
denominadas chegjwaxtalaab (regalo), se depositan
discretamente en lugares especificos del monte llamados
dhakil (dhak = blanco), que son agujeros, grietas, asperezas
o cavidades en troncos de drboles grandes y que permiten,
de acuerdo con los practicantes, la comunicacién con los
seres de la tierra.

Los depésitos rituales teenek consisten esencialmen-
te en un caldo elaborado con la gallina negra que sirvié
antes para realizar la limpia del paciente. El ave no puede
proceder de una granja comercial, debe ser una gallina de
rancho que deambula en el pueblo picoteando la tierra a
su gana y que, por lo tanto, contrariamente a los pollos
de granjas que se nutren de alimentos agro-industriales,
se considera perteneciente a la tierra. La gallina de ran-
cho se vincula por su esencia misma con la localidad,
asi como a los baatsik’, y el color negro de su plumaje
se asemeja, de acuerdo con mis interlocutores, al de las
tinieblas subterrdneas donde éstos tienen su residencia.
También el huevo que se usa para la limpia terapéutica
debe provenir de una gallina de rancho. Luego, el ave
se despluma a medias; no se lava, se cuece poco, no se
cortan las patas, el pico, las alas ni la cabeza; tampoco se
pone sal en el guiso ni se le agregan otros condimentos
como chile, ajo o comino, que por lo general sazonan la
cocina teenek. El corazén de la gallina negra se prepara
en siete pequefios tamales envueltos en pedazos de una
hoja de pldtano, a su vez envueltos como un tamal grande.

Se ofrecen ademis siete pequenas tortillas medio co-
cidas y endurecidas (zsutsum en teenek, es decir “tocho-
nes”). Estas tortillas, especialmente preparadas para los
seres de la tierra, se denominan bakanil i cheenlaab (tor-
tillas de la sefiora del cerro). Se deposita también todo un
conjunto de platillos podridos, crudos, insipidos, apes-
tosos y repugnantes (como cabezas de gallinas, cdscaras
de huevos, huesos, carrona...) sobre los cuales se echa
saliva y aguardiente. A esta preparacién se agrega los des-
hechos de las siete limpias terapéuticas como las ramas y
el huevo, monedas y pequefas ramas rotas, asi como siete
chapas de Coca-Cola (que representan metonimicamente
refrescos). Todos estos elementos se depositan en el suelo
con la mano izquierda exclusivamente.

Los diferentes elementos de la ofrenda teenek se dis-
ponen sobrepuestos unos a otros: primero las ramas,
después los tamales sobre los que se vierte el caldo de
gallina, y luego los demds platillos y deshechos. Enci-

ma de todo se echan cenizas que cubren (;entierran?) la
ofrenda. Estos platillos —repugnantes para los humanos,
pero deleitables para los seres teluricos— se abandonan asi
en el monte.

Los habitantes de Loma Larga ofrecen platillos es-
peciales a la tierra “porque la pisamos y estd enojada,
por eso nos hace eso” (cautiva las sombras). Segtin este
comentario de Delfino, el difunto curandero teenek,
Cheenlaab, el dueno de la tierra, recibe las ofrendas des-
tinadas a pacificar el conjunto de los espiritus cténicos. Si
recordamos que, segtin Claude Lévi-Strauss (1968: 410),
la mayoria de las sociedades amerindias considera el ali-
mento podrido como el prototipo de la comida pre-cul-
tural, podemos inferir que con sus ofrendas a los baatsik’
de comida indigesta para los humanos, los practicantes
rituales teenek reafirman su propia ubicacién actual del
lado de la cultura, o mds bien de la humanidad. Por ex-
tension, se puede inferir que se trata de subrayar de esta
manera la ubicacién de los baatsik’ en una temporalidad
distinta del presente, una temporalidad que se asocia con
un tipo de comida especifica y el lado izquierdo, contra-
rio a la decencia en vigor en el mundo cristiano.

Grupo nahua

En el marco de sus ritos de curacidn, los habitantes de La
Esperanza depositan también alimentos en sus ofrendas
(tlaixpantia = poner delante) a los tepas, seres teltricos y
duenos de la tierra. Como en el medio teenek, los ritos
de curacién nahuas estdn ligados a enfermedades cuyo
origen se encuentra en un estado de vulnerabilidad del
paciente en relacién con los seres de la tierra. Las ofrendas
nahuas se depositan también, como en el caso teenek, en
lugares especificos del monte. En el caso nahua se trata
de sitios donde se amontonan muchas piedras y, por
lo tanto, se considera que pertenecen a los tepas. Estos
lugares se denominan kube o, en nahuatl, retsakuali (te
= piedra, fsakuali = monticulo) o tetsaktli (cercado de
piedra). Por el aspecto irregular del suelo, se estima,
como para los dhakil teenek, que estos lugares permiten
la comunicacién con los seres de la tierra.

Por otro lado, a diferencia de las practicas teenek en
Loma Larga, que se hacen de manera discreta y solitaria,
este acto de ofrenda a los seres de la tierra siempre se
realiza entre los habitantes de La Esperanza con varios
familiares y compadres en un ambiente de convivencia.

Después de las limpias delante del altar doméstico
con los dos pollos —un gallo y una gallina que, también y
por las mismas razones vélidas en el medio teenek, deben
proceder del patio— (ademds, el gallo tiene que ser uno
“que ya pisaba”), el curandero sacrifica las aves y procede
a desplumarlas y descuartizarlas para luego entregarlas a
la ama de casa quien se encarga de cocerlas en tamales
grandes (tlapepechooli). El maiz usado para la masa de
los tamales debe provenir de la rancherfa misma y no
ser comprado fuera (acentuando también por este me-
dio el aspecto local de la relacién con los seres cténicos).
Mientras se cuecen las aves, se preparan los otros plati-



12 A. Ariel de Vidas/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 7-17

llos ofrecidos: agua, café, panes dulces, galletas, pemoles
(una clase de polvorén), dulces, paletas, hojas de tabaco,
cigarrillos, el huevo de la limpia mds otro (los dos deben
provenir de una gallina de patio), verduras cocidas como
camotes (Ipomoea batatas), chayotes (Sechium edule),
yuca (Manihot esculenta) y calabazas (Cucurbita spp.)y a
veces también pldtanos machos cocidos. Se agregan flo-
res, velas de sebo y de cera, copal, aguardiente, refrescos,
cervezas... Estos diferentes componentes de la ofrenda se
presentan progresivamente, de acuerdo con el ritmo de
su preparacion, frente al altar doméstico. Cuando todo
esta listo, la ofrenda se lleva al monte a mediodia, hora
también predilecta de los tepas.

Los especialistas rituales nahuas disponen la ofrenda
siempre segtin el siguiente orden: en primer plano, en el
centro, el tamal grande de gallo, que contiene la cabe-
za, las patas con sus garras (“para que se pueda defender
bien”) y las partes internas; al lado izquierdo del tamal
grande de gallo se coloca el de gallina, también con ca-
beza, patas y partes interna. Explicada por Toribio, el es-
pecialista ritual, esta disposicién “es como el orden en la
capilla, los hombres a la izquierda y las senoras a la dere-
cha. La mujer siempre se queda a la derecha porque se le
quitd la costilla derecha a Addn”. Estos tamales se dispo-
nen con la cabeza hacia el este y las patas hacia el oeste ya
que, de acuerdo con el especialista ritual, “se pide fuerza
al Sol y por eso se pone el tamal hacia donde sale el Sol”.
En segundo plano, encima del primero, se depositan las
verduras cocidas (los tamales y verduras sobre hojas de
pldtano o de palma, o a veces sobre un nylon); en tercer
plano, se colocan panes, galletas y dulces (depositados
sobre una servilleta bordada) asi como una taza de café
y un vaso de agua; alrededor de estos platillos se colocan
vasos de refresco con una alternancia entre los diferentes
colores. Se depositan también botellas de cerveza y de
aguardiente (“el vino de los tepas”). En el primer plano
de la ofrenda, se colocan por lo general, dos velas de sebo
(una para Tlaltatl, “el hombre de la tierra”, y la otra para
Tlalsiuatl, “mujer de la tierra”, ambos “jefes de los tepas”)
y en el tercer plano dos velas de parafina (“para el cielo”).
Al lado de estas velas de parafina, se coloca una imagen
santa. Se depositan también siete cigarrillos prendidos y
un florero con siete flores. Finalmente, la ofrenda se ro-
dea con un xochikoskatl, collar de flores de cempastchil
(1agetes erecta).

Aunque puestos en una sola ofrenda, estos platillos y
los demds elementos que la componen, se diferencian en
el ritual nahua segtin su destinatario: las velas de sebo son
para la tierra, las de parafina para el cielo; el aguardien-
te para los tepas, el refresco para los santos; los tamales
para el Sol... La ofrenda estd compuesta de elementos
cocidos (viveres locales) y no cocidos (productos proce-
sados adquiridos fuera de la localidad). Se ofrecen a los
tepas y “al cielo” como pago por el bienestar y la recupe-
racién de la salud del paciente. Después del intercambio
verbal que se establece (en ndhuatl y en espafiol) con los
seres de la tierra y al mismo tiempo con santos catélicos,

se invita a las personas presentes a consumir los platillos
dejando, una pequena porcién para la tierra.

La dualidad de los horizontes religiosos se encuen-
tra también en los ritos nahuas, pero contrariamente a
los ritos teenek, esta dualidad no se gestiona de manera
dicotémica y monolingiie en dos espacios distintos con
predominancia exclusiva de uno o de otro horizonte reli-
gioso; la distincién interna de esta dualidad se mantiene
en los ritos nahuas a través de la concatenacién de los dis-
tintos elementos de la ofrenda y el uso del bilingiiismo,
asi como por el movimiento entre el espacio doméstico
y el monte. Como me lo afirmaron en La Esperanza: en
cada uno de estos espacios el rito “es para todos”.

Un manejo explicito de los distintos horizontes
religiosos

Cuando asisti por primera vez a este tipo de ritual en La
Esperanza, al finalizar el especialista ritual invit6 a los
que estaban presentes a consumir los alimentos ofrecidos
a los tepas, por lo que no pude sino expresar mi sorpresa
a los anfitriones. Les conté que sus vecinos teenek, con
quienes habia trabajado antes, abandonan la ofrenda a
los baatsik’, a quienes se les ofrece comida asquerosa, que
no se les ofrecen ni flores ni copal, que se les habla sélo en
teenek, saluddndoles tinicamente con la mano izquierda
cuando estdn en el monte, y que a los santos delante del
altar doméstico se les habla sélo en espanol. Al escuchar
estas descripciones, los presentes hicieron de inmediato
algunas observaciones poco aduladoras sobre sus vecinos
teenek. No obstante, algunos de sus comentarios parecian
interesantes. Una sefora sexagenaria dijo: “aqui se ofrece
lo bueno para Dios y para la tierra, porque todo viene
de la tierra, se echa refresco a la tierra siempre con mano
derecha, aqui ofrecemos lo bueno y por eso después lo
comemos porque todo viene de Dios y de la Tierra”. Un
senor dijo: “Nosotros, sabemos convivir”. En cuanto a la
lengua con la cual se dirige a los guardianes de la tierra,
me dijeron que “aqui los tepas son bilingiies” y también
que “se puede combinar” y que los teenek “no saben
combinar”.

Vimos en efecto, que en los ritos de curacién de am-
bos grupos se utilizan imégenes santas, cruciﬁjos, rosa-
rios y se dirigen plegarias a santos catélicos, asi como a la
tierra, a la que se depositan ofrendas. En los ritos teenek
existe, no obstante, una separacién tajante, espacial y lin-
giifstica, entre los dos horizontes religiosos, mientras que
en los ritos nahuas éstos se entremezclan. Los modos de
“combinar” los horizontes temporales y religiosos distin-
tos dentro de los ritos de curacién probaron ser un tema
explicito y reconocido por los interlocutores nahuas. Se
trata ahora de entender si los teenek realmente “no saben
combinar” o si lo hacen mds bien de un modo distinto (y
mis discreto) al que prevalece en el medio nahua.



A. Ariel de Vidas/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 7-17 13

El “combinarismo”

El término “combinar”, sugerido por algunos de mis
interlocutores nahuas al emanar de una situacién
etnografica emic, es muy sugerente porque expresa una
forma local de referirse a lo que comtiinmente en la jerga
antropolégica se llama, sincretismo religioso o, incluso,
fenémenos de hibridez. Pero a diferencia de estos
sustantivos (términos académicos que en dltima instancia
solo muestran un estado de hechos, de agregacién de
elementos de diferente origen) mis interlocutores mejor
usaron el verbo combinar. En el caso de las ofrendas en
torno a las cuales surgié el uso local de este término, se
trata de designar una accién explicita de reunir, organizar
y disponer lo que se habia clasificado antes por separado.

Asi, en los ritos teenck se puede observar, en efec-
to, un principio de diferenciacién/separacién/marcacién
mediante marcadores espaciales, sociales, lingiiisticos,
gestuales y alimenticios entre humanos y entidades no
humanas. En las pricticas nahuas observamos, al con-
trario, un principio de asimilacién/inclusién/agregacion
de los entes no humanos, sean cténicos o cristianos, en
un universo compartido entre humanos, seres teltricos y
santos catélicos.

Grupo teenek

Recordemos que en los ritos teenek los siete pequenos
tamales, las siete pequenas tortillas y las siete corcholatas
ofrecidos a los baatsik, son modelos reducidos,
metonimicos, delo que representan en la realidad terrestre.
En este contexto construyen el universo cténico, como
radicalmente distinto del mundano. En las ofrendas
teenek todo se organiza alrededor de una alteridad
fundamental, incompatible con el mundo humano.
Segiln el mito teenek, los baatsik’, que se metieron a la
tierra de cabeza para protegerse del Sol, permanecieron
en esta posicién inversa y, en consecuencia, su mundo
se regula inversamente al humano. Por lo tanto, lo que
rechazan los seres humanos es deleitable para estos seres
cténicos teenek, lo cual explica la naturaleza repugnante
de las ofrendas. No hay, asi, convivencia posible con los
baatsik’ ya que representan el principio de alteridad y
pertenecen al mundo pre-cultural (los platillos execrables
les agradan, viven en la oscuridad, caminan al revés, son
activos durante la noche, no hablan espanol, etcétera).
Los habitantes de Loma Larga, a través de sus ritos de
curacion, se ven a si mismos como descendientes de los
baatsik’ —es decir, se identifican con su mundo antiguo y
pagano—y al mismo tiempo se ven como parte del mun-
do contempordneo y catdlico. Esta alteridad (temporal y
ontoldgica) dentro de la identificacion étnica teenek —ya
que se trata de sus propios antepasados— se resuelve fi-
nalmente por la biparticién categérica, espacial, corporal
y lingiiistica de los espacios de credo y de ritos, consti-
tuyendo, en su conjunto, el universo teenek contempo-
raneo. Recordemos asimismo la manera de disponer la

comida ritual que se ofrece a los baatsik’: los elementos
de la ofrenda se depositan superpuestos unos a otros, y
el todo luego es enterrado con cenizas que devuelven la
ofrenda a los seres de la tierra. Asi, la distancia entre hu-
manos y antepasados se mantiene a salvo. La verticalidad
de la ofrenda recuerda metonimicamente la relacién de
sustitucién mantenida entre los habitantes de Loma Lar-
ga y los baatsik’ y el cambio de temporalidades (la llegada
del Sol/cristianismo). Estos tltimos se quedan debajo de
la tierra mientras que su descendencia, los poblados tee-
nek contempordneos, reside arriba. La distancia y la su-
perposicidn correctas, perturbadas por la enfermedad, se
restablecen mediante la disposicién especifica del depé-
sito de la ofrenda y mediante la distincién espacial, cor-
poral y lingiiistica que se maneja durante todo el ritual.

Asi, a través del tipo de comida ritual, sus elementos
particulares y su disposicién vertical, el mito de origen
teenek organiza la distribucién espacial entre el apego de
las poblaciones teenek contempordneas a sus creencias
cristianas y su apego a los baatsik’, entes de tiempos ante-
riores. Se trata finalmente de crear, dentro de un mismo
credo y un mismo ritual, dos espacios mono-cultuales
polarizados (Ariel de Vidas 2008). De hecho, en el me-
dio teenek también se “sabe combinar” ya que esos dos
espacios monocultuales y monolingiies que se refieren a
temporalidades y horizontes religiosos distintos integran
y componen en el presente un solo universo de culto.

Grupo nahua

En los ritos nahuas, la forma de combinar los dos
horizontes temporales-religiosos es diferente. Aunque
cada tipo de entidad no humana tiene un espacio que le
es mds propio —el altar doméstico para los santos catélicos
y el monte para los tepas— existe una interpenetraciéon
entre ellos. Frente al altar se les habla a ambas entidades,
en ndhuatl y en espanol y las ofrendas se presentan alli
en el suelo antes de ser depositadas en el monte. Uno
de los especialistas rituales de La Esperanza —que funge
también como catequista del pueblo— me explicé de
manera muy explicita: “Nos dirigimos a padre Dios y
también a los tepas porque somos indigenas”. Asi, si
bien se ofrece a los tepas platillos con ingredientes que
les corresponden (principalmente tamales hechos de
pollos del patio), se les prenden velas de sebo y se les
hacen rogativas en ndhuatl; las ofrendas en el monte se
acompanan también con elementos cristianos en forma
de imdgenes santas y velas de parafina, asi como de rezos
catdlicos en espanol. Finalmente, la comida ofrecida,
por su naturaleza exquisita, se comparte entre todos los
presentes, humanos y no-humanos: “Los tepas son como
nosotros, les gusta la buena comida”.

Asi, segn las exégesis ofrecidas por algunos habitan-
tes de La Esperanza, los diferentes componentes de la
ofrenda estarian relacionados con el mundo de los tepas,
de los humanos, asi como con el de los santos catélicos,
lo que los interlocutores mismos llaman “las tres capas”.
Ademds, los especialistas rituales en La Esperanza co-



14 A. Ariel de Vidas/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 7-17

mentan las pricticas sincréticas descritas antes para los
ritos de curacién, aclarando que éstas se hacen segtin la
teologia catdlica que indica que “el padre Dios estd en
la Tierra como en el cielo” aludiendo al padrenuestro.
Por lo tanto, se trata, de acuerdo con los interlocutores,
de componer la ofrenda con elementos provenientes de
varios dmbitos, sabores y texturas. Se observa asi, por un
lado, un énfasis sobre el aspecto local de los elementos
ofrecidos, cultivados en la tierra del pueblo, como el
maiz, los camotes, los chayotes, la yuca, las calabazas, los
pldtanos y los pollos de patio. Por otro lado, vemos que
la ofrenda incluye también elementos de origen fordneo
como los refrescos, los dulces, los panes, galletas, etcéte-
ra. Asimismo, el copal, las fragancias florales y el humo
de los cigarrillos relacionan los universos de la tierra con
aquellos del cielo. Ademds, las oraciones y plegarias de
los especialistas rituales, en ndhuatl y en espafol en am-
bos espacios, no solo buscan obtener el bienestar de los
individuos presentes durante el oficio, sino también el de
pueblos vecinos e incluso no tan vecinos: “es para todos”.
Asi, el encuentro con los duenos de la tierra a través de la
ofrenda no sirve tanto para senalar nuevamente la fronte-
ra entre los espacios cténicos-paganos y mundanos-cris-
tianos como en los ritos teenek. Se trata mds bien de un
mecanismo integrativo que marca la convivencia deseada
(a través de la comensalia) entre las “tres capas”, es decir,
entre los humanos y los entes no-humanos del cielo y de
la tierra de quienes depende el bienestar de los primeros.

La manera de concebir las ofrendas y de disponerlas,
el origen distinto de los alimentos, el bilingiiismo que ca-
racteriza el intercambio verbal con los tepas y santos, los
horizontes religiosos distintos involucrados, el conjunto
de lugares donde las ofrendas rituales se realizan (los es-
pacios domésticos y del monte) y la inclusién de fordneos
como beneficiarios de las ofrendas parecen reflejar, para
el medio nahua estudiado, una visién horizontal, holisti-
ca, pluralista, convergente e incluyente del entorno de los
humanos y no humanos.

Los ejemplos de ritos de curacién teenek y nahua
muestran finalmente una misma disposicion para “com-
binar” a pesar de diferencias tajantes encontradas entre
estos dos grupos vecinos en cuanto a los mecanismos ri-
tuales de la gestién de los distintos horizontes tempora-
les-religiosos. Estos ritos de curacién fueron ampliamen-
te analizados en otros textos (Ariel de Vidas 2003; en
prensa). En este articulo, se trata de entender como los
actores sociales expresan a través de estos ritos su concien-
cia de la religion sincrética que practican.

Los ritos como microcosmo de lo social

Si se puede observar en las pricticas rituales de los dos
grupos vecinos el mismo mecanismo “combinatorio”
scémo entender las diferencias observadas entre estos dos
grupos en la aplicacién de este mecanismo (bipolarizacién
espacial versus bipolarizaciéon en un solo espacio)?

Como lo he podido desarrollar en otro texto (Ariel de
Vidas 2010), los rituales se interpretan a menudo como
experiencias de la cosmologia, ellas mismas regulando las
relaciones sociales del grupo. Por lo tanto, estos rituales
pueden representar un microcosmos de lo social. Bau-
man (1992) amplia esta idea de Durkheim a la esfera
de la alteridad social y étnica que forma parte integran-
te de la realidad social de un grupo. Los ritos integran asi,
seglin este autor, el “referente de categoria” de la alteridad
social que permite reformular las clasificaciones entre el
“nosotros” y los “otros” y senalar, no sélo la perpetuacion
de los valores sociales y del conocimiento local, sino
también la marca cultural del otro.

Los ritos de curacién teenek y nahua indudablemente
cargan esta marca cultural (y religiosa) del otro. Sin em-
bargo, para entender el origen de las distinciones obser-
vadas entre los dos grupos, serfa interesante indagar otra
diferencia sustancial que existe entre ellos y que podria
ser relacionada con este mecanismo ritual aplicado de
manera distinta. Esta diferencia radica en la profundidad
histérica del asentamiento de cada grupo en la regién,
asi como en la forma en la que cada uno tuvo acceso a
sus tierras. La historia de la presencia de estos dos grupos
indigenas en el mismo municipio de Tantoyuca, en el
norte del estado de Veracruz, nace efectivamente de dos
procesos fundamentalmente diferentes. Para las pobla-
ciones teenek —cuya presencia en la regién de la Huaste-
ca se remonta al segundo siglo dC (Ochoa Salas 1984)—
la organizacién social y territorial contempordnea data
del final del siglo x1x (Ariel de Vidas 2009). La compra
progresiva de tierras en las que ya vivian y trabajaban
anteriormente es resultante de esfuerzos propios e inde-
pendientes al grupo. Para las poblaciones nahuas —que
llegaron en esta parte de la Huasteca solamente al prin-
cipio del siglo xx, durante la Revolucién (1910-1920),
después de haber huido del clima de violencia en la sierra
vecina de Hidalgo al oeste de Tantoyuca— la organizacién
social y territorial se remonta a principios del siglo xx y
el acceso oficial a sus tierras es el resultado de una do-
tacién-confirmacién posterior, después de negociaciones
con los latifundistas mestizos y con el Estado (Ariel de
Vidas 2009; en prensa).

A partir de estos datos histéricos y sociales, se pue-
de conjeturar —aunque se presenta aqui sélo como una
hipétesis— las razones por las cuales la estratificacién del
tiempo y la inclusién de los distintos horizontes reli-
giosos en los rituales nahua y teenek, como las maneja
cada grupo, difieren radicalmente: las poblaciones teenek
siendo sedentarias en la Huasteca desde siglos atrds y las
poblaciones nahuas, siendo recién llegadas a la regién.
Ello desemboca en diferentes regimenes de historicidad
(Hartog 2003) que conllevan una relacién muy distinta
con la experiencia de la temporalidad y por ende con los
seres de la tierra originarios de tiempos anteriores (Ariel
de Vidas y Hoffmann 2012). Las maneras de cada grupo
para relacionarse con la alteridad, social y ontolégica, ex-
presada a través de los ritos de curacién nahua y teenek,
tendrian eventualmente una relacién con el régimen de



A. Ariel de Vidas/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 7-17 15

historicidad que prevalece en cada grupo. Al crear ritua-
les en su nuevo lugar de asentamiento, los grupos nahuas
como recién llegados y constituidos en esta regién, inclu-
yeron ya de manera mds fluida sus dos credos mientras
que los ritos del grupo teenek, asentado en la regién des-
de hace varios siglos, cristalizaron desde tiempo atris la
oposicién inicial entre los cultos autéctono y cristiano.
Asi, por un lado, los poblados teenek “aceptaron la luz”,
teniendo que convivir desde la invasién espafiola con sus
parientes maléficos quienes la rechazaron en una relacién
de tensién intergeneracional que se resuelve mediante la
bipolarizacién vertical, espacial y lingiiistica. Sus ritos
funcionan asi de manera mds exclusiva y bipolarizada.
Por otro lado, los grupos nahuas, como recién llegados
a la regién, tuvieron que encontrar un modo de convi-
vencia horizontal, de vecindad y de integracién con los
duenos de sus nuevas tierras, asi como con sus nuevos
vecinos mestizos ya establecidos en estos lugares. Sus ri-
tos funcionan de una manera mds inclusiva la cual tiende
hacia la fusién.

En La Esperanza, se aludié verbalmente a este modo
de integracién, afirmando que “saben combinar”. En
Loma Larga, es la disposicién espacial del ritual y su or-
ganizacion bipolar que habla por si misma de esta manera
peculiar de combinar. Este término emic de “combinar”
nos puede servir finalmente como entrada para enten-
der la cuestién del hibridismo o sincretismo religioso tal
como se concibe en los medios nahua y teenek.

El “combinarismo” como clave de lectura de la
composicién de los distintos horizontes religiosos
y temporales en los rituales nahua y teenek

Los ritos de curacién nahuay teenek permiten vislumbrar,
aunque de manera distinta, una gestién explicita, o por
lo menos marcada y enunciada en los hechos, de un
tiempo pasado, pero activado con el tiempo presente. En
otros términos, los actores sociales gestionan en sus ritos
de manera mds o menos explicita distintos horizontes
religiosos.

En ambos casos, los entes “del cielo” y “de la tierra”
difieren ontolégicamente entre si, entre otras razones por
su origen, su régimen alimenticio y por sus exigencias
hacia los humanos. Sin embargo, aun diferenciados, de
estos entes en su conjunto depende actualmente el bien-
estar de los humanos. Los santos catélicos, como “abo-
gados ante el Senor” se juntaron asi a los tepas y a los ba-
atsik’, duefos de la tierra, como entes no humanos a los
cuales hay que rendir un culto para asegurar el bienestar
de uno mismo. Por lo tanto, para relacionarse con ellos,
sea en espacios polarizados o integrandoles en los mismos
espacios, siempre se necesita un sacrificio por parte de los
humanos: los santos se nutren de rezos y de copal (y de
las llamas de las velas de parafina en el caso nahua); piden
vigilias, misas y devociones. Los tepas y baatsik’ son mds
“comelones”: se les ofrecen patillos de acuerdo con sus
gustos y aguardiente (y tabaco, en el caso nahua). Asi,

en ambos casos, diferenciando entre horizontes tempo-
rales-religiosos distintos, se procede sin embargo en los
rituales nahua y teenek a recomponerlos en una com-
binacién especifica de éstos, por un modo polarizado o
integrativo, pero siempre en un solo conjunto ritual. En
ambos grupos, encontramos asi un esfuerzo para combi-
nar, aunque se despliegue de manera distinta.

Vemos aqui un esfuerzo ya caracterizado por Barbara
Tedlock (1992: 43-44), para el medio maya guatemalte-
o, como un proceso ideolégico mesoamericano hacia un
dualismo dialéctico o complementario. Dirigirse simul-
tineamente a horizontes temporales-religiosos distintos,
en tanto que binomio, teniendo de ellos una concepcién
amplia, inclusiva, aunque dual (pero no binaria-exclusi-
va), muestra en efecto un afdn de organizar el mundo cul-
tual de manera especifica, combinando sus distintos ele-
mentos al mismo tiempo que se marcan sus distinciones.
Esta religién local, caracterizada por un dualismo den-
tro del mismo credo, se despliega dentro del marco
amplio del modo local de percibir el mundo, de tipo ana-
logista (de acuerdo con la tipologfa de Philippe Descola),
que retne los distintos seres, humanos y no humanos en
un solo universo social. Se trata de componer un con-
junto funcional que permite “gestionar las diferencias y
disciplinar la heterogeneidad” (Descola 2005: 546).

Para los ritos nahua y teenek, el “combinarismo” ca-
racterizarfa la accién de relacionar explicitamente, en es-
pacios integrativos o polarizados, universos concebidos
como ontolégicamente distintos y distinguidos en el
plano temporal. Manuel Gutiérrez Estévez (2009) quien
analizé la diferencia conceptual entre “las religiones de
Yahvé” y las que prevalecen entre poblaciones amerin-
dias, caracterizé este tipo de representacién dual dentro
del mismo credo como constituida por una “ambiva-
lencia elemental”, una légica en la cual “las maneras”
priman sobre la sustancia, en la cual la forma se vuelve
“la verdadera sustancia ética”. Distinciones similares se
encuentran en otros grupos autéctonos que han sido su-
jetos a la evangelizacidn, en el continente americano o
fuera (Wachtel 1990; Tooker 1992). Esos casos muestran
la importancia de entender las inferencias por las cuales
colectivos autdctonos cristianizados aprehenden su uni-
verso religioso compuesto y las relaciones que se entrete-
jen en él. Permiten entender también de qué manera es-
tos colectivos incorporaron elementos de culto ajenos,
portadores de significados especificos en su estado ante-
rior, transformdndolos ya dentro de su estructura légica
interna. En otros términos, la incorporacién de pricti-
cas cristianas en los ritos nahua y teenek ya no sigue su
significado canénico originario. Ademds, parece que el
discernimiento dentro de esta disposicién combinada
no se hace en relacién con lo “prehispdnico” sino con lo
propio y con lo apropiado que deriva directamente de la
historia colonial de la evangelizacién y que tiene como
contexto el rechazo de la Iglesia hacia las practicas autéc-
tonas y el repliegue de éstas en los montes y las cimas de
las montanas.



16 A. Ariel de Vidas/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 7-17

No se trata de afirmar aqui que los lugarenos se ape-
gan a dos credos que intentan reunir en uno solo a través
de su ritualidad, sino que el proceso colonial del cual son
herederos puso en su universo elementos contradictorios
que fueron organizados de manera dual en los ritos, para
solucionar contradicciones. Podemos suponer que existe
allf una juntura cierta que expresa el modo de considerar
y discurrir el mundo, asi como la relacién que se entabla
entre sus distintos y distinguidos (en ambos sentidos) se-
res a través de diferentes modos de culto. Es decir, los ele-
mentos heterogéneos se distinguen claramente en todos
estos rituales, pero se juntan en un solo campo cultual.

Abarcar este tipo de préctica religiosa a partir del en-
foque “combinarista” o sea a partir de un cierto tipo de
“agentividad” autdctona, por la marcacién y enunciacion
explicitas de los actores, asi como por los actos de las
distinciones internas, permite dar cuenta de la légica
que subyace estos procesos. El “combinarismo” rebasa el
acercamiento muy general e impreciso del término “sin-
cretismo” que se usa a menudo para describir las practi-
cas religiosas de las poblaciones amerindias después de
su evangelizacién colonial. Para que se vea lo hibrido y
que se entienda su significado, es necesario explicitarlo
mds bien a través de las condiciones en las cuales emerge
(Palmié 2013). Las ofrendas nahua y teenek, a través
de su disposicién “combinada’, polarizada o inclusiva,
permiten a los actores sociales expresar una consciencia
propia de esta mezcla o “mixtura” histérica, la cual, muy
probablemente se relaciona con el anclaje territorial de
cada grupo en la regién, refleja la solucién encontrada
por cada uno de los grupos para “telescopar” en su credo
los distintos tiempos histérico-religiosos (pre-cristiano
y cristiano). La palabra “telescopar” se toma aqui en el
sentido de incorporar un horizonte religioso en el otro,
acercandolo o, en otros términos, sincronizar lo diacrénico.

El combinarismo permite entender por lo tanto es-
tas formas de composicién de los estratos temporales y
cultuales como una accidn, a veces explicita, de los ac-
tores (un conjunto mixto que forma un todo) pero con
elementos que quedan, no obstante, distinguidos. El acto
de combinarlos serfa un uso retérico de los contrastes,
comtn —de acuerdo con los Comaroffs (1987: 205)—
en situaciones de cambio social radical y de interaccién
dindmica de formas culturales.

Conclusién

Los grupos indigenas en América Latina se caracterizan
por la profundidad histérica (aunque variada segin las
regiones) de sus relaciones interculturales. Esta historia de
mis de cinco siglos indudablemente marcé las pricticas
y formas de creer y actuar de las sociedades amerindias
frente a “otra” una sociedad, hegemoénica y portadora de
concepciones del mundo, a veces radicalmente diferentes.
La observacién etnogréfica de la especificidad temporal de
esta cohabitacién intercultural permite a los antropélogos
entender las pricticas y creencias autdctonas no tanto a

través de la deconstruccién analitica de la yuxtaposicién o
coexistencia de précticas de origen cultural distinto, sino
mds bien al enfocar precisamente estas construcciones
culturales internas y mixtas.

Este andlisis de los rituales de curacién nahua y tee-
nek propone un acercamiento etnogréfico a lo que se
llama comunmente sincretismo religioso. No se traté
solo de describir y advertir la presencia de caracteristi-
cas provenientes de horizontes religiosos distintos sino
de entender el sentido —la 16gica interna— que les dan los
actores sociales, a través su “agentividad” y comentarios
explicitos, al organizarlos en un mismo ritual. La com-
paracion entre las gestiones distintas de estos elementos
que se encuentran en los ritos nahua y teenek mostré la
presencia, en ambos casos, de un proceso especifico para
juntarlos, de una u otra manera, siguiendo el mismo pro-
posito. Lo que aparece en este andlisis atafie, finalmente,
al principio mismo del credo local en relacién con los en-
tes no humanos, sean santos catélicos o seres de la tierra
a quienes se rinde el culto para asegurar el bienestar. No
se trata de un principio cultual derivado de una religién
de salvacién, con propensién universal y de indole exclu-
siva, sino mds bien de una religién pragmadtica, local, de
indole inclusiva.

Podemos entender ahora que esta capacidad autdc-
tona de incluir una multiplicidad de mundos, esta ma-
nera incluyente de gestionar los horizontes religiosos de
origen distinto, es antitética al dualismo oposicional y
excluyente con el cual misioneros y luego estudiosos de
la resistencia cultural o de la aculturacién han querido
abarcar estos procesos hibridos. Asi, aunque en aparien-
cia distinta, las composiciones de las ofrendas manejadas
por los habitantes de La Esperanza y de Loma Larga ac-
tivan permanentemente la consciencia local de la mix-
tura de los credos a través de un modo cultural y cultual

propio.

Referencias

Ariel de Vidas, A. (2003 [2002]). £l Trueno ya no vive
aqui. Representacion de la marginalidad y construc-
cion de la identidad teenek (Huasteca veracruzana,
Meéxico). México: Centro de Investigaciones y
Estudios Superiores en Antropologia Social / El
Colegio de San Luis / Centro de Estudios Mexica-
nos y Centroamericanos / Llnstitut de recherche
pour le développement.

Ariel de Vidas, A. (2008). What Makes a Place Ethnic?
The Formal and Symbolic Spatial Manifestations
of Teenek Identity, Anthropological Quarterly, 81
(1), 115-159.

Ariel de Vidas, A. (2009). Huastecos a pesar de todo. Breve
bistoria de las comunidades teenek (huastecas) de
Tantoyuca. México Centro de Estudios Mexica-
nos y Centroamericanos, Programa de Desarrollo
Cultural de la Huasteca.



A. Ariel de Vidas/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 7-17 17

Ariel de Vidas, A. (2010). Entre rito y mito. Relaciones
diferenciadas a la alteridad entre nahuas y tee-
nek de la Huasteca veracruzana (México). M. E.
Olavarria, S. Milldn, C. Bonfiglioli (Comps.),
Lévi-Strauss: un siglo de reflexion (pp. 119-142).
México: Universidad Auténoma Metropolita-
na-Unidad Iztapalapa /Juan Pablos Editor, Biblio-
teca de Alteridades 16, Archipiélagos, Red Inter-
nacional de Antropologia.

Ariel de Vidas, A. (2014). Nutriendo la sociabilidad en
los mundos nahuas y teenek (Huasteca veracru-
zana, México). Anthropology of food. Disponible
en: http://aof.revues.org/7505. [Consulta: agosto
2018].

Ariel de Vidas, A. (en prensa). En la tierra como en el cielo.
combinar y convivir en un pueblo nahua (Huasteca
veracruzana, México). México: Centro de Estu-
dios Mexicanos y Centroamericanos/El Colegio
de San Luis / Institut des Amériques.

Ariel de Vidas, A. y O. Hoffmann (2012). Beyond rei-
fied categories: multidimensional identifications
among ‘black’ and ‘Indian’ groups in Columbia
and Mexico. Ethnic and Racial Studies, 35 (9),
1596-1614.

Arguelles, S. y J. Nallely (2012). El maiz en la construc-
cién y transmisién de una identidad cultural de
la Huasteca Veracruzana. Van’t Hooft, A. y J.
A. Flores Farfin (Coords.), Lengua y cultura nahua
de la Huasteca (pp. 11-29). México: Coordinacién
de Ciencias Sociales y Humanidades-Universidad
Auténoma de San Luis de Potosi, Linguapax,
Centro de Investigaciones en Geografia Ambien-
tal-Universidad Nacional Auténoma de México.

Baumann, G. (1992). Ritual implicates ‘Others’: rerea-
ding Durkheim in a plural society. D. de Coppet
(Ed.), Understanding rituals (pp. 97-116). Lon-
dres: Routledge.

Bhabha, H. (1990). The Third Space. Interview with
Homi Bhabha. ]. Rutherford (Ed.), Identity:
Community, Culture, Difference (pp. 210-211).
Londres: Lawrence and Wishart.

Comaroff, J. L. y J. Comaroff (1987). The madman
and the migrant: work and labor in the historical
consciousness of a South African people. Ameri-
can Ethnologist, 14 (2), 191-209.

Dean, C. y D. Leibsohn (2003). Hybridity and Its Dis-
contents: Considering Visual Culture in Colonial
Spanish America. Colonial Latin American Re-
view, 12 (1), 5-35.

Descola, P. (2005). Par-dela nature et culture. Paris: Ga-
llimard.

Friedman, ]. (2001 [1994]). Identidad cultural y proceso
global. Buenos Aires: Amorrortu.

Gruzinski, S. (1999). La pensée métisse. Paris: Fayard.

Gutiérrez Estévez, M. (2009). Ambivalencias elemen-
tales. Representaciones amerindias. Quaderns de

UInstitut Catala d’Antropologia, 25, 141-160.

Harris, O. J. T. y J. Robb (2012). Multiple Ontologies
and the Problem of the Body in History. American
Anthropologist, 114 (4), 668—679.

Hartog, E (2003). Régimes d historicité. Présentisme et ex-
periences du temps. Paris: Seuil.

Kelly Luciani, J. A. (2016). About anti-mestizaje. Curiti-
ba: Cultura e Barbdrie.

Lévi-Strauss, C. (1968). Mythologiques. Vol. 3. Lorigine
des maniéres de table. Paris: Plon.

Lépez Austin, A. (1992). Los mitos del tlacuache. Cami-
nos de la mitologia mesoamericana, 2a ed. México:
Alianza editorial.

Lupo, A. (1996). Sintesis controvertidas. Consideracio-
nes en torno a los limites del concepto de sincre-
tismo. Revista de Antropologia Social, 5, 11-37.

Mayorga Muioz, V. A. (2015). Retorno a tlajco atl. Estu-
dio de una peregrinacion nahua en la Huasteca Po-
tosina. Tesis. San Luis Potosi: Colegio de San Luis.

Navarrete Linares, F. (2015). Hacia otra historia de Amé-
rica. Nuevas miradas sobre el cambio cultural y las
relaciones interétnicas. México: Instituto de Inves-
tigaciones Histéricas, Universidad Nacional Au-
ténoma de México,.

Ochoa Salas, L. (1984 [1979]). Historia prehispdnica de
la Huasteca. México: Instituto de Investigaciones
Antropolégicas, Universidad Nacional Auténoma
de México.

Palmié, S. (2013). Mixed Blessings and Sorrowful Mys-
teries: Second Thoughts about ‘Hybridity’. Cur-
rent Anthropology, 54 (4), 463-482.

Reyes Garcia, L. (1960). Pasion y muerte del Cristo Sol.
Xalapa: Universidad Veracruzana.

Sahlins, M. (1999). Two or Three Things that I Know
about Culture. 7he Journal of the Royal Anthropo-
logical Institute, 5 (3), 399-421.

Santos Granero, F. (2009). Hybrid Bodyscapes A Visual
History of Yanesha Patterns of Cultural Change.
Current Anthropology, 50 (4), 477-512.

Tedlock, B. (1992). Time and the Highland Maya, re-
vised edition. Albuquerque: University of New
Mexico Press.

Tooker, D. E. (1992). Identity Systems of Highland Bur-
ma: ‘Belief’, Akha Zaj, and a Critique of Interio-
rized Notions of Ethno-Religious Identity. Man,
New Series, 27 (4), 799-819.

Wachtel, N. (1990). Le retour des ancétres. Les Indiens
Urus de Bolivie XX° - XVI' siécle. Essai dbistoire
regressive. Paris: Gallimard.

Watanabe, J. M. (1990). From Saints to Shibboleths:
Image, Structure, and Identity in Maya Religious
Syncretism. American Ethnologist, 17 (1), 131-
150.

Williams Garcifa, R. (1965). Las tepas. La palabra y el
hombre, 33, 49-52.



