
Anales de Antropología 53-1 (2019): 67-74

Artículo

Los Danzantes de Monte Albán y su relación con el jaguar

Monte Alban Danzantes and and their relationship with the jaguar

Bernd Walter Fahmel Beyer*

Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Antropológicas,
Ciudad Universitaria, CDMX, 04510, México

Recibido el 21 de marzo de 2018; aceptado el 21 de mayo de 2018

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

Resumen

Los Danzantes son un grupo de figuras humanas labradas en piedra 
durante la época I de Monte Albán. Por sus posiciones corporales y 
aparente desnudez se les ha interpretado como chamanes o cautivos 
de guerra, aunque el significado que tuvieron para los habitantes de la 
ciudad sigue siendo un misterio. Con el fin de entender la semejanza 
entre la posición de las figuras y diversas actitudes del jaguar se ana- 
lizará la relación que hubo entre los señores zapotecas y este animal, 
enfocándola desde el punto de vista de la antropomorfización de las 
fuerzas naturales.

* Correo electrónico: fahmel@unam.mx

DOI: http://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221e.0.1.64002
0185-1225 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo la licencia CC-
BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Abstract

The Danzantes are a group of human figures carved in stone during 
the first period of Monte Alban.  Because of their shape and nude 
representation they have been interpreted as shamans or prisoners of 
war, although their meaning for the city’s inhabitants is still a mystery. 
In order to understand why their posture resembles many feline atti-
tudes, the relationship between Zapotec rulers and the jaguar will be 
analyzed in the light of Guthrie’s cognitive theory of religion.

Palabras clave: escultura zapoteca; iconografía de gobernantes; Monte Albán I; antropomorfización.

Keywords: zapotec sculpture; ruler iconography; Monte Alban I; anthropomorphization.

Introducción

Bien sabido es que la naturaleza enigmática de las 
esculturas conocidas como Danzantes de Monte Albán 
ha dado motivo a la elaboración de numerosas hipótesis 
sobre el origen de la ciudad y la iconografía del Estado 
zapoteca. Los primeros en mencionar estos relieves fueron 
los viajeros que llegaron a Oaxaca durante el siglo xix. 
Algunos de ellos realizaron exploraciones arqueológicas 
en el lugar, mientras que otros sólo visitaron las ruinas 
y describieron las piedras que se veían bajo el derrumbe 
del edificio H (Fahmel 1991). Desde entonces se han 

estudiado e interpretado de varias maneras, partiendo 
siempre de la posición corporal y fisonomía de las figuras 
(Scott 1978: 21-30). Al principio se les veía como seres 
deformes que están danzando. Debido a la desnudez y 
falta de genitales también se les identificó con chamanes 
castrados en estado de trance o con personas enfermas al- 
bergadas en un hospital. Más tarde, los rasgos faciales 
sirvieron para argumentar el arribo de gente olmeca a 
Monte Albán. Como la mayoría tiene los ojos cerrados se 
llegó a pensar que representan a personajes conquistados, 
aunque en los catálogos de Alfonso Caso (1928, 1947), 
Louise Zehnder (1977), John Scott (1978) y Roberto 



B. Fahmel/Anales de Antropología 53-1 (2019): 67-7468

García Moll et al. (1986) se observa que muchas tienen 
los ojos abiertos. Además realizan actividades que no son 
las de un prisionero o de alguien que ha sido sacrificado.

Los estudios enfocados en la imagen del jaguar son 
muy escasos debido a la brevedad del corpus iconográfico 
y a que numerosas piezas arqueológicas se hallan fuera 
de contexto. Aunque las fuentes históricas y los tratados de 
zoología mencionan las características del felino y su po-
sible significado para los pueblos mesoamericanos, pre-
valecen las descripciones formales y una visión del mun-
do que se apega a la occidental. Los mitos y leyendas 
que enriquecen la tradición oral remontan dicha visión, 
y sugieren que el hombre se relacionaba de un modo dis-
tinto con el animal. El desarrollo personal se valoraba, 
en buena medida, por la manera como se lidiaba con los 
nahuales y en especial con el jaguar, que simbolizaba la 
naturaleza de los gobernantes.

Ante la disyuntiva que plantea la lectura de tantas 
imágenes elaboradas con fines políticos y religiosos con-
viene recordar que desde su concepción el artista enfren-
ta el dilema de cómo figurar los valores y las virtudes 
del ser social con base en formas tomadas del mundo 
real (Fahmel 2004). Si bien hay conceptos e ideas que 
pueden expresarse mediante símbolos y retratos, no es 
posible que alcancen la perfección debido a que ésta se 
ubica más allá de los materiales empleados para su re-
presentación. Al reconocer dicha limitación, el intérprete 
comprende que la cultura es una construcción que codi-
fica la realidad para organizar a la gente y transmitir sus 
mensajes. La experiencia de lo trascendente se basa, en 
cambio, en la percepción directa de las fuerzas que dan 
sentido a dicha realidad.1

Una nueva hipótesis

La piedra grabada, nombrada Lápida de Bazán, fue 
hallada muy cerca de la Plataforma Norte de Monte 
Albán (figura 1). En ella se representó a un señor zapoteca 
acompañado de un teotihuacano. El primero está 
enmarcado por varios signos que aluden a su condición 
de gobernante. El traje de jaguar que viste, en cambio, 
consigna los aspectos intangibles de su cargo. Algunos 
de ellos fueron mencionados por Bernardino de Sahagún 
(1975: 326) cuando se refiere a la investidura de un 
tlatoani. Al ocupar el trono se invocaba al nuevo señor a 
no espantar a la gente con su ferocidad y ser “... templado 
en el rigor, en el ejercitar vuestra potencia, y antes debéis 
quedar atrás en el castigo... que no pasar adelante; nunca 
mostréis los dientes del todo, ni saquéis las uñas cuanto 
podáis; mirad, señor, que no os demostréis espantoso 
y temeroso”. Con estas palabras se buscaba refrenar la 
aspiración de poder y enfatizar las virtudes del buen 
gobernante, que sólo se alcanzan cuando la persona ha 
vencido los obstáculos que alberga el sendero hacia la 
perfección.

1 Con esto nos referimos a la inspección del proceso cognitivo desde 
su ontología y epistemología.

Desde una perspectiva actual son dichos obstáculos 
los que favorecen el análisis formal y la sacralización de 
lo aparente, dejando a un lado lo intangible y trascen-
dente. Para llegar a éstos y entender el pensamiento e 
iconografía de las sociedades mesoamericanas, es mejor 
contemplarlos a través de la teoría de Stewart Guthrie 
(1980) sobre la antropomorfización de las fuerzas natura- 
les. Según esta propuesta, la mente humana crea un 
sistema explicativo semejante al de las ciencias natura-
les que diferencia la religión de la filosofía. Sobre esta 
línea de pensamiento se puede agregar que la antropo- 
morfización facilita la toma de conciencia del poder 
oculto en las fuerzas naturales para medir sus efectos y 
lidiar con ellos. Mediante esa conciencia, los fenómenos 
exteriores se llevan al interior del individuo, donde se 
comparten anímicamente. La identificación de dichos 
fenómenos con la naturaleza del ser humano conduce, 
a la postre, a la elaboración de signos e imágenes que 
permiten enfrentar, cara a cara, las fuerzas naturales. Es 
decir, ya no como entes supraordinados sino a manera 
de numina2 de cuya naturaleza se forma parte. La manera de 
plasmar tal situación varía de una cultura a otra, y depen-
de del grado de abstracción con el que se visualiza a los 
númenes implicados en una relación.

Ahora bien, si lo expuesto por Sahagún se lleva hasta 
la cuna de la civilización, la antropomorfización de las 
fuerzas naturales habría sido la causa de la estratificación 
social y del surgimiento de los primeros Estados. En ese 
contexto, el conocimiento del mundo espiritual habría 
permitido al individuo hallar su lugar en la sociedad y par-
ticipar del imaginario que la caracterizaba, aunque tam-

2 Numen (plural numina) es un término latino que significa “la 
manifestación, voluntad o poder de una divinidad” (ER 1987).

Figura 1. Detalle de la Lápida de Bazán, hallada en Monte 
Albán (tomado de Caso 1938: 19).



B. Fahmel/Anales de Antropología 53-1 (2019): 67-74 69

bién habría despertado su conciencia y capacidad de rein-
terpretar las expresiones materiales ancestrales (Fahmel 
2013). En el caso de los Danzantes se verá que la posi-
ción de las figuras ilustra distintas facetas del comporta-
miento del jaguar, basadas en convenciones heredadas de 
la cultura olmeca.

Los señores jaguar de Oaxaca

Para enlazar la información de la etología animal con la 
etnografía, las imágenes y los contextos arqueológicos, 
es necesario partir del trabajo de Alfonso Caso e Ignacio 
Bernal. En su publicación sobre la cerámica de Monte 
Albán, dichos autores reconstruyen la secuencia cultural 
de los valles centrales de Oaxaca e infieren la intrusión de 
rasgos mayas durante la época II (Caso, Bernal y Acosta 
1967). La escultura en piedra, en cambio, mostraría la 
influencia sureña desde la época I. El aspecto físico de 
los Danzantes forma parte de su argumentación, y es 
prueba del vínculo que hubo entre los zapotecas, olmecas 
y demás grupos de la región istmeña. Para entender el 
debate que causó su propuesta es necesario consultar a 
Román Piña Chan y Luis Covarrubias (1964), por un 
lado, y Alfonso Caso (1947) e Ignacio Bernal (1968) por 
el otro, aunque las excavaciones en San José Mogote y San 
Lorenzo Tenochtitlán han arrojado nuevas luces sobre la 
relación que mantuvieron los pueblos del Golfo con los 
de Oaxaca. Entre los efectos que tuvo dicha relación se 
encuentra el intercambio de productos como la jadeíta, 
la magnetita y varios tipos de cerámica, pero también la 
adopción de programas escultóricos semejantes. La 
iconografía oficial del estado zapoteca se elaboró sobre 
aquel sustrato y recreó convenciones que indudablemente 
son de tradición olmeca.

En el monumento 107 de San Lorenzo (Cyphers 
2004: 183), por ejemplo, se ve una figura antropomorfa 
en posición descendente sin referencia al ámbito del que 
proviene. El felino que la recibe tiene ojos resaltados y 
falanges humanas (figura 2). Su fisonomía es extraña, y 
su postura se tornaría en modelo para ilustrar las virtudes 
de los grandes dignatarios mesoamericanos. En Monte 
Albán se le recreó de distinta manera en los Danzantes, 
reconociéndose mejor en el relieve 48 (Caso 1947: Lám. 
X) (figura 3). El estudio iconográfico de Louise Zehnder 
(1977) sugiere, además, que el proceso de identificación 
con el jaguar incluía varias etapas, siendo las figuras de 
menor jerarquía las que mejor ilustran el comportamien-
to lúdico del animal (figuras 4 y 5).

En el otro extremo de la escala social se habría encon-
trado el personaje que lleva el número 41 (Caso 1947: 
Fig. 23) (figura 6). Su cuerpo esta erguido y mira hacia 
el frente, el rostro ve a la derecha y los brazos se levantan 
como en el relieve 48. Si la indumentaria e insignia que 
porta en la mano izquierda revelan su papel de gobernan-
te, los demás Danzantes habrían representado a la élite 
de la nueva ciudad y no a cautivos de guerra que fueron 
mutilados.

Figura 2. Monumento 107 de San Lorenzo Tenochtitlán, 
Veracruz (tomado de Cyphers 2004: 183).

Figura 3. Danzante 48 de Monte Albán (tomado de García 
Moll et al. 1986: Lám. 127).

Ahora bien, lo que más llama la atención de estas fi-
guras es su aparente desnudez y la ausencia de los ge-
nitales. Aunque algunas pocas fueron representadas de 
manera realista, John Paddock (1966: 118) señala que 
“muchos tienen, en el lugar del sexo, lo que parece ser 



B. Fahmel/Anales de Antropología 53-1 (2019): 67-7470

genes. En el canto de la Estela Lisa se mira, por ejemplo, 
una comitiva de sacerdotes teotihuacanos que se acerca a 
un gobernante zapoteca (figura 7). La indumentaria del 
señor incluye varias insignias que ilustran su jerarquía y 
función como axis mundi de la región de los valles de 
Oaxaca (Acosta 1958-59: fig. 16).

El elemento superior del tocado representa un ave 
de pico ancho y simboliza el cielo; el del centro alude 
al nivel terrenal y el inferior al dios viejo 5F, un numen 
con orejas de felino de ascendencia maya (Caso y Bernal 
1952). Entre las urnas de Monte Albán abunda la figura 
de este dios, cuyo lugar en el imaginario zapoteca merece 
un estudio más detallado. Una tumba hallada en Dainzú 
también relaciona el Inframundo con el jaguar, ya que en 
sus jambas y en el dintel se labraron diseños que recuer-
dan las patas y el rostro del animal.

Aunque se desconocen las razones por las cuales se 
sublimó el vínculo entre el gran depredador y el mun-
do subterráneo, es probable que tuvieran que ver con el 
comportamiento del felino tal y como fue descrito por 
Bernardino de Sahagún. Según el franciscano, el tigre 
“anda y bulle en las sierras, y entre las peñas y riscos, y 
también en el agua, y dicen es príncipe y señor de los 
otros animales; y es avisado y recatado y regálase como 
el gato, y no siente trabajo ninguno, y tiene asco de be-
ber cosas sucias y hediondas, y tiénese en mucho [...] de 
noche ve los animales que ha de cazar, tiene muy larga 
vista, aunque haga muy oscuro y aunque haga niebla ve 
las cosas muy pequeñas” (Sahagún 1975: 621). Carmen 
Aguilera (1985: 15) recrea esta imagen y apunta que “Su 
rugido como trueno ponía pavor a los hombres, quienes 

Figura 4. Danzante 21 de Monte Albán
(tomado de Caso 1947: fig. 7).

Figura 5. Danzante 45 de Monte Albán
(tomado de Caso 1947: fig. 9).

Figura 6. Danzante 41 de Monte Albán
(tomado de García Moll et al. 1986: Lám. 21).

una representación casi glífica de una flor […] La flor en 
Mitla se llama gui, a menudo con un sufijo que identifi-
ca la especie. La misma palabra con el prefijo posesivo x 
o sh quiere decir órgano sexual”. La idea es válida si se 
sitúa en el marco de la nueva propuesta y se piensa en la 
capacidad reproductiva del jaguar; la fertilidad de éste es 
semejante a la del murciélago y también su afición por 
lo obscuro y subterráneo. Lo anterior explica por qué se 
llega a confundir la iconografía de los dos animales en el 
arte zapoteca (Caso y Bernal 1952; Valenzuela 2012). La 
figura del murciélago se vinculó además con la de Xipe, 
numen que renovaba la naturaleza y dios patrono de los 
señores de Monte Albán (Caso y Bernal 1952).

Para finales de la época I, se empezó a aderezar la figu-
ra humana con atuendos y tocados que debieron reflejar 
el estatus de las personas. Algunos de los adornos pasa-
ron a ser convenciones que daban sentido a los aconte-
cimientos oficiales y sólo aparecen en unas cuantas imá-



B. Fahmel/Anales de Antropología 53-1 (2019): 67-74 71

al escucharlo en las montañas lo consideraban agüero de 
grandes males; por ejemplo, morir en la guerra [...] las 
garras y los colmillos eran insignias reales [...] por su bra-
vura, fue convertido en el animal totémico de muchos 
pueblos; era el nahual o disfraz más poderoso, propio de 
brujos y hechiceros”. Yólotl González (1999: 99) añade 
que “Se le ha asociado al poder político, a los poderes 
ocultos de los magos y de los hechiceros, así como al 
mundo nocturno y subterráneo, a las cuevas, a las fuen-
tes, a la fertilidad de la tierra, al valor, a la fuerza, a la 
oscuridad y a la noche”.

Entre las virtudes asociadas con el jaguar hay varias 
que son difíciles de representar, pero una de ellas mereció 
la atención de los antiguos artesanos. Es ésta la capacidad 
de ver y de moverse en la oscuridad, sugerida ya por el 
zoomorfo con ojos resaltados figurado en el monumento 
107 de San Lorenzo Tenochtitlán. En Oaxaca se le indi-
có mediante una cuerda o bufanda colocada alrededor 
del cuello del animal (figura 8). En el área maya los fe-
linos portan la bufanda cuando se hallan entre los seres 
que habitan el Xibalbá (figura 9).3 En su trabajo sobre 
el balam,  Carmen Valverde describe el contexto en que 
suelen aparecer dichas imágenes:

… dentro de la gran cantidad de representaciones 
plásticas en donde aparece el gran depredador vin-
culado con el mundo subterráneo, tal vez las más 
abundantes y, sin lugar a dudas, de las más bellas, 
son las imágenes en la cerámica – sobre todo en los 
vasos pintados del periodo Clásico. Lo hallamos 
aquí en una serie de escenas que comúnmente se 
conocen como «danza del inframundo» [...] acom-
pañado de otros seres del mundo subterráneo, en-
tre los que se distinguen la deidad de la muerte, 
representada generalmente como esqueleto huma-
no, hombres muertos u otros animales (Valverde 
2004: 81) (figura 10).

Volviendo entonces al significado de los Danzantes 
se podría concluir que la primera jerarquía política de 

3 La figura del jaguar con bufanda es muy común en el área maya, 
sobre todo cuando se trata del waterlily jaguar o jaguar con lirio 
acuático. Su figura se encuentra en las vasijas policromadas, donde 
comparte el espacio con otros animales y esqueletos que parecen es-
tar bailando.

Monte Albán se representó a sí misma mediante una se-
rie de figuras cuya posición corporal imita el compor-
tamiento y las actitudes del jaguar. Dichas posturas se 
basan en una metáfora y una convención olmeca que 
destaca las virtudes del buen gobernante. Las facultades 
que distinguían a un señor eran muchas, aunque entre 
ellas sobresalía una vista aguda que permitía reconocer 
y solucionar los problemas de la vida diaria. Al hurgar 
lo trascendente para desentrañar el presente el soberano 
entraba en contacto con Cozaana o Tepeyollotli, dos fa-
cetas del dios Tezcatlipoca (figura 11), que le otorgaban 
el poder y la capacidad para actuar con mano firme en el 
ámbito social (Fahmel 2013). Sobre la relación de los se-
ñores con este dios, se dice que antes de ascender al trono 
ofrecían las siguientes oraciones:

¡Oh señor humanísimo, regidor y gobernador, in-
visible e impalpable, criador y sabedor de todas 
las cosas y pensamientos, adornador de las almas 
[...] Con brevedad y súbitamente somos nombra-
dos para las dignidades; pero ignoro el camino por 
donde tengo de ir, no sé lo que tengo de hacer; 
plégaos de no me esconder la lumbre y el espejo 
que me ha de guiar [...] soy ciego y soy tiniebla 
[...] tened por bien, señor, de darme un poquito 
de lumbre, aunque no sea más de cuanto echa de 
sí una luciérnaga que anda de noche, para ir en 
este sueño, y en esta vida dormida que dura como 
espacio de un día, donde hay muchas cosas en que 
tropezar [...] Ruégoos que me vayáis visitando con 
vuestra lumbre para que no me yerre y para que 
no me desbarate, y para que no me den grita mis 
vasallos [...] ya soy vuestra boca y vuestra cara, y 
vuestras orejas, y vuestros dientes, y vuestras uñas 
[...] y las palabras que hablare han de ser tenidas 
como vuestras mismas palabras, y mi cara ha de 
ser estimada como la vuestra y mis oídos como 
los vuestros, y los castigos que hiciere han de ser 
tenidos como si vos mismo los hiciéredes; por esto 
os ruego que pongáis dentro de mi vuestro espíri-
tu, y vuestras palabras, a quien todos obedezcan y 
a quien nadie pueda contradecir (Sahagún 1975: 
319-321).

Figura 7. Relieve ubicado en un canto de la Estela Lisa de Monte Albán (tomado de Acosta 1958-59: fig. 16).



B. Fahmel/Anales de Antropología 53-1 (2019): 67-7472

Figura 8. Escultura de jaguar con
bufanda hallada en Monte Albán (Castaneda 2016).

Figura 9. Detalle de la vasija maya policromada K1208,
con un jaguar con bufanda. Tomado de

www.research.mayavase.com.

Figura 10. Vaso maya bicromo K0718 con escena del 
inframundo. Tomado de www.research.mayavase.com.

Durante el Clásico tardío las imágenes oaxaqueñas 
se enriquecieron con una serie de signos traídos del Al-
tiplano central, donde habían sido empleados por los 
teotihuacanos. Con ello se mira un nuevo énfasis en la 
representación del jaguar – ya sea como escultura libre o 
en relieve, como elemento integrado a la arquitectura o 
a la pintura mural (Fahmel 1991; de la Fuente y Fahmel 
2005). En el Grupo de la Iglesia de Mitla, por ejemplo, 
se elaboraron numerosas imágenes de Ehécatl Quetzal-
cóatl con el característico gorro de piel manchada, pero 
también se ve al felino a espaldas del dios cuando éste se 
enfrenta al señor del Inframundo. El papel más impor-
tante lo desempeña, sin embargo, en el mural que decora 

Figura 11. Imagen del dios Tepeyollotli (tomada del Códice 
Borbónico 1991: Lám. 1).



B. Fahmel/Anales de Antropología 53-1 (2019): 67-74 73

el dintel norte del Grupo del Arroyo. En dicha pintura 
se mira al jaguar bajo una banda celeste con numerosas 
estrellas figuradas como rostros humanos con tres alas. La 
espalda del animal sirve de base a dos estructuras escalo-
nadas entre las cuales se ubica un gran disco solar (figura 
12). Por su tamaño parecería que el felino da nombre 
a un sitio cuya importancia no se debía de olvidar. Ya 
que el Estado zapoteca se reorganizó tras el abandono de 
Monte Albán es posible que el animal conmemorara a 
los señores de antaño y el lugar que habitaban, conocido 
en la tradición popular de los valles como Dani Béeje o 
Cerro del Jaguar (Fahmel 2014).

Referencias

Acosta, J. (1958-59). Exploraciones arqueológicas en 
Monte Albán, XVIII temporada. Revista Mexica-
na de Estudios Antropológicos, 15, 7-50.

Aguilera, C. (1985). Flora y fauna mexicana: mitología y 
tradiciones. México: Everest Mexicana S. A.

Bernal, I. (1968). El mundo olmeca. México: Porrúa.
Caso, A. (1928). Las estelas zapotecas. México: Talleres 

Gráficos de la Nación.
Caso, A. (1938). Exploraciones en Oaxaca. Quinta y sexta 

temporadas 1936-1937. México: Publicación no. 
34, Instituto Panamericano de Geografía e His-
toria.

Caso, A. (1947). Calendario y escritura de las antiguas 
culturas de Monte Albán. En Obras Completas de 
Miguel Othón de Mendizabal, México: Talleres 
Gráficos de la Nación.

Caso, A. e I. Bernal (1952). Urnas de Oaxaca. México: 
Instituto Nacional de Antropología e Historia.

Caso, A., I. Bernal y J. Acosta (1967). La cerámica de 
Monte Albán. México: Instituto Nacional de An-
tropología e Historia.

Castaneda, J. (2016). En México, la caza ilegal pone en 
peligro la existencia del jaguar. Konbini. Disponi-
ble en http://www.konbini.com/mx/estilo-de-vi-
da/en-mexico-la-caza-ilegal-pone-en-peligro-
la-existencia-del-jaguar/. [Consulta: marzo de 
2018].

Códice Borbónico (1991). Edición facsimilar comenta-
da por Ferdinand Anders, Maarten Jansen y Luis 
Reyes García. Sociedad Estatal Quinto Centena-

Figura 12. Fragmento de mural del Grupo del Arroyo de Mitla (tomado de Fahmel 2014, basado en Seler 1895).

rio, Fondo de Cultura Económica y Akademische 
Druck- und Verlagsanstalt, Viena.

Cyphers, A. (2004). Escultura olmeca de San Lorenzo Te-
nochtitlán. México: Instituto de Investigaciones 
Antropológicas, Universidad Nacional Autónoma 
de México.

De la Fuente, B. y B. Fahmel Beyer (2005). La pintura 
mural prehispánica en México III: Oaxaca, catálo-
go. México: Instituto de Investigaciones Estéticas, 
Universidad Nacional Autónoma de México.

Fahmel Beyer, B. (1991). La arquitectura de Monte Al-
bán. México: Instituto de Investigaciones Antro-
pológicas, Universidad Nacional Autónoma de 
México.

Fahmel Beyer, B. (2004). Los gobernantes y su lugar 
dentro del cosmos en la cultura olmeca y los esta-
dos del Clásico temprano. Quaderni di Thule, 2, 
179-182.

Fahmel Beyer, B. (2013). El “Corazón del Monte” entre 
los zapotecos del Postclásico. Anales de Antropolo-
gía, 47(I), 9-29.

Fahmel Beyer, B. (2014). Las pinturas de los palacios de 
Mitla, Oaxaca. México: Instituto de Investigacio-
nes Antropológicas, Universidad Nacional Autó-
noma de México.

García Moll, R., D. W. Patterson Brown y M. C. Winter 
(1986). Monumentos escultóricos de Monte Albán. 
Münich: Verlag C.H. Beck.

González Torres, Y. (1999). Diccionario de la mitología y 
religión de Mesoamérica. México: Larousse.

Guthrie, S. (1980). A cognitive theory of religion. Cu-
rrent Anthropology, 21(2), 181-203.

Paddock, J. (1966). Monte Albán: ¿Sede de imperio?, 
Revista Mexicana de Estudios Antropológicos, XX, 
117-146.

Piña Chan, R. y L. Covarrubias (1964). El pueblo del 
jaguar: los olmecas arqueológicos. México: Consejo 
para la planeación e instalación del Museo Nacio-
nal de Antropología.

Sahagún, B. de (1975). Historia general de las cosas de 
Nueva España (Sepan Cuántos no. 30). México: 
Porrúa.

Scott, J. F. (1978). The Danzantes of Monte Albán (Stu-
dies in Pre-Columbian Art & Archaeology no. 
19). Washington D.C.: Dumbarton Oaks, Trus-
tees for Harvard University.



B. Fahmel/Anales de Antropología 53-1 (2019): 67-7474

Seler, E. (1895). Wandmalereien von Mitla: Eine mexika-
nische Bilderschrift in Fresko nach eigenen an Ort 
und Stelle aufgenommenen Zeichnungen. Berlin: A. 
Asher & Co.

The Encyclopedia of Religion (er) (1987). Numen. New 
York: MacMillan Publishing Company, 11, 21.

Valenzuela Pérez, G. (2012). El murciélago en la religión 
zapoteca y otras áreas de Mesoamérica. Tesis. Méxi- 
co: Escuela Nacional de Antropología e Historia.

Valverde, M. del C. (2004). Balam. El jaguar a través de 
los tiempos y los espacios del universo maya. México: 
Centro de Estudios Mayas, Universidad Nacional 
Autónoma de México.

Zehnder, L. W. (1977). Los danzantes de Monte Albán. 
Tesis. México: Instituto de Investigaciones Estéti-
cas, Universidad Nacional Autónoma de México.


