CrossMark

ANALES DE 17‘
ANTROPOLOGIA

INSTITUTO DE
INVESTIGACIONES
ANTROPOLOGICAS

Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 19-32

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Articulo

Ruku, chakwa y runa: socialidad y espacios de negociacién entre hombre

y territorio en los Andes de Conchucos, Pert

Ruku, chakwa y runa: sociality and spaces of negotiation between man
and territory in Andes of Conchucos, Peru

Soffa Venturoli*

Dipartimento di Culture, Politica e Societi - Universita di Torino, Via Giuseppe Verdi, 8, 10124 Torino, Italia

Recibido el 1 de marzo de 2018; aceptado el 26 de septiembre de 2018

Resumen

Las relaciones entre el colectivo humano y algunos lugares (o awili-
tus), en las comunidades de Conchucos, Ancash, Pert, se regulan con
base en la pertenencia del lugar a las categorias de chticaro y manso,
es decir salvaje y domesticado. En este articulo quiero presentar el
andlisis de ese conjunto dual muy denso y articulado, que se vuelve
herramienta sustancial para modular las relaciones entre el hombre
y algunos elementos del territorio, que mapea y divide el espacio en
dos. Esbozaré una presentacion, con base en algunos datos etnograf-
icos, de como se producen esos procesos, de cémo se modifican y
cémo se negocian, ademds de un andlisis del significado y del tipo
de vinculo que estas categorfas ponen en acto en las comunidades de
Conchucos.

Palabras clave: territorio; socialidad; cerros; awilitus; Andes peruanos.

Keywords: territory; sociality; mountains; awilitus; Peruvian Andes.

Abstract

The relationship between the human group and some specific plac-
es (or awilitus), in the communities of Conchucos, Ancash, Peru, is
based on the dual category chicaro - manso, which means wild and
domesticated. In this article we want to present the analysis of this
very dense and articulated dual set that becomes a substantial tool to
articulate the relationships between man and that places that maps
and divides the space in two. We will outline a presentation, ground-
ed on ethnographic data, of how those processes are produced, how
they are modified and how they are negotiated, as well as an analysis
of the meaning and the kind of relation that these categories produce
in the communities of Conchucos.

* Correo electrénico: sofia.venturoli@unito.it

DOI: hetp://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221¢.2019.1.63639

0185-1225 Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas. Este es un articulo Open Access bajo la licencia CC-

BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



20 S. Venturoli/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 19-32

Ruku, chakwasy runa

... a los Puquios, que son los manantiales y fuen-
tes [...] a los rios [...] les piden hablando con ellos
[...] a cerros altos y montes y algunas piedras muy
grandes también adoran y mochan, y les llaman
con nombres particulares y tienen sobre ellos mil
tébulas de conversiones y metamorfosis y que fue-
ron antes hombres que se convirtieron en aquellas
piedras. Las Sierras nevadas, [...] Todas cosas so-
bredichas son huacas (Arriaga [1621] 1999: 28-
30).

Arriaga redactaba asi su definicién de wakas en el tratado
en contra de las idolatrias en la primera mitad del siglo
xvil. Hoy, en el Callején de Conchucos, en la provincia
de Huari, Ancash, Perd,’ el territorio estd lleno de lugares
significativos, es decir, elementos que destacan por tener
nombres propios, por tener capacidad de comunicar y de
relacionarse entre ellos y con los seres humanos, por tener
género, cardcter y gustos especificos y personales, por
vincularse con lazos parentales con los seres humanos,
ademds de compartir con ellos un pasado y un territorio.

En la provincia de Huari no hay un tGnico nombre
comprensivo para identificar a esas personas no huma-
nas® que tienen una vida y una red de relaciones dentro

' Los datos de campo proceden de varios periodos de trabajo etno-
gréficos y etnohistoricos de diferente duracién entre 2001 y 2010
en la Provincia de Huari, Ancash, Perti. Las comunidades en donde
se hizo trabajo de campo se encuentran en la Provincia de Huari en
el Departamento de Ancash, Perti. Quien escribe coordiné los tra-
bajos antropoldgicos del proyecto “Antonio Raimondi” promovido
por la Universidad de Bologna y las Colecciones Extracuropeas del
Castello Sforzesco de Mildn, financiado por el Ministerio de Asuntos
Exteriores de Italia. En el marco del proyecto, se desarrolld la escue-
la de campo para los estudiante de la carrera de antropologia de la
Universidad de Bologna, asi que tanto el drea como las temdticas que
se enfrentaron en las investigaciones etnograficas, fueron bastante
amplias. En este articulo hacemos referencia, en particular, a datos
procedentes de las comunidades campesinas de San Bartolomé de
Acopalca, San Juan de Yacya, al caserio de Olayédn y, en pequefia par-
te, a la cabecera provincial Huari. Huari y las comunidades son dreas
bilingiies, donde se habla el quechua regional y el castellano. Las co-
munidades, que viven principalmente de la agricultura de subsisten-
cia, la ganaderfa y una pequefia economia de mercado desarrollada
mediante el intercambio en Huari, estin fuertemente vinculadas con
la cabecera provincial también en términos histéricos y rituales. De
hecho, desde esas comunidades probablemente llegé la poblacién
que formé Huari, durante la época de las reducciones, y eso se refleja
hoy en dia en los vinculos rituales de las festividades de los cuatro
barrios centrales que repiten las festividades de algunas comunidades
alrededor (Venturoli 2011).

2 Como veremos, en Conchucos, la nocién de persona se centra en
la légica relacional y no estd necesariamente vinculada con los seres
humanos, sino con la capacidad de establecer y mantener relaciones.
Asi que las personas se definen con base en la facultad de participar
de dindmicas relacionales, ser actor social y tener intencionalidad.
Estamos haciendo referencia a los estudios de lo que define la New
Melanesian Ethnography y, en particular, al trabajo de Marilyn Stra-
ther en 7he Gender of the Gifi (1988), considerando el desarrollo de
ese discurso hecho por Viveiros de Castro para lo que concierne al
drea amerindia: su visién relacional de los colectivos: “[...] humano
es el nombre de una relacién y no de una substancia” (Viveiros de
Castro 2009: 47). Ademds, tenemos presente el trabajo de Marisol
de la Cadena (2015), para el contexto andino y el concepto de perso-
nas diferente de lo humano, procedente de Stengers, propone la idea

de la comunidad, que tienen voluntad —una voluntad a
veces muy caprichosas— y que interfieren en la vida de la
comunidad, cada una a su manera. No tienen un nombre
especifico comprensivo, tal vez porque es muy variada
la apariencia material exterior —el cuerpo (Viveiros de
Castro 2009)— a través de la cual se manifiestan: lagu-
nas, piedras, callejones, chacras, ruinas prehispdnicas,
rios y varios elementos del territorio; sin embargo, mds
que todo, son cerros y nevados con nieves perennes. No
se habla tanto de huacas, o wakas, de manera genérica,
porque, como cualquier persona, cada una tiene su nom-
bre propio, y asi se les llama. Con esos nombres hay que
hablarles durante las ofrendas, cuando se les pide apoyo
en el camino o se les solicita fertilidad para una chacra o
un rebafio.

Aparte del término muy genérico hirka (que en que-
chua ancashino® significa cerro [Parker y Chédvez 1976:
66]), las tnicas palabras generales que se utilizan pro-
vienen del léxico familiar. Esos términos se utilizan de
manera carifiosa y respetuosa, y son los mismos que se
usan para designar a los ancianos del colectivo humano:
ruku, (anciano) (Parker y Chdvez 1976:152) y chakwas,
(anciana) (Parker y Chédvez 1976: 50). Asi, no sorprende
que los comuneros se refieran a esos lugares con térmi-
nos que proceden de la esfera del parentesco, como rayta
(padre) (Parker y Chédvez 1976: 171). Sin embargo, la
palabra mds utilizada que los comprende a todos es awi-
litus o awilus, una “quechuizacién” del espafiol abuelito,
abuelo; esta expresion que se usa en un doble sentido,
ya sea con el significado de abuelo de una familia, ya sea
para indicar a los antepasados, es decir de manera menos
vinculada con una familia en particular y relacionada con
toda la comunidad.*

Rolando, comunero de Olayédn, cuando lo conoci,
durante una corrida de toros en Huari en la fiesta de la
Virgen del Carmen, tenfa poco mds de treinta afos. El
habia alquilado sus bravos, los toros para la corrida, los
capitanes de la tarde taurina, para que jugaran en honor
de la Virgen a finales de junio de 2003. Mi permanencia
en su casa, con ¢l y con su familia, ha sido fundamental
para mi comprensién de esa particular manera de rela-
cionarse con algunos elementos del territorio en Con-
chucos.

de cosmopolitica donde cerros y otros elementos de la naturaleza se
encuentran insertados entre los actores del debate politico: la natu-
raleza se considera no como “entidad apolitica sino como constructo
ontolégico de lo politico” (De la Cadena 2010: 350) con una clara
intencionalidad.

3 El drea donde llevamos a cabo el trabajo de campo es quechua, los
nifios aprenden el castellano en la escuela. Las interacciones cotidia-
nas se desarrollan entre el quechua y el castellano dependiendo del
contexto y de las personas. Casi todos los comuneros son bilingies,
ademds de que los nifnos estdn en edad preescolar y algunos ancianos.
Los textos aqui transcritos proceden de didlogos desarrollados, en su
mayorfa, en castellano.

* En este articulo vamos a usar principalmente la palabra genérica
awilitus asi como hirka, ruku y chakwa, como sinénimos para sim-
plificar la lectura.



S. Venturoli/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 19-32 21

Figura 1. Mapa de ubicacién del departamento
de Ancash, Perii (Wikipedia).

Lo que Rolando valora como mds importante, des-
pués de su familia, son sus bravos y su puna: un terreno
entre Huari y San Marcos del cual ha sido propietario
por herencia desde la muerte del padre, y que en aquella
época le fue comprado por la compania minera Anta-
mina’ para la cual Rolando todavia trabaja hoy. Cuan-
do Rolando me habla de los cerros, decfa “mis andes”,
cuando hablaba con los cerros los llama por sus nombres
(Venturoli 2011). En sus palabras, aparece evidente, por
un lado, su vinculo personal y casi intimo con algunos
cerros especificos; por otro lado, esos lazos se abren a
toda la comunidad construyendo esa visién de parentes-
co colectivo entre cerros y grupo humano.

En el momento de ofrendarles se habla con los cerros.
Los cerros son como personas y me protegen, asi agarro
mi coca [y digo]:

> Esta companfa, que explota un yacimiento polimetdlico desde 1996,
en el distrito de San Marcos, donde se encuentra la comunidad de
Olaydn, es una de las companfas mds grandes en tratamiento de mi-
nerales poli-metélicos a nivel mundial. El proyecto minero ha pro-
ducido un impacto tanto a nivel ecolégico como a nivel socioeconé-
mico y cultural. Sin entrar en el mérito del impacto sociocultural,
mencionamos solo que la presencia de la mineria a larga escala y la
explotacién extranjera han generado cambios muy significativos en
el Distrito de San Marcos y, a su vez, la pérdida de muchas 4reas de
pastos naturales y cultivables sin una adecuada politica de recom-
pensa para los campesinos del drea. Para una disertacién profundi-
zada sobre el impacto de Antamina en la zona véase Salas Carrefio
2009 y también Venturoli 2011.

EPARTAME! ANCAS]
MAPA FISICO POLITICO
SIGNOS CONVENCIONALES

Figura 2. Mapa de Ancash, hacia el este la region de Conchucos
(Instituto Geogrdfico Nacional, Lima).

a ver, coquita mamita, me ofrenda a nuestro Sefior
al Dios a Santa Rosa y a mi padre, los tres diosi-
tos Santa Rosa y papd, aytidame en esta caminada
con los cerros, con estos cerros. Cada cerro tie-
ne su nombre, todo los cerros, digo sus nombres,
de los cerros, ayudame, por favor. Mayormente
no se le dice cerro se le dice viejo y vieja, rukus
y chakwas, awilitus, abuelo y abuela, nuestros an-
tiguos, nuestros antepasados, asi se les dice a los
cerros: abuelos protéjanme que no me pase nada.
Hay cerros mujeres y cerros varones. Por ejemplo:
alli en Ururpa, que te digo, alli hay Rukucha pues
o sea abuelo y abuela. Por ejemplo se dice que los
abuelos no son como nosotros, son rubios barbas
de oro cabello de oro, asi claro, se imagina que son
claros, gringos, abuelos se le dice. A veces hay fi-
guras: por ejemplo este cerro hasta el momento yo
no logro distinguir dénde estd su cara del abuelo
y de la abuela. Siempre estdn hermanos, en pareja,
igualito con las lagunas, se dice que por ejemplo
Ururpa es mujer, Murucocha es varén (charla con
Rolando, Olaydn 2003).



22 S. Venturoli/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 19-32

N.M.

I MAPA POLITICO DE LA PROVINCIA DE HUARI

DEPARTAMENTO DE
HUANUCO

A. RAYMONDI i
[ Y
1 N
) HUACCHIE™
= / \
et 8]
I/ RAPAYAN|

HUARAZ

DEPARTAMENTO DE
HUANUCO

LEYENDA

RECUAY

i & I smBoLO DESCRIPCION

—wmwmnmee | LIMITE DEPARTAMENTAL

......... LIMITE PROVINCIAL

BOLOGNES! T TTmm==s LIMITE DISTRITAL

(o] CAPITAL PROVINCIAL

° CAPITAL DISTRITAL

ENTE: Municipalidad Provincial de Huari e | CARRETERA AFIRMADA

Figura 3. Provincia de Huari
(Municipalidad Provincial de Huari).

En este articulo, quisiéramos esclarecer algunos as-
pectos de la relacién entre humanos y awilitus, de cémo
ella se funda sobre el acto de compartir comida, espa-
cio comidn y comunicacién verbal. Veremos cémo, entre
comuneros y awilitus, se establece una reciprocidad que
pretende ser mantenida mediante ofrendas y didlogos co-
tidianos. No obstante, esa reciprocidad se asiente sobre
una dindmica de poderes, donde los awilitus represen-
tan al sujeto mds fuerte; queremos demostrar cémo los
habitantes de las comunidades de Conchucos consiguen
negociar y modular el acercamiento a los awilitus me-
diante la alteracién de las categorfas chiicaro y manso.
Trazaremos una presentacién, con base en algunos datos
etnograficos, de ese conjunto dual muy denso y articula-
do, chicaro y manso, que traza y divide el territorio de
las comunidades y define las précticas con las cuales los
runas (hombres y mujeres de las comunidades) se rela-
cionan con los awilitus. Asimismo trataremos de esbozar
un andlisis del significado y del tipo de vinculo que estas
categorfas mantienen, de cémo se producen esos proce-

sos y como se insertan en la dindmica histérica y cultural
del drea.

Del awilitu como persona y de su manera de
relacionarse con el hombre

La relacién con los awilitusse renueva dia a dfa a través de
un didlogo que debe mantenerse constante, y mediante
una serie de ofrendas que, ademds de comprender hojas
de coca, cigarros y alcohol, involucran siempre un
conjunto de comida que incluye el alimento preferido
del awilitu con quien se estd hablando —normalmente
son dulces: aziicar, caramelos, naranjas u otros tipo de
frutas. Teniendo en cuenta que cada awilitu posee sus
gustos, es esencial conocerlos para no equivocarse y
establecer una buena relacién y un provechoso didlogo.
Rolando recomendaba que:

cada cerro tiene diferente gusto. Por ejem-
plo, por este lado le gusta la haba tostada, pero
lo fundamental es, como te decfa: alcohol, coca,
cigarros, naranja y azidcar, eso es lo fundamental, a
eso se le puede incluir otras cosas [como] anisado

(charla con Rolando, Olaydn 2003).

Igualmente, don Amancio, comunero de San Barto-
lomé de Acopalca, es una figura de referencia importante
para toda la comunidad y centro de una familia extensa
con la cual yo pasé buena parte de mi trabajo de campo,
en varias charlas insistia sobre el hecho que: “... a las
hirkas les gustan las cosas dulces, si no hay caramelo o
naranja se le da azdcar nomds, y siempre se le cuenta
lo que se le estd ofreciendo” (charla con don Amancio,
Acopalca 2004). Los runas, por lo tanto, desempefian
su relacién con los lugares ofrenddndoles comida pero
también comiendo junto a ellos la misma comida que les
estdn ofrendando.

De esa forma runas y awilitus comparten el territo-
rio de la comunidad y juntos ambicionan defenderla,
conservar la propiedad, el derecho de decidir sobre los
recursos naturales alli presentes, de mantener claros y
definidos los linderos que delimitan los confines de la
comunidad (De la Cadena 2010, 2015; Venturoli 2011).
Eso resulta particularmente evidente porque algunas Air-
kas, u otro tipo de rukus o chakwas, asumen el papel de
mojones de la comunidad, es decir signos mds o menos
permanentes que definen los confines de las tierras de las
comunidades. En el caso de la comunidad de San Juan
de Yacya y San Bartolomé de Acopalca, se guardan los
manuscritos originales del siglo xvir de los titulos de la
tierra en donde algunos de esos parajes son nombrados
ya desde época colonial como mojones. En los manuscri-
tos, son hitos artificiales construidos por los comuneros,
asi como elementos naturales como cerros, lagunas, ria-



S. Venturoli/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 19-32 23

chuelos, fuentes, etcétera® (Basso 1988; Bellenger 2005;
Santos Granero 1998; Venturoli 2011).

Como decfamos, la relacién entre la comunidad hu-
mana y los awilitus, singularmente y colectivamente, se
construyen compartiendo. El acto de compartir, en los
Andes, es el fundamento de los vinculos. Las relaciones
personales se establecen principalmente compartiendo
dos elementos cardinales: la comida y el espacio de vida.
La misma nocién de parentesco se construye compartien-
do la comida y el espacio del hogar (Leinaweaver 2009;
Van Vleet 2008; Weismantel 1988, 1995) en diferentes
niveles, desde el hogar hasta el territorio étnico de la co-
munidad. En términos mds amplios, la comunidad se
define, ya desde época prehispdnica, sobre un territorio
comun en el cual se reconoce y en el cual ella reconoce
lugares sagrados y awilitus compartidos.” Zuidema escri-
bia que el “antiguo concepto andino de ayllu se fundaba
sobre una relacién jerdrquica entre un grupo de personas,
de una parte, y la tierra que este grupo ocupa, asi como
el agua necesaria para su irrigacién y cultivo, de la otra”
(1989: 118). Aunque no podemos sobreponer lo que hoy
es la comunidad alo que era el #y//u en época prehispani-
ca (Senddén 2016) —sobre todo en el 4rea de Conchucos
donde esa terminologfa y esas organizaciones no se uti-
lizaban sino por influencia incaica procedente del drea
surefia—* es interesante destacar como el reconocimien-
to en el territorio sigue siendo elemento focal. A estos
dos queremos anadir un tercer elemento que nos parece
central en la configuracién del establecimiento de rela-
ciones personales: los comuneros y los awilitus, ademds
de compartir comida y un territorio, siempre necesitan
compartir la palabra. La palabra resulta ser otro elemen-
to fundamental para que se establezca el vinculo entre
hombres y awilitus, es el Gltimo nivel que resulta posible
solo porque existen los otros dos. El didlogo se establece

¢ Para profundizar esa temdtica en esta drea véase Venturoli (2011),
sobre rituales de amojonamiento en otras dreas véase Sallnow
(1987); Radcliffe (1990); Santos-Granero (1998); Borea (2001); Pé-
rez (2001). Véase también Sanhueza Tohd (2004) para una descrip-
cién del amojonamiento de época incaica. Guamdn Poma se refiere
a esto en varios pasos de su crénica, por ejemplo cuando habla del
décimo inca: “Y mandé mojonar los mojones destos rreynos de los
pastos y chacras y montes y rreduzir pueblos” (Guaman Poma 1987:
104); o también cuando el cronista habla de las conquistas en estas
4reas por el Auqui Topa Ynga: (Guaman Poma 1987: 154).

7 La campana de evangelizacién de la corona espanola en las colonias
americanas, no solamente en el Virreinato de Pertl, se centrd en la
imposicién de la religion catélica a través de la cancelacién de los
cultos que se consideraban idolatrias y mediante la destruccion de
las wakas, es decir la eliminacién del apego que los pueblos indige-
nas tenfan hacia algunos elementos del territorio que individuaban
como lugares de origen, a menudo definidos pacarinas en las créni-
cas coloniales y de donde consideraban habian salido sus antepasa-
dos, (Albornoz [1568 [1967]; Arriaga 1621] 1999; Duviols 1971,
2003; Zuidema 1989), elementos con los cuales mantenfan relacio-
nes rituales que formaban parte de la vida de la comunidad, tal vez
de manera similar a la que estamos describiendo en este articulo.

8 En el 4rea de Conchucos segin, los documentos coloniales que pudi-
mos revisar (ADH 385 - prot - caja 2 doc. 2 reg. 4; ADH 394 - prot
- caja 2 doc. 2 reg. 5; ADH 526 - prot - caja 2 doc. 2 reg. 9; y otros),
aparece el término pachaca en lugar de ayllu, para definir la unidad
administrativa y parental vinculada con un territorio. El término
ayllu se utiliza hoy en dia, parece ser un legado colonial.

gracias al hecho de compartir: el hombre puede dar ini-
cio a su didlogo con el ruku ofrenddndole comida o por
lo menos dirigiéndole hojas de coca. Compartir palabra,
comida y espacio hace posible designar a este colectivo
no humano como un colectivo de personas, porque el
acto de compartir permite construir relaciones y la posi-
bilidad de relacionarse es el atributo principal de las per-
sonas. Se considera a las personas como un microcosmos
de lazos sociales (Strathern 1988), capaces de construir
y mantener relaciones que actdan con intencionalidad,
los cuales no necesariamente se presentan con un cuerpo
humano (Viveiros de Castro 2009). En ultima instancia,
asi como las familias comparten memorias comunes y sus
representantes se relacionan entre ellos a través de una
trama de sentido comun que tiene raices en la memoria
familiar, los awilitos comparten con los comuneros tam-
bién un pasado comtn. Chakwas y rukus entran en los
mitos de origen y en las narraciones sobre los primeros
grupos que formaron y dieron comienzo a las comuni-
dades humanas; toman parte de esas narraciones, cada
uno con su biografia que la comunidad humana conoce
y reconoce trasmitiéndola de generacién en generacién
pues las biografias de los lugares estdn considerablemente
entretejidas con las biografias de los grupos humanos.
De cada awilitu emanan narraciones que relatan y re-
nuevan sus redes de relaciones y de parentesco con las
comunidades. Algunos awilitus estin relacionados con el
nacimiento de la comunidad y con las narraciones que
construyen los mitos de origen del grupo que formé el
primer asentamiento sobre el cual surgié el pueblo en
época prehispdnica.” La comunidad de San Bartolomé
de Acoplaca y la comunidad de San Juan de Yacya en la
provincia de Huari, reconocen sus lugares de origen en
dos lagunas respectivamente: la de Purhuay y la Chonta.
Ambas lagunas se encuentran arriba del pueblo mirando
a los nevados y rodeadas de asentamientos prehispdnicos
(Ibarra 2009; Orsini 2013). Algunos lugares participan
en el ciclo ritual, entrando en contacto con la comunidad
humana de manera colectiva, y al mismo tiempo dialo-
gan individualmente con los comuneros.'” Como todas
las personas, los awilitu tienen su individualidad: atri-
butos personales los caracterizan a nivel fisico, moral y
emotivo. Ademds, se les distingue por nombre propio
y por género, y es crucial conocerlos cuando se les habla y
se le ofrece comida. Asimismo, ellos tienen indoles que
los identifican, algunos son mds caprichosos, otros que son
mds pacientes, asi como tienen gustos diferenciados
para la comida. A pesar de ser cerros, lagunas, riachue-
los etcétera, los comuneros identifican también rasgos
humanos en los awilitus a menudo se les describe como
“gringos”, con barbas largas los masculinos y pelo largo y
rubio los femeninos, esas son las fisionomias que exterio-

? Sobre esa relacién entre cuerpo y lugar véase Remotti (1993).

1 Para profundizar sobre los dos diferentes tipos de acercamiento y de
didlogo con los lugares, individual y cotidiano por un lado, ritual,
més complejo y generalmente desarrollado por un especialista por
otro, véase Venturoli (2011).



24 S. Venturoli/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 19-32

rizan el dpice de poder en la construccién jerdrquica de
las categorias étnicas.

Todos los awilitus toman parte de la vida politica,
social y cultural. Como cada persona, ellos expresan su
voluntad y su opinién sobre varios aspectos de la vida
politica, social y cultural, de la comunidad en conjunto
y de los comuneros singularmente, y cada uno lo hace
a su manera con base en su caricter y en sus peculia-
ridades (Venturoli 2011). Los curanderos (especialistas
no solamente curan individuos sino también a la esfe-
ra espiritual y politica de la comunidad) se ocupan de
producir y mantener relaciones particulares con algunos
awilitus poderosos. En San Bartolomé de Acopalca se
suele solicitar la intervencién de los awilitus en los asun-
tos comunitarios en condiciones de ocurrencias adversas,
mediante un ritual nombrado awiluturkuy."' Ese didlogo
se desarrolla en unas chullpas —construcciones funerarias
de época Recuay—'? presentes en las alturas fuera del pue-
blo, a través de la mediacién de los restos humanos de
época prehispdnica. De esa forma, los awilus hablan con
los comuneros de asuntos importantes y participan de la
vida del colectivo humano. Asimismo, la laguna Chonta
en Yacya y la laguna de Purhuay en Acopalca son invo-
lucradas e interpeladas por esos especialistas en varios ri-
tuales periédicos del ciclo agricola como parte activa de
la comunidad, como signo de respeto hacia su potestad.

Los awilus tienen un gran poder sobre la fertilidad de
los rebafos, la abundancia de la cosecha y el bienestar
humano en general. Mantener un fuerte y sano vinculo
con los rukus y las chakwas resulta particularmente im-
portante para la reproduccién social, econémica y cul-
tural de toda la comunidad. Las relaciones entre hom-
bres y lugares son tan importantes para la reproduccién
de la comunidad cuanto lo son las relaciones entre los
hombres, y son igualmente reguladas bajo un régimen de
reciprocidad. La ruptura de esa reciprocidad y el poder
de los awilitus, su malestar hacia algiin comportamiento
humano se expresa indiscutiblemente con alguna adver-
tencia, a veces no inmediatamente visible para el hombre
—tal vez expresada en suefos o mediante otra forma de
visién o de lectura a través las hojas de coca— asi como
con una inmediata enfermedad que se manifiesta de di-
ferentes formas y que se identifica por varios diagndsti-
cos como, por ejemplo, el susto o el malcampo (Ciccacci
2009; Canghiari 2009; Rossi 2009). Ese descontento de
los awilitus debe ser identificado lo mds pronto posible y
el error debe ser corregido mediante un ritual reparador,
a través del apoyo de un especialista que pueda sanar el
dano, restablecer y equilibrar la relacién. Esos episodios

" Turku significa empalar en quechua ancashino (Parker y Chdvez
1976: 177). Durante la peticion se saca un crdneo de las chullpasy se
le pone sobre un palo para hablar con los awilus.

12 La cultura Recuay se desarrolla en los primeros cinco siglos de la era
cristiana, aproximadamente, en un drea entre la Cordillera Negra y
la ceja de selva amazdnica, interesando plenamente el drea de Con-
chucos (Ibarra 2009; Orsini 2013).

de enfermedades® evidencian la posicién de poder en la
que se encuentran los awilitus en relacién con los runas.

Creemos que las relaciones en las que se inserta esa ti-
pologia de personas no humanas se articulan también en
forma de reciprocidad, una de las categorias centrales pa-
ra la reglamentacion de las relaciones sociales y econémi-
cas entre humanos en las comunidades andinas. Mayer y
Alberti definieron la reciprocidad andina como:

... el intercambio normativo y continuo de bienes
y servicios entre personas conocidas entre si, en el
que entre una presentacioén y su devolucién debe
transcurrir un cierto tiempo, y el proceso de nego-
ciacién de las partes, en lugar de ser un abierto re-
gateo, es mds bien encubierto por formas de com-
portamiento ceremonial. Las partes interactuantes
pueden ser tanto individuos como instituciones

(Alberti y Mayer 1974: 21).

La reciprocidad implica un intercambio entre dos par-
tes, no necesariamente del mismo nivel social y de poder,
un intercambio que se produce en el momento en que se
contrae una obligacién hacia alguien que nos ha hecho
objeto de una “ayuda” o “generosidad”. Murra (1972)
escribié que en el mundo andino la generosidad obliga y
compromete a alguien a la reciprocidad. La reciprocidad
andina expresa también un enlace que se establece me-
diante el intercambio explicito o simbdlico (Faas 2017):
implica la posibilidad de obtener algo a través de gestos
y palabras rituales, comprendiendo el compartir comida
(Bellenger 2005; Allen 1988; Bastien 1978; Isbell 1978).

En Conchucos, encontramos varias formas de recipro-
cidad: de tipo laboral, de tipo ritual, individual y colec-
tiva, que estdn en la base de la reproduccién econdmica,
social y también ritual en diferentes comunidades (Ven-
turoli 2011). Analizando la relacién entre comuneros y
awilitus, ésta parece estar incluida en estos mecanismos
de reciprocidad. El didlogo no debe interrumpirse para
no incurrir en la ruptura del equilibrio. Los comuneros
deben respetar la relacién con los awilitus y mantener
vivo el didlogo compartiendo palabras y comida. A cam-
bio, los awilitus protegen la fertilidad de las chacras, de los
animales y tutelan el bienestar humano. En Conchucos,

“cuidar la naturaleza” '* es la expresién que se utiliza para

'3 Uno de los términos que se utiliza para llamar a ese tipo de enfer-
medad en Conchucos es huari, que es la palabra que da el nombre a
la capital provincial de nuestra drea de investigacién y que se refiere
también los Huarirunas interpretados en varias narraciones como
antepasados (Venturoli 2011).

14 Utilizo el castellano pues asi lo pronunciaban los comuneros. La
palabra naturaleza no debe interpretarse aqui con base en las cate-
gorias del naturalismo occidental; estamos usando la expresion de los
conchuquinos que por supuesto implica una vision diferente y mds
alld del dualismo cultura/natura. Un concepto de naturaleza que no
es un fondo en donde las acciones humanas se llevan a cabo, sino un
concepto plural, multiple, que tiene intencionalidad y participa de
unas dindmica relacionales (Hastrup 2014). El debate sobre natu-
ra-cultura ha sido amplia y elegantemente articulado en abundantes
trabajos (entre otros, Descola 2005; Latour 2009; Viveiro de Castro
2009) que han resultado en modelos clasificatorios. Sin entrar en



S. Venturoli/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 19-32 25

indicar ese tipo de relacién y evidencia los elementos que
toman parte en la reciprocidad. Cuidar la naturaleza es
considerada una obligacién del comunero activo dentro
delacomunidad, puesen esafrase densase inscribe parte de
la reciprocidad que se debe establecer entre el comune-
ro/a 'y awilus. El hombre cuida la naturaleza mediante
una serie de acciones que se concretan desde el trabajo
agricola cotidiano, necesario para la reproduccién econé-
mica, hasta el didlogo realizado, ya sea de manera simple
y cotidiana ya sea de manera mds organizada con etapas
rituales dentro del calendario festivo.

Para los conchuquinos esa relacién involucra dife-
rentes lugares percibidos por los hombres y divididos en
dos macro categorias: por un lado, los lugares que se en-
cuentran en el espacio doméstico y vivido cada dia por
la comunidad, ya sea familiar ya sea comunal y en los in-
mediatos alrededores, como las chacras; por otro, los
lugares que se encuentran lejos del espacio de residen-
cia y trabajo de los comuneros y que tal vez pueden en-
contrarse hasta afuera de los limites del territorio de la
comunidad. Ambas tipologfas de lugares forman parte
de la socialidad” de Conchucos, sin embargo lo hacen
mediante diferentes modalidades y categorias que, como
veremos, son fluidas y negociables. Awilitu chucaros y
awilitu mansos son personas y todos entran en la rela-
cionalidad del colectivo humano. Sin embargo, existen
dindmicas de poder que evidencian una clara jerarquia
en el marco de la cual las hirkas, es decir los nevados,
se encuentran en el escalén mds alto, posiciondndose en
aquel espacio fuera del drea doméstica del pueblo que
los comuneros definen chucaro. El espacio mds cercano
al pueblo —no necesariamente a nivel fisico sino sobre
todo a nivel de participacién en la vida comunitaria y de
explotacién para la subsistencia— se define manso, y
alli se encuentran los awilitus que se asientan en un nivel
jerdrquico mds bajo. La altitud, la presencia de glaciares
y de nieves perennes, la existencia de ruinas prehispdni-
cas —que normalmente se hallan en dreas de altura—y la
distancia desde el drea habitada parecen ser las categorias
en las que se basa esa jerarquizacion.

La reciprocidad que se establece entre los hombres
y los awilitus presenta evidentemente una discrepancia
de poderes y de posicionamiento de las dos partes, pues
el ser humano, ya sea colectiva o individualmente, se
expone a riesgos mayores al no respetar el intercambio
contraido con el awilitu. Sin embargo, la posibilidad de
negociacién del hombre dentro de este mecanismo de re-
ciprocidad es bastante relevante y el espacio de actuacién

eso, solamente quisiera sefalar la posible ambivalencia politica de
esos modelos que tienden a construir visiones homogéneas no siem-
pre vinculadas con la realidad etnogréfica (Ramos 2012).

1> Usamos intencionalmente esa palabra en lugar de sociabilidad, pues
hacemos referencia a un conjunto de estudios que construyen la idea
de socialidad como un espacio de produccién de redes y circuitos de
relaciones que se vuelven lugares de identificacién y reconocimiento
para los actores involucrados, considerados como seres fuertemente
relacionales, asi como espacios de apropiacion y modificacion de la
realidad siempre en fieri, en el marco de un proceso dialéctico (entre
otros ¢fr. Bauman 1991, 1996; Rochabrum 1993; Vattimo 1990).

del hombre resulta ain mis significativo de lo que podria
aparecer. En Conchucos los runas tienen la capacidad de
modificar el conjunto dual chiicaro y manso, es decir sal-
vaje y domesticado, que define y construye la jerarquia
de los awilitus. Como veremos mds adelante, a través de
una serie de précticas rituales, las comunidades pueden
modificar la clasificacién de un lugar de chdcaro a manso
y esto puede influir en una serie de cuestiones que mo-
difican la posicién y la relacién del lugar con el colectivo
humano y, consecuentemente, su poder y su posicién en
la jerarquia de los lugares.

El “cardcter” de los awilitus: lugares chiicaros y
lugares mansos

Para explicar y tratar de analizar lo que implica para
los comuneros de Conchucos este conjunto espacial,
chtcaro y manso, que por supuesto involucra una
serie de significados que sobresalen de una simple
divisién espacial —después veremos en qué sentido—,
o de categorfas con las cuales individuar el cardcter de
los awilitus, necesitamos ir un paso atrds en la historia.
Para tratar de entender cémo se despliega y se regula la
socialidad entre hombres y lugares en las comunidades
de Conchucos necesitamos reconstruir, aunque muy
velozmente, algunos procesos histéricos que producen
parte de las dindmicas contempordneas. No es mi
intencién abordar aqui temas ya ampliamente analizados
sobre la lucha contra las idolatrias y de lo que fue la
politica de las reducciones' en los Andes (Duviols 1971,
2003; Mills 1994, 1997; Polia 1999; Durston 1999;
Gose 2008), sin embargo me parece necesario abrir una
pequena ventana sobre una préctica precisa dentro de esa
larga historia, que podriamos llamar el bautizo cristiano
de los lugares sagrados andinos, o que las campafas de
evangelizacién consideraban como tales."”

1¢ Las reducciones, que en el virreinato del Perti tuvieron gran impetu
en la época del Virrey Toledo (1569-1581), fueron un proyecto de
reasentamiento de la poblacién indigena, instrumentado sobre todo
en el drea andina, para reunir a los habitantes de la puna y de las es-
tancias dispersas en las montafas de manera tal que fuese mds fAcil
el cobro de los tributos, la evangelizacién y la espafolizacién (véase,
entre otros, Gade 1982, 1992; Saignes 1984; Merluzzi 2014; Saito
y Rosas Lauro 2017).

7 Hay que tener presente que la idea de sacro en la cultura andina
es diferente a la idea de sacro en la cultura catdlica de la Espana del
siglo xv1; en los Andes es parte de cada dmbito de la vida social,
econdémica y cultural, asf como herramienta para fundar y mantener
la comunidad. Los simbolos y las précticas sacras adquieren relevan-
cia pues sobresale la busqueda de la espiritualidad y adquiere valen-
cia politico identidaria, estrechamente entrelazada con el parentesco
(MacCormack 1991; AA. VV. 2000; Venturoli 2006). Hay que re-
cordar que existe en la tradicién etnogréfica de los estudios andinos,
una visién bien articulada sobre la cuestién de la sacralidad hacia
los cerros. Por un lado, hay quien interpreta esa particular relacién
considerando la montafia como sede de espiritus que serfan repre-
sentacion de los antepasados, de las momias y de los objetos sagrados
alli presentes en época prehispdnica, y destruidos durante la lucha en
contra de las idolatrfas (Martinez 1983; Sallnow 1987; Gose 2008;
Harvey 2001). Otros que consideran los cerros mismos como seres
(Allen 1988; De la Cadena 2015; Bray 2015; Salas Carrenio 2016).



26 S. Venturoli/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 19-32

En los largos e incesantes caminos de los evangeliza-
dores —que duraron siglos— el espacio andino, y america-
no en general, fue resignificado, reconstruido, reinscrito
de manera real y de manera simbdlica. Una vez derrum-
bados los templos, quemadas las momias, destruidas
las tumbas, arrasados los santuarios y todos los posibles
elementos de sacralidad prehispdnica, los mismos evan-
gelizadores se dieron cuenta de que la evangelizacién
no podia ser sélo cuestién de destruir sino también de
proponer o imponer. En este proceso, la politica de las
reducciones tuvo un papel preciso. El pasado acreditado
—en el sentido de un pasado social, politica y religiosa-
mente importantes— es waka y las wakas se materializan
en el paisaje fisico, sobre todo en elementos que no pue-
den ser destruidos, asi que las reducciones se transforma-
ron en el principal instrumento para cortar este vinculo.
Como afirma Zuidema, refiriéndose a la sociedad inca
en su estudio sobre los ceques, “el antepasado era conce-
bido en términos de un lugar sagrado o huaca, ubicado
dentro del territorio del grupo” (Zuidema 1964: 140).
Hubo probablemente un momento preciso en el que los
evangelizadores comenzaron a darse cuenta del papel que
esos elementos del territorio desempenaban en el marco
de la sociedad andina (Mills 1994). Si bien ellos estaban
condicionados por una visién del mundo sacralizada,
sabemos que el papel de las wakas, ya desde época pre-
hispdnica, no se limitaba solo a la esfera espiritual, pues
esa no estaba separada de la social, politica y econémica
(Venturoli 2006).

De todas formas, cerros, lagunas, chacras y ruinas pre-
hispdnicas comenzaron, en un determinado momento, a
ser objeto de atencién por parte de los evangelizadores.
El procedimiento fue de modificar la simbologia andina
de algunos lugares o elementos del paisaje que no era
posible eliminar, con el fin de resimbolizarlos median-
te una semdntica cristiana. Como sabemos, el acto de
poner cruces en los cerros o cambiar los topénimos con
palabras cristianas fue parte de aquella tentativa espafo-
la, puesta en practica en las reducciones, por redefinir el
espacio segiin un damero colonial (Duviols 2003; Mills
1994; Durston 1999; Gose 2008; Merluzzi 2014). La
cristiandad comenzé a animar el territorio (Gose 2008):
la tentativa tuvo el efecto de perpetuar los cédigos an-
teriores. No se suprimié la identidad de un lugar, sino
que se le afadieron atributos procedentes de la tradicién
cristiana. Poner una cruz sobre ruinas prehispdnicas que
se identificaban como pacarinas (lugar de origen de una
comunidad) no trajo como consecuencia que el grupo
olvidase su simbologia originaria tomando en cuenta
solo el nuevo marco ideoldgico, sino que suscité una
confirmacién de la autoridad del lugar y de su posicién
en las dindmicas de poderes de la comunidad. El bautizo
de los lugares con nuevos nombres o nuevos elementos
iconogréficos produjo una nueva reformulacién del espa-
cio, no tanto mediante nuevos significados sino median-
te nuevos significantes. Colocar cruces en las cumbres de
los cerros dio origen a los cultos cristianos de los cerros
calvarios y a las fiestas de las cruces; eso fue una de las

vias mds ficiles para introducir a los awilitus dentro del
ciclo ritual cristiano y considerarlos parte activa de una
religiosidad que no se agotaba adentro de la iglesia, alre-
dedor de un altar (Gose 2013), sino que se le permitia
expandirse en el espacio periférico, al aire, libre afuera
de la iglesia (Gose 2013). Esa, para las comunidades an-
dinas, fue la ocasién para mantener sus relaciones con
los awilitus, para actualizarla, renovarla y renegociarla.
Por supuesto, si por un lado estamos aqui considerando
la capacidad de rearticulacién y de resiliencia de las co-
munidades andinas, no hay que olvidar que el proceso
fue violento y dramdtico, que el suceso del destructivo
ejercicio contra las huacas y la sucesiva reconsagracién
de la sacralidad cristiana mediante simbolos materiales
como la cruz, proporcioné a las comunidades indigenas
un fuerte recuerdo de la humillacién, de la pérdida y la
derrota de sus wakas (Mills 1994: 112). Sin embargo,
esto no significé un abandono del vinculo con éstas ni un
total olvido de su rol dentro de la comunidad. Lo que es
cierto es la incorporacién y la articulacién de la simbolo-
gia cristiana dentro de aquella andina.

En la imposicién de la visién aristotélica donde ha-
bia que decidir entre bien y mal (o mejor dicho diablo
y dios), el intento de los espanoles, a través de las reduc-
ciones y durante las campafas de extirpacién de las ido-
latrias, era reconfigurar el territorio andino en un espacio
reducido y otro no reducido. El espacio reducido debia
ser del pueblo espanol donde:

... lo que se queria transmitir era la cualidad de
policia —policia y cristiandad eran los efectos in-
terdependientes de la vida urbana. El término po-
licia implicaba un conjunto de comportamientos
relacionados con conceptos europeos de civilidad
(hdbitos de vestimenta, higiene, etc.), pero sobre
todo implicaba vida urbana, bajo una forma de
gobierno legitima, o sea, vida en repriblica (Durs-

ton 1999: 79).

En la forma del damero del pueblo espanol se resu-
mia la sociedad religiosa y civil de la corona de Castilla,
su ansia de control politico, econédmico y religioso. Por
un lado, el damero “buscalba] detener los movimientos
y agrupaciones no deseadas de personas, como dispo-
nen las instrucciones toledanas con su insistencia en el
encasillamiento de cada unidad familiar en un espacio
separado sin comunicacién lateral” (Durston 1999: 84).
Por otro lado, alrededor de la plaza principal se construfa
la idea toledana del lugar de la socialidad, pues alli atin
mds incuestionablemente se inscribia la jurisdiccion del
imperio: era en la plaza donde se asomaban los emblemas
del poder religioso y del poder civil: la iglesia y el munici-
pio. La plaza era entonces el centro del espacio reducido,
espafol, cristiano y civilizado por excelencia. Sin embar-
go, los comuneros seguian cultivando sus chacras en las
afueras del pueblo, chacras que no siempre se encontra-
ban en las cercanias de los pueblos reducidos y, muchas
veces, obligaban a los indios a largos caminos de vuelta



S. Venturoli/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 19-32 27

a sus lugares de origen. De alli también la necesidad de
esos ejercicios de cristianizacién de lugares lejanos.'®

Sin embargo, la frecuentacién y la peregrinacién a los
cerros, lagunas y otros lugares lejanos del pueblo, si no
era estrechamente necesaria, era mal vista y prohibida,
pues esas eran las comarcas de la idolatria, del diablo. Esa
imposicién espacio-cultural fue creando asi una duplici-
dad entre un espacio reducido, cristiano, controlado por
la ley espafola y un espacio no reducido, iddlatra y sal-
vaje. Esa dualidad no se limité a existir y a ser percibida
como una condicién espacial/territorial sino que es una
condicién claramente ontoldgica.

Como resultado de los intentos de evadir el régi-
men reduccional, los andinos entran en esta dia-
léctica y asimilan una categorizacién hispana del
espacio segtin la oposicién reducido/no reducido,
que se articula con las categorizaciones propia-
mente andinas ... (Durston 1999: 92).

Es decir, este conjunto binario se incorpora a las di-
ndmicas duales de cultura quechua que expresan la com-
plementariedad de los dos lados en los que se divide el
mundo: una parte alta, masculina, derecha y socialmente
superior y una parte baja, femenina, izquierda, que se
representa como el hermano menor (¢f Zuidema 1977,
1989; Ossio 1974, 1992; Platt 1978; Isbell 1978). Eso
es vilido también para el dualismo aymara formado por
un conjunto bajo, hiimedo, femenino e izquierdo, resu-
mido en la aldea o conjunto uma o urinsaya, y otro con-
stituido por lo alto, seco, masculino y derecho en urco
o aransaya (véase Bouysse-Cassagne 1988; Platt 1976)."

Como mencionamos lineas atrds, hoy en dia, las re-
laciones entre el colectivo humano y los awilitus, en las
comunidades de Conchucos, estin construidas sobre un
conjunto dual definido por las palabras chdcaro y man-
so, es decir salvaje y domesticado. Esas categorias, tan
complejas y densas, disciplinan la manera de relacionar-
se con los awilitus con base en su pertenencia a una u
otra categorfa. Los comuneros parecen rearticular y ac-
tualizar la dialéctica espacio reducido y no reducido en
el conjunto chdcaro-manso. Todo el territorio, adentro

'8 En los documentos se relata también varios casos de pueblos que
se negaban a ser reducidos y que retornaban a sus lugares de origen,
asi como reducciones que fueron abandonadas después de algunos
afos (Duviols 1977, 2003; Gade y Escobar 1982; Mills 1994, 1997;
Polia 1999).

19 Olivia Harris, en su estudio sobre el conjunto chachawarmi, que
representa la suma de las relaciones duales y complementarias entre
los laymis de Bolivia, evidencia que la parte alta, es decir, la suni, se
delinea como parte femenina porque, en esa 4rea, la tierra es consi-
derada mds débil y necesita descanso periddico para ser explotada;
por otro lado, la parte /ikina, topogrificamente mds baja, se imagina
masculina por ser fuerte y muy productiva. De esta manera, entre
los Laymis se define el vinculo entre la pareja humana, chachawar-
mi, que literalmente significa hombre-mujer o esposo-esposa, y el
territorio que también adquiere un género especifico (Harris 2000).
Gary Urton (1981) diferencia la parte alta a nivel topogréfico de la
parte alta a nivel simbdlico. Es decir, existen pueblos en los cuales
la parte alta a nivel topogrifico no es la que se considera alta en la
jerarquia social (Barrette 1972; Isbell 1978; Riviere 1983).

y afuera de los confines de las comunidades, estd divi-
dido entre espacio chicaro y espacio manso. Al mismo
tiempo, los awilitus estin divididos entre aquellos que se
encuentran en el drea chiicara y aquellos que se encuen-
tran en el 4rea mansa, consecuentemente existen awilitus
chidcaros y mansos. La simbologfa chiicara se asocia con
un dmbito semdntico vinculado con el peligro, la lejania
en el espacio y en el tiempo, lo que es desconocido, la
irracionalidad, el caos, lo que no es previsible y lo que
no se puede comprender. Aunque se asocia también con
lo que es poderoso y se relaciona con los antepasados, la
época prehispdnica y lo que habia antes de la llegada de
los espanoles y de la religion catélica.

A las hirkas chtcaras —pues la mayoria de los awili-
tus chicaros son cerros o lagunas— hay que hablarles con
coca, alcohol, cigarros y con el puru,*® hay que dominar-
los con esos elementos, esos son los “ayudantes” necesa-
rios para poder establecer un didlogo con las hirkas:

Coquita linda, cigarro lindo, por favor dile a nues-
tros cerros, a nuestro viejo, a nuestra vieja, barbas
rubias, estoy acd suplicindoles para pedirle que ma-
fiana, cerro querido, viejito viejita, te pido que
mafana no hagas bromas pesadas como lluvia o
que me canse, que no me caiga, que todo vaya
bien. Si vengo acd es porque soy tu hijo y te quie-
ro, ruku y chakwa, coquita linda poderosa, hdbla-
me ayudame y mafana pienso llevar tus hijos para
que jueguen, son s6lo prestados tus animales van
a regresar, haz que tus animales jueguen bien que
tu nombre quede en alto, y que no le pase nada a
tus animales. Cigarro lindo, por favor domestica
nuestros cerros que no se molesten. Coquita Ma-
ria, por favor avisame si mafana nuestros animales
van a salir con toda tranquilidad o van a haber
problemas, si todo va a salir bien, por favor que
salga por su piel y por su cara, si va a haber algiin
problema por favor dime, si voy a tener problema
demuéstrame. Viejito, viejita, mi cerro permiteme

(charla con Rolando, Olayin 2004).

El espacio manso se asocia con el mundo cotidiano,
doméstico, familiar, conocido, con la racionalidad y
con la religién catélica. Eso es percibido no tanto como
menos poderoso, sino que los awilitus mansos son mds
afines al humano y los poderes que expresan estdin mds vin-
culados con la esfera de lo cotidiano, de la produccién
y de la reproduccién del ciclo vital humano, del mundo
agricola y de los animales domésticos. Los awilitus man-
sos apoyan la vida del hombre en el dia a dfa, en un didlo-
go cotidiano. Hombres y mujeres aprenden desde nifos
a “hablar a los cerros” y siguen haciéndolo a lo largo de
toda la vida. Este nivel de didlogo es el mds inmediato,
el mds cotidiano, los nifos lo aprenden a través de la
experiencia de los mayores, o porque la abuela les cuenta

? La pequefia calabaza tallada que se usa para poner la cal que se
necesita para la masticacién de la coca.



28 S. Venturoli/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 19-32

o porque el papd y la mamd les explican cémo hacer,
cuando, desde la edad de cinco o seis afios, empiezan a ir
a la puna para llevar el ganado (Venturoli 2011).

En todos los trabajos cotidianos el hombre necesi-
ta “la amistad del awilu” [gracias a ella] trabajas sin
sentir cansancio, aliento te queda, regalas un poco
y con su carifito de los awilus avanzas, trabajo sin
cansar, tu dices: awilitu, awilitu aqui estd tu, coca
tu cigarro. Eso es cuando estd amistad ya cuando
somos amigos ya, ‘ayudame voy a terminar como
cuatro, como cinco personas, estando yo solo. A
ver coquita, dona Marfa, awilitu awilitu, ayGdame
pues’.[...] Te da aliento, sientes como si no hubie-

ras trabajado (charla con Don Amancio, Acopalca
2005).

El término amistad explica muy bien el cardcter dia-
l6gico, directo y espontdneo de este tipo de vinculo que,
como decimos, implica un lazo parental que debe ser rei-
vindicado, protegido y mantenido mediante esta relacién
reciproca; pues, la manera de relacionarse con los lugares
del espacio manso difiere de la manera de relacionarse
con los lugares del espacio chucaro, resulta un didlogo
mds directo, més cotidiano sin necesidad de ayudantes
—como el puru— no requiere apoyo de especialistas o in-
termediarios, de férmulas especificas y de una ritualidad

codificada.

“Antes era chicaro ahora es manso”,*! procesos de
cambio y espacios de negociacién

Esa demarcacién dual del espacio, en la regién de
Conchucos, no es algo fijo sino que puede estar
sujeta a cambios, esas categorias son siempre in fieri y
continuamente en disputa. De hecho, existen pricticas
humanas capaces de modificar el estatus del lugar y de
actuar sobre su categoria. Hay varias narraciones que
relatan cémo los runas actian sobre el espacio chicaro
para amansarlo, narraciones que, por un lado, recuerdan
la accién espanola sobre el territorio andino de la época
colonial.

La laguna Purhuay —chakwa central y muy poderosa
del drea, como ya mencionamos— capaz de otorgar y de-
negar fertilidad, reconocida como lugar de origen de la
comunidad de Acopalca y elemento sustancial también
en el mito de origen de la cabecera provincial, Huari,*
fue mansita mediante la accién ritual de los runas: “Pur-
huay ya no es chicara porque mandaron a decir misas,
tantas misas, y ahora estd mansa, ahora (Marfa Rupay
fundadora de Acopalca) ya se ha ido por la Tayancocha

2! Don Pascual, Yacya 2004.

2 La fundacién de Huari deriva de las politicas de reduccién toleda-
nas en la segunda mitad del siglo xv1. El padre dominicano, Pedro
Cano, procedente del Convento de Yungay, donde los dominicos
tenfan su residencia desde 1545, fundé el pueblo de Santo Domingo
de Guari (Venturoli 2011: 89).

que estd mds alld en la puna” (charla con Maura Acopalca
2005).

Eso nos da, ain mds, la idea de la profundidad de la
relacién entre el colectivo humano y sus lugares: si por
un lado vemos que los awilitus entran en la vida de los
hombres asegurando su bienestar o creando problemas
en situacién de falta de cuidado, igualmente el hombre
tiene la posibilidad de intervenir en la existencia de los
lugares. Si es verdad que las relaciones entre humanos y
awilitus, asi como todas las relaciones personales, se es-
tablecen siempre con una dindmica jerdrquica, de poder
desigual, en la cual los hombres a menudo tienen una
posicién subalterna con respecto a la mayoria de los awi-
litus, también es verdad que el hombre tiene posibilida-
des de actuar y de negociar con los lugares y hasta de
modificar su posicién y su categorizacién adentro de la
clasificacién chiicaro-manso.

Las narraciones sobre esas pricticas se relacionan
con procesos similares entre si, repiten etapas pareci-
das e involucran casi siempre una representacién de los
awilitus en forma de santos o virgenes catélicas. Como
sabemos, dentro de la gramdtica del proceso de evange-
lizacién santos y virgenes tuvieron un lugar significati-
vo. Eso parece haber producido hoy una superposicién
entre santos y awilitus, es decir, en Conchucos, algunos
awilitus tienen nombres y semblanzas de santos o de
virgenes cristianas, las estatuas que estdn dentro de las
iglesias se interpretan como representaciones de aquel
cerro o aquella laguna. Como mencionamos antes, los
awilitus tienen rasgos blancos, son rubios igual que las
estatuas. En general, la relacién con las imdgenes que se
encuentran dentro de las iglesias de las comunidades es
muy articulada y compleja pues presenta diferentes face-
tas, y no se puede simplificar en un esquema predefinido
o estdndar, vilido para todas. Cada imagen es tnica, tie-
ne su historia y su manera propia de relacionarse con los
comuneros. La percepcién y el trato que los comuneros
dan a cada imagen es diferente y depende de la narra-
cién que estd ligada a cada una. Debido a que las ima-
genes que estdn vinculadas con un awilitu son percibidas
como reproduccién de una persona especifica, ya sea un
cerro o una laguna, generalmente tienen una historia de
aparicién en el lugar que representan y la narracién sobre
el encuentro con la imagen cuenta el hallazgo por par-
te de la comunidad. Estas narraciones incorporan tam-
bién las secuencias en las cuales los habitantes tratan de
llevar al pueblo la imagen e instalarla en la iglesia, lo cual
habitualmente revela un proceso largo y complejo de
negociacion con el awilitu; las negociaciones se llevan a
cabo mediante actos rituales que incorporan pricticas,
catdlicas y no catélicas, que producen un cambio de es-
tatus del lugar y a menudo su nuevo posicionamiento
dentro del conjunto chdcaro-manso. La accién ritual,
que involucra el compartir comida y palabras, produce
un efecto performativo, en el sentido que modifica la ca-
tegorizacion, resimbolizando el lugar e introduciéndolo
en la esfera del doméstico.



S. Venturoli/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 19-32 29

En San Bartolomé de Acopalca el santo patrono fue
hallado en ruinas prehispdnicas arriba del pueblo, justo
en el lugar del asentamiento prehispdnico. Cada vez que
los acopalquinos intentaban llevarlo al pueblo seguia re-
gresando a su lugar, resistiéndose al desplazamiento (cfr.
Sallnow 1987, 1991; Howard-Malverde 1990). De esa

forma lo contaba don Amancio:

... hay un sitio que se llama Agopallga en Ga-
tunpampa, hay una pequefa ruina, ahi dicen ha
nacido el santo y cada rato que trafan acd regresaba
y no podian, no sabfan cémo establecerlo acd, re-
gresaba y regresaba, entonces en un tiempo en sue-
fios se ha revelado y dijo “hagan igualito como a
mi” con su Biblia en la mano [...] Por eso mandan
hacer otra imagen que se quede acd para siempre.
Segtin la creencia en ese Gantupampa hay una flor
gantu ahi dicen que existia un San Bartolomé. As{
es la leyenda, han hecho igualito y por eso se que-
da acd (Amancio, Acopalca 2005).

Una de las hijas de don Amancio, Elsa, preparando
cashqi en la cocina de la casa —la sopa de papas y hierbas
perfumadas que se toma en la mafana— unos dias antes
de la fiesta de San Bartolomé también me contd cémo,
en un “tiempo pasado” los ancianos habian encontrado la
estatua del patron de Acopalca en los cerros. Las dificul-
tades para llevar a San Bartolomé a la comunidad fueron
muchas, solamente ofrendas y peticiones, junto al ritual
de la shogada™ hecho por los curanderos, fueron capaces
de convencer el awilu: “... varias misas han hecho acd en
su lugar mismo y le han dejado de carino fruta, flores,
con coca, con cigarro con todo le han shogado” (Elsa,
Acopalca 2005).

En el mito de fundacién de Huari —cabecera provin-
cial y fruto de una reduccién espafola, pueblo mestizo
y centro del poder politico, econdémico y simbdlico del
drea— la virgen del Rosario, ahora virgen patrona, fue ha-
llada cerca de una laguna y el proceso de llevarla al pue-
blo no fue tan sencillo:

... la mama Huarina apareci6 en la laguna de Pur-
huay entre las plantas de shashal, la bajaron por acd
pero ella siempre regresaba a la laguna, muchos
intentaron pero siempre en la noche regresaba a
la puna y, en la mafana siguiente, la encontraban
de nuevo alld. Hasta que un dia un sefior sofné
a la virgen que le explicé que debian traerla con
fiestas, musica y danzas, por quince dfas, asi que
se mando a traer a la virgen con fiestas y danzas.

De acd nace la fiesta de los quince dfas (Clorinda,
Huari 2003).

% Shogar es un término utilizado para indicar el acto de frotar el
cuerpo con hierbas medicinales u otro tipo de objetos de cura; nor-
malmente lo practican los curanderos en los tratamientos o en los
rituales de limpieza de las energfas negativas.

Ambos, San Bartolomé y la Virgen del Rosario, se
identifican como preexistentes a la fundacién del pueblo,
es decir, su presencia en el drea del pueblo a donde se
les lleva es percibida como anterior a la presencia de su
fundacién espafola y, ademds, su descubrimiento en el
caso huarino es sefialado como la causa de la fundacién
del pueblo. En los dos casos se necesita cumplir un pro-
ceso ritual para lograr el desplazamiento, porque en los
dos casos las imdgenes aparecen estrechamente vincula-
das con el lugar donde son halladas (¢fr. Sallnow 1991;
Poole 1991). En ambos casos se habla de fiestas que los
devotos deben celebrar en honor del santo o de la virgen
que, por un lado, son semejantes a las celebraciones que
se desarrollan actualmente durante las fiestas patronales,
incluyendo la presencia del cura en las misas; por otro
a las practicas curanderiles de la shogada, una serie de
momentos de ofrendas y oraciones, que se remontan ma-
yormente a la tradicién prehispdnica y que se realizan
en diferentes ocasiones con finalidad de purificacién y
de transformacién. El vinculo que ideal y simbélicamen-
te liga al santo y a la virgen, cada uno en su lugar es
claramente expresado por la complicacién y la fatiga de
llevarlo al pueblo. Purhuay ya no es chicara, como men-
cionamos mds atrds, pues la accién de los runas produjo
un cambio de estatus de la chakwa, lo cual no significa
que la laguna no siga siendo una persona central en la so-
cialidad, no solamente de la comunidad de Acopalca sino
también de la cabecera provincial. Purhuay es parte del
mito de origen de ambos pueblos, hito de los confines
del territorio acopalquino, presencia central en las me-
morias colectivas de los pueblos de la 4rea, dialoga indivi-
dual y colectivamente con lo comuneros, recibe comida

y dispensa fertilidad.

Para concluir

La incorporacién de la simbologia catélica en las
comunidades de Conchucos se produce también
salvaguardando el vinculo con los lugares. Esto genera
una dialéctica entre espacio “reducido” y espacio “no-
reducido™ en nuestro caso, el pueblo y el sitio donde
se encuentra la imagen. Dialéctica de origen cristiano
que se asienta sobre una dindmica dual andina entre
espacio doméstico y espacio no-doméstico, espacio del
pueblo y espacio de los nevados, que orienta la vida
de esas comunidades (Orsini y Venturoli 2007; Ibarra
2009; Walter 2003). Esa dialéctica se acerca a otra muy
conocida en los Andes, estudiada en particular por Pierre
Duviols (1973, 2003) y Tom Zuidema (1989), la que
existe entre Huari (Llacta) y Llacuaz. Partiendo del
tratado de Arriaga, Pierre Duviols desarrolla un anilisis
del dualismo Huari-Llacuaz, en particular con base en
los documentos de Cajatambo que relatan procesos de
idolatria (Duviols 2003). Esos dos grupos se presentan
como originarios de lugares diferentes y dedicados a di-
ferentes ocupaciones de subsistencia. Un grupo estaria
mds relacionado con el culto del rayo, con el drea de la



30 S. Venturoli/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 19-32

puna y con el pastoreo; el otro estaria dedicado al culto
del dios Huari y a la agricultura, en la zona ecolégica de
la quebrada.** Zuidema, por su parte, trata la temdtica
partiendo de la visita de Herndndez Principe ([1620]
1923), bajo la perspectiva del parentesco, definiendo
la oposiciéon llachua/llacta como una oposicién entre
“clase superior/clase inferior” o “macho/hembra” que
se combina con dos principios organizadores: uno
patrilineal, para los hombres y uno matrilineal para las
mujeres (Zuidema 1989: 119).»

Sin entrar en el debate (¢fr. Orsini y Venturoli 2007),
queremos aqui subrayar como los conjuntos puna-pasto-
res y quebrada-agricultores podrian todavia producir, a
nivel simbélico, una supremacia de una parcialidad con
respecto a la otra, y c6mo eso se podria reflejar también
en la percepcién y la interpretacién del territorio andino.
Sin embargo, hay que subrayar que se queda como algo
fluido, negociable y que se modifica en el tiempo. Tratan-
do diferentes tradiciones, desde el mito de fundacién de
Roma hasta los mitos de la Polinesia y hawaianos, pasan-
do por la Grecia y muchos otros, Sahlins (1985) muestra
cémo es muy comun un dualismo entre una parcialidad
vinculada con la tierra, con la agricultura y otra vincula-
da con la fuerza y con el mundo salvaje — lo que explica-
ria también la idea de los Llacuaz como grupo extranjero
conquistador; bien conocida por los estudios antropo-
légicos ya desde los escritos de Frazer (1905, 1911) y
Hocart ([1927] 1969). Utilizando la oposicién comple-
mentaria indicada por Dumézil, Sahlins indica dos fuer-
zas, que en nuestro caso serfan los arquetipos de las dos
parcialidades, de los dos “grupos” (Huari-Lacta/Llacuaz):
la celeritas y la gravitas. Celeritas se refiere al lado joven,
activo, desordenado, mégico y a la creatividad violenta
de la conquista. Gravitas seria la vulnerabilidad, el jui-
cio, la firmeza, la paz y la disposicién productiva (Sahlins
1985: 90). La idea de poder y de sociedad se fundaria so-
bre la alternancia entre una situacién de predominancia
de celeritas sobre gravitasy viceversa: en cierto momento de
la historia, celeritas y gravitas se cambian de lugar y se
produciria una inversién de poderes y de los érdenes so-
ciales y, sin embargo, la presencia de las dos fuerzas seria
esencial para la existencia de la sociedad (Rivera Andia
2016; Venturoli 2011; Orsini y Venturoli 2007).

Como vimos en Conchucos, esos son opuestos y le-
janos entre si solamente hasta que no se pone en acto un
proceso de articulacién y negociacién entre las dos cate-
gorfas y entonces los dos espacios, capaces de modificar lo
que es chicaro en sus manos. Hablamos de articulacién
también en el sentido de superacién de esta dicotomia y
de inclusién dentro el conjunto de otros elementos y de

2 Duviols los trata como dos diferentes grupos étnicos que se encuen-
tran, por razones de conquistas, viviendo en el mismo lugar, desarro-
llando asi un dualismo complementario expresado por el culto y por
la especializacién del trabajo en pueblos definidos como “bi-étnicos”

(Duviols 1973).

» Segin Zuidema las parcelas no definian necesariamente los diferen-
tes grupos étnicos, sino més bien un sistema dual de organizacién so-
cial y de parentesco dentro de un tnico grupo (Zuidema 1989: 119).

diferentes posibilidades de representacién (Hall 1985).
Como explicamos, los habitantes de Conchucos tienen
la posibilidad de actuar sobre esta dialéctica, que resulta
ser fluida y flexible y emana también de las relaciones
que ellos custodian con los awilitus. Este proceso admi-
te la articulacién de las categorias y las torna dindmicas
y permeables, produciendo un espacio indigena donde
se originan otras narraciones que se generan negociando
diferentes caminos y reconociendo historias discrepan-
tes que involucran multiples aproximaciones (Clifford
2013). Eso se traduce en un circuito de relaciones entre
personas —no solamente humanas— que se retroalimenta
mediante una socialidad vivida que se genera dentro de
procesos intencionales y reciprocos. La socialidad se des-
pliega aqui como espacio donde interactian diferentes
seres relacionales, que generan diferentes “redes” relacio-
nales, en un proceso dialéctico que se compone como
ampliaciones, reformulaciones y modificaciones de las
categorfas indigenas. Este circuito relacional se muestra
mediante formas rituales y otras formas mds cotidianas,
a veces muy estandarizadas y reguladas, a veces mds co-
loquiales y directas. Es decir el vinculo con los awilitus
se puede desplegar mediante un cotidiano compartir de
palabras, espacio y comida, sencillo y continuo; asi como
también a través de rituales mds complejos que deben
ser organizados y manejado por un especialista —como
aquellos que sirvieron para llevar los santos al pueblo
(Venturoli 2011: 249). El compartir espacio, comida y
memoria revela ademds formas andinas de parentesco
mds alld de lo humano que tienen mucho para explorar

(Salas Carrefio 2016).

Referencias

AA. VV. (2000). Los dioses del antiguo Perii. Lima: Banco
de Crédito Peruano.

Allen, C. (1988). The hold life has: coca and cultural iden-
tity in an Andean community. Washington D.C:
Smithsonian Istitution Press.

Albornoz, C. de [1568](1967). Un inédito de Cristébal
de Albornoz: la instruccién para descubrir todas
las guacas del Pird y sus camayos y haziendas.
Journal de la Société des américanistes, 56 (1), 7-39.

Arriaga, P J. de [1621] (1999). The extirpation of idolatry
in Peru. Lexington: University of Kentucky Press.

Barrette, C. (1972). Aspects de I'ethno-écologie d’un vi-
llage andin. Canadia Review of Sociology and An-
thropology, 9, 255-267.

Basso, K. (1988). Speaking with Names: language and
landscape among the Western Apache, Cultural
Anthropology, 3, 99-130.

Bastien, ]. (1978). Mountain of the Condor. St. Paul:
West Pub. Co.

Bellenger, X. (2005). El gran pago de Mulsina o el arte de
mover las montafias. Bulletin de ['Institut Francais

de’Etudes Andines, 34 (2), 235- 249.



S. Venturoli/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 19-32 31

Borea, G. (2001). Ritual de los linderos: limitando y re-
creando el grupo y su territorio. Anthropoligica,
19, 347- 363.

Bouysse-Cassagne, T. (1988). Lluvias y cenizas. Dos Pa-
chacuti en la historia. La Paz: Hisbol.

Bray, T. (2015). 7he Archaeology of Wak'as. Explorations of
the Sacred in the Pre-Columbian Andes. Boulder:
University Press of Colorado.

Canghiari, E. (2009). ;Huaqueros? Lamentablemente no
tenemos. Saqueo y poyéis identidaria. Sofia Ven-
turoli (comp.), Espacios, Tradiciones y cambios en
la Provincia de Huari. Ecos desde la Escuela de et-
nografia del Proyecto ‘Antonio Raimondi”, Ancash
Perii (pp. 36-65). Bologna: Universita di Bolo-
gna-Alma-DL.

Clifford, J. (2013). Returns. Becoming Indigenous in
Twenty-First Century. Cambridge: Harvard Uni-
vesrity Press.

Ciccacci, E (2009). El malcampo: andlisis de una enfer-
medad inmaterial. Sofia Venturoli (comp.), Espa-
cios, Tradiciones y cambios en la provincia de Huari.
Ecos desde la Escuela de etnografia del Proyecto “An-
tonio Raimondi”, Ancash Peri, (pp. 66-85). Bolo-
gna: Universita di Bologna-Alma-DL.

Durston, A. (1999). El proceso reduccional en el sur an-
dino: confrontacién y sintesis de sistemas espacia-
les. Revista de Historia Indigena, 4, 75-101.

Duviols, P. (1971). La lutte contre les religions autochtones
dans le Pérou colonial. Lima: Insituto Francés de
Estudios Andinos.

Duviols, P. (1973). Huari y Llacuaz, agricultores y pasto-
res: dualismo prehispdnico de oposicién y com-
plementaridad. Revista del Museo Nacional, 39,
153-191.

Duviols, P. (2003). Procesos y visitas de idolatria. Caja-
tambo, Siglo xvii. Lima: Pontificia Universidad
Catdlica del Peru.

Faas, A. ]J. (2017). Introduction: Twenty-First Century
Dynamics of Cooperation and Reciprocity in the
Andes, Journal of Latin America and Caribbean
Antrhopology, 22 (3), 407-408.

Frazer, J. G. (1905). Lectures on the early history of kings-
hip. Londres: Macmillan.

Gade, D. W. (1992) Landscape, System and Identity in
the Post-Conquest Andes. Annals of the Associa-
tion of American Geographers, 82 (3), 458-477.

Gade, D. W. y M. Escobar (1982).Village settlement and
the colonial legacy in southern Peru. Geographical
Review, 72 (4), 430-449.

Gose, P. (2008). Invader as Ancestors. On the Intercultural
Making and Unmaking of Spanish Colonialism in
the Andes. Toronto: University of Toronto Press.

Harris, O. (2000). 7o make the earth bear fruit: ethnogra-
phic essay on fertility, work and gender in highland
Bolivia. Londres: Institute of Latin American Stu-
dies.

Harvey, P. (2001). Landscape and Commerce: Creating
Contexts for the Exercise of Power. B. Bender and

M. Winer (comp.), Contested Landscapes: Move-
ment, Exile and Place (pp. 197-210). Oxford: Berg
Publishers.

Hastrup, K. (2014). Nature: Anthropology on the Edge,
K. Hastrup (comp.), Anthropology and Nature
(pp- 1-26). Nueva York: Routledge.

Herndndez Principe, R. H. [1620] (1923). Mitologia
andina, nota final por Carlos Romero A. /nca, 1,
25-78.

Hocart, A. M. [1927] (1969). Kingship. Oxford: Oxford
University Press.

Howard-Malverde, R. (1990). 7he speaking of history:
‘Willapaakushayki’ or Quechua ways of telling the
past. Londres: Institute of Latin American Studies.

Ibarra Asencios, B. (comp.) (2009). Historia Prebispdnica
de Huari. Desde Chavin hasta los Incas, 3000 arios
de historia. Huari: Instituto de Estudios Huarinos.

Isbell, B. J. (1978). To defend ourselves, Waveland Press,
Inc Illinois.

La Cadena, M. de (2010). Indigenous Cosmopolitics in
the Andes. Conceptual Reflections beyond Poli-
tics. Cutural Anthropology, 25 (2), 334-370.

La Cadena, M. de (2015). Earth Beings. Ecologies of Prac-
tice Across Andean Worlds. Durham y Londres:
Duke University Press.

Latour, B. (2009). Perspectivism: “Type” or ‘bomb’? An-
thropology Today, 25 (2), 1-2.

Leinaweaver, ]. B. (2009). Los nirios ayacuchanos. Una an-
tropologia de la adopcion y la construccion familiar
en el Perd. Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

MacCormack, S. (1991). Religion in the Andes. Prince-
ton: Princeton University Press.

Martinez, G. (1983). Los dioses de los cerros en los An-
des. Journal de la Société des Américanistes, 69, 85-
115.

Merluzzi, M. (2014). Gobernando Los Andes. Francisco de
Toledo Virrey del Perst 1569-1581. Lima: Fondo
Editorial Pontificia Universidad Catdlica del Pert.

Mills, K. (1997). Idolatry and Its Enemies. Colonial An-
dean Religion and Extirpation. 1640-1750. Prince-
ton: Princeton University Press.

Murra, J. V. [1972] (1980). Formazioni economiche e po-
litiche nel mondo andino. Torino: Einaudi.

Orsini, C. y E. Benozzi (comps.) (2013). Archaeology of
an Andean Pacarina Settlement Patterns and ritua-
lity around Lake Purubuay, Ancash, Peru. Oxford:
Archopress.

Orsini, C. y S. Venturoli (2007). A proposito di Huari/
Llacuaz e il dualismo gerarchico nelle Ande: una
spiegazione dalla zona di Conchucos. L. Faldini
(comp.), Verso le Americhe. Studi e percorsi dell’a-
mericanistica italiana (pp. 217-237). Génova: An-
tipodi.

Ortner, S. (20006). Anthropology and Social Theory: Cultu-
re, Power, and the Acting Subject. Durham: Duke
University Press.

Ossio Acuna, J. M. (1974). El simbolismo del agua y la

representacion del tiempo y el espacio el fiesta de la



32 S. Venturoli/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 19-32

acequia de la comunidad de Andamarca. Lima:
Pontificia Universidad Catélica del Pert.

Ossio Acufa, J. M. (1992). Parentesco, reciprocidad y je-
rarquia en los Andes. Lima: Pontificia Universidad
Catolica del Pert.

Parker, G. J. y A. Chévez. (1976). Diccionario Quetchua
Ancash-Huailas. Lima: Ministerio de Educacién,
Instituto de Estudios Peruanos.

Pérez, G. (2001). Autoridades étnicas y territorio. El
ritual del “linderaje” en una comunidad andina.
Anthropologica, 19, 365- 382.

Platt, T. (1976). Espejos y maiz: temas de la estructura sim-
bélica andina. La Paz: Centro de Investigacién y
Promocién del Campesinado.

Poma de Ayala, G. [1534] (1987). Nueva Crénica y Buen
Gobierno (Historia 16). Madrid: Crénicas de
América.

Poole, D. (1991). Rituals of Movement, Rites of Trans-
formation: Pilgrimage and Dance in the Hi-
ghlands of Cuzco, Peru. N. Ross y A. Crumrine
(comps.), Pilgrimage in Latin America. Westport:
Greenwood Press.

Polia, M. (1999). La cosmovisién religiosa andina en do-
cumentos inéditos del Archivo Romano de la Com-
pania de Jesiis 1581-1752. Lima: Pontificia Uni-
versidad Catdlica del Peru.

Radcliffe, S. (1990). Marking the boundaries between
the community, the state and history in the An-
des. Journal of Latin American studies, 22, 575-
594.

Ramos, A. (2012). The Politics of Perspectivism. Annual
Review of Anthropology, 41, 481-94.

Remotti, E (1993). Luoghi e Corpi. Torino: Bollati e Bo-
ringhieri.

Riviere, G. (1983). Quadripartition et ideologie dans
les communautes aymaras de Carangas (Bolivie).
Bulletin de I'Tnstitut Francais d’ Etudes Andines, 12
(3-4), 41-62.

Rossi, S. (2009). Perfiles de la medicina tradicional. Mi-
rada hacia la figura del curandero en Huari. S.
Venturoli (comp.), Espacios, tradiciones y cambios
en la provincia de Huari. Ecos desde la Escuela de
etnografia del Proyecto “Antonio Raimondi”, Ancash
Perii. Bologna: Universita di Bologna.

Saito, A. y C. Rosas Lauro (2017). Reducciones. La con-
centracion forzada de las poblaciones indigenas en el
virreinato del Peri. Lima: Pontificia Universidad
Catdlica del Pert.

Salas Carrefio, G. (2009). Dindmica social y mineria. Fa-
milias pastoras de puna y la presencia del proyecto
Antamina (1997-2002). Lima: Instituto de Estu-
dios Peruanos.

Salas Carrefio, G. (2016). Places are Kin: Food, Coha-
bitation, and Sociality in the Southern Peruvian

Andes. Anthropological Quarterly, 89 (3), 813-
840.

Sahlins, M. (1985). Islands of History. Chicago y Londres
The University of Chicago Press.

Saignes, T. (1984). Las etnias de Charcas frente al sistema
colonial (s. xviir). Ausentismo y fugas en el deba-
te sobre la mano de obra indigena, 1595-1665.
Jahrbuch fiir Geschichte von Staat, Wirtschaft und
Gesellchaft Lateinamerikas, 21, 27-75.

Sallnow, M. ]J. (1987). Pilgrims of the Andes. Regional
cults in Cusco, Smithsonian Institution Press, Was-
hington D.C..

Santos-Granero, E (1998). Writing history into the
landscape: space, myth and ritual in contempo-
rary Amazonia. American Ethnologist, 25 (2), 128-
148.

Sendén, P. (2016). Ayllus del Ausangate. Parentesco y orga-
nizacion social en los Andes del sur peruano. Lima:
Pontificia Universidad Catélica del Perd.

Strathern, M. (1988). 7he Gender of the Gift. Berkley:
University of California Press.

Urton, G. (1981). At the crossroads of the earth and the
sky: an Andean cosmology. Austin: University of
Texas Press.

Van Vleet, K. (2008). Performing kinship. Narrative,
Gender, and the Intimacies of Power in the Andes.
Austin: University of Texas Press.

Venturoli, S. (2006). Religioni del Perii antico. Roma:
Carocci.

Venturoli, S. (2011). Los hijos de Huari. Etnografia y
etnohistoria de tres pueblos de la sierra de Ancash,
Persi. Lima: Pontificia Universidad Catélica del
Peru.

Viveiros de Castro, E. (2009). Metafisicas Canibais. Sao
Paulo: Cosac Naify.

Walter, D. (2003). La domestication de la nature dans les
Andes péruviennes. Paris: UHarmattan

Weismantel, M. (1988). Food, Gender, and Poverty. 1lli-
nois: Waveland Press.

Weismantel, M. (1995). Making Kin: Kinship Theory
and Zumbagua Adoptions. American Ethnologist,
22 (4), 685-704.

Zuidema, T. (1989). Reyes y guerreros, Ensayos de Cultura
Andina. Lima: Fomciencias.

Zuidema, T. (1977). Mito e historia en el antiguo Pert.
Allpanchis, 10, 15-52.

Documentos de Archivo

Archivo Departamental Huanuco, 45 - prot - caja 2 doc
1 reg. 2.



