
Anales de Antropología 53-1 (2019): 133-136

Reseña

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

DOI: http://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221e.2019.1.65315
0185-1225 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo la licencia CC-
BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Danièle Dehouve (2016). La realeza sagrada en 
México (siglos xvi-xxi). México: Instituto Nacional de 
Antropología e Historia, El Colegio de Michoacán, Cen-
tro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos: 354 p.

La antropóloga y etnohistoriadora francesa Danièle 
Dehouve nos brinda un libro que es a la vez la 
formulación de un planteamiento metodológico –más 
bien, una propuesta teórico-metodológica– y el resultado 
de haberlo puesto en práctica. La realeza sagrada…, la 
monografía histórico-etnográfica, original y erudita, de 
Dehouve, supone la aplicación de la categoría de “realeza 
sagrada” tanto a la estructura de la sociedad mexica 
precolombina como a los sistemas de cargos de origen 
colonial vinculados con la organización y la vida social de 
las comunidades indígenas contemporáneas.

El libro se abre y se cierra con una premisa meto-
dológica: al estudiar las sociedades indígenas, el ámbito 
del poder no puede –a semejanza del Occidente moder-
no– concebirse como separado de lo sagrado. Al cambiar 
el eje convencional de análisis, toda una serie de fenó-
menos de la vida indígena de México, tanto de la época 
precolombina como contemporánea, pueden ser releídos 
desde otra óptica y plantearse nuevos modelos y explica-
ciones distintas de antiguas problemáticas. 

La categoría de realeza sagrada permite aunar lo político 
y lo religioso. Gestada en otras áreas culturales, refiere un ti- 
po de sociedad en la cual cierta persona –el gobernante– 
o grupo de individuos constituyen el personaje central, 
el cual reúne el poder y las atribuciones sagradas. Del co-
rrecto ejercicio de sus funciones deriva la prosperidad, la 
vida y el bienestar colectivos; inversamente, la desdicha, 
la enfermedad o las catástrofes que afectan al grupo se 
atribuyen a las faltas cometidas por el personaje central. 
Los ámbitos e instituciones que rodean a este personaje 
tienden a organizarse en forma de réplicas, con una es-
tructura análoga, pero a menor escala, y en ocasiones se 
constata cierta tendencia histórica del sistema a derivar 
en formas de secularización.

El libro plantea dos discusiones teóricas paralelas y 
entrelazadas: el análisis de la realeza sagrada mexica –que 
ocupa la primera parte–, y una relectura del sistema de 
cargos actual en términos de continuidad de la realeza 
prehispánica –que ocupa la segunda. La tesis central es la 
siguiente: “Propongo –escribe Dehouve– que el sistema 
de realeza sagrada típico de los tiempos precolombinos 
no desapareció con la conquista española y sobrevive en 
los sistemas de poder y las jerarquías de cargos de las co-
munidades contemporáneas”. La categoría de realeza sa-
grada permite ahondar en aspectos poco explorados del 
gobierno mexica, así como proponer una lectura innova-
dora del sistema de cargos de las poblaciones indígenas 
actuales, a la vez que desvela una continuidad histórica 
en la lógica organizativa de las sociedades mesoamerica-
nas que subyace a la diversidad aparente de formas.

La realeza sagrada mexica

En cuanto al análisis monográfico de la realeza mexica, 
el propósito de Dehouve es contribuir al debate 
antropológico más general en torno al fenómeno de 
la realeza sagrada con el caso específico de México. La 
autora se propone reconstruir la teoría nativa mexica 
recurriendo al análisis de distintas crónicas de los siglos 
xvi y xvii y de los términos y categorías en lengua 
náhuatl, dialogando con el punto de vista etic de las 
teorías sobre la realeza sagrada nacidas en Occidente y 
aplicadas a otras sociedades. El personaje central de la 
realeza mexica lo constituía el tlahtoani, pero también 
todos aquellos personajes políticos secundarios y otros 
gobernantes menores. En la figura de estos dignatarios se 
establecía una equivalencia entre el cosmos y la sociedad. 
El rey sagrado mexica cumplía dos funciones articuladas: 
la de guerrero que dirigía la guerra y la de juez encarga-
do de impartir justicia. Los prisioneros de guerra y los 
reos de la justicia se destinaban al sacrificio con el fin de 
que su sangre alimentase a la Tierra y al Sol, y este acto se 



D. Lorente/Anales de Antropología 53-1 (2019): 133-136134

pensaba que mantenía la actividad del cosmos, función 
principal del gobernante, responsable del bienestar y la 
prosperidad de todos los habitantes del reino.

Mediante una serie de recursos, como la noción de 
ixiptla, el tlahtoani se convertía en representante de los 
dioses. Al vestir los atavíos y los atuendos divinos, se tor-
naba en encarnación del dios que veía, oía y se expresaba 
como la deidad, entrando en la esfera de la competencia 
sagrada. El rey no ejercía el poder sólo en su persona; lo 
desplegaba delegando en diversos personajes secundarios: 
guerreros, jueces, ejecutores y mensajeros. Los auxiliares 
del tlahtoani eran ixiptla del rey de la misma manera que 
el rey era ixiptla de los dioses. La figura del rey revestía 
una gran complejidad al no asociarse sólo con el sobera-
no, sino con éste más sus cuatro acólitos: el rey sagrado 
era así cinco personas en una. La realeza sagrada mexica 
replicaba su estructura en distintos grupos y dominios, 
ocupando la totalidad de la sociedad. 

Dehouve concede gran importancia a la ceremonia 
de entronización que construye socialmente al personaje 
central del rey sagrado. Tal ceremonia es concebida como 
un rito de paso en el cual –mediante actos de separa-
ción, liminaridad y agregación–, y recursos rituales como 
consumir partes del jaguar y ser adornado con huesos de 
este animal, el futuro tlahtoani se convierte en potente 
depredador, acorde con sus funciones de dirigir la guerra 
e impartir justicia. El análisis del rito de entronización es 
clave en el argumento del libro porque representa el re-
ferente comparativo para establecer, en la segunda parte, 
la continuidad con el modelo del sistema de cargos y los 
personajes centrales actuales. En el rito de entronización 
el rey sagrado se construye durante cuatro fases: 1) sepa-
ración y retiro, que incluye penitencia, nueva vestimenta, 
perforación de la nariz y actos de mortificación; 2) inves-
tidura y coronación, que comprende baño ritual, renova-
ción de los símbolos del reino, cambio de indumentaria y 
de nombre del futuro soberano, dones a divinidades 
y enunciación de discursos; 3) guerra de confirmación; y 
4) festividad final con sacrificio de cautivos, intercambio 
de bienes y vestimenta de nueva indumentaria.

Se enfatiza la correcta realización de los actos de pe-
nitencia y purificación –ayuno, abstinencia sexual, reclu-
sión, efusiones de sangre, baños lustrales y autosacrifi-
cio–, concebidos como dispositivo ritual para actuar en 
nombre de los dioses, mantener la prosperidad del reino 
y prevenir los desastres, dado que los acontecimientos 
nefastos se explicaban como consecuencia de haber incu-
rrido en faltas en este ámbito. Las ceremonias de entroni-
zación incluyen también recorridos por diversos puntos 
de la geografía sagrada, así como un énfasis en el aspecto 
nocturno y en el ciclo solar asociados con la vida del rey y 
su poder, estableciéndose una identificación del tlahtoani 
con el Sol como guerrero cósmico. 

Particularidades y desarrollo

Dehouve contrasta las especificidades de la realeza 
sagrada mexica con los postulados de dos autores que 
pueden ser considerados como los teóricos clásicos en 
la conceptualización y definición de la institución de la 
realeza sagrada: James Frazer y Arthur Maurice Hocart. 
El hecho de que el tlahtoani sea al mismo tiempo rey 
guerrero y rey justiciero aunados en la misma persona 
es una particularidad de la realeza sagrada mexica; otra 
particularidad es la relación específica que sostiene 
el tlahtoani con las deidades a través de la noción de 
ixiptla; una tercera tiene que ver con la universalidad 
que Frazer otorga al regicidio en las sociedades de realeza 
sagrada –donde el asesinato del rey se destina a evitar 
su debilitación corporal y pérdida de poder, o es una 
reacción por haber incurrido en faltas. No obstante, 
no existen datos contundentes que permitan hablar de 
regicidio entre los mexicas; más bien figura una práctica 
de “chivo expiatorio en prórroga” por la cual se delega la 
culpabilidad en otro sujeto.

Tras cotejarla con las definiciones clásicas, Dehouve 
efectúa una relectura de la realeza sagrada mexica a la 
luz de ciertas teorías antropológicas contemporáneas. La 
complejidad de la figura del rey y la problematización 
de la noción de persona aplicada al tlahtoani se vinculan 
con la propuesta desarrollada por Marilyn Strathern en 
Melanesia acerca del “dividuo”. Dado que el tlahtoani es-
taba compuesto por cinco personas concentradas en una 
y constituía la encarnación de las diferentes relaciones 
de estas personas en la del rey, el tlahtoani se presentaba 
como cierto tipo de persona compleja, extensible, per-
meable, constituida por la concentración de las relacio-
nes y acciones sociales de distintos sujetos en sí mismo, 
y no en los términos de un “individuo” occidental. Así, 
“hablar de un personaje central equivale a designar, no a 
un hombre, sino a los grupos de hombres que se encar-
nan en él”.

Con nivel secundario en el análisis de la realeza sa-
grada mexica figura en el libro una serie de temas aso-
ciados, que Dehouve incorpora y analiza en el cuerpo 
del argumento, ofreciendo nuevas lecturas o reflexiones 
en torno a ciertas categorías de la antropología. Aparece 
así, por ejemplo, una crítica al concepto de chamanismo 
tal y como ha sido usado en Mesoamérica. De acuerdo 
con el argumento de la obra, Dehouve critica que la di-
sociación entre lo político y lo religioso habría sesgado la 
comprensión de la figura del especialista, privilegiando 
la función terapéutica y dejando de lado u opacando la 
función social, es decir, la participación del especialista 
en la vida política y en la gestión ritual de la comunidad.1

Al hilo del argumento aparecen también discusiones 
y reflexiones en torno a una serie de conceptos centrales 
en la antropología mesoamericanista, como la noción de 

1 Una lectura del especialista ritual tlapaneco en estos términos figura 
en Dehouve (2015).



D. Lorente/Anales de Antropología 53-1 (2019): 133-136 135

difrasismo, el concepto de ixiptla,2 el empleo de la nume-
rología en la cultura mexica o la categoría de cosmogra-
ma y las concepciones acerca del espacio, el ritual como 
una práctica asociada con los recorridos efectuados por 
la geografía sagrada, o discusiones originales en torno a la 
pintura corporal y la vestimenta frente al tatuaje –enten-
diendo que en una sociedad de posiciones cambiantes 
los ornamentos no podían ser perennes. En este corpus de 
conceptos y categorías revisitados destaca la noción de-
depósito ritual (Dehouve 2007), acuñada por la autora 
frente a la noción de ofrenda, y entendida como un con-
junto estratificado de dones que, además de rezos, in-
cluye objetos contados y el sacrificio de un animal, cuyo 
empleo continuado en Mesoamérica es posible rastrear 
históricamente a través de los hallazgos arqueológicos y 
la etnografía actual.

El sistema de cargos en las comunidades indígenas 
coloniales y contemporáneas

La segunda parte del libro representa la constatación de una 
característica principal de la realeza sagrada en México, y 
es su carácter de excepcionalidad frente a otras sociedades 
de realeza sagrada del mundo debido a su pervivencia de 
cinco siglos después de la Conquista. La tesis central se 
apoya en la etnografía para demostrar que los sistemas 
de cargos actuales representan una supervivencia parcial, 
modificada y adaptada a las particularidades locales, de 
la modalidad específica de realeza sagrada mexica que 
imperaba en la época precolombina.

La autora parte de una revisión bibliográfica crítica 
de las distintas teorías en torno a las estructuras de orga-
nización social conocidas como sistemas de cargos de las 
comunidades indígenas. Sostiene que éstas reflejaban las 
teorías sociales dominantes de la época en la que se gesta-
ron: por ejemplo, las nociones de jerarquía y prestigio, en 
autores como Weber o Parsons, o el problema económico 
de la distribución, asociado con teóricos como Polanyi y 
Chayanov. Para Dehouve, gran parte del problema de las 
teorías sobre el sistema de cargos es que, al partir de una 
concepción etnocéntrica de la sociedad, los cargos se di-
vidieron en políticos y religiosos –cuando éstos, de acuer-
do con las observaciones empíricas, son ambas cosas a la 
vez– lo que impide dar respuesta a las preguntas surgidas 
en el trabajo de campo.

Así, la investigación etnográfica es enfatizada sobre 
este tipo de teorización a priori para acercarse al conoci-
miento de la realidad cultural. El extenso trabajo de cam-
po efectuado por la autora desde 1967 entre los nahuas 
y tlapanecos de Guerrero, y la comparación con mono-
grafías de pueblos indígenas de los estados de Oaxaca, 
Guerrero, Chiapas y de Guatemala, sirven a Dehouve 
para plantear una nueva concepción de los sistemas de 

2 Véase al respecto un estudio acerca de la vestimenta de los dioses 
vinculada con este concepto en Dehouve (2016b).

cargos en términos de realeza sagrada dirigida a lograr 
la prosperidad colectiva mediante diversos actos rituales.

A manera de bisagra entre la realeza mexica y la situa-
ción contemporánea, un capítulo dedicado a la realidad 
colonial describe las adaptaciones que sufrió el sistema 
de realeza sagrada ante las nuevas disposiciones dictadas 
por las autoridades de la época virreinal. Durante este 
periodo surge como tal el sistema de cargos del cabildo, 
de índole rotativa, y comienza la diversificación de las 
figuras de los actores: se da la creación de fiscales y cofra-
días, se introduce el cargo de gobernador y de alcalde, y 
se implanta una jerarquía política española. No obstante, 
el modelo impuesto es rápidamente resignificado en tér-
minos locales y manejado según la mencionada unifica-
ción del poder y de lo religioso, aunque se asiste a una 
separación en la que el alcalde tiende a ser el personaje 
central y a estar apoyado por un especialista ritual encar-
gado de las funciones religiosas. Se mantiene la estructu-
ra de la entronización mexica, simplificada, pero con los 
elementos principales de la penitencia, el sacrificio y el 
banquete, aspectos que se repiten en diferentes rituales. 
La presencia de los santos no resulta tan decisiva, pues, 
en palabras de Dehouve, “los dioses cambiaron pero los 
rituales permanecieron”. La sustancia del culto parece no 
ser tan relevante como su forma de organización, de ahí 
que los dioses pudieran ser sustituidos por los santos ca-
tólicos sin alterar esencialmente el sistema; además, los 
mayordomos se podían tornar en ixiptla de estos santos. 
Un aspecto ajeno a la realeza sagrada mexica es la rota-
ción de los cargos; no obstante, no se da un fenómeno 
de aculturación, y, pese a la desaparición explícita del rey 
sagrado, la lógica subyacente de realeza sagrada permite 
absorber las novedades exógenas. De este modo, cabil-
dos, fiscales y cofradías son el nuevo modelo de realeza 
sagrada, que se replica en otros grupos de la sociedad. 

En cuanto a la situación contemporánea de los siste-
mas de cargos, Dehouve acude a su mencionada etno-
grafía en la región de Tlapa y comunidades aledañas en 
Guerrero, junto a datos comparativos procedentes de po-
blaciones indígenas de estados del sur de México y Gua-
temala, para trazar las líneas que permiten captar cómo 
subsiste la lógica organizativa del sistema de la realeza 
sagrada. Frente a los organigramas descriptivos que ca-
racterizan a numerosos estudios de los sistemas de cargos, 
la autora enfatiza la importancia de mostrar el desarro-
llo de la organización para captar en acción la lógica de 
la realeza sagrada. El sistema de cargos posee funciones 
coercitivas y de impartición de la justicia, donde incide el 
oficio del dirigente, así como funciones ceremoniales, en 
el entendido de que las autoridades, como en la realeza 
mexica, son responsables de la vida, la salud y el bienes-
tar colectivo de los integrantes de las comunidades. Los 
personajes centrales, mayordomos o comisarios, se con-
vierten en garantes de la prosperidad mediante rituales 
y el poder se personifica en objetos sagrados, como los 
bastones de mando introducidos en la época virreinal. 
Se concibe también que las funciones penitenciales y de 
purificación deben cumplirse con escrupulosidad; entre 



ellas destacan el ayuno, la vigilia, la reclusión, la absti-
nencia sexual y la ablución, mediante las cuales los ma-
yordomos y autoridades persiguen mantener la pureza 
ritual, acumular poder en su cuerpo para llevar a cabo 
eficazmente su función o librarse de las faltas que po-
drían desencadenar desgracias para el grupo social.

No obstante, al personaje central también se le con-
sidera responsable de la desdicha colectiva en el caso de 
que se le atribuyan errores y se presenten consecuencias 
negativas –desastres naturales, catástrofes, enfermeda-
des–, y existen también mecanismos para derivar la cul-
pabilidad en otros actores, atribuyéndola por ejemplo a 
casos de brujería.3 Otro aspecto relevante del sistema de 
cargos es la subdivisión y delegación de funciones en per-
sonajes secundarios, característica presente en el sistema 
de realeza sagrada.

Un análisis detallado de los ritos de entronización de 
las autoridades tlapanecas sirve para establecer una com-
paración implícita con la entronización del rey mexica, 
revelando con fuerza la presencia de una secuencia ritual 
con numerosos aspectos en común: la importancia del 
contexto nocturno para la transmisión del poder, la orga-
nización del cambio de autoridades en torno al ciclo solar 
–ahora derivado en un ciclo anual plasmado en el ciclo 
agrícola–; la continuidad de los símbolos de poder aso-
ciados con el personaje central –felino en ambos casos: 
jaguar vinculado con el tlahtoani y gato en el caso tla-
paneco cuyo sacrificio confiere fuerza al comisario para 
impartir justicia durante el cargo-; relevancia de la peni-
tencia, del encendido de un fuego nuevo, de la ablución 
ritual y de la entrega de una serie de dones –en forma de 
depósitos rituales– a las distintas divinidades, así como 
de los recorridos por la geografía comunitaria en los que 
se visitan lugares sagrados. 

En la conclusión de Dehouve, la permanencia del 
modelo de entronización de la realeza sagrada supone un 
aspecto fundamental que permite atestiguar cómo el sis-
tema pervive históricamente y continúa vigente incluso 
en el seno del modelo político occidental, es decir, articu-
lado con el sistema partidista presente en la Montaña de 
Guerrero y otras regiones de Mesoamérica. ¿Pero cómo 
se ha dado la continuidad y cómo ha sobrevivido el siste-
ma en la situación contemporánea? La tendencia flexible, 
adaptable y orientada a producir réplicas que caracteriza a 
la realeza sagrada lleva a la autora a plantear que este mo-
delo de organización no atañería únicamente al sistema 
de cargos, sino a la comunidad indígena en su conjunto, 
así como a los distintos niveles que la componen. De 
esta manera surge una nueva relectura de la comunidad 
en la que es ésta la que se organiza a sí misma o se clona 
–“la comunidad en su totalidad es un sistema de realeza 
sagrada”–, provista de un personaje central responsable 
de la dicha o la desdicha colectiva, y lo mismo ocurriría 

3 Cabe destacar que la definición del mal, la asignación de causas y 
la imputación de culpables es desarrollada por la autora de manera 
monográfica como propuesta acerca de una Antropología de lo nefasto 
en las comunidades indígenas (Dehouve 2016a).

con la familia extensa, réplica de aquélla, en la que el 
padre ocuparía el lugar del personaje central e incluso 
del especialista ritual que tendría, en ciertas ocasiones, 
como en la extracción de recursos, la caza, la explotación 
del maguey o el cultivo, que someterse a penitencias para 
realizar sus actividades con eficiencia y velar por la pros-
peridad colectiva. 

El hecho de repensar etnográficamente el sistema de 
cargos en términos de realeza sagrada deriva en la re-
conceptualización de diferentes aspectos asociados y en 
ofrecer nuevos planteamientos de temáticas y ámbitos 
clásicos de la etnología mesoamericanista.

Metodología

La realeza sagrada muestra el potencial de articular 
una serie de métodos: examen y cotejo de fuentes 
documentales, análisis lingüísticos reflejados en la 
transcripción y traducción de discursos y categorías en 
lengua náhuatl, comparación de material antropológico, 
consulta de archivos, realización de un extenso trabajo 
etnográfico mediante diversidad de técnicas –entrevistas, 
observación participante, documentación de rituales por 
medio de grabaciones de audio y video, etcétera. Pero, 
al igual que en otros estudios efectuados por Dehouve 
–como por ejemplo “El venado, el maíz y el sacrificado” 
(2008)–, prima el desarrollo de una metodología 
central consistente en ayuntar la etnohistoria o la 
historia con la etnografía, en volcar la etnografía sobre 
las fuentes documentales y viceversa, buscando una 
suerte de iluminación recíproca. En varios momentos la 
información documental apoya el análisis de los datos 
empíricos y en otros los registros etnográficos ayudan 
a clarificar los fenómenos precolombinos. Y a veces los 
métodos se interpenetran: así, por ejemplo, la propuesta 
para el estudio del ritual elaborada por la autora con 
material etnográfico, consistente en segmentar el ritual 
en unidades cada vez menores, se vuelca en el estudio 
de la entronización del soberano mexica, reconstruida 
con fuentes documentales, y el resultado se utiliza co-
mo referente en el análisis de la estructura y los rasgos 
centrales del proceso de entronización de las autoridades 
tlapanecas.

La premisa teórico-metodológica de estudiar conjun-
tamente lo político y lo ritual, ejemplificada en el libro, 
que persigue cambiar la interpretación convencional de 
ciertos fenómenos a la luz de un acercamiento más afín 
a las lógicas de los actores sociales que los producen, está 
acompañada de un enfoque metodológico más implícito 
–pero que cobra fuerza en sí mismo–, basado en la pro-
yección sobre los fenómenos de una doble mirada unifi-
cada, a la vez etnográfica e histórica.

David Lorente Fernández
Dirección de Etnología y Antropología Social, inah 

Correo electrónico: david_lorente_fernandez@
hotmail.com

D. Lorente/Anales de Antropología 53-1 (2019): 133-136136



D. Lorente/Anales de Antropología 53-1 (2019): 133-136 137

Referencias

Dehouve, D. (2007). La ofrenda sacrificial entre los tlapa-
necos de Guerrero. México: Plaza y Valdés, Institu-
to Nacional de Antropología e Historia. 

Dehouve, D. (2008). “El venado, el maíz y el sacrifi-
cado”. Diario de Campo, Cuadernos de Etnología 
4, México: Instituto Nacional de Antropología e 
Historia.

Dehouve, D. (2015). El especialista ritual tlapaneco: 
poder y fuerza. En Patricia Gallardo y Françoise 
Lartigue (Coords.), El poder del saber. Especialis-

tas rituales de México y Guatemala (pp. 135-154). 
México: Universidad Nacional Autónoma de Mé-
xico- Instituto de Investigaciones Históricas. 

Dehouve, D. (2016a). Antropología de lo nefasto en comu-
nidades indígenas. San Luis Potosí: El Colegio de 
San Luis.

Dehouve, D. (2016b). “El papel de la vestimenta en 
los rituales mexicas de ‘personificación’ ”. Nue-
vo Mundo Mundos Nuevos [en línea], Coloquios, 
Puesto en línea el 14 junio 2016, consultado el 10 
de junio de 2018.


