CrossMark

ANALES DE 7
ANTROPOLOGIA

INSTITUTO DE
INVESTIGACIONES
ANTROPOLOGICAS

Anales de Antropologia 53-1 (2019): 133-136

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Resena

DanikLe DEHOUVE (2016). La realeza sagrada en
Meéxico (siglos xvi-xxi). México: Instituto Nacional de
Antropologia e Historia, El Colegio de Michoacin, Cen-
tro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos: 354 p.

La antropé6loga y etnohistoriadora francesa Danicle
Dehouve nos brinda un libro que es a la vez la
formulacién de un planteamiento metodoldgico —mis
bien, una propuesta teérico-metodolégica—y el resultado
de haberlo puesto en prictica. La realeza sagrada..., la
monograffa histérico-etnografica, original y erudita, de
Dehouve, supone la aplicacién de la categoria de “realeza
sagrada” tanto a la estructura de la sociedad mexica
precolombina como a los sistemas de cargos de origen
colonial vinculados con la organizacién y la vida social de
las comunidades indigenas contempordneas.

El libro se abre y se cierra con una premisa meto-
doldgica: al estudiar las sociedades indigenas, el 4mbito
del poder no puede —a semejanza del Occidente moder-
no— concebirse como separado de lo sagrado. Al cambiar
el eje convencional de andlisis, toda una serie de fené-
menos de la vida indigena de México, tanto de la época
precolombina como contempordnea, pueden ser releidos
desde otra 6ptica y plantearse nuevos modelos y explica-
ciones distintas de antiguas problemdticas.

La categoriade realezasagrada permite aunarlo politico
yloreligioso. Gestada en otras dreas culturales, refiere un ti-
po de sociedad en la cual cierta persona —el gobernante—
o grupo de individuos constituyen el personaje central,
el cual retine el poder y las atribuciones sagradas. Del co-
rrecto ejercicio de sus funciones deriva la prosperidad, la
vida y el bienestar colectivos; inversamente, la desdicha,
la enfermedad o las catdstrofes que afectan al grupo se
atribuyen a las faltas cometidas por el personaje central.
Los dmbitos e instituciones que rodean a este personaje
tienden a organizarse en forma de réplicas, con una es-
tructura andloga, pero a menor escala, y en ocasiones se
constata cierta tendencia histérica del sistema a derivar
en formas de secularizacién.

El libro plantea dos discusiones tedricas paralelas y
entrelazadas: el andlisis de la realeza sagrada mexica —que
ocupa la primera parte—, y una relectura del sistema de
cargos actual en términos de continuidad de la realeza
prehispdnica —que ocupa la segunda. La tesis central es la
siguiente: “Propongo —escribe Dehouve— que el sistema
de realeza sagrada tipico de los tiempos precolombinos
no desaparecié con la conquista espafiola y sobrevive en
los sistemas de poder y las jerarquias de cargos de las co-
munidades contempordneas”. La categoria de realeza sa-
grada permite ahondar en aspectos poco explorados del
gobierno mexica, asf como proponer una lectura innova-
dora del sistema de cargos de las poblaciones indigenas
actuales, a la vez que desvela una continuidad histérica
en la l6gica organizativa de las sociedades mesoamerica-
nas que subyace a la diversidad aparente de formas.

La realeza sagrada mexica

En cuanto al andlisis monografico de la realeza mexica,
el propésito de Dehouve es contribuir al debate
antropoldgico mds general en torno al fenémeno de
la realeza sagrada con el caso especifico de México. La
autora se propone reconstruir la teorfa nativa mexica
recurriendo al andlisis de distintas cronicas de los siglos
xvl y xvII y de los términos y categorias en lengua
nahuatl, dialogando con el punto de vista ezic de las
teorias sobre la realeza sagrada nacidas en Occidente y
aplicadas a otras sociedades. El personaje central de la
realeza mexica lo constitufa el tahtoani, pero también
todos aquellos personajes politicos secundarios y otros
gobernantes menores. En la figura de estos dignatarios se
establecia una equivalencia entre el cosmos y la sociedad.
El rey sagrado mexica cumplia dos funciones articuladas:
la de guerrero que dirigia la guerra y la de juez encarga-
do de impartir justicia. Los prisioneros de guerra y los
reos de la justicia se destinaban al sacrificio con el fin de
que su sangre alimentase a la Tierra y al Sol, y este acto se

DOI: http://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221¢.2019.1.65315

0185-1225 Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas. Este es un articulo Open Access bajo la licencia CC-

BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



134 D. Lorente/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 133-136

pensaba que mantenia la actividad del cosmos, funcién
principal del gobernante, responsable del bienestar y la
prosperidad de todos los habitantes del reino.

Mediante una serie de recursos, como la nocién de
ixiptla, el tlahtoani se convertia en representante de los
dioses. Al vestir los atavios y los atuendos divinos, se tor-
naba en encarnacién del dios que vefa, ofa y se expresaba
como la deidad, entrando en la esfera de la competencia
sagrada. El rey no ejercia el poder s6lo en su persona; lo
desplegaba delegando en diversos personajes secundarios:
QUETITEros, jueces, ejecutores y mensajeros. Los auxiliares
del #lahtoani eran ixiptla del rey de la misma manera que
el rey era ixiptia de los dioses. La figura del rey revestia
una gran complejidad al no asociarse sélo con el sobera-
no, sino con éste mds sus cuatro acdlitos: el rey sagrado
era asi cinco personas en una. La realeza sagrada mexica
replicaba su estructura en distintos grupos y dominios,
ocupando la totalidad de la sociedad.

Dehouve concede gran importancia a la ceremonia
de entronizacién que construye socialmente al personaje
central del rey sagrado. Tal ceremonia es concebida como
un rito de paso en el cual —mediante actos de separa-
cién, liminaridad y agregacién—, y recursos rituales como
consumir partes del jaguar y ser adornado con huesos de
este animal, el futuro #ahtoani se convierte en potente
depredador, acorde con sus funciones de dirigir la guerra
e impartir justicia. El andlisis del rito de entronizacién es
clave en el argumento del libro porque representa el re-
ferente comparativo para establecer, en la segunda parte,
la continuidad con el modelo del sistema de cargos y los
personajes centrales actuales. En el rito de entronizacién
el rey sagrado se construye durante cuatro fases: 1) sepa-
racién y retiro, que incluye penitencia, nueva vestimenta,
perforacién de la nariz y actos de mortificacién; 2) inves-
tidura y coronacién, que comprende bafio ritual, renova-
cién de los simbolos del reino, cambio de indumentaria y
de nombre del futuro soberano, dones a divinidades
y enunciacién de discursos; 3) guerra de confirmacion; y
4) festividad final con sacrificio de cautivos, intercambio
de bienes y vestimenta de nueva indumentaria.

Se enfatiza la correcta realizacién de los actos de pe-
nitencia y purificacién —ayuno, abstinencia sexual, reclu-
sion, efusiones de sangre, banos lustrales y autosacrifi-
cio—, concebidos como dispositivo ritual para actuar en
nombre de los dioses, mantener la prosperidad del reino
y prevenir los desastres, dado que los acontecimientos
nefastos se explicaban como consecuencia de haber incu-
rrido en faltas en este dmbito. Las ceremonias de entroni-
zacion incluyen también recorridos por diversos puntos
de la geografia sagrada, asi como un énfasis en el aspecto
nocturno y en el ciclo solar asociados con la vida del rey y
su poder, estableciéndose una identificacidn del tahtoani
con el Sol como guerrero césmico.

Particularidades y desarrollo

Dehouve contrasta las especificidades de la realeza
sagrada mexica con los postulados de dos autores que
pueden ser considerados como los tedricos cldsicos en
la conceptualizacién y definicién de la institucion de la
realeza sagrada: James Frazer y Arthur Maurice Hocart.
El hecho de que el #ahtoani sea al mismo tiempo rey
guerrero y rey justiciero aunados en la misma persona
es una particularidad de la realeza sagrada mexica; otra
particularidad es la relacién especifica que sostiene
el #lahtoani con las deidades a través de la nocién de
ixiptla; una tercera tiene que ver con la universalidad
que Frazer otorga al regicidio en las sociedades de realeza
sagrada —donde el asesinato del rey se destina a evitar
su debilitacién corporal y pérdida de poder, o es una
reaccién por haber incurrido en faltas. No obstante,
no existen datos contundentes que permitan hablar de
regicidio entre los mexicas; mds bien figura una practica
de “chivo expiatorio en prérroga” por la cual se delega la
culpabilidad en otro sujeto.

Tras cotejarla con las definiciones cldsicas, Dehouve
efectGa una relectura de la realeza sagrada mexica a la
luz de ciertas teorias antropoldgicas contempordneas. La
complejidad de la figura del rey y la problematizacién
de la nocién de persona aplicada al #ahtoani se vinculan
con la propuesta desarrollada por Marilyn Strathern en
Melanesia acerca del “dividuo”. Dado que el tahtoani es-
taba compuesto por cinco personas concentradas en una
y constitufa la encarnacién de las diferentes relaciones
de estas personas en la del rey, el t#ahtoani se presentaba
como cierto tipo de persona compleja, extensible, per-
meable, constituida por la concentracién de las relacio-
nes y acciones sociales de distintos sujetos en si mismo,
y no en los términos de un “individuo” occidental. Asi,
“hablar de un personaje central equivale a designar, no a
un hombre, sino a los grupos de hombres que se encar-
nan en é|”.

Con nivel secundario en el andlisis de la realeza sa-
grada mexica figura en el libro una serie de temas aso-
ciados, que Dehouve incorpora y analiza en el cuerpo
del argumento, ofreciendo nuevas lecturas o reflexiones
en torno a ciertas categorias de la antropologfa. Aparece
asi, por ejemplo, una critica al concepto de chamanismo
tal y como ha sido usado en Mesoamérica. De acuerdo
con el argumento de la obra, Dehouve critica que la di-
sociacién entre lo politico y lo religioso habria sesgado la
comprensién de la figura del especialista, privilegiando
la funcién terapéutica y dejando de lado u opacando la
funcién social, es decir, la participacién del especialista
en la vida politica y en la gestién ritual de la comunidad.'

Al hilo del argumento aparecen también discusiones
y reflexiones en torno a una serie de conceptos centrales
en la antropologia mesoamericanista, como la nocién de

! Una lectura del especialista ritual tlapaneco en estos términos figura
en Dehouve (2015).



D. Lorente/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 133-136 135

difrasismo, el concepto de ixiptla,* el empleo de la nume-
rologia en la cultura mexica o la categoria de cosmogra-
ma y las concepciones acerca del espacio, el ritual como
una préctica asociada con los recorridos efectuados por
la geografia sagrada, o discusiones originales en torno a la
pintura corporal y la vestimenta frente al tatuaje —enten-
diendo que en una sociedad de posiciones cambiantes
los ornamentos no podian ser perennes. En este corpus de
conceptos y categorias revisitados destaca la nocién de-
depésito ritual (Dehouve 2007), acunada por la autora
frente a la nocién de ofrenda, y entendida como un con-
junto estratificado de dones que, ademds de rezos, in-
cluye objetos contados y el sacrificio de un animal, cuyo
empleo continuado en Mesoamérica es posible rastrear
histéricamente a través de los hallazgos arqueoldgicos y
la etnografia actual.

El sistema de cargos en las comunidades indigenas
coloniales y contemporédneas

Lasegundapartedellibro representala constatacién deuna
caracteristica principal de la realeza sagrada en México, y
es su cardcter de excepcionalidad frente a otras sociedades
de realeza sagrada del mundo debido a su pervivencia de
cinco siglos después de la Conquista. La tesis central se
apoya en la etnografia para demostrar que los sistemas
de cargos actuales representan una supervivencia parcial,
modificada y adaptada a las particularidades locales, de
la modalidad especifica de realeza sagrada mexica que
imperaba en la época precolombina.

La autora parte de una revisién bibliografica critica
de las distintas teorfas en torno a las estructuras de orga-
nizacién social conocidas como sistemas de cargos de las
comunidades indigenas. Sostiene que éstas reflejaban las
teorfas sociales dominantes de la época en la que se gesta-
ron: por ejemplo, las nociones de jerarquia y prestigio, en
autores como Weber o Parsons, o el problema econémico
de la distribucién, asociado con teéricos como Polanyi y
Chayanov. Para Dehouve, gran parte del problema de las
teorfas sobre el sistema de cargos es que, al partir de una
concepcién etnocéntrica de la sociedad, los cargos se di-
vidieron en politicos y religiosos —cuando éstos, de acuer-
do con las observaciones empiricas, son ambas cosas a la
vez— lo que impide dar respuesta a las preguntas surgidas
en el trabajo de campo.

Asi, la investigacion etnogréfica es enfatizada sobre
este tipo de teorizacién a priori para acercarse al conoci-
miento de la realidad cultural. El extenso trabajo de cam-
po efectuado por la autora desde 1967 entre los nahuas
y tlapanecos de Guerrero, y la comparacién con mono-
graffas de pueblos indigenas de los estados de Oaxaca,
Guerrero, Chiapas y de Guatemala, sirven a Dehouve
para plantear una nueva concepcién de los sistemas de

% Véase al respecto un estudio acerca de la vestimenta de los dioses
vinculada con este concepto en Dehouve (2016b).

cargos en términos de realeza sagrada dirigida a lograr
la prosperidad colectiva mediante diversos actos rituales.
A manera de bisagra entre la realeza mexica y la situa-
cién contempordnea, un capitulo dedicado a la realidad
colonial describe las adaptaciones que sufrié el sistema
de realeza sagrada ante las nuevas disposiciones dictadas
por las autoridades de la época virreinal. Durante este
periodo surge como tal el sistema de cargos del cabildo,
de indole rotativa, y comienza la diversificacién de las
figuras de los actores: se da la creacién de fiscales y cofra-
dias, se introduce el cargo de gobernador y de alcalde, y
se implanta una jerarquia politica espafiola. No obstante,
el modelo impuesto es rdpidamente resignificado en tér-
minos locales y manejado segin la mencionada unifica-
cién del poder y de lo religioso, aunque se asiste a una
separacién en la que el alcalde tiende a ser el personaje
central y a estar apoyado por un especialista ritual encar-
gado de las funciones religiosas. Se mantiene la estructu-
ra de la entronizacién mexica, simplificada, pero con los
elementos principales de la penitencia, el sacrificio y el
banquete, aspectos que se repiten en diferentes rituales.
La presencia de los santos no resulta tan decisiva, pues,
en palabras de Dehouve, “los dioses cambiaron pero los
rituales permanecieron”. La sustancia del culto parece no
ser tan relevante como su forma de organizacién, de ahi
que los dioses pudieran ser sustituidos por los santos ca-
télicos sin alterar esencialmente el sistema; ademds, los
mayordomos se podian tornar en ixiptla de estos santos.
Un aspecto ajeno a la realeza sagrada mexica es la rota-
cién de los cargos; no obstante, no se da un fenémeno
de aculturacién, y, pese a la desaparicién explicita del rey
sagrado, la l6gica subyacente de realeza sagrada permite
absorber las novedades exégenas. De este modo, cabil-
dos, fiscales y cofradias son el nuevo modelo de realeza
sagrada, que se replica en otros grupos de la sociedad.
En cuanto a la situacién contempordnea de los siste-
mas de cargos, Dehouve acude a su mencionada etno-
grafia en la regién de Tlapa y comunidades aledafas en
Guerrero, junto a datos comparativos procedentes de po-
blaciones indigenas de estados del sur de México y Gua-
temala, para trazar las lineas que permiten captar cémo
subsiste la légica organizativa del sistema de la realeza
sagrada. Frente a los organigramas descriptivos que ca-
racterizan a numerosos estudios de los sistemas de cargos,
la autora enfatiza la importancia de mostrar el desarro-
llo de la organizacién para captar en accién la légica de
la realeza sagrada. El sistema de cargos posee funciones
coercitivas y de imparticién de la justicia, donde incide el
oficio del dirigente, asi como funciones ceremoniales, en
el entendido de que las autoridades, como en la realeza
mexica, son responsables de la vida, la salud y el bienes-
tar colectivo de los integrantes de las comunidades. Los
personajes centrales, mayordomos 0 comisarios, se con-
vierten en garantes de la prosperidad mediante rituales
y el poder se personifica en objetos sagrados, como los
bastones de mando introducidos en la época virreinal.
Se concibe también que las funciones penitenciales y de
purificacién deben cumplirse con escrupulosidad; entre



136 D. Lorente/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 133-136

ellas destacan el ayuno, la vigilia, la reclusién, la absti-
nencia sexual y la ablucién, mediante las cuales los ma-
yordomos y autoridades persiguen mantener la pureza
ritual, acumular poder en su cuerpo para llevar a cabo
eficazmente su funcién o librarse de las faltas que po-
drian desencadenar desgracias para el grupo social.

No obstante, al personaje central también se le con-
sidera responsable de la desdicha colectiva en el caso de
que se le atribuyan errores y se presenten consecuencias
negativas —desastres naturales, catdstrofes, enfermeda-
des—, y existen también mecanismos para derivar la cul-
pabilidad en otros actores, atribuyéndola por ejemplo a
casos de brujerfa.’ Otro aspecto relevante del sistema de
cargos es la subdivisién y delegacién de funciones en per-
sonajes secundarios, caracteristica presente en el sistema
de realeza sagrada.

Un andlisis detallado de los ritos de entronizacién de
las autoridades tlapanecas sirve para establecer una com-
paracién implicita con la entronizacién del rey mexica,
revelando con fuerza la presencia de una secuencia ritual
con numerosos aspectos en comun: la importancia del
contexto nocturno para la transmision del poder, la orga-
nizacién del cambio de autoridades en torno al ciclo solar
—ahora derivado en un ciclo anual plasmado en el ciclo
agricola—; la continuidad de los simbolos de poder aso-
ciados con el personaje central —felino en ambos casos:
jaguar vinculado con el #ahtoani y gato en el caso tla-
paneco cuyo sacrificio confiere fuerza al comisario para
impartir justicia durante el cargo-; relevancia de la peni-
tencia, del encendido de un fuego nuevo, de la ablucién
ritual y de la entrega de una serie de dones —en forma de
depdsitos rituales— a las distintas divinidades, asi como
de los recorridos por la geografia comunitaria en los que
se visitan lugares sagrados.

En la conclusién de Dehouve, la permanencia del
modelo de entronizacién de la realeza sagrada supone un
aspecto fundamental que permite atestiguar cémo el sis-
tema pervive histéricamente y continda vigente incluso
en el seno del modelo politico occidental, es decir, articu-
lado con el sistema partidista presente en la Montafa de
Guerrero y otras regiones de Mesoamérica. ;Pero cémo
se ha dado la continuidad y cémo ha sobrevivido el siste-
ma en la situacién contempordnea? La tendencia flexible,
adaptable y orientada a producir réplicas que caracteriza a
la realeza sagrada lleva a la autora a plantear que este mo-
delo de organizacién no ataneria Gnicamente al sistema
de cargos, sino a la comunidad indigena en su conjunto,
asi como a los distintos niveles que la componen. De
esta manera surge una nueva relectura de la comunidad
en la que es ésta la que se organiza a si misma o se clona
—“la comunidad en su totalidad es un sistema de realeza
sagrada’—, provista de un personaje central responsable
de la dicha o la desdicha colectiva, y lo mismo ocurrirfa

3 Cabe destacar que la definicién del mal, la asignacién de causas y
la imputacion de culpables es desarrollada por la autora de manera
monogréfica como propuesta acerca de una Antropologia de lo nefasto
en las comunidades indigenas (Dehouve 2016a).

con la familia extensa, réplica de aquélla, en la que el
padre ocuparia el lugar del personaje central e incluso
del especialista ritual que tendria, en ciertas ocasiones,
como en la extraccién de recursos, la caza, la explotacién
del maguey o el cultivo, que someterse a penitencias para
realizar sus actividades con eficiencia y velar por la pros-
peridad colectiva.

El hecho de repensar etnograficamente el sistema de
cargos en términos de realeza sagrada deriva en la re-
conceptualizacién de diferentes aspectos asociados y en
ofrecer nuevos planteamientos de temdticas y dmbitos
cldsicos de la etnologia mesoamericanista.

Metodologia

La realeza sagrada muestra el potencial de articular
una serie de métodos: examen y cotejo de fuentes
documentales, andlisis lingiiisticos reflejados en la
transcripcion y traduccion de discursos y categorias en
lengua ndhuatl, comparacién de material antropoldgico,
consulta de archivos, realizacién de un extenso trabajo
etnografico mediante diversidad de técnicas —entrevistas,
observacién participante, documentacién de rituales por
medio de grabaciones de audio y video, etcétera. Pero,
al igual que en otros estudios efectuados por Dehouve
—como por ejemplo “El venado, el maiz y el sacrificado”
(2008)—, prima el desarrollo de una metodologia
central consistente en ayuntar la etnohistoria o la
historia con la etnografia, en volcar la etnografia sobre
las fuentes documentales y viceversa, buscando una
suerte de iluminacién reciproca. En varios momentos la
informacién documental apoya el anilisis de los datos
empiricos y en otros los registros etnogréficos ayudan
a clarificar los fendmenos precolombinos. Y a veces los
métodos se interpenetran: asi, por ejemplo, la propuesta
para el estudio del ritual elaborada por la autora con
material etnogréfico, consistente en segmentar el ritual
en unidades cada vez menores, se vuelca en el estudio
de la entronizacién del soberano mexica, reconstruida
con fuentes documentales, y el resultado se utiliza co-
mo referente en el andlisis de la estructura y los rasgos
centrales del proceso de entronizacién de las autoridades
tlapanecas.

La premisa teérico-metodoldgica de estudiar conjun-
tamente lo politico y lo ritual, ejemplificada en el libro,
que persigue cambiar la interpretacién convencional de
ciertos fenémenos a la luz de un acercamiento mds afin
a las légicas de los actores sociales que los producen, estd
acompanada de un enfoque metodolégico mds implicito
—pero que cobra fuerza en si mismo—, basado en la pro-
yeccion sobre los fenémenos de una doble mirada unifi-
cada, a la vez etnogrifica e histdrica.

David Lorente Ferndndez

Direccidn de Etnologia y Antropologia Social, INAH
Correo electrénico: david_lorente_fernandez@
hotmail.com



D. Lorente/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 133-136 137

Referencias

Dehouve, D. (2007). La ofrenda sacrificial entre los tlapa-
necos de Guerrero. México: Plaza y Valdés, Institu-
to Nacional de Antropologia e Historia.

Dehouve, D. (2008). “El venado, el maiz y el sacrifi-
cado”. Diario de Campo, Cuadernos de Etnologia
4, México: Instituto Nacional de Antropologia e
Historia.

Dehouve, D. (2015). El especialista ritual tlapaneco:
poder y fuerza. En Patricia Gallardo y Francoise
Lartigue (Coords.), El poder del saber. Especialis-

tas rituales de México y Guatemala (pp. 135-154).
México: Universidad Nacional Auténoma de Mé-
xico- Instituto de Investigaciones Histéricas.

Dehouve, D. (2016a). Antropologia de lo nefasto en comu-
nidades indigenas. San Luis Potosi: El Colegio de
San Luis.

Dehouve, D. (2016b). “El papel de la vestimenta en
los rituales mexicas de ‘personificacién’ 7. Nue-
vo Mundo Mundos Nuevos [en linea], Coloquios,
Puesto en linea el 14 junio 2016, consultado el 10
de junio de 2018.



