Neuroética: una introduccién

Jorge Alberto Alvarez-Diaz
Universidad Auténoma Metropolitana

Resumen

La neuroética puede entenderse de dos formas: entre 1973y 2002,
se entendié como una ética de la neurociencia y, a partir de 2002,
se ha entendido también como una neurociencia de la ética. En el
primer sentido, no serfa mds que una rama de la bioética sin no-
vedad alguna. En el segundo sentido, algunos consideran que se
trata de un nuevo saber, una nueva forma de fundamentar la ética
desde la neurobiologia y no desde el saber filoséfico. Con tan sélo
una década de desarrollo, ya existen dos puntos en los que coin-
ciden précticamente todos los autores. En este trabajo se abordan
estas dos propuestas, que resultan necesarias para construir o para
criticar la neuroética en tanto que neurociencia de la ética.

Palabras clave: neuroética, neurociencia, neuroimagen, intuicio-
nismo moral, evolucionismo moral.

Abstract

Neuroethics could be understood in two different ways: between 1973
and 2002, it was understood as an ethics of neuroscience and, since
2002, it has been understood also as a neuroscience of ethics. In its
forst sense, neuroethics would be just a bioethics branch without nov-
elty. In its second sense, there’s someone that consider neuroethics as



new discipline, a new way to found ethics from neurobiology and not
from philosophical knowledge. With only a decade of development,
they already exist two points on which virtually all authors agree. This
paper address with these two proposals, that are required to build or
to criticize neuroethics as a neuroscience of ethics.

Keywords: Neuroethics, Neuroscience, Neuroimage, Moral intuition-
ism, Moral evolutionism.

En un texto titulado La historia comienza, Amos Oz se pregunta
si existe alguna férmula para iniciar un texto literario. Apenas
iniciado el libro, Oz habla acerca de los textos cientificos de su
padre, quien parecia tener las cosas mds sencillas al dedicarse a
la ciencia, pues en ella bastaba reunir antecedentes para tener un
inicio (el mejor, parece ser). Las llamadas neurohumanidades tie-
nen este problema atin mds grande, al menos eso se pensaria, dado
que se trata de dreas que intentan ser cruce entre las neurociencias
y las humanidades. ;Cémo empezar? ;Con una anécdota? ;Con
una cita? ;Reuniendo datos como antecedentes? Oz lo tiene claro,
en cualquier campo “Empezar es dificil” (Oz, 2007; 13). Aunque
reconoce que hay estrategias, lo cierto es que nunca hay una receta
que diga qué y cémo decir lo que se quiere transmitir. De este
modo, se ha optado por hablar acerca de algo que no suele tomarse
en cuenta de entrada en la mayoria de los textos, ya sea de ciencias
o de humanidades: la historicidad del conocimiento.

Para Diego Gracia, el bioeticista mds importante en lengua es-
panola, “El conocimiento de la realidad no es sélo légico, sino
también histérico; es légico histéricamente y es histérico 16gica-
mente” (2012; XI). Hay que reiterar esta historicidad del conoci-
miento, ya que este texto (y cualquier otro) solamente serd com-
prensible en un contexto histérico determinado, el cual, para este
caso, es el inicio de la segunda década del siglo XXI. Mds adelante,
se notard que esta acotacién no es baladi. Ademds, también en

158



palabras de Gracia, “Esto supone tanto como afirmar que nuestro
conocimiento de las cosas es siempre provisional e incompleto. De
ahi la necesidad de estar sometiéndolo a continua revisién. Lo cual
significa que el saber sobre la realidad tiene siempre fecha, respon-
de a una situacién determinada concreta, y, en consecuencia, que
nuestra razén se halla necesariamente situada en el tiempo, y que,
por tanto, es histérica” (2012; XI). Asi las cosas, lo que se pueda
decir de la neuroética (y de cualquier disciplina o campo discipli-
nar) serd siempre provisional e incompleto, por lo que este texto
aspira a ser sometido a revisién una y otra vez, mientras eso sea
necesario. El conocimiento siempre estard situado en el tiempo.

El nacimiento de la neuroética

Suele afirmarse que el nacimiento de la neuroética ocurre en el afo
2002, debido a que el 13 y 14 de mayo de ese afo tuvo lugar una
reunién en la Fundacién Dana y cuyo tema central fue el de neu-
roética; ademds, un periodista publicita la reunién de inmediato
y afirma el nacimiento de un nuevo saber (Safire, 2002), a esto se
afiade que las memorias del evento se organizan y se publican casi
de inmediato (Marcus, 2002). Esto ofrece ventajas y desventajas
para analizar lo que se ha avanzado en esta drea. Una ventaja es
que, dado que ha pasado al menos una década, es posible hacer
algin tipo de balance sobre el camino recorrido, sobre lo que se
estd trabajando y sobre lo que falta por hacer. Una desventaja es
que, para algunos autores, mds que una perspectiva histérica po-
dria tratarse de una perspectiva socioldgica, dado que muchos de
los debates que se han iniciado no han hecho sino crecer durante
el tiempo transcurrido. De cualquier forma, parece ser un buen
momento para iniciar algunos andlisis.

En primer lugar habria que aclarar que el término “neuroética”
aparece por vez primera casi tres décadas previas a la reunién de

159



la Fundacién Dana, en 1973, bajo la pluma de la neuropsiquiatra
alemana afincada en Nueva York, Anneliese Alma Pontius. En este
intervalo, es decir, entre 1973 y 2002, ocurren al menos dos he-
chos destacables: el primero, la publicacién de un texto que llegard
a ser definitorio en la reunidn entre neurociencias y humanidades,
particularmente la filosoffa, escrito por Patricia S. Churchland, y
que lleva por titulo Neurofilosofia. Hacia una ciencia unificada de la
mentelcerebro (1986), el cual es un texto monogréfico que intenta
sentar bases neurocientificas para el desarrollo de la filosofia. En
buena medida puede considerarse el nacimiento de la disciplina,
ya que se trata de la primera vez que aparece el término en la lite-
ratura especializada. Ahora bien, el segundo hecho destacable fue
la decisién politica tomada por el Congreso de los EEUU para
llevar a cabo el Proyecto “Década del Cerebro” (Martin-Rodriguez
et al., 2004); tal decisién, tomada el 17 de julio de 1990, consis-
tia en llamar de esa manera a la Gltima década del siglo XX para
aumentar la financiacién de las investigaciones neurocientificas.
De este modo, al iniciar el nuevo siglo y el nuevo milenio, parecia
un momento adecuado para comenzar los balances de los adelan-
tos conseguidos tras la investigacion. La reunién de la Fundacién
Dana puede considerarse uno de esos intentos.

Con estos antecedentes, hay que decir que en este periodo,
1973 a 2002, la neuroética se entendié como una ética de la neu-
rociencia, es decir, una rama de la bioética encargada de intentar
brindar soluciones a los problemas éticos surgidos con el enorme
avance de la investigacién neurocientifica (Alvarez-Diaz, 2014). A
la fecha, ya han aparecido textos monogréficos sobre esta forma de
entender la neuroética, tratando problemas tales como el estado
vegetativo permanente, la muerte cerebral, etc. (Bonete Perales,
2010). Si se tratara de una rama de la bioética, como la tanatoética
(Iftime, 2005), gynética (Canales-de la Fuente, 2009), gen-ética
(Nagle, 1984), etcétera, no pareceria una novedad, sino una pro-

160



fundizacién del conocimiento de la bioética en un campo parti-
cular. Aunque se ha cuestionado la legitimidad de las ramas de la
bioética, neuroética incluida (Wilfond y Ravitsky, 2005), lo cierto
es que los debates sobre la cuestionada disciplina alcanzan ya los
comités de bioética (Ford, 2008), de modo que de algiin modo se
ha ido legitimando su presencia en la prictica clinica.

En el 2002 también ocurrié un giro decisivo en el rumbo que
habria de tomar la neuroética. Ese afio, en un breve articulo, Adina
L. Roskies afirma que la neuroética, ademds de entenderse como
una ética de la neurociencia, también puede entenderse como una
neurociencia de la ética (Roskies, 2002). Si una rama de la bioé-
tica no parecia representar novedad, esto si que era una auténtica
revolucién en la conceptualizacién de este campo emergente. En
ese mismo afio, aparece otro articulo breve, ahora escrito por Judy
Illes, quien afirma que tras el avance neurocientifico han aparecido
una serie de neologismos neuroldgicos que ella califica de neuro-
logismos (Illes, 2009), tales como neuroedad, neurotiempo, neu-
roderecho, neuropolitica, a los que podria seguir una larga lista de
palabras con el prefijo neuro- seguido de alguna palabra un tan-
to mds cldsica. Para algunos, esto seria un uso abusivo del prefijo
(Garcia-Albea, 2011); sin embargo, surgia una duda, ;se trataba la
neuroética, bajo esta segunda acepcién propuesta por Roskies, de
una nueva disciplina? Para algunos, estaba claro que si lo era (Illes
y Raffin, 2002), que se trataba de una disciplina que habia llega-
do para quedarse (Kennedy, 2004). Sin embargo, tal como ocu-
1rié con los cuestionamientos a la primera acepcién, hubo quien
cuestiond la legitimidad de la disciplina aparentemente emergente
(Knoppers, 2005). Por otra parte, estudios bibliométricos dejaron
notar que la neuroética venia consoliddndose con la proliferacién
en el uso de técnicas no invasivas de neuroimagen, tales como la
imagen por resonancia magnética funcional (fMRI); esto quedé
claro analizando varios periodos: 1991-2002 (Illes ez al., 2003),

161



2002-2007 (Comerford et al., 2009) y 1999-2009 (Garnett ez al.,
2011).

Hay que esclarecer que, si bien es posible hacer esta serie de cor-
tes histéricos, la historia vivida (no la narrada, no la escrita) carece
de estas fronteras marcadas, por lo que pueden rastrearse varios
elementos interesantes. Uno de ellos puede ser que, con la popu-
larizacién de los neurologismos y su consecuente masificacion, se
ha propuesto que es posible el desarrollo de neurodisciplinas, las
cuales se han ido consolidando de forma paralela a la neuroética; es
decir, la neuroética solamente es un ejemplo entre otras propues-
tas. Después de la “Década del Cerebro” fue claro que el desarrollo
neurocientifico no se encaminé a la ruta “clésica”, como podria
ser el diagndstico y tratamiento de las patologias neurolégicas y
neuropsiquidtricas, sino que derivé en algo interesante y comiin
para varios campos novedosos: si el cerebro parece ser el asiento
fundamental de la actividad humana, se inici6 la bisqueda, cada
vez de forma mds sistemdtica, de las bases neurobiolégicas de toda
actividad humana, individual y compartida. Por ello es que surge
el cruce entre las neurociencias y las ciencias sociales, con ejem-
plos tales como la neurosociologia (de la Puente Viedma, 2011),
la neuroeconomia (Glimcher, 2009) o la neuroeducacién (Mora,
2013) entre tantas otras. Por otra parte, se cruzan las neurociencias
con las humanidades, hablando entonces de la ya citada neurofi-
losoffa, la neuroética (sobre la que se profundiza mds adelante),
aunque también se habla (y se escribe bastante) sobre otras ramas
como la neuroestética (Martin Araguz et al., 2010), etc.

El desarrollo de la neuroética en dos ramas distintas ha sido tan
vasto que queda claro que hay momentos en que una rama debe
interactuar directamente con la otra. Por ejemplo, ;cémo debe ac-
tuarse si en una investigacion con fMRI, realizada con fines de
investigacidn acerca de las bases neurobiolégicas de la elaboracién
de juicios morales, se descubre una malformacién arteriovenosa en

162



alguna regién encefélica, si no se cuenta con el diagnéstico previo
y el sujeto de investigacién no se sabe portador de tal anomalia?
En el fondo, este tipo de preguntas son las respuestas que la ética
de la neurociencia debe buscar para aportar un mejor desarrollo
de los protocolos desarrollados para la neurociencia de la ética.
Por lo anterior, se ha sugerido que lo ideal serfa dar un nombre
especifico a cada una de las dos ramas y abandonar el término
“neuroética” (Alvarez-Diaz, 2014). Albert Jonsen, destacado bioe-
ticista norteamericano, ha propuesto que a la ética de la neuro-
ciencia deberfa llamarse “encefaloética” (Jonsen, 2008), término
que considera més elegante y acorde con otras ramas de la bioética
que utilizan un prefijo para referirse al campo sobre el cual tratan.
La misma Roskies ha propuesto un término que puede ser utiliza-
do para la neurociencia de la ética: “neuromoral” (Roskies, 2004).
Sin embargo, dado el éxito que ha obtenido la disciplina conocida
y difundida con el nombre de neuroética, resulta una propuesta
verdaderamente dificil de realizar, aunque sea algo deseable. Hay
que decir que resulta deseable toda vez que conceptualmente es
dificil tratar, por ejemplo, el tema del consentimiento informado
y las voluntades anticipadas en padecimientos neurodegenerativos
(tales como las demencias) y, también, después abordar el tema de
la libertad y el libre albedrio desde la perspectiva neurocientifica.
Esto dificulta no solamente el trato en los temas, sino la busqueda
de informacién. Mientras existan mds avances, habrd que esperar
a ver qué derroteros sigue la neuroética y sus acepciones. Por lo
pronto, este texto empieza a considerar en adelante solamente el
segundo sentido de la neuroética, es decir, como una neurociencia
de la ética y conserva el término “neuroética” en lugar de “neuro-
moral” para evitar cualquier confusién.

163



La perspectiva empirica de la neuroética

Es indudable que a todo tipo de saber (sea una ciencia natural, una
ciencia social, una rama humanista) le resulta imposible funda-
mentar todo su conocimiento a partir de la propia disciplina. Esto
es, la realidad no estd compuesta por disciplinas, es el ser humano
quien parcela el conocimiento para intentar profundizar en él. De
esta manera, hay que rastrear cémo ha entendido la neurociencia
lo que es la ética para poder seguir con la exposicién y decir cémo
ha sido su proceder, en tanto que saber neurocientifico. Por lo an-
terior, resulta crucial la exposicién acerca de cémo se ha construi-
do la conjuncién de metodologias e instrumentos propios de las
ciencias naturales para analizar ese fenémeno que ha estudiado la
filosofia con otro tipo de métodos, como el de la ética. Es mate-
rialmente imposible reunir todo lo que se ha publicado sobre neu-
roética, pero se parte del supuesto de que es posible senalar autores
clave, publicaciones sefieras y, asi, poder hacer una narrativa sobre
la construccién de la neuroética en su primera década de vida.

En este sentido, el primer personaje que hay que citar es Jonathan
Haidt. Este autor cuenta con un texto (2001) que, desde el titulo,
no tiene desperdicio alguno, ya que orienta cémo se ha iniciado la
construccion de la neuroética. En ese trabajo, Haidt plantea una
situacién empirica y presenta los resultados que obtiene, pues no
puede ser otro el punto de partida, si se quiere hacer ciencia, habrd
que contar con hechos. El planteamiento es el siguiente: un par de
hermanos, Julie y Mark, toman un viaje a Francia' y consideran
que seria divertido tener relaciones sexuales. Para ello, toman toda
clase de precauciones antes del evento (Julie toma anticonceptivos

! Aunque no se especifica de dénde parten, es de suponerse que de los EEUU,
pais de donde es oriundo Haidt, donde estudié y donde estaba afincado al mo-
mento de hacer la investigacién (en Virginia, aunque desde el afio 2011 regresa
a su natal Nueva York).

164



orales; Mark utiliza condén), durante el evento (nadie les conoce
en el lugar, nadie se va a enterar) y posteriores al mismo (a nadie lo
van a contar y nunca més lo van a repetir). Consideran que esto es
una experiencia que, incluso, les une mds. Ante este escenario, se le
pregunta a un grupo de personas si piensan que Julie y Mark actua-
ron bien (para el lenguaje que habrd de desarrollar: si obraron de
una manera moralmente buena), a lo que una abrumadora mayoria
respondi6 que no, que lo que han hecho es moralmente reprobable.
Acto seguido, se les invita a los entrevistados a que den razones del
por qué consideran que los personajes actuaron moralmente mal.
La respuestas iniciales solian ser “puede quedar embarazada”, “las
malformaciones son mds comunes entre parientes por problemas
genéticos”, “alguien puede enterarse”, “van a repetirlo después”, etc.
Cuando se reitera a los sujetos de investigacién que todas las razo-
nes que estdn argumentando no estdn justificadas, debido a que to-
das esas posibilidades se han controlado, la gente terminaba dicien-
do “no sé porqué estd mal, pero sé que lo que hicieron estd mal”.
Haidt considera que es muy interesante que la gente no cuente con
argumentos, con razones que expliquen el por qué de sus opciones
y opiniones morales. En el andlisis de esta situacién, Haidt parte
al decir que en el desarrollo de los estudios empiricos respecto a
la moralidad se habia dado un peso enorme a la actividad racional
(menciona con énfasis especial los trabajos de Piaget, Kohlberg y
Turiel). Ante estos hallazgos, Haidt propone que no puede ser posi-
ble que la razén tenga un papel definitorio en el mundo moral, sino
que hay algo anterior a ella. Por lo que, en realidad, lo que sucede
cuando los seres humanos hacen juicios morales es que construyen
un argumento post hoc a algo que ya tenfan considerado previamen-
te, pero de un modo intuitivo. Para Haidt, la intuicién moral es un
rasgo definitorio de la moralidad, evidenciado empiricamente.?

%Se trata, como puede pensarse, de una conclusién a la que llega no solamente
por medio del articulo, ya que era un tema sobre el cual habia trabajado for-

165



Haidt ha mantenido la postura del intuicionismo moral y ha
profundizado en el tema, tanto desde el punto de vista tedrico-es-
peculativo (indispensable en el desarrollo de cualquier disciplina o
campo del conocimiento) como desde el punto de vista empirico.
Desde el punto de vista teérico, Haidt considera que los seres hu-
manos son egoistas (2007), atn en el caso de que estén motivados
moralmente. La moralidad serfa un fenédmeno universal (con lo
que se ubicaria en la linea de la filosofia), aunque tendria varia-
ciones culturales. Esta aparente contradiccién estaria explicada, en
su opinidn, en algunos principios que comparten algunas discipli-
nas, principios como la importancia de las intuiciones morales, el
pensamiento moral con una naturaleza socialmente funcional (en
lugar de buscar la verdad) y la co-evolucién de mentes morales con
précticas culturales e instituciones que crean comunidades mora-
les diversas. Haidt considera que se requiere de mds investigacidn,
particularmente en las partes colectiva y religiosa del dominio de
la moral (como la lealtad, la autoridad y la pureza espiritual); ade-
mds, al considerar que la moralidad trata de algo mds que el dafo
y la justicia, propone cuatro principios para guiar la futura inves-
tigacién: el primer principio corresponde a la primacia intuitiva
(no dictadura de la intuicién; se apoya en modelos evolucionistas
darwinianos de la moralidad y en la psicologia social); el segun-
do principio lo formula al decir que “el pensamiento (moral) es
para la accién (social)” (el cual apoya en modelos darwinianos de
evolucién cognitiva); el tercer principio es que la moralidad une
y construye (continta con modelos evolucionistas darwinianos y
dice que la evolucién de la moralidad cubre dos procesos: primero,
la seleccién de parentesco, donde los genes para el altruismo pue-
den evolucionar si el altruismo es seleccionado por los parientes;

malmente, en tanto que psicdlogo social, desde una década antes. Véase, por
ejemplo, el articulo en donde enfatiza todavia las normas culturales, pero cuya
relevancia consiste en el modelado de emociones (Haidt ez a/., 1993).

166



segundo, el altruismo reciproco, donde los genes para el altruismo
pueden evolucionar si el altruismo y la venganza son blanco de
aquellos quienes regresan y no regresan los favores, respectivamen-
te); el cuarto principio se da al considerar que la moralidad trata de
algo mds que el dafo y la justicia (se apoya en los resultados de la
investigacion en psicologia moral, ya que considera que las lineas
de investigacién han sido fundamentalmente dos: primero, acerca
del dafio, el cuidado y el altruismo, al considerar que la gente es
vulnerable y frecuentemente requiere proteccién; segundo, acerca
de la equidad, la reciprocidad y la justicia, al considerar que la gen-
te tiene derecho a ciertos recursos o formas de tratamiento). Una
conclusién general de esta propuesta es que la evolucién ha selec-
cionado grupos humanos que pueden reciprocar, ya que salvando
al grupo se salva el individuo.

Con esta base tedrica, junto a su grupo de investigacién, Haidt
ha realizado una investigacién empirica acerca de la influencia de
la emocién de disgusto sobre el juicio moral (donde concluye que
ésta es importante y especifica la influencia de esta emocién en la
severidad de los juicios morales) (Schnall ez /., 2008) y acerca de
la influencia de la emocién de gratitud sobre las relaciones de la
vida diaria (donde concluye que esta emocién puede funcionar en
la formacién y mantenimiento de las relaciones interpersonales)
(Algoe et al., 2008); ademds, profundiza sobre el papel que podria
jugar la religiosidad de los seres humanos en el mundo moral y
concluye que las religiones pueden reunir gente alrededor de co-
munidades morales (Graham ez al., 2010).> Esta perspectiva em-

> Hay muchos antecedentes de esta opinidn; por ejemplo, en un texto que sis-
tematiza se lee que “Algo tan complejo y que requiere tanto tiempo, energfa y
pensamiento como la religién no existirfa si no tuviera una utilidad laica. Las
religiones existen, ante todo, para que los seres humanos logren unidos lo que
no pueden alcanzar de manera aislada. Entre los mecanismos que facilitan el
funcionamiento de los grupos religiosos como unidades adaptativas estdn las

167



pirica ha llevado a la propuesta de una cartografia para el dominio
de la moralidad, desarrollada con la validacién del Cuestionario de
Fundamentos de la Moral (Graham, 2011), el cual tiene en su base
un modelo tedrico de cinco grupos de intuiciones morales univer-
sales (si bien, desarrolladas de una forma variable): dano/cuidado,
equidad/reciprocidad, endogrupo/lealtad, autoridad/respeto y pu-
reza/santidad.

Sin duda alguna, la aportacién y sistematizacién realizadas por
Haidt han ejercido una influencia determinante en el desarrollo
ulterior de la neuroética. Sin embargo, hasta este momento no se
han mencionado sino instrumentos propios de la psicologia cog-
nitiva, como los cuestionarios y su aplicacién mediante encuestas,
muchas de las veces multiculturales en afdn de buscar la universali-
dad que se atribuye al fenémeno de la moralidad. Como ya se dijo,
el andlisis bibliométrico muestra que la neuroética ha tenido un
desarrollo que no ha hecho otra cosa sino crecer en la tGltima déca-
da, en gran medida, gracias a la utilizacién de las técnicas de neu-
roimagen, fundamentalmente la fMRI. Ahora, es necesario incluir
esta perspectiva en el nacimiento y desarrollo de la neuroética.

De la neuroimagen a la neuroética

En primer término, al personaje que hay que presentar en esta
secciéon es Joshua D. Greene, otro autor crucial. Ya se menciond
que la neuroética requiere de hechos, en tanto que saber cientifico,
pero no s6lo hechos, sino buenos hechos. De este modo, se tuvo
que desarrollar una herramienta central en todas las disciplinas
“neuro-": la neuroimagen. Greene y un equipo de colaboradores
hicieron esto por vez primera en el afio 2001, al publicar los resul-
tados que ahora constituyen una referencia obligada.

propias creencias y las pricticas, que les confieren una apariencia enigmadtica a
los ojos de los legos” (Wilson, 2002).

168



Para la primer gran aportacién de Greene hay que hacer, cuan-
do menos, dos aclaraciones: la primera es que Greene ya conside-
raba que el marco mds adecuado para el estudio de la moralidad
era el intuicionista (Greene y Baron, 2001), de modo que de al-
guna manera desarrollé su trabajo paralelamente a lo que realizé
Haidg; la segunda es el origen de la aproximacién empirica para el
estudio de la moralidad, que puede rastrearse hasta Phillipa Foot.
Esta filésofa britdnica realizé importantes e interesantes aportacio-
nes al mundo de la ética y, en este momento, hay que recordarla
como quien propone un dilema moral que puede utilizarse (y, de
hecho, se ha utilizado bastante) para hacer investigacién empirica
en materia de ética. Un famoso dilema propuesto por ella es el lla-
mado “dilema del tranvia” (Foot, 1967), el cual ha sido objeto de
multiples modificaciones y versiones con el objetivo de controlar
el mayor nimero de situaciones posibles, las mds citadas son las
que hizo Judith Jarvis Thompson (1976, 1985) y, posteriormente,
Peter Unger (1996). Las diferentes modificaciones intentan, entre
otras cosas, limitar las posibilidades de que exista otra posibilidad
distinta a la que se plantea en el problema, asi como dar un peso
diferente a distintos factores susceptibles de ser modificados.

En esencia, una de las versiones mas acabadas del “dilema del
tranvia” puede resumirse de la siguiente forma: Paco se encuentra
ante una situacién en la cual se da cuenta que un tranvia ha per-
dido el control (no se sabe por qué y tampoco parece que pueda
controlarse pronto). Mds adelante, sobre la via, hay cinco excursio-
nistas andando, que no pueden abandonar el camino debido a que
las laderas se encuentran muy inclinadas; de este modo, como el
tranvia va sin control, estin condenados a una muerte segura si no
se modifican las circunstancias. Sin embargo, existe una via alter-
na, sobre la cual hay un excursionista, que tampoco puede salir de
la via. Paco se da cuenta que tiene frente a él una palanca que, de
accionarla, podria desviar al tranvia hacia la via alterna. Planteado

169



el escenario, se pregunta a los sujetos de investigacion, ;Paco debe
accionar la palanca, si 0 no?

Acto seguido, se introduce una serie de modificaciones para
plantear lo que se conoce como “el dilema del puente peatonal”.
Bajo este escenario, Paco se encuentra con un tranvia fuera de
control y cinco excursionistas bajo las mismas circunstancias: no
pueden abandonar la via y morirfan irremediablemente si no se
modifican las circunstancias. Sin embargo, en esta ocasién Paco
se encuentra parado en un puente peatonal que pasa justo por
encima de la via y que se encuentra justo entre el tranvia fuera de
control y los excursionistas caminantes. Ademds, en esta ocasién
Paco tiene a un lado a un sujeto que es muy alto, muy corpulento y
obeso, de modo que, si lo tira hacia la via, el tranvia podria vararse
al arrollarle y asi evitar que mueran los cinco excursionistas. Ante
este escenario nuevo, se pregunta a los sujetos de investigacion,
sPaco debe arrojar al sujeto a la via, si 0 no?

Evidentemente, en la época que Foot formula el dilema no hay
fMRI, de modo que lo que se hace es aplicar métodos e instru-
mentos de investigacién comunes a la psicologia social, tales como
encuestas y su posterior andlisis estadistico. La introduccién fun-
damental que hace Greene es que, al preguntar a los sujetos de
investigacidn, no se les tiene con papel y ldpiz al frente sino en un
resonador, de modo que capta la fMRI que se produce cuando los
sujetos emiten sus respuestas ante ambos escenarios. Por si fuera
poco, no les plantea solamente el dilema del tranvia, sino que les
plantea 60 dilemas y toma, junto con su equipo, la neuroimagen
funcional producida antes cada uno de ellos y sus respuestas (Gre-
ene et al., 2001).

El lector, en este punto, probablemente se pregunte sobre lo
que Paco deberia haber hecho en cada escenario. Hay que decir
ahora que, para consuelo o desconsuelo del lector interesado (todo
depende de la respuesta pensada), en el primer escenario, una abru-

170



madora mayoria respondié que Paco deberia empujar la palancay,
en el segundo escenario, una abrumadora mayoria respondié que
Paco no deberia arrojar al sujeto hacia la via.

Ahora bien, si el lector se encuentra interesado en estos temas
se habrd dado cuenta que la neuroética, en tanto que rama de la
neurofilosofia, es incapaz de generar todas las preguntas o plantear
todas las respuestas por medio solamente de datos cientificos, por
muy claro que estos puedan resultar. Este ejemplo es altamente
ilustrador en este sentido. Si se analizan los datos, y no se piensan
desde el punto de vista de las neurociencias sino en términos filo-
soficos, hay que hacer una abstraccién para analizar los resultados
de la fMRI. En ambos casos, puede resumirse el problema en una
situacién: Paco debe tomar una decisién (no estd contemplado el
abstenerse ni que entre otro personaje para que actde en lugar de
Paco), si Paco no acciona la palanca o si no empuja al sujeto, mue-
ren cinco personas; si Paco acciona la palanca o si avienta al sujeto,
muere una sola persona. Desde el punto de vista filos6fico, habria
algunas consideraciones comunes: primero, la pérdida de la vida
humana es una tragedia en tanto en que cualquier ser humano
tiene dignidad y no es reemplazable; segundo, desde cualquier teo-
rfa filoséfica (deontoldgica, consecuencialista o la que se quiera)
siempre serd peor que mueran cinco personas a que muera una.
Si esto es asi, ;por qué la gente opina que Paco deberia accionar la
palanca y dejar morir s6lo a una persona, pero no deberfa empujar
al sujeto y dejarle caer sobre las vias para evitar que mueran cinco?

Greene reflexiona sobre esta cuestién e intenta dar un esbozo
de respuesta en el mismo articulo, donde da a conocer los resul-
tados empiricos, y profundiza las reflexiones en su tesis doctoral,
defendida pablicamente al ano siguiente de la publicacién del éste
(Greene, 2002).* Lo que Greene considera que ocurre es que hay
una diferencia fundamental entre ambos dilemas (y los otros 59

% Es de especial interés, para este punto, el capitulo 3.

171



aplicados a los sujetos de investigacién): el “dilema del tranvia” es
un dilema que llama impersonal, en tanto que el dilema del puente
peatonal le llama personal. Estos y el resto de dilemas muestran
que los seres humanos reaccionan diferente en ambos escenarios,
independientemente de la abstraccién filos6fica ya comentada, ya
que en el primer caso la relacién la establece Paco con un objeto
inanimado, en tanto que en el segundo caso la relacién la establece
con otro ser humano; es decir, en el primer caso el dafio que se
produce es por haber realizado una accién cuyo resultado desem-
boca en la muerte de otro sujeto, en tanto que en el segundo caso
es la accidn sobre el sujeto la que resulta ser la causa directa de la
muerte.

Para apoyar esta formulacién, Greene apela a los resultados em-
piricos de la investigacién, especificamente a la fMRI. En el caso
de los dilemas impersonales, las dreas encefélicas que se activan al
responder a los dilemas se encuentran predominantemente locali-
zadas (no exclusivamente) en la regién de la corteza prefrontal del
encéfalo, la cual se ha relacionado con las denominadas “funciones
mentales superiores”, tales como la planeacién y el razonamiento.
En el caso de los dilemas personales, las dreas que se activan pri-
mordialmente no son corticales, sino que involucran mds algunas
dreas subcorticales, tales como la amigdala, que se ha relaciona-
do estrechamente con las emociones. No puede decirse que en el
primer caso no se activaron regiones subcorticales, o que no se
activaron regiones corticales en el segundo, sino que predominaba
uno u otro tipo.

Ademis de esto, hay otro dato interesante. Ya se habl6 de “abru-
madoras mayorfas”, lo que significa que, en el primer caso, hubo
quien opind que Paco no deberia accionar la palanca y, en el se-
gundo caso, hubo quien opiné que Paco deberia empujar y tirar al
sujeto hacia la via. En estos casos, se tardé mds tiempo en tomar la
decisién que el resto de los encuestados.

172



En esta nueva serie de resultados, pudo observarse que, tras la
aportacién de Greene y su interpretacién, al parecer se aclaraban y
confirmaban supuestos que ya estaban en Haidt: la moral es intui-
cionista y estd basada en la respuesta subcortical hacia los dilemas
morales personales, por eso la respuesta es inmediata, por ello no
se encuentran razones (que estarfan en la corteza). Ahi, empezaba
a desvelarse la base neurobioldgica de la moralidad.

En el afo que defendié su tesis doctoral, Greene se redne con
Haidt y revisan todo lo aparecido hasta ese momento en materia
de neurociencia de la ética (Greene y Haidt, 2002). Encontraron
que las dreas encefilicas, cuyos circuitos estdn implicados en la
ética, corresponden a las siguientes:® giro frontal medial (9, 10);
corteza cingulada posterior, precuneal y retrosplenial (7, 31); giro
temporal superior y del lébulo parietal inferior (39); corteza 6rbi-
tofrontal y corteza frontal ventromedial (10, 11); polo temporal
(38); amigdala; corteza dorsolateral prefrontal (9, 10, 46), y I6bulo
parietal (7, 40).

A partir de estas propuestas se conté con un cuadro mds com-
pleto que posibilitaba la investigacién, de un modo mids sistemati-
co, de las bases neurobioldgicas de la ética: un marco teérico que
consideraba que la moralidad era intuicionista antes que raciona-
lista, lo que parecia corroborarse de forma empirica con métodos
de la psicologia social y con el instrumento més utilizado en neuro-
ciencias, la fMRI. Habia una fundamentacién, un método (plan-
tear dilemas y obtener la neuroimagen), asi como instrumentos
que posibilitaban esto (la fMRI). De esta manera, desde el 2003 y
hasta el momento actual, no han hecho sino aumentar los reportes
que muestran evidencia empirica de las bases neurobioldgicas de
la moralidad.

Aunque resulta materialmente imposible citar trabajo por tra-
bajo aparecido en esta década, si es posible citar, cuando menos, las

> Entre paréntesis se indican las dreas de Brodmann.

173



revisiones sistemdticas que se han hecho de este tipo de investiga-
ciones en materia de neuroética. Unas revisiones amplias de articu-
los que utilizaron estudios de neuroimagen, para buscar la asocia-
cién de redes neuronales ante tareas de decision ética, postulan que
las regiones que se encuentran relacionadas a la tarea son corticales,
subcorticales y que algunas cuentan con datos dudosos (Moll ez 4/.,
2005; Moll ez al., 2008). Las regiones corticales incluyen la corteza
prefrontal anterior, la corteza orbitofrontal medial y lateral, la cor-
teza prefrontal dorsolateral (sobre todo en el hemisferio derecho)
y los sectores adicionales de la corteza prefrontal ventromedial, los
16bulos temporales anteriores y la regién del giro temporal supe-
rior. Las estructuras subcorticales incluyen la amigdala, el hipo-
tilamo ventromedial, el drea septal y los nucleos del prosencéfalo
basal (especialmente el cuerpo estriado ventral, el globo pélido y la
amigdala extendida), las paredes del tercer ventriculo y el zegmen-
tum rostral del tallo cerebral. Las regiones encefdlicas que no han
sido asociadas consistentemente con el comportamiento moral en
los estudios con sujetos incluyen los 16bulos parietal y occipital,
otras dreas de los 16bulos frontal y temporal, el tallo cerebral, los
nucleos basales y otras estructuras subcorticales adicionales.

Sin embargo, para poder hacer un planteamiento desde la pers-
pectiva de una neuroanatomia funcional, habria que proponer no
solamente las redes neuronales involucradas en la ética, sino la for-
ma en la cual interactiian entre si y con otras redes neuronales. La
mds reciente revisién que intenta esclarecer cémo seria el circuito
neuronal de la ética indica que existiria un centro cortical de in-
tegracién relacionado con la moral en la corteza prefrontal ven-
tromedial, con conexiones multiples al 16bulo limbico, al tdlamo
y al tallo cerebral (Marazziti et al., 2013). A pesar de que suene
arriesgado para algunos, de existir una base neurobiolégica que
sea la causa de la conducta ética, habria que aceptar entonces el
innatismo de los juicios éticos (Agnati ez al., 2007). Esta base se

174



fundamentaria, cuando menos en parte, en el sistema de las “neu-
ronas en espejo’, descubiertas por Giacomo Rizzolati en la década
de los noventa del siglo XX (Rizzolatti, 2001). Este sistema de
redes neuronales activa regiones de la corteza cerebral andlogas a la
funcién cuando los sujetos son testigos de la accién, percepcidn,
dolor o de la alegria de otro sujeto; en otras palabras, de alguna
manera capacita fisiolégicamente a los sujetos para sentir empatia
por los estados funcionales neuronales de los semejantes (Rubia
Vila, 2011; Reich, 2012).

Una vez que se cuenta con esta base empirica neurocientifica
para el desarrollo de una neuroética, hay que seguir en la construc-
cién del edificio de la teorfa que puede articularse a partir de los
datos empiricos. Asi, hay que recordar a Francis H. Crick , el afa-
mado Premio Nobel de Fisiologia o0 Medicina por la propuesta del
modelo del DNA, quien en los anos setenta del pasado siglo derivé
su interés hacia el estudio de las neurociencias. Crick propone, en
su libro La biisqueda cientifica del alma, que ““Usted’, sus alegrias
y sus penas, sus recuerdos y sus ambiciones, su propio sentido de
la identidad personal y su libre voluntad, no son mds que el com-
portamiento de un vasto conjunto de células nerviosas y de molé-
culas asociadas” (1994; 3). A esto lo denomina como la “hipétesis
revolucionaria”. Se trata, como suele ocurrir en la traduccién de
la literatura (especializada o no), de una mala interpretacién (o
de mera mercadotecnia, segtin se vea). El titulo original dice An
astonishing hypothesis, de modo que una mejor traduccidn seria la
de una hipétesis “asombrosa”.

Definitivamente, no podrl’a tratarse como revolucionaria una
idea que estaba ya en el nacimiento de la medicina occidental,
desde la escuela hipocritica. Se sabe que el mundo griego dejé alos
dioses en el Monte Olimpo y buscé sistemdticamente la interrela-
cién de la realidad desde categorias que no dependieran del deseo
o la voluntad de una entidad superior (o varias). El referente que

175



encontraron y desarrollaron de modo exuberante fue la physis, que
suele traducirse por “naturaleza”. El naturalismo griego también
se plasmé en la medicina como un saber tedrico-especulativo, de
modo que la hasta entonces llamada “enfermedad sagrada” padece
de un proceso de desacralizacién en la obra de Hipécrates, cuando
expone que “Conviene que la gente sepa que nuestros placeres,
gozos, risas y juegos no proceden de otro lugar sino de ahi (del
cerebro), y lo mismo las penas y amarguras, sinsabores y llantos.
Y por ¢él precisamente, razonamos e intuimos, y vemos y oimos y
distinguimos de feo, lo bello, lo bueno, lo malo, lo agradable y lo
desagradable, distinguiendo unas cosas de acuerdo con la norma
acostumbrada, y percibiendo otras cosas de acuerdo con la conve-
niencia; y por eso al distinguir los placeres y los desagrados segiin
los momento oportunos no nos gustan (siempre) las mismas cosas”
(1990). Como puede notarse, antes que revolucionaria, lo asom-
broso en la propuesta de Crick serfa, en todo caso, que la eviden-
cia neurocientifica confirmaba el saber cldsico propuesto desde el
mundo hipocridtico... que desde luego no contaba con fMRI.
Ademis, antes de cerrar con esta seccién, hay que destacar un
detalle especial, Patricia S. Churchland (ya citada a propésito de
su libro Neurophilosophy) ha sido profesora adjunta en el Instituto
Salk, en La Jolla, California, EEUU, desde 1989; en ese mismo
lugar, investigé Crick a partir del afio 1976, fecha en que tomé un
afo sabdtico y decidi6 dejar Cambridge para cambiar su residencia
a California. La visién que tiene Crick respecto al funcionamiento
del cerebro dejé una huella profunda en la obra de Churchland.
En el prefacio de su texto sobre neurofilosofia, Churchland agra-
dece a Crick la revisién que hizo sobre el borrador; ademas, le cita
tanto de manera formal (haciendo referencia a trabajos publicados)
como de manera informal (mediante charlas sostenidas con él).

176



La sistematizacién de la neurociencia de la ética

Hasta este punto, hay que decir que existe el suficiente material
para intentar establecer esa tan anunciada neurociencia de la ética,
entendida como el intento de abordar las bases neurobioldgicas de
la ética. Sin embargo, hay que aclarar que no todo el mundo ha
obtenido las mismas consecuencias al tomar como punto de par-
tida los datos vertidos hasta este momento (y muchos otros mds,
que aumentan o aclaran algin punto en esta exposicién). A estas
alturas del avance del conocimiento, seria posible identificar, cuan-
do menos, tres posturas distintas, mds o menos definidas respecto
a la neuroética: los neurorreduccionistas, los neuroescépticos y los
neurocriticos (Alvarez-Diaz, 2013).

La postura neurorreduccionista es la combinacién de un neu-
rodeterminismo y un neuroesencialismo, esbozada en Hipdcrates
y afianzada con el trabajo neurocientifico de Francis H. Crick y el
neurofiloséfico de Patricia S. Churchland. Bajo esta visién, el ser
humano es el resultado de la accién de un conjunto de neuronas,
de modo que sus comportamientos, motivaciones, pensamientos,
deseos, esperanzas, etc., pueden explicarse por medio de la neuro-
biologfa. La neuroética neurorreduccionista tiene como ejemplo el
trabajo de la propia Patricia S. Churchland, Michael S. Gazzaniga
(20006) y, en lengua espafiola, Francisco Mora (2007).

La postura neuroescéptica ha sido una reaccién frente al neu-
rorreduccionismo, pues es de cierta forma una confrontacién a esa
postura, bajo la cual se considera que la neurociencia no puede ni
debe sustituir a la ética, dado que no serfa posible extraer conse-
cuencias normativas a partir de premisas de hecho; se trataria de
la famosa falacia naturalista. El ejemplo puede estar en trabajos de
Tom Buller (2006) y de Selim Berker (2009).

La postura neurocritica ha surgido también como otra forma
de reaccionar frente al neurorreduccionismo, pero sin llegar al

177



neuroescepticismo. Esta tercer postura considera que no es posible
subsumir el discurso filoséfico en el neurocientifico (como harfan
los neurorreduccionistas), pero tampoco es posible permanecer al
margen de sus avances (como podria ser el caso de los neuroescép-
ticos); lo mejor serfa, en todo caso, tomar en cuenta las aportacio-
nes de la neurociencia para la elaboracién de una neuroética. Aqui,
caben distintas posturas, dentro de las cuales pueden citarse las de
Marc D. Hauser (2008), Neil Levy (2007) y la de Adela Cortina
(2011), en lengua espanola.

Dado que el espacio no es eterno y las tres posturas tienen plan-
teamientos generales y especificos (ademds de contribuciones por
medio de trabajo hemerografico de otros autores), no es posible
exponer los argumentos y explicaciones que brindan las tres. Se
tomard como ejemplo la aportacién de Michael S. Gazzaniga, ya
que se trata de uno de los pioneros en el campo de la neuroética
con un enfoque neurorreduccionista y, de alguna manera, sigue las
premisas bésicas desarrolladas hasta este momento al hablar de los
cimientos de la disciplina y foco de las primeras criticas.

En un texto que ahora es referencia obligada (no solamente
desde neurorreduccionismo, pues se trata del primer texto que in-
tenta ofrecer de una manera sistemdtica, una fundamentacién de
la neuroética), Gazzaniga se posiciona desde el prélogo diciendo:
“En mi opinidn, la neuroética debe definirse como el andlisis de
cémo queremos abordar los aspectos sociales de la enfermedad,
la normalidad, la mortalidad, el modo de vida y la filosofia de la
vida, desde nuestra comprension de los mecanismos cerebrales subya-
centes. Esta disciplina no se dedica a la busqueda de recursos para
la curacién médica, sino que sitta la responsabilidad personal en
un contexto social y biolégico mds amplio. Es —o deberia ser— un
intento de proponer una filosofia de la vida con una fundamento
cerebral”(Gazzaniga, 2006; 14-15; las negritas son mias).

178



Como se ha dicho a lo largo de este trabajo, los meros datos
empiricos no pueden formar una disciplina, por mucho que quiera
legitimarse al escribir su apellido como “cientifica’. Es necesario
hacer antes de una “neurofilosofia” una “filoneurociencia’, ya que
solamente con criterios que brinda la filosofia, por medio de la
epistemologfa, es posible intentar fundamentarla. Aclarado esto,
los criterios epistemoldgicos que recoge Gazzaniga son naturalistas
de tipo biologicista, especificamente neurorreduccionistas. En el
ultimo capitulo de su libro, Gazzaniga apela a la idea de natura-
leza humana. Después de apuntar que filésofos, antropélogos y
bidlogos (dando ejemplos de cada disciplina) han negado la idea
de la naturaleza humana, Gazzaniga dice que “Sabemos, no obs-
tante, que existe algo que denominamos naturaleza humana, con
cualidades fisicas y manifestaciones inevitables en muy diversas
situaciones. Sabemos que algunas propiedades fijas de la mente
son innatas, que todos los seres humanos poseen ciertas destrezas
y habilidades de las que carecen otros animales, y que todo eso
conforma la condicién humana” (2006; 168). Desde luego, esto
dista mucho de lo que la “condicién humana” podria significar,
por ejemplo, para Hannah Arendt.

Una afirmacién de este calado, que parece mds metafisica que
neurocientifica, se esperarfa que tuviese una base empirica para
mostrarlo... y resulta que no. En el texto, Gazzaniga admite el
intuicionismo de la moral, del mismo modo que le parece ade-
cuado estudiar a la ética utilizando la fMRI. Cita algunos de los
trabajos que nosotros también hemos citado; en fin, va con la li-
nea de entender que “neurona es igual a ser humano”. Pareciera
que los argumentos post hoc de los que hablaba Haidt los tiene
Gazzaniga, en relacién a que la ética estd en el cerebro, sensacién
que se justifica ya que en lugar de apelar a datos neurocientificos,
apela a la sociobiologia y al evolucionismo que se encuentra en
ella, citando ampliamente trabajos en esta linea. Después de ana-

179



lizar aportaciones de Wilson en el campo sociobiolégico, Gazza-
niga sigue la idea de que existirfan impulsos comunes en los seres
humanos (innatos, bioldgicos, inscritos en el cerebro mediante le
evolucién) que serfan la base de normas y leyes, la base de la ética.
Dice que “Entre ellos destaca el hecho de que todas las sociedades
creen que el asesinato y el incesto estdn mal, que hay que cuidar
y no abandonar a los ninos, que no debemos decir mentiras ni
incumplir promesas y que debemos ser fieles a la familia” (2006;
170). La gran cuestién seria reflexionar si esto efectivamente es asi
(no habria otra cosa mds que reflexionar dado que no proporcio-
na datos, lo que se espera regularmente de la mirada cientifica).
En el tltimo capitulo de su texto, Gazzaniga cita un trabajo que
hace consideraciones teéricas a este respecto. Bajo la mirada del
autor de un articulo por demds interesante, el razonamiento moral
podria ilustrarse por medio de tres grandes filosoffa morales: el
utilitarismo (Mill), el deontologismo (Kant) y la ética de a virtud
(Aristételes). El articulo citado por Gazzaniga concluye que podria
decirse que “estos tres enfoques hacen hincapié en diversas zonas
del cerebro: frontal (Kant); prefrontal, limbica y sensorial (Mill); la
accién correctamente coordinada de todo el cerebro (Aristételes)”
(Casebeer, 2003). ;Qué dirfan estos pensadores, o algunos de sus
seguidores (pasados o presentes), de este tipo de afirmaciones?

Al reunir todo lo que ha expuesto hasta este momento (mds
otros datos, que no tienen relaciéon directa en sentido estricto con
la neuroética, sino que los utiliza por extensién a modo de ejem-
plos), contintia e incluye los comentarios citados en este texto para
afirmar que cuando los seres humanos quieren desarrollar un cédi-
go moral, “Es como si adoptaran unos mecanismos de superviven-
cia individual, universalmente reconocidos, que después se aplican
a otras situaciones sociales. La evolucién salva al grupo, no solo a
la persona, porque parece que la salvacién del grupo salva también
a la persona” (2006; 174). Nada nuevo respecto de lo afirmado

180



previamente... y nada nuevo en el sentido de que no deja de ser
un aporte tedrico especulativo, sin datos empiricos.

En el primer enunciado del tltimo parrafo del libro, Gazzaniga
termina donde inicié, diciendo lo siguiente: “Estoy convencido
de que debemos comprometernos con la idea de que es posible
una ética universal, y de que conviene poner todo el empefo para
comprenderla y definirla” (2006; 179).

Al final de nuestra exposicion, las preguntas que se abren ante
la neuroética serfan, cuando menos, las siguientes: ;es sostenible
que los juicios morales sean intuicionistas?, ;la mejor técnica para
investigar en neuroética la constituye el uso de la fMRI?, ;la Gnica
forma de entender la propuesta intuicionista de la moralidad es
desde el evolucionismo darwiniano?, ;es verosimil la visién neu-
rodeterminista para explicar la vida moral?, también, al reunir un
poco todas estas cuestiones, sexiste, entonces, una “ética universal”
que pueda fundamentarse en la neurobiologia? Cada esbozo de
respuesta amerita un texto reflexivo, cuando menos, para poder
situarse, al igual que el contenido de este trabajo, en el momento
histérico contempordneo. Queda abierto un espacio para seguir
reflexionando sobre el tema.

Bibliografia

Agnati Luigi, Francesco; Agnati, Achille; Mora, Francisco y Kjell
Fuxe, 2007, “Does the human brain have unique genetically
determined networks coding logical and ethical principles and
aesthetics? From Plato to novel mirror networks”, en Brain Re-
search Reviews, vol. 55, nam. 1, pp. 68-77.

Algoe, Sara B; Haidt, Jonathan y Shelly L Gable, 2007, “Beyond
reciprocity: Gratitude and relationships in everyday life”, Emo-
tion, vol. 8, nim. 3, pp. 425-429.

181



Alvarez-Diaz, Jorge Alberto, 2014, “La muerte de la neuroética
(como alguna vez se conocid)”, en Newurosciences and History,

vol. 2, nim. 1, pp. 26-33.

, 2013, “Neuroética como neurociencia de la ética”, Revista

de Neurologia, vol. 57, num. 8, pp. 374-382.

Berker, Selim, 2009, “The normative insignificance of neurosci-
ence”, Philosophy and Public Affairs, vol. 37, num. 4, pp. 293-
329.

Bonete Perales, Enrique, 2010, Neuroética prictica. Una ética desde
el cerebro, Bilbao, Desclée De Bouwer.

Buller, Tom, 2006, “What can neuroscience contribute to ethics?”,
Journal of Medical Ethics, vol. 32, ntim. 2, pp. 63-64.

Canales-de la Fuente, Raymundo, 2009, “Gynética”, Perinatologia
y Reproduccion Humana, vol. 23, nim. 4, pp. 247-252.

Casebeer, William D, 2003, “Moral cognition and its neural con-
stituents”, Nature Review Neuroscience, vol. 4, nim. 1, pp. 840-

846.

Churchland, Patricia S., 1986, Neurophilosophy. Toward a unified
science of the mind/brain, Massachusetts, MIT Press Cambridge.

Comerford, Kevin; Rasmussen, Edie y Judy Illes, 2009, “Evidence
of a new and evolving discipline: Neuroethics literature, 2002-
20077, Proceedings of the American Society for Information Sci-
ence and Technology, vol. 46, nim. 1, pp. 1-5.

Cortina, Adela, 2011, Neuroética y neuropolitica. Sugerencias para
la educacion moral, Madrid, Tecnos.

Crick, Francis, 1994, La biisqueda cientifica del alma. Una revolu-
cionaria hipdtesis para el siglo XXI, Madrid, Debate.

Puente Viedma, Carlos de la, 2011, Fundamentos de neurosociolo-

gia, Madrid, Complutense.

182



Foot, Phillippa, 1967, “The problem of abortion and the doctrine
of the double effect”, Oxford Review, vol. 5, pp. 5-15.

Ford, Paul J., 2008, “Special section on clinical neuroethics con-
sultation: Introduction”, Healthcare Ethics Committee Forum:
An Interprofessional Journal on Healthcare Institucions Ethical
and Legal Issues, vol. 20, nim. 4, pp. 311-314.

Garcia-Albea, José E., 2011, “Usos y abusos de lo ‘neuro’™”, Revista
de Neurologia, vol. 52, nim. 10, pp. 577-580.

Garnett, Alex ez al., 2011, “Neuroethics and fMRI: Mapping a
fledgling relationship”, PLoS Omne, Apr 22;6:¢18537. doi:
10.1371/journal.pone.0018537.

Gazzaniga, Michael S., 20006, E/ cerebro ético, Barcelona, Paidés.

Glimcher, Paul W., 2009, Decisiones, incertidumbre y el cerebro: La
ciencia de la neuroeconomia, México, FCE.

Gracia, Diego, 2012, “Prélogo”, en Miguel Angel Sdnchez Gon-
zélez, Historia de la medicina y humanidades médicas, Madrid,
Elsevier.

Graham, Jesse y Jonathan Haidt, 2010, “Beyond beliefs: Religions
bind individuals into moral communities”, Personality and So-
cial Psychology Review, vol. 14, ndm. 1, pp. 140-150.

Graham, Jesse ez al., 2011, “Mapping the moral domain”, Journal
of Personality and Social Psychology, vol. 101, nim. 2, pp. 366-
385.

Greene, Joshua y Jonathan Baron, 2001, “Intuitions about declin-
ing marginal utility”, Journal of Behavioral Decision Making,
vol. 14, nam. 3, pp. 243-255.

y Jonathan Haidt, 2002, “How (and where) does moral
judgment work?”, en Trends in Cognitive Sciences, vol. 6, niim.

12, pp. 517-523.

183



et al., 2001, “An fMRI investigation of emotional engage-
ment in moral judgment”, Science, vol. 293, num. 5537, pp.
2105-2108.

, 2002, The terrible, horrible, no good, very bad truth about
morality and what to do about it, Princeton, Princeton Univer-

sity.
Haidt, Jonathan; Koller, Silvia Helena y Maria G. Dias, 1993, “Af-
fect, culture, and morality, or is it wrong to eat your dog?”,

Journal of Personality and Social Psychology, vol. 65, niim. 4, pp.
613-628.

, 2001, “The emotional dog and its rational tail: A social
intuitionist approach to moral judgment”, Psychological Review,

vol. 108, nim. 4, pp. 814-834.

, 2007, “The new synthesis in moral psychology”, Science,
vol. 316, ntim. 5827, pp. 998-1002.

Hauser, Marc D., 2008, La mente moral. Cémo la naturaleza ha
desarrollado nuestro sentido del bien y del mal, Barcelona, Paidés.

Hipécrates, 1990, “Sobre la enfermedad sagrada”, en 7Zratados
hipocrdticos I, Madrid, Gredos.

Iftime, Oana, 2005, “Do we need a thanatoethics?”, Eubios Journal
of Asian and International Bioethics, vol. 15, nim. 1, pp. 22-24.

Illes, Judy; Kirschen, Matthew P. y John De Gabrieli, 2003, “From
neuroimaging to neuroethics”, Nature Neuroscience, vol. 6,
num. 3, p. 205.

y Thomas A Raffin, 2002, “Neuroethics: An emerging new
discipline in the study of brain and cognition”, Brain and Cog-
nition, vol. 50, num. 3, pp. 341-344.

, 2009, “Neurologisms”, American Journal of Bioethics, vol.
9, nim. 9, p. 1.

184



Jonsen, Albert R., 2008, “Encephaloethics: A history of the ethics
of the brain”, American Journal of Bioethics, vol. 8, nim. 9, pp.

37-42.

Kennedy, Donald, 2004, “Neuroscience and neuroethics”, Science,

vol. 306, nium. 5695, p. 373.

Knoppers, Bartha Maria, 2005, “Neuroethics, new ethics?”, Amer-
ican _Journal of Bioethics, vol. 5, nam. 2, p. 33.

Levy, Neil, 2007, Neuroethics, Nueva York, Cambridge University

Press.

Marazziti, Donatella ez 4l., 2013, “The neurobiology of moral
sense: Facts or hypotheses?”, Annals of General Psychiatry, Mar
6;12:6. doi: 10.1186/1744-859X-12-6.

Marcus, Steven J. (ed.), 2002, Neuroethics: Mapping the field. Con-
ference proceedings, Nueva York, The Dana Press.

Martin Araguz, Antonio, ez al. (eds.), 2010, Neuroestética, Madrid,
Sociedad Espafiola de Neurologia.

Martin-Rodriguez, Juan Francisco et al., 2004, “La Década del
Cerebro (1990-2000): Algunas aportaciones”, Revista Espanola
de Neuropsicologia, vol. 6, nim. 3-4, pp. 131-170.

Moll, Jorge; De Oliveira-Souza, Ricardo y Roland Zahn, 2008,
“The neural basis of moral cognition: Sentiments, concepts,
and values”, Annals of the New York Academy of Sciences, vol.
1124, pp. 161-180

et al., 2005, “Opinion: The neural basis of human moral
cognition”, Nature Reviews Neuroscience, vol. 6, nam. 10, pp.

799-809.

Mora, Francisco, 2007, Neurocultura. Una cultura basada en el cer-
ebro, Madrid, Alianza.

, 2013, Neuroeducacion, Madrid, Alianza.

185



Nagle, James ]., 1984, “Genethics”, Bios: A Quarterly Journal of
Biology, vol. 55, nam. 1, pp. 3-11.

Oz, Amos, 2007, La historia comienza. Ensayos sobre literatura,
México, FCE/Siruela.

Pontius, Anneliese Alma, 1973, “Neuro-ethics of “walking” in
the newborn”, Perceptual and Motor Skills, vol. 37, num. 1, pp.
235-245.

Reich, Warren T., 2012, “From ancient consolation and negative
care to modern empathy and the neurosciences”, 7heorethical
Medicine and Bioethics, vol. 33, nim. 1, pp. 25-32.

Rizzolati, Giacomo; Fogassi, Leonardo y Vittorio Gallese, 2001,
“Neurophysiological mechanisms underlying the understand-
ing and imitation of action”, Nature Reviews Neuroscience, vol.
2, nim. 9, pp. 661-670.

Roskies, Adina, 2002, “Neuroethics for the new millennium”,
Neuron, vol. 35, nim. 1, pp. 21-23.

Roskies, Adina, 2004, “Everyday neuromorality”, Cerebrum, vol.
6, num. 4, pp. 58-65.

Rubia Vila, Francisco José, 2011, “Neuronas espejo”, Anales de la
Real Academia Nacional de Medicina (Madrid), vol. 128, ndm.
2, pp- 319-332.

Safire, William, 2002, “The but-what-if factor”, 7he New York
Times, 16 de mayo, p. A25.

Schnall, Simone ez al., 2008, “Disgust as embodied moral judg-
ment”, Personality and Social Psychology Bulletin, vol. 34, num.
8, pp. 1096-1109.

Thomson, Judith Jarvis, 1976, “Killing, letting die and the trolley
problem”, Monist, vol. 59, nam. 2, pp. 204-217.

, 1985, “The trolley problem”, Yale Law Journal, vol. 94,
nam. 6, pp. 1395-1415.

186



Unger, Peter, 1996, Living high and letting die, Oxford, Oxford
University Press.

Wilfond, Benjamin S. y Vardit Ravitsky, 2005, “On the prolifera-
tion of bioethics sub-disciplines: Do we really need “genethics”
and “neuroethics™?”, American Journal of Bioethics, vol. 5, nim.
2, pp. 20-21.

Wilson, David Sloan, 2002, Darwins cathedral: Evolution, religion,
and the nature of society, Chicago, University of Chicago Press.

Recibido: 11 de agosto de 2014
Aceptado: 30 de diciembre de 2014

187





