En torno a la nueva vision de Husserl

Javier San Martin
UNED, Espafia

Resumen

El presente texto es un extracto de la primera leccién del curso
impartido en Guanajuato en la primavera del afno en curso. Su
objetivo es determinar los contenidos que configuraron la inter-
pretacién convencional de Husserl, para destacar lo que seria el
objetivo del curso: la nocién del “nuevo” Husserl. El ensayo cons-
ta de cinco apartados. En el primero se presenta el contenido glo-
bal de la obra ptblica de Husserl. El segundo se dedica a explicar
la nocién del “nuevo” Husserl. El apartado tres procura exponer
los rasgos del Husserl convencional. El cuatro estd dedicado a ver
la cadena de autores que nos han transmitido al “nuevo” Husserl.
Para terminar, en el apartado quinto se hace referencia a algunos
textos de Gaos sintomdticos de la comprensién convencional de
Husserl.

Palabras clave: fenomenologia husserliana, critica de Heidegger,
reflexién, critica de Gaos, historia de la fenomenologfa.

181



Javier San Martin

Abstract

The paper is an excerpt from the first lesson of the course in Guana-

Juato in the spring of this year. Its aim is to determine the content
of the standard interpretation of Husserl, to highlight the concept of
“new” Husserl, what will be understood later and that was the aim

of the lectures. The test consists of five sections. The first presents the
overall content of the public work of Husserl. The second section is de-

voted to explaining the concept of “new” Husserl. Paragraph 3 secks

to expose the features of conventional Husserl. Paragraph 4 is devoted
to see the chain of authors who have given us the “new” Husserl, and,
finally, in Paragraph 5, it is exposed a reference to certain texts of
Gaos that are very symptomatic of the conventional understanding

of Husserl.

Keywords: Husserl’s Phenomenology, Heidegger’s criticisme; Reflexion,
Gaos’ criticisme; history of phenomenology.

as siguientes pdginas tienen como objetivo ofrecer la proble-

matica general de la recepcién de Husserl, en la medida en que
su obra, que globalmente estd detrds de algunos de los desarrollos
filos6ficos mds importantes del siglo XX, ha sido por lo general
recibida de modo desenfocado. El hecho de iniciar con la feno-
menologfa una nueva orientacién de la filosofia, oculta el nuevo
significado de las palabras en que esa nueva filosoffa se anuncia.
Ademds, Husserl publicé sélo una minima parte de lo que escribid,
por lo que era muy dificil entender realmente el verdadero sentido
de su filosoffa. Asi, su recepcién trascurrié por dos caminos: uno,
el convencional, profundamente desenfocado, y otro, que proviene
de sus discipulos de Friburgo, pero que sélo a principios del siglo
XXI ha terminado por aparecer a la luz piblica con el nombre de
“el nuevo Husserl”.

182



En torno a la nueva vision de Husserl

1. La obra publica de Husserl y la critica de Heidegger

Al estudiar manuscritos de Husserl, cuando eso fue posible en los
afos cincuenta y luego ya en los siguientes afios sesenta y setenta,
se tenia el convencimiento de que se estaba leyendo algo distinto
de lo que se podia encontrar en los manuales o incluso en muchos
de los textos en los que hablaban de fenomenologia, es decir, en los
textos de algunos investigadores que parecian ofrecer garantias de
conocimiento de la filosofia de Husserl.! Asi, en el mds inmediato
y primer contacto con los textos atin no publicados de Husserl, nos
encontrabamos un Husserl que parecia distinto o que no se compa-
ginaba con lo que lefamos en otros sitios. Incluso podriamos tener
la sensacién de que el Husser] de los manuscritos era distinto del
Husserl de los libros publicados o, al menos, que esos manuscritos
daban a lo publicado un sentido distinto del que podia tener sin
tomar en consideracién esos manuscritos. Cuando, por otro lado,
ya mds metido en la obra de Ortega y Gasset, lei las criticas de éste
a Husserl, o las que le hacfan tanto Antonio Rodriguez Huéscar,
ya en 1982,% como Julidn Marias, di por hecho que lo criticado se
referia al Husserl de los libros publicados, pero que esas criticas no
llegaban a un Husser]l matizado por los escritos inéditos. Un buen
ejemplo es el tema de la intersubjetividad, para el que la critica
tomaba como referencia la “V Meditacién cartesiana”, pero que en
los manuscritos de Husserl tiene referencias mucho mds amplias ya
desde 1910, en las lecciones sobre Los problemas fundamentales de
la fenomenologia.

" Es el caso de la presentacién de Husserl que hace Zubiri en Cinco lecciones de filosofia.
Zubiri habia hecho la tesis doctoral sobre el psicologismo en Husserl, contando natural-
mente con las obras publicadas hasta ese momento.

* La innovacién metafisica de Ortega: critica y superacion del idealismo (Rodriguez Huéscar,
1982). Hay edicién de 2002, preparada por Jorge Garcia Gémez en Biblioteca Nueva.

183



Javier San Martin

Tenemos, por tanto, un Husserl convencional, basado en las
obras publicadas a lo largo de su vida, que eran muy pocas. Es
conveniente hacerse una idea muy precisa de esta obra publicada.
La vida profesional de Husserl transcurre en tres universidades: la
de Halle, la de Gotinga y la de Friburgo.” Cada una de estas épo-
cas estd caracterizada por alguna de las importantes publicaciones
de Husserl. En la época de Halle, que termina con la publicacién
de las Investigaciones ldgicas, vio la luz, ademds del escrito de Ha-
bilitacion (1887), la Filosofia de la aritmética (1891). En el periodo
de Gotinga, luego del largo articulo publicado en la revista Logos,
“La filosoffa como ciencia estricta”, se publica el libro fundamental
Ideas para una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica
(1913). En el tercer periodo, el de Friburgo,* tenemos, al final del
mismo, el libro bésico La crisis de las ciencias europeas y la feno-
menologia trascendental, aunque publicado sélo de modo parcial.
Como veremos, la etapa de Friburgo, que abarca los tltimos vein-
tidés afios de la vida de Husserl, puede ser dividida en dos partes:
una desde que viene llamado de Gotinga hasta la jubilacién con
un afno de adelanto en 1928, v, la otra, la etapa de jubilado. La
primera, que como se verd estd dedicada en gran medida a la filo-
soffa préctica, termina con la publicacién de La ldgica formal y tras-
cendental (1929). El afo anterior se habian publicado las primeras
Lecciones sobre la conciencia interna del tiempo y, un poco después,
aunque solo en francés, Meditaciones cartesianas (1931).

Y con estas pocas lineas he contado las publicaciones mds im-
portantes y conocidas de Husserl hechas en su vida. Ahora, mi-

3 Esa vida profesional fue el tema de la sesién segunda.

4 Las sesiones tercera, cuarta y quinta se dedicaron a estudiar, en la tercera, la revisién de
las Ideas que se da en los afos veinte en Friburgo; en la cuarta, el giro prictico de esos
mismos afios; y en la quinta, el problema del comienzo de la filosofia con el abandono
del camino cartesiano y la apertura de nuevos caminos a la fenomenologia que culmina
en La crisis.

184



En torno a la nueva vision de Husserl

rando la amplia y completa bibliografia de Steven Spileers (1999),
tenemos acceso al recuento completo de todos los titulos de la obra
publicada de Husserl. En total 54 titulos a lo largo de toda su vida.
De estos, catorce en la época de Halle (la tesis doctoral fue pre-
sentada y publicada en Viena), con un total de mil cuatrocientas
cuarenta y cuatro paginas. Otros catorce son de Gotinga, pero ahi
estdn incluidos los dos primeros tomos de la segunda edicién de las
Investigaciones légicas, publicados en 1913. El total cuatrocientas
ochenta y ocho. De la época de Friburgo hay veinticinco entradas,
en las que se incluye el tercer tomo de las nvestigaciones logicas, que
recoge una muy reelaborada “VI Investigacién”, que sale en 1921,
y las ediciones segunda y tercera de Ideas, de 1913, publicadas res-
pectivamente en 1922 y en 1928, asi como tres cartas. El nimero
de pdginas, quitando las entradas citadas tltimamente, alcanza un
total de seiscientas cincuenta y seis. Por tanto, el total de las paginas
publicadas por Husserl, quitando las cartas y segundas o terceras
ediciones, no llega a dos mil seiscientas. Pues bien, los manuscritos
que Husserl dejé al morir, si anadimos la correspondencia, eran
cerca de cincuenta mil paginas. Los textos de investigacién estdn
escritos en la taquigrafia de Gabelsberger, un tipo de estenografia
propia del alemdn que se basa en la letra cursiva gética alemana,
por lo que resulta muy compleja para el que no tiene fluidez en
el gético alemdn. Eso dificulta la lectura de los manuscritos de
Husserl si no han sido previamente transcritos. De todos modos la
proporcién entre lo que Husserl publicé en vida y lo que escribié
es del orden del cinco por ciento; o, dicho de otro modo, de cada
diez pdginas que escribié sélo publicé media pdgina.

Eso no quiere decir que las publicadas no fueran importantes.
De hecho, los pocos libros que publicé fueron decisivos: primero
Investigaciones légicas, al final de la etapa de Halle; luego, Ideas,
poco antes de concluir la etapa de Gotinga. Y, por fin, La crisis,
un afo antes de la enfermedad que lo llevé a la muerte, por tanto

185



Javier San Martin

como cierre de la etapa de Friburgo. Ahora bien, tanto Ideas, de
1913, como este tltimo, La crisis, son entendidos como rupturas
con las etapas anteriores, que tendrian consecuencias de cara a la
comprensién de Husserl. En todo caso, es obvio que ha de resultar
dificil entender la obra husserliana a partir de lo publicado cuando
esto es s6lo un cinco por ciento de lo escrito.

Légica formal y trascendental, de 1929, es el texto que Husserl
escribié en principio para prélogo de una recopilacién de textos
sobre la experiencia directa y el juicio que estaba haciendo Land-
grebe a partir de manuscritos del maestro. Landgrebe, por enton-
ces, al presentar su doctorado en 1928, dejé de ser ayudante de
Husserl para ir a la Universidad alemana de Praga. El prélogo que
Husserl escribié se convirtié en el libro sobre la 16gica formal y
trascendental. En cuanto al texto preparado por Landgrebe, no
dio tiempo a sacarlo en vida de Husserl y por fin se publicé poco
después de morir éste. Pero, como el propio recopilador y en gran
medida redactor Landgrebe cuenta en el prélogo a la edicién, al
ano siguiente, en la primavera de 1939, se produjo la anexién de
Checoslovaquia al Tercer Reich, con lo que la edicién qued6 en
Praga siendo destruida, excepto doscientos ejemplares que ya ha-
bian salido para Inglaterra y que fueron distribuidos sobre todo en
los Estados Unidos de América. Con ello, el texto permanecié to-
talmente desconocido en el continente europeo. Asi, la publicacién
de Experiencia y juicio apenas tuvo influencia en la configuracién
publica del pensamiento de Husserl.

Por otra parte, desde que Heidegger se fue a Marburgo su actua-
cién contra Husserl en la cdtedra fue muy continua y contundente.
Desde la primera leccién en el primer semestre que estuvo en Mar-
burgo, en el invierno de 1923-1924, se dedicé con minuciosidad a
criticar la fenomenologia del que se pensaba que era su maestro. Los
puntos fundamentales de esta critica se pueden leer actualmente en
las obras publicadas de esa época en la Gesamtausgabe. La primera

186



En torno a la nueva vision de Husserl

leccién de Heidegger en Marburgo, que se titula Einfiihrung in die
phinomenologische Forschung (Wintersemester 1923/24), estd casi de
modo pleno dedicada a criticar la forma en que Husserl presenté la
fenomenologia en las /deas de 1913. El objetivo fundamental es mos-
trar que la fenomenologia husserliana no va a las cosas mismas, sino a
unas cosas que se constituyen en la mirada del cientifico, en una mi-
rada, por tanto, contaminada por la preocupacién por la seguridad
del conocimiento: “Preocupacién por el conocimiento conocido” Y
es desde esa preocupacién que Husserl, segiin Heidegger, da priori-
dad a la conciencia, destacando “el titulo conciencia sobre cualquiera
de las otras vivencias”. Desde esa perspectiva de que la conciencia
es, como si dijéramos, una vivencia mds, puede manifestar que de-
cir que el amor es una conciencia-de es una monstruosidad, “eine
Ungeheuerlichkeit”. La nocién de conciencia que Heidegger descu-
bre en Husserl, proveniente de la preocupacién por el conocimiento
conocido, es decir, por asegurar el conocer, lo encajona en la tradi-
cién cartesiana. Y aunque Heidegger subraya las diferencias entre
Husserl y Descartes, lo que cuenta es que la conciencia husserliana
es la misma que la cartesiana, un cogizo me cogitare, lo que significa
que la conciencia es siempre reflexién. Partiendo de ahi, para Hei-
degger, “la totalidad de las categorias fundamentales con las que estd
caracterizada la conciencia” quedan contaminadas, por ejemplo, la
intencionalidad, la evidencia y la propia reduccién eidética.® La pri-
macifa que da Husserl a la conciencia vendria de que detrds de toda
otra vivencia estd la vivencia del conocimiento, de manera que éste
tiene una primacia, porque la intencionalidad siempre es concebida
de modo tedrico, porque “para todo conjunto de actos entramados
el mentar teérico constituye el fundamento” (pag. 272). La razén de

5 Gesamtausgabe, tomo XVII. Editada por Friedrich-Wilhelm von Herrmann, 1. Auflage
1994. 2. unverinderte Auflage 2006.

¢ Para una ampliacién véase del autor el texto “La critica heideggeriana a la fenomenologia

de Husserl”, en Ranch Sales y Pérez Herranz (editores), 1998, pp. 89-96.

187



Javier San Martin

esta imputacién estd en que para Heidegger la conciencia husserliana
estd tallada por la conciencia cartesiana de cardcter reflejo: el cogiro
me cogitare. Por tanto, todo se ve desde la éptica de la reflexién teéri-
ca. Y eso serfa una perversién de la intencionalidad porque la inten-
cionalidad estd, entonces, dirigida por una intencionalidad tedrica,
olvidando en consecuencia otros tipos de intencionalidad. En las
lecciones del semestre del verano de 1925, Prolegomena zur Geschich-
te des Zeitbegriffs’, ampliard esta visién de la fenomenologia, de que
la propuesta husserliana depende del horizonte cartesiano. Como el
punto de vista cartesiano, que toma la conciencia como una vivencia
reflexiva, no es originario, la fenomenologia husserliana no va a lo
originario.®

Con estas lecciones de Heidegger se irfa creando una visién con-
vencional de Husserl, a la que también contribuird éste mismo por-
que en absoluto tomard conciencia de las distorsiones de su pensa-
miento que podia haber en esa forma convencional en que estaba
siendo entendido, y tardard mucho en reaccionar. Pero para entender
bien el contraste con lo que llamamos el nuevo Husserl, deberemos
tener claras algunas caracteristicas de ese Husserl convencional, que
en gran medida viene mediatizado por las ideas heideggerianas ante-
riores. Pero antes quiero aclarar la nocién del “nuevo” Husserl.

2. La nocidén del “nuevo” Husserl

Antes de hablar del Husserl convencional, quiero aclarar la pala-
bra “nuevo” aplicada a Husserl. Quiero aclarar, primero, que mi
estudio de Husserl, al estar basado en una lectura de manuscritos,
siempre se movié en una contraposicién con ese Husserl conven-

7 Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs (Sommersemester 1925), editado por Petra
Jaeger, 12 edicién, 1979; 22 edicién revisada, 1988; 32 edicién revisada, 1994.

® En la tercera sesion se aclaré el concepto de reflexion.

188



En torno a la nueva vision de Husserl

cional que se basaba en los libros publicados en vida de Husserl,
mediados o entendidos desde la perspectiva que se estaba instalan-
do, procedente de las lecciones de Heidegger, que partia principal-
mente de las /deas o, en general, de las obras publicadas en vida por
Husserl. Toda mi vida profesional transcurrié en esa dualidad, la
del Husserl que yo lefa en los manuscritos y el Husserl que he lla-
mado convencional. Naturalmente, y por suerte, yo no estaba solo
en esa lectura, éramos muchos, tal como luego veremos. En reali-
dad globalmente mi lectura se basaba en todos los que luego citaré.
Pero poco a poco se fueron publicando las obras de Husserl, de
manera que muchos de aquellos manuscritos irfan viendo la luz a lo
largo de los afios, por eso textos desconocidos en los afos treinta o
cuarenta, incluso en los cincuenta, se empezaban a conocer en los
afos sesenta. Asi fue apareciendo aquel Husserl de los manuscritos,
que resultaba muy diferente del Husserl convencional, pero con dos
excepciones: el Husserl de los manuscritos coincidia en gran medida
con el Husserl de La crisis y de La légica formal y trascendental.
Precisamente, la publicacién de la primera parte de La crisis,
que abarca los §§ 1-27 —y las pdginas 1-104 de la edicién de Hus-
serliana—, hizo difundirse rdpidamente la idea de que en esa obra
Husserl habia dado un giro radical para responder a lo que habia
pasado en Alemania con la instauracién del poder nacionalsocialis-
ta, que le llevé a Husserl a verse como un marginado en su propia
tierra, y a ver su filosofia tachada como un producto de un no ario,
ya que Husserl, como su mujer, aunque bautizados en la fe protes-
tante, eran de origen judio. Esta es la imagen que perduré hasta
muy avanzado el siglo XX, en todo caso mucho mds alld de los
afnos setenta. Cuando empecé a estudiar fenomenologfa, la imagen
convencional era que habia dos Husserl profundamente incompa-
tibles, el de las Ideasy el de La crisis. “A mi me gusta el Husserl de
La crisis”, me decfa un conocido profesor espanol. Husserl habria
dado un giro hacia la historia y la politica porque el nazismo fue

189



Javier San Martin

tan violento y duro que nadie podia mantenerse indiferente frente
a él, y menos un filésofo de origen judio.

Pero he dicho que poco a poco se fueron publicando los ma-
nuscritos de Husserl, y por fin aquella separacién entre el Husserl
convencional y el de los manuscritos —el Husserl convencional,
aunque fuera dividido en un primer Husserl y un segundo Hus-
ser] opuesto—, ha ido siendo abandonada por los estudiosos porque
bastaba con acudir a los textos publicados en los ultimos veinte
afos para ver la inconsistencia de esa interpretacién. Sin embargo,
hay que decir que sigue plenamente instalada en la opinién piblica
filoséfica y, muchas veces, en entornos cientificos cuando tienen
que citar algo concerniente a las posiciones del pensamiento. No es
raro encontrarse con descalificaciones de la fenomenologia por ser
subjetivista o solipsista.

Y es ahi donde surgié la idea de un “nuevo” Husserl, cuando en
2003 el profesor norteamericano Donn Welton publicé un libro
con ese titulo: 7he new Husserl. A Critical Reader. El libro recoge
doce contribuciones en las que se analizan temas que habian sido
generalmente mal interpretados en el Husserl convencional. Resal-
to este origen reciente para indicar que el llamado “nuevo” Husserl
es el Husserl que los que lefamos sus manuscritos oponiamos al
convencional y que, por fin, con un buen nimero de esos inéditos
publicados en la coleccién Husserliana, era hora ya de oficializar.
Ese Husser] que muchos estudiamos al adentrarnos en la fenome-
nologia leyendo esos manuscritos es el “nuevo Husserl”.

Por tanto, no se trata de un Husser] que recién se descubra sino
uno que desde el principio estuvo ahi, y que por fin ya ha pasado
a la opini6n publica como el “nuevo” Husserl gracias a la feliz edi-
cién del libro de Welton y al acierto del titulo. Pero es importante
no perder la perspectiva de que no es uno recién descubierto, sino
el Husserl que todos cuantos lo estudiamos desde sus obras péstu-
mas y sus manuscritos tenfamos en mente.

190



En torno a la nueva vision de Husserl

3. Rasgos del Husserl convencional

Vamos a centrarnos ahora en este Husserl convencional, porque
es la mejor forma de comprender, frente a él, lo que representa el
“nuevo”. El primer rasgo del Husserl convencional viene a resul-
tas del comienzo mismo de la fenomenologia: la refutacién del
psicologismo; refutacién que, llevada a cabo en los Prolegémenos
para una légica pura, de 1900, el primer tomo de las Investigaciones
légicas, quedard ampliada en ese mismo texto al antropologismo,
del que el psicologismo no es sino un suceddneo. El psicologismo
se llama asi porque estamos hablando de la relacién de la Psico-
logia con la Légica y las Matemiticas. Pero, en realidad, estamos
hablando de la mente humana, es decir, de aquello que hace al
humano tal, por tanto, de la historia de este humano. Y ahi entra
el antropologismo. La fenomenologia, al rechazar expresamente el
psicologismo, estd rechazando el antropologismo y, en general, la
Antropologia como punto de partida de cualquier explicacién en
el sistema del saber.

Eso significa que la fenomenologia no trata del ser humano
—del que se ocupa la Antropologia— sino de un sujeto que no es
el ser humano. Esta cuestién, que en las Investigaciones légicas pa-
rece no tener excesiva importancia, se ird complicando hasta el
final de la vida del Husserl. Porque no es un tema sin importancia,
pues de hecho tiene consecuencias positivas y negativas de largo
alcance. Positivas porque, al trascender del ser humano, la feno-
menologia se sitda en un nivel muy por encima de todo subjeti-
vismo. Porque el antropologismo es, en definitiva, asentarse en un
subjetivismo de la especie. Segtin él, las verdades serfan siempre
meramente nuestras verdades, pero no necesariamente lo son para
Dios o para otros seres racionales. Eso significa que, por ejemplo,
una explosion nuclear podria serlo sélo para nosotros, pero no para
otros seres racionales. Pues bien, la fenomenologfa, al rechazar el

191



Javier San Martin

psicologismo, estd rechazando todo antropologismo y, consecuen-
temente, que la Filosofia o, en este caso, la fenomenologia, que se
postula como Filosofia primera, sea una Antropologia. Este tema
recorrerd en gran medida la obra de Husserl.

Como consecuencias negativas podemos citar: la ventaja que
parece tener la fenomenologia al deslindar los campos de trabajo,
acarrea a la vez un fuerte inconveniente, porque no tratar del ser
humano le obligard a decir de quién trata. En las Investigaciones
légicas quedard pendiente la respuesta a esta pregunta. Pues si no se
trata del ser humano, es obvio que se trata de alguien. Por fin dird
Husserl que trata del sujeto trascendental.

Pero en seguida surgird la duda de quién es el sujeto trascen-
dental, donde estd y qué hace si es que hace algo. En fin, tanto la
pregunta como la respuesta llevaron a la fenomenologia por un
derrotero sumamente incémodo, sobre todo cuando ya a princi-
pios de los anos veinte, Heidegger, colaborador de Husserl, estd
analizando conductas muy precisas y concretas del ser humano en
su mds estricta facticidad. En Ser y tiempo incluso propondra para
comienzo de sus andlisis el ser humano en su cotidianidad, es de-
cir, en las actuaciones mds inmediatas en las que nos encontramos.
Husserl, al contrario, hablaba de cosas abstrusas, totalmente ajenas
a nuestra vida ordinaria.

Segundo. El cardcter abstracto del sujeto estudiado por la fe-
nomenologfa se ratifica también desde otra perspectiva, a saber,
desde la lucha contra el historicismo que llevé a cabo Husserl ya
en el articulo de Logos, “La filosofia como ciencia rigurosa”, en
el que refuta tanto el naturalismo como el historicismo, porque,
segun éste, los productos de las ciencias formales y, en definitiva,
los de las ciencias en general, son histéricos, no sélo en el senti-
do de que son irremediablemente producidos en la Historia, sino
también en el sentido de que el tiempo en el que esos productos
valen es limitado, bien el tiempo de la época del que lo formula

192



En torno a la nueva vision de Husserl

o durante unas cuantas generaciones, bien el tiempo que dura la
historia de un pueblo o una coyuntura determinada, etc., como
puede ser histérico un sistema de gobierno, pongamos por caso,
la monarquia. Husserl no tiene mds que aplicar la refutaciéon del
psicologismo. Pero con este ataque al historicismo Husserl parecia
alejarse de la Historia, lo que se ratifica con el hecho de que en su
obra publicada no habia ninguna referencia histérica. Parecia, por
tanto, que el sujeto husserliano planeaba por encima de la historia,
y que, por tanto, era ahistérico. La caracteristica de que la fenome-
nologia no se preocupa por la Historia ha sido uno de los tépicos
mds pertinaces de la historia de la fenomenologia, incluso mucho
después de haberse publicado textos que demostraban exactamen-
te lo contrario (véase Diaz Alvarez, 2003).

En esta consideracién, Ortega es un ejemplo de primer rango. Es
razonable pensar que Ortega tuvo conocimiento relativamente pron-
to de la publicacién por parte de Husserl de la primera seccién de
La crisis, en 1936, porque en Paris coincide con Zubiri, en quien ese
texto habia encontrado una fuerte resonancia. Teniendo en cuenta
que ambos coincidieron en Paris, es ficil pensar que comentaran las
novedades de ese texto. Al finalizar la Guerra Civil Ortega viajard
a Argentina, donde publicard un texto con el titulo “Apuntes sobre
el pensamiento: su teurgia y su demiurgia” (OC, VI, 3-29). El obje-
tivo del texto es enraizar el pensamiento en la vida. El ensayo, muy
interesante por si mismo, tiene también gran interés historiogréfico
porque es el primer texto publicado de Ortega en el que aparece una
critica a Husserl —por mds que la estuviera ejerciendo en su docen-
cia desde 1929—. En ese texto Ortega quiere exponer la diferencia
de su enfoque con el de Husserl, porque éste se muestra ajeno a la
vida porque es un pensador que, centrado en las esencias, no puede
acercarse a la vida ni a la historia. Precisamente, en la Ldgica formal
y trascendental se ve un rasgo que desmiente esta afirmacién de Or-
tega porque ahi Husserl empieza, lo reconoce Ortega, aludiendo a la

193



Javier San Martin

situacién del momento en el que se detecta una pérdida de la fe en la
razén y, como Husserl ya lo ha dicho, esa es también una pérdida de
la fe en la razén practica. A Ortega no le preocupa este acercamiento
de Husserl a la historia porque sélo ocurre en esa ocasién. Y la razén
es que esa pérdida es tan fuerte que ha “penetrado hasta su [de Hus-
serl] retiro” (OC, V1, 7), traspasando asi los muros de la ahistérica
torre de marfil en que estaba encerrada la fenomenologfa. Una vez
terminado el texto, Ortega afade una nota en la que dice que le
acaba de llegar la tltima publicacién de Husserl, a saber, la parte pu-
blicada de La crisis, que toda ella es un relato histérico, porque trata
de la crisis de las ciencias que estd ocurriendo en ese momento. Ahi
ya no es una anécdota, como se podia decir de La ldgica, porque aqui
el tema es un tema histdrico. Si eso fuera asi, la fenomenologfa no es-
tarfa incapacitada para acercarse a la historia como acababa de decir
Ortega. Pero ahora tiene una buena salida. Después de decir que esa
obra de la filosofia husserliana “consiste nada menos que en recurrir
a la... «razén histéricar” (OC, VI, 29), que es la filosofia propia de
Ortega, con lo que sus filosofias estarfan muy cercanas, y dado que
con ello lo anterior del articulo quedaria invalidado, Ortega insiste
en que no tiene nada que corregir porque ese texto publicado por
Hussetl en realidad no es de éste sino de su discipulo Fink, lo que es
posible advertir por el lenguaje y los planteamientos.

Hasta ese punto estaba consolidada la opinién sobre la impo-
sibilidad de la fenomenologia de Husserl de acceder a la historia.
En mi opinidn, la forma en que Ortega trata el texto de La crisis al
final es un modo retérico, porque es muy dificil que él, que estaba
perfectamente informado de las grandes novedades filoséficas, no
tuviera conocimiento de ese texto hasta haber escrito el articulo
“Sobre el pensamiento...”, tanto mds cuanto habia coincidido en
Paris con Zubiri. Lo mds probable es que, al tener la salida de la
atribucién del texto a Fink, ya pudiera poner su comentario fuera
del texto principal. De todas maneras creo que hay que sacar im-

194



En torno a la nueva vision de Husserl

portantes consecuencias del hecho de que la afirmacién de Ortega
es totalmente errénea, porque el texto es integramente de Husserl.”

Atn podemos ver una tercera consecuencia. Tal vez sea Husserl
el primer filésofo en la historia de la Filosofia que ha elevado a
rango prioritario el tema del otro. También lo hizo Fichte, pero
Husserl lo hace con decisién y gracias a ¢l entra en la Filosofia el
tema de la intersubjetividad. No es un tema que aparezca desde el
principio, pero lo hace temprano y también temprano lo resuelve
o propone una solucién. Sin embargo, el hecho de que el fenome-
nélogo sea, en este caso, yo o, en su caso, cada uno de ustedes,
de manera individual, lleva a que las vivencias, las certezas y la
reflexion sean siempre individuales, y que, elevadas a método, sea
dificil proponer ahi, o ver ahi cémo se pone o introduce al otro.
Porque ahora resulta que, en el sentido de la verdad o del bien, estd
que son verdad y bien para cualquiera, para todos. Si una verdad es
para mi'y la tomé como no siendo verdad para otro, la tomo como
una no verdad, como algo que tomo como si estuviera en el limbo,
porque puede no ser verdad. Por tanto, una verdad auténtica lo es
para cualquiera. Eso significa que previamente tengo que tener el
horizonte de los demis.

Y ;cémo se me da ese horizonte si la reflexién es sélo mia? Por
tanto, la intersubjetividad, el horizonte de los otros, estd en la
preocupacién de la fenomenologia desde el principio. Pero Husserl
no publicé nada al respecto,'” y cuando publicé algo, ya muy tar-

? De estas consecuencias hablo en el capitulo V' de mi libro La fenomenologia de Ortega
y Gasser (2012). En efecto, teniendo en cuenta que no es cierto que el texto provenga de
Fink, la filosofia de Ortega es semejante a la del tltimo Husser]l. Como éste coincide con
el “nuevo” Husserl, la filosoffa de Ortega coincide en gran medida con la del “nuevo”
Husserl.

10 La primera vez que plantea, y en parte resuelve, el problema es en las lecciones de
1910-1911. Véase la obra Problemas fundamentales de fenomenologia, traduccién de César
Moreno y Javier San Martin. Introduccién de J. San Martin. El texto alemdn se publicé
por primera vez en 1973 en Husserliana XIII.

195



Javier San Martin

de, en las Meditaciones cartesianas, en francés, adoptaba un modo
de hacerlo desde el planteamiento del modo cartesiano de acceso
a la fenomenologia, que parecia, mds que posibilitar, incapacitar el
pensamiento de la intersubjetividad. Por tanto, se acusé a la feno-
menologia de caer en el solipsismo. El fenomendlogo era un fil6-
sofo que se centraba en un sujeto solipsista,' por lo que, si la feno-
menologfa era impotente ante la Historia, mucho mds lo era ante
la sociedad. La fenomenologia se quedaba vinculada al reino de la
soledad, en un solipsismo metafisico. No importaba que Husserl
remarcara que en la vida ordinaria somos humanos entre otros
humanos. En realidad la fenomenologia era, y es, una filosofia que
s6lo funcionaba de modo solipsista.

En realidad estas caracteristicas se debian al cartesianismo de
Husserl que, adoptado en las /deas de 1913, queda ratificado en la
Sorbona de Paris, en 1929, al pronunciar sus Pariser Vortrége (con-
ferencias de Paris), donde Descartes es el pensador en que se fija
Husserl, si bien a poco de empezar diga expresamente que apenas
puede acompanar a Descartes porque éste inmediatamente habia
malinterpretado su descubrimiento. De todos modos el Husserl
convencional quedé vinculado al cartesianismo de la Modernidad,
siendo propio de él un cartesianismo incluso mds acentuado por-
que es mds consciente y estd mejor articulado.

Todo este Husserl convencional utilizado en casi todas las re-
futaciones que se suelen hacer de Husserl, ha quedado como el
Husserl que hay que contraponer, primero, al “nuevo” Husserl. Y
segundo, es el Husserl que antes de surgir la denominacién del
“nuevo” Husserl, era el “primer” Husserl frente al de La crisis, que
serfa el segundo. Y por supuesto era el Husserl convencional contra
el que cuantos estudidbamos los manuscritos de Husserl teniamos

' Asi lo interpreta Gaos en el prélogo que escribi6 para la traduccién de las Meditaciones
cartesianas. (Véase la edicién del Fondo de Cultura Econédmica, 1942: 34). También en

Obras completas VII.

196



En torno a la nueva vision de Husserl

que defendernos, porque nos parecia que ese Husserl convencional
no era el que aparecia en los manuscritos. Por lo que los textos pu-
blicados habian de ser interpretados de otra manera.

4. La historia del “nuevo” Husserl

Una vez explicadas las dualidades que se han dado en la compren-
siéon del Husserl, vamos a ver ahora la historia del nuevo Husserl,
esa historia de la que somos protagonistas todos cuantos nos hemos
acercado a Husserl desde sus manuscritos. Porque en su momento
dije que no estdbamos solos, que habia muchos que nos habian
precedido. En primer lugar tengo que citar a los discipulos de Hus-
serl de la primera hora. Pero aqui hay que hacer una diferencia
entre los discipulos de la Universidad de Gotinga y los de Friburgo.
Ya he dicho que muchos alumnos del Husserl de Gotinga lo aban-
donaron después de aparecer, en 1913, las Ideas, porque creian que
con ese libro Husser]l abandonaba la postura realista de la etapa
anterior. Esa evaluacién hecha de las /deas, como una filosofia tras-
cendental al estilo kantiano, que se aleja de las cosas, serfa defini-
tiva. Por tanto, en cierta manera el paradigma (llamémosle asi) del
Husserl convencional, el primer Husserl'? frente al tltimo Husserl,
se fragua a partir de la publicacién de las Ideas de 1913; vy, luego,
como ya lo hemos indicado, por las interpretaciones de Heidegger,
por ¢jemplo, respecto al ser de la conciencia que, segiin Heidegger,
es tomada o analizada como un objeto en virtud de la teoria de
la reflexién, con lo que Husserl terminaria él mismo cosificando
la conciencia; y, en segundo lugar, por trabajar con una mirada
cientifica que contamina las cosas, de manera que en los andlisis
toma como directa una percepcién que no se corresponde con la

12 El concepto de “primer Husser]” no tomarfa en consideracion al Husserl realista de
las Investigaciones légicas, porque la fenomenologia que ha pasado a la opinién es la del

Husserl de las Ideas.

197



Javier San Martin

percepcién tal cual es. Heidegger acusard a Husserl de cometer
una falacia metodoldgica, meter en las cosas lo que es resultado del
método: tomar como directa una percepcién que sélo serd la per-
cepcidn procedente del interés del cientifico, a la que por tanto se
ha eliminado todo predicado humano.

Pero esto de Heidegger ocurre en los afios de Marburgo, que
coincide con la estancia de Husserl en Friburgo, adonde Husserl fue
en 1916, y que es una etapa en la que revisa muy a fondo los resulta-
dos anteriores. Varios discipulos conocen estas revisiones. Primero,
Edith Stein; luego, Ludwig Landgrebe; en tercer lugar, Eugen Fink.
Junto con ellos también toma nota de los cambios Aron Gurwitsch,
e incluso Roman Ingarden, que, en una muy importante anota-
cién al texto de la traduccién francesa de las Meditaciones cartesia-
nas, que se escriben, como ya he dicho, en la época de Friburgo,
le comentard a Husserl la novedad, en relacién con las Ideas, del
§ 32, que se titula “El yo como sustrato de habitualidades”. Ro-
mdn Ingarden, discipulo de la época de Gotinga, que siguié en
relacién personal con Husserl, le comenta este parrafo como “una
novedad en relacién con las Ideas” (Hua I, 215). Y para que no que-
de duda, después de unas interesantes reflexiones, le pide a Husserl
que ratifique algo, por otro lado obvio si se toma en consideracién
la estructura de las Meditaciones cartesianas, porque el parrafo que
aporta esa novedad es de la “IV Meditacién”, en la que se analiza
el yo trascendental, por tanto, la habitualidades constituyen el yo
trascendental. Pues bien, aun sabiendo esto, Roman Ingarden le
comenta a Husserl que hay que fundamentar mejor “que las «pro-
piedades habituales» pertenecen al yo puro, transcendental, y no al
«psicolégicor, <humano»” (Hua I, 218). Si las habitualidades per-
tenecen al yo, evidentemente éste es un yo histérico cuya historia
es un ir logrando configurarse como el yo de esas habitualidades.
Estas no son sino los habitos con que conocemos, evaluamos y nos
comportamos en el mundo, y que son resultado siempre de la reite-

198



En torno a la nueva vision de Husserl

racién de esos mismos actos. Por otro lado, esa posicién de Husserl,
subrayada claramente por Roman Ingarden, indica un completo
distanciamiento de la nocién de yo trascendental de Kant, pues el
yo trascendental husserliano somos cada uno de nosotros de modo
individual, que no tnico, porque todo el que puede decir “yo” es yo
trascendental. Veremos en este punto la deriva de Gaos.

Junto con los citados, también estd otro pensador importante,
el profesor norteamericano Dorion Cairns, que sostuvo importan-
tisimas conversaciones con Husserl y Eugen Fink. La influencia de
D. Cairns en Estados Unidos fue inmensa a la hora de configurar
una imagen de Husserl alejada de la convencional. Por supuesto,
junto con ellos hay que citar a Eugen Fink, que sustituyé a Land-
grebe como ayudante de Husserl. Fue Fink quien escribié un muy
importante articulo para distanciar la fenomenologia del neokan-
tismo en que generalmente queda incluida.” En ese articulo apa-
recen ya puntos fundamentales de lo que por entonces escribi6 en
la VI Meditacion” cartesiana y que, aunque se publicé muy tarde
(en 1988), de hecho pudo influir en la filosofia francesa a través de
una copia que se movié por los circulos fenomenolégicos de Fran-
cia, incluido Merleau-Ponty, cuyas obras deben entenderse desde
las aportaciones de Aron Gurwitsch y Eugen Fink (véase Pintos
Penaranda, 2005, especialmente 117 y ss.).

Todos estos autores vivieron la reflexién de Husserl desde den-
tro, conociendo sus manuscritos y los problemas que Husser! tenfa
para transmitir la novedad de su filosoffa muchas veces con pala-
bras de la tradicién. Por supuesto, su vision estaba profundamente
alejada de la del Husserl convencional. La visién que ellos represen-

13 “Die phinomenologische Philosophie Edmund Husserls in der gegenwirtigen Kritik”,

en Kant-Studien 38 (1933: 319-383). También en Fink (1966). Hay una traduccién al
espanol de Radl Eusebio Velozo Farias, “La filosofia fenomenoldgica de Edmund Hus-
ser] ante la critica contempordnea”, en Acta fenomenoldgica latinoamericana, volumen 1,

Lima, Pontificia Universidad Catélica del Perti, 2003, pp. 361-428.

199



Javier San Martin

taban procedia de aclaraciones de Husserl que permitian entender
expresiones del Husserl de la época de Gotinga.

Asi, a través de esos autores llegd ese otro Husserl, primero en los
textos de Merleau-Ponty, quien ain podia tener dudas sobre el senti-
do tltimo de la fenomenologfa o de expresiones de Husserl. Luego, ya
en 1950, Gerd Brand (1921-1979) termina su tesis doctoral realizada
bajo la direccién de Leo van Breda, con el titulo “Der Riickgang auf
das welterfahende Leben und die Zeitlichkeit als seine Urform” [La
vuelta a la vida que tiene experiencia del mundo y la temporalidad
como su formal, y que pronto, ya en 1955, se publicé con el titulo de
Welt, Ich und Zeit. Nach unveriffentlichten Manuskripten. En el texto
se manejan manuscritos clave tanto del grupo C, sobre las tltimas in-
vestigaciones sobre el tiempo, como del grupo B, en concreto maneja
el manuscrito B I 5 IX, en el que dice Husserl que en la medida en
que vayamos progresando en la “explicitacién de la concrecién de este
yo... el desasimiento [die Enthaltung] de la posicién del mundo que-
da sistemdticamente superado” (1955: 34), es decir, la epojé aparece
como algo provisional que puede ser superado.

Después vendran los italianos, liderados sobre todo por Enzo
Paci, discipulo a su vez de Antonio Banfi, quien introdujo a Hus-
serl en Italia, iniciando una tradicién fenomenolégica vinculada a
Husserl y a la izquierda italiana. Banfi llegd a conocer a Husserl,
en 1930, durante la estancia de éste en Chiavari. A Banfi sucedié
en la cdtedra de Mildn Enzo Paci, que, ademds de crear y dirigir la
revista Aut aut, escribié importantes contribuciones a la fenome-
nologia desde el Husserl de La crisis. Pero lo que mds nos interesa
aqui es que procurd que sus discipulos fueran a Alemania o Bélgica
a hacer sus respectivas tesis doctorales a partir de manuscritos de
Husserl. Asi lo hizo Giovanni Piana (1940), que publicé su tesis
Esistenza e storia negli inediti di Husserl (Lampugnani Nigri, Mi-
lano, 1965). Resultado de este conocimiento de los manuscritos de
Husserl fue la ripida traduccién al italiano del libro antes citado de

200



En torno a la nueva vision de Husserl

Gerd Brand, que se publicé en italiano ya en 1960. El jesuita Pon-
setto, por su parte, estudié en Colonia con Landgrebe, fundando
la serie periédica Fenomenologia e Societ, en la que se insiste en la
vertiente practica de la fenomenologia.

En Alemania el fenomendlogo mds importante que se centrd
desde el principio en el nuevo Husserl y en sus manuscritos fue
Klaus Held (1936), que hizo la tesis doctoral sobre la “presencia
viviente”, la “Lebendige Gegenwart”, basindose sobre todo en los
manuscritos C sobre el tiempo. Luego, la habilitacién la escribié
sobre Herdclito, con lo que tuvo una inmejorable base para enten-
der la fenomenologia desde una perspectiva histérica. Por su parte,
Bernhard Wandelfels (1934) entré en la fenomenologia del nuevo
Husserl mds por la fenomenologia francesa, de la que se convirtié
en principal defensor en Alemania, que por el estudio directo de
los manuscritos. A partir de 1962, su estancia en Paris debié de
ser decisiva para configurar el contenido de su fenomenologia, que
también responde a la idea del nuevo Husserl.

5. Las anotaciones de Gaos en el Congreso
sobre el mundo de la vida

Para terminar quiero confrontar al nuevo Husserl con el conven-
cional a partir de las intervenciones de Gaos en los afios sesenta,
que prolongan las notas que escribi6 en 1959 para la sesién publica
en homenaje a Edmund Husserl con motivo del centenario de su
nacimiento. El texto elegido para la conmemoracion fue “La filo-
sofia como ciencia rigurosa’, y en él participaron los miembros del
Seminario de Filosofia Moderna de la Facultad de Filosofia de la
Universidad Nacional Auténoma de México (véase Zirién, 2003:
197). Para la publicacién de esas contribuciones, el que entonces
era director del seminario, José Gaos, redacté unas notas que de-
bian haber salido en 1961, pero que aparecieron realmente en 1963

201



Javier San Martin

(véase Salmerén, 2006: 248, nota 52). Las notas son una especie de
ajuste de cuentas con Husserl. En este contexto es muy interesante
considerar lo que ocurrié en México en esos afos, porque fue el
momento en que la fenomenologia pricticamente desaparecié de
México al “rebelarse” los discipulos de Gaos frente a su maestro.
Sus alumnos Alejandro Rossi y Luis Villoro habian defendido la
contemporaneidad de Husserl. Gaos, sin contestar a sus discipu-
los, arremete de modo contundente contra Husserl, cuya filosofia
cientifica es “un monstruo de contradicciones” (Gaos, Notas, OC,
X, 66, nota 4).

En 1963 tuvo lugar en México, en el seno del XIII Congreso In-
ternacional de Filosofia, el “Simposio sobre la nocién husserliana de
la Lebenswelt”," que por la asistencia de fenomenélogos fue de méxi-
mo relieve en el mundo de la fenomenologia. A ¢l asistieron miem-
bros muy significados de ese movimiento, como Ludwig Landgrebe,
de Alemania, ayudante de Husserl en los anos veinte y que, luego,
junto con Eugen Fink ensenarfan a transcribir los manuscritos de
Hussetl; y Enzo Paci, de reconocido prestigio no sélo en Italia sino
también en otros paises. De Estados Unidos vino John Wild; de
México se alineaba con estos fenomendlogos el discipulo de Gaos,

' De “la rebelién de los alumnos” habla Salmerén (2006: 243; véase también Isegoria,
1, 1991: 129). Salmerdn se refiere a que Gaos, en la conferencia sobre “Antropologia
filoséfica” (1965), habla de los discipulos rebeldes en otro contexto —que es el de los dis-
cipulos rebeldes de Husserl (Gaos, 1967: 20)—, pero Salmerdn se refiere a que Gaos “hace
publico lo que considera el contenido esencial de las discusiones privadas con sus propios
discipulos” (Salmerdn, 2006: 243), aludiendo ahi a la rebelion de sus alumnos. El hecho
es que al menos los tres alumnos mds importantes de Gaos que empezaron vinculados a
la Fenomenologia (Rossi, Villoro y el mismo Salmerén), poco después, en 1967, crearon
la revista Critica que terminaria siendo una publicacién de tendencia analitica (Salme-
r6n, 2006: 249 y ss., especificamente la 351). Véase también Zirién (2003: 323).

'> Antonio Zirién comenta que “Quizd éste fue el tltimo evento de significacién fenome-
noldgica en México antes del oscurecimiento de aproximadamente 16 afios que siguié al
ultimo curso de fenomenologia de Husserl que impartié Villoro en la Facultad de Filoso-
fia y Letras de las uNaM, y que podemos situar entre 1964 y 1965.” (2003: 206, nota 41).

202



En torno a la nueva vision de Husserl

Luis Villoro. El objetivo del congreso debia ser poner a punto la fe-
nomenologia después de la publicacién del tomo VI de Husserliana,
La crisis de las ciencias europeas, que tuvo lugar en 1954.

Para entender lo que este congreso representaba, hay que tomar
en consideracién que de La crisis se habian publicado en 1936 las
dos primeras partes, que abarcan los §§ 1-27, y las pdginas 1-104,
de la nueva edicién. A partir del § 28 ya es todo inédito, y precisa-
mente en ese pardgrafo se empieza a hablar del problema del mun-
do de la vida como el presupuesto implicito de Kant, y al hablar
de ese mundo, ya en ese pardgrafo, se mencionan reiteradamente
las cinestesias como elementos fundamentales en la aparicién del
mundo de la vida presupuesto en las ciencias. En ese pardgrafo la
palabra “cinestesias” aparece hasta siete veces. Lo que no puede
pasar desapercibido a un lector normal.

Es cierto que desde el Husserl cartesiano esas cinestesias, como
pertenecientes al cuerpo, han tenido que ser desconectadas para lo-
grar la subjetividad trascendental o la conciencia pura. Pero los §$
41, 42 y 43 de La crisis estdn dedicados a la préctica de la epojé y la
reduccién trascendentales, con lo que tenemos que dar por hecho
que los andlisis posteriores ya son de la subjetividad trascenden-
tal. Pues bien, a partir del § 47 vuelven a aparecer las cinestesias,
ahora como Grundphinomene, “fenémenos fundamentales” (Hua
VI, 163), y ya no lo son de la subjetividad empirica de antes de la
reduccidn, sino de la subjetividad trascendental, porque estamos
después de la reduccién. Por tanto, las cinestesias, con las que estd
intimamente conectada la visién del cuerpo real, pertenecen a la
subjetividad trascendental. Este es el problema que planteaban esas
paginas en las que la palabra “cinestesias” aparece reiteradamente
ya en el plano trascendental, con lo que aquellas visiones que se
tenfan de la subjetividad trascendental contaminada de kantismo
—como es el caso de Gaos—, tienen que ceder a una nueva vision,
en la que la subjetividad trascendental tiene un mundo vinculado

203



Javier San Martin

a los sentidos corporales de nuestra realidad concreta y a las di-
versas sensaciones cinestésicas. Eso solo es pertinente si se habla
de la subjetividad trascendental como de la subjetividad de cada
uno de nosotros, porque sélo asi es posible analizar las sensaciones
cinestésicas que pertenecen a la vida concreta de cada uno. Los que
vienen a México de fuera han asumido esas tesis de Husserl, o qui-
z4s nunca tuvieron otra porque conocian a Husserl desde dentro de
su préictica filos6fica. Gaos, en cambio, se aferraba a su nocién del
Husserl convencional. Las diversas anotaciones que hace muestran
la violencia del choque entre estas dos concepciones. Nada mds
interesante para visualizarlas que leer con detenimiento tanto la
comunicacién de Gaos como, sobre todo, las anotaciones que hace
a las comunicaciones de los demds, que ahora se nos han hecho
accesibles en el tomo X de las Obras Completas de Gaos.

Bibliografia

Brandt, G., 1955, Welt, Ich und Zeit. Nach unverdffentlichten Manuskrip-
ten, La Haya, Martinus Nijhoff.

Bolado, Gerardo, 2005, “La renovacién institucional de la filosoffa en
Espana después de Ortega”, en Ortega en circunstancia. Una filosofia
del siglo XX para el siglo XXI, (J. San Martin y ]. Lasaga, editores), Ma-
drid, Biblioteca Nueva/Fundacién José Ortega y Gasset, pp. 15-41.

Fink, Eugen, 1933, “Die phinomenologische Philosophie Edmund
Husserls in der gegenwirtigen Kritik®, en Kant-Studien 38 [hay una
traduccién al espanol de Ratl Eusebio Velozo Farias, 2003, “La fi-
losofia fenomenolégica de Edmund Husserl ante la critica contem-
pordnea”, en Acta fenomenoldgica latinoamericana, vol. 1, Pontificia

Universidad Cat6lica del Perti, pp. 361-428]

204



En torno a la nueva vision de Husser

Gaos, José, 1999, Obras completas: De Husserl, Heidegger y Ortega, tomo
X, (prélogo de Laura Mues de Schrenk; edicién coordinada por An-
tonio Zirién Q.), México,uNam.

, 1942, “Prélogo: historia y significado”, Meditaciones cartesia-
nas, México, FCE, pp. 27-39.

Heidegger, Martin, Einfiihrung in die phinomenologische Forschung
(Wintersemester 1923/24), Gesammtausgabe, tomo XVII, (editada
por Friedrich-Wilhelm von Herrmann) [1% ed., 1994; 2¢ ed., 2006].

, 1979. Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs (Sommerse-
mester 1925), 12 ed., (editado por Petra Jaeger, Gesammtausgabe),
tomo XX, [22 ed. revisada, 1988; 32 ed. revisada, 1994].

Hopkins, Burt, 2001, “The Husserl-Heidegger Confrontation and the
Essential Possibility of Phenomenology: Edmund Husserl, Psycho-
logical and Transcendental Phenomenology and the Confrontation
with Heidegger”, en Husserl Studies 17, pp. 125-148.

Husserl, Edmund, 1973, ,Nr. 6. Aus den Vorlesungen, Grundprobleme
der Phinomenologie”. Winterse-mester 1910/11, en Hua XIII, pp.
111-194. [Trad. castellana, Problemas fundamentales de fenomenolo-
gia, (trad. de C. Moreno y ]J. San Martin. Introduccién de J. San
Martin), Espana, Alianza Editorial, 1994.]

Ortega y Gasset, José, 1942, “Apuntes sobre el pensamiento: su teurgia y
su demiurgia’, en Obras completas, tomo VI, Madrid, Taurus.

Pintos Pefiaranda, M* Luz, 2005, “Husserl und Merleau-Ponty. Schliis-
sel einer engen Bezichung®, en Phinomenologie in Spanien, (edicién
de Javier San Martin), Wiirzburg, Koenigshausen & Neumann, pp.
111-125.

Salmerén, Fernando, 2006, Gaos y la filosofia Iberoamericana, segunda
parte, México, El Colegio Nacional.

San Martin, Javier, 2012, La fenomenologia de Ortega y Gasset, Madrid,
Biblioteca Nueva.

205



Javier San Martin

, 2007, “La recepcién de Ortega en Espafia. Al rebufo de un
error autobiogréfico”, en Ortega en pasado y en futuro: medio siglo
después (edicion de J. Lasaga, M. Mérquez, J. M. Navarro y J. San
Martin), Madrid, Biblioteca Nueva.

, 2005, Phinomenologie in Spanien, (J. San Martin, Hrsg.),
Wiirzburg, Koeningshausen & Neumann.

, 2005, “Ortega y Gasset, Cervantes y Don Quijote”, en Medi-
taciones sobre Ortega y Gasset, (edicién de Fernando Llano y Alfonso

Castro), Madrid, Editorial Tébar, pp. 193-232.
, 1999, Fenomenologia y cultura en Ortega, Madrid, Tecnos.

, 1998, “La critica heideggeriana a la fenomenologia de Hus-
setl”, en Seminario de Filosofia. Centenario René Descartes (1596-
1996), (edicién de E. Ranch Sales y E M. Pérez Herrdnz), Alicante,
Universidad de Alicante, pp. 89-96.

, 1994. Ensayos sobre Ortega, Madrid, UNED.

Spileers, Steven, 1999, Edmund Husserl Bibliography, (compilado por
Academic Publisher), Dordrecht / Boston / London.

Welton, Donn, 2003, 7he new Husserl. A Critical Reader, Bloomington,
Indiana University Press.

Zirién, Antonio, 2003, Historia de la fenomenologia en México, Morelia,
Jitanjéfora.

Zubiri, Xavier, 1980, Cinco lecciones de filosofia, Madrid, Alianza Editorial.

206



	portada VAlenciana 9 web 1.pdf
	Página 1

	portada VAlenciana 9 web.pdf
	Página 1


