
7

La confrontación de ontología 
y epistemología en el pensamiento 
gadameriano

Ramón Bárcenas
Universidad de Guanajuato

Resumen

Heidegger formula una de las tesis filosóficas más radicales del 
siglo XX: la distinción puntual entre los estudios sobre lo óntico y 
los análisis ontológicos. Este planteamiento da lugar a la escisión 
fundamental entre la epistemología, cuyo tema es el ser-objeto, y 
la hermenéutica ontológica, que analiza el carácter de ser del exis-
tir. Uno de los intentos más notables por poner en juego estas dos 
posturas tan distanciadas se encuentra en la filosofía gadameriana, 
la cual se caracteriza por sostener que la comprensión verdadera 
acontece bajo la forma del diálogo. Este trabajo revisa si el es-
fuerzo gadameriano por aproximar la epistemología a la ontología 
tiene lugar bajo la forma del diálogo hermenéutico.

Palabras clave: ontología, hermenéutica, comprender, diálogo, 
epistemología. 



Ramón Bárcenas

8

Abstract

Heidegger formulates one of the most radical theses in the philosophy 
of the twenty century: the distinction between the studies on specific 
entities and those on Being itself (ontology). This thesis shows the 
essential difference between epistemology and ontological hermeneu-
tics, since the first deals with objectivity, while the second worries 
about Being. Gadamer’s philosophy, which holds that true under-
standing takes place dialogically, represents one of the most important 
efforts to draw near these two divorced positions. This paper analyzes 
in what sense Gadamer’s attempt to confront ontology with episte-
mology takes place dialogically. 

Keywords: Ontology, hermeneutics, understanding, dialogue, epis-
temology. 

En el verano de 1923 Heidegger impartió en Friburgo una serie 
de lecciones bajo el título de “Ontología: Hermenéutica de la 

facticidad”. Posteriormente, estas lecciones fueron publicadas en 
un libro homónimo. En este texto se ofrece una caracterización 
ontológica de la hermenéutica. Aquí el término “hermenéutica” no 
refiere más a un arte o una doctrina del comprender. El vocablo re-
mite, más bien, a una cierta sistematicidad en el modo de plantear, 
acceder y explicar la facticidad. La facticidad, a su vez, designa “el 
carácter de ser de ‘nuestro’ existir ‘propio’” (Heidegger, 2008: 25). 
De acuerdo con esto, la hermenéutica tiene la labor de hacer acce-
sible al existir su particular modo de ser. Lo que se busca es que el 
existir, o ser ahí (Dasein), se ponga en marcha hacia sí mismo, que 
“despierte” para consigo mismo. Se trata de que al existir le sea 
patente su propio carácter de ser, consistente en ser hermenéutico. 

La hermenéutica tiene la labor de hacer al existir mismo propio de 
cada momento accesible en su carácter de ser al existir mismo, de 



La confrontación de ontología y epistemología

9

comunicárselo, de tratar de aclarar esa alienación de sí mismo de 
que está afectado el existir. En la hermenéutica se configura para 
el existir mismo una posibilidad de llegar a entenderse y de ser ese 
entender (Heidegger, 2008: 33). 

Este entender (Verstehen), por supuesto, no se logra a través de nin-
gún comportamiento subjetivo como la reflexión; no tiene relación 
con algún proceso cognoscitivo. El entender del que aquí se habla 
constituye una determinación fundamental del ser del existir. Que 
el comprender determina el carácter de ser del existir quiere decir 
que se concibe en un plano estrictamente ontológico. El compren-
der es un existenciario (Existenzial), y éste es el nombre dado a 
las explicaciones surgidas del análisis ontológico del ser ahí. En 
este sentido, la hermenéutica de la facticidad se caracteriza por su 
orientación ontológica y no tiene que ver con una teoría de la inter-
pretación, la cual remite a una metodología del comprender. Esto 
es precisamente lo que Dilthey entiende por hermenéutica: “A esta 
teoría de la preceptiva del comprender manifestaciones de la vida 
fijadas por escrito la llamamos hermenéutica [proposición 4b]” 
(Dilthey, 2000: 85). La hermenéutica se plantea aquí en un plano 
estrictamente epistemológico, en la medida en que su interés se 
centra en la posibilidad de fundar un saber objetivo de la realidad 
espiritual. El contenido temático de la hermenéutica diltheyana es 
la vida misma, pero sólo en la medida en que ella deviene objeto 
de conocimiento.

Heidegger rechaza la concepción epistemológica de la herme-
néutica porque ésta se sitúa en un nivel óntico y no ontológico. El 
análisis ontológico busca caracterizar el ámbito de lo fundamental. 
En este sentido, la hermenéutica de la facticidad busca explicitar la 
estructura ontológica de lo originario: el existir mismo en cuanto 
tal. En cambio, para la epistemología la esfera de lo primordial 
está representada en el esquema sujeto-objeto. Presupone que lo 



Ramón Bárcenas

10

primario es la existencia de “yoes” (sujetos) que se contraponen a 
“no-yoes” (objetos). Así, una teoría del conocimiento se articula 
sobre una base o bien “subjetiva” o bien “objetiva”, según se opte 
por uno de los dos extremos. Por ejemplo, el cogito se constituye 
como el fundamento absoluto de la filosofía cartesiana. Lo que 
pone de manifiesto el carácter “sustancial” del “yo pienso” es la 
rigurosidad del proceder de la duda metódica. El cogito se revela así 
en cuanto ente sustancial, entendiendo por esto lo permanente, es 
decir, aquello que subsiste por sí mismo. Descartes lo define de la 
siguiente manera: “Cuando concebimos la substancia, solamente 
concebimos una cosa que existe en forma tal que no tiene necesi-
dad sino de sí misma para existir” (Descartes, 1995: 52). 

Pues bien, el problema con la perspectiva epistemológica es que 
asume como originario lo que en realidad es una cuestión derivada. 
Para Heidegger la investigación epistemológica atañe, en todo caso, 
sólo a una forma específica de ser del existir. Sin embargo, dicha 
forma de ser no es ni la más fundamental ni mucho menos la única 
posible. Esto significa que el modo originario de ser del existir no se 
reduce a un sujeto del conocimiento, es decir, no es primordialmente 
un “yo” (sujeto) que se contrapone a un “no-yo” (objeto). “El existir 
no es [...] algo que esté compuesto de vivencias, ni mucho menos es 
el sujeto (yo) que está frente al objeto (no yo)” (Heidegger, 2008: 68). 
El ser ahí es, ciertamente, un ente, pero un ente cuya peculiaridad 
óntica es ser ontológico. En este sentido, el ser ahí es “esencialmen-
te” existencia. Que el ser ahí es existencia significa que no es pura 
presencia (sustancia), sino que es un ser, más aún, un poder ser. La 
existencia, en cuanto poder ser, implica apertura en el sentido de un 
ser proyectado en el mundo. Existir, por lo tanto, es ser en el mundo 
(in-der-Welt-sein). Lo originario, lo primario, es este ser en el mundo 
y no la relación epistemológica de sujeto-objeto. Antes de ser un 
sujeto del conocimiento, se es un ser arrojado en el mundo, en el 
“ahí”. En este sentido, el comportamiento cognoscitivo no puede 



La confrontación de ontología y epistemología

11

dar cuenta del modo inicial de relacionarnos con el mundo. Por el 
contrario, el mismo conocimiento del mundo (Welterkennen) es sólo 
una forma de ser derivada de la estructura fundamental de ser en 
el mundo. En palabras de Heidegger: “ni el conocimiento crea ab 
initio un commercium del sujeto con un mundo, ni este commercium 
surge de una acción del mundo sobre un sujeto. El conocimiento es 
un modo del ‘ser ahí’ fundado en el ‘ser en el mundo’” (Heidegger, 
2007: 75). 

De lo anterior se sigue que el modo en que el ser ahí es en el 
mundo no se caracteriza por el comportamiento teorético, sino por 
el fundamental “curarse de”. Las cosas que inmediatamente hacen 
frente en el mundo cotidiano no se ofrecen cual meros objetos 
materiales, sino que se presentan, sobre todo, como entes con una 
función. La mesa que encontramos en una habitación no se ofre-
ce primariamente como un mero ente espacial con determinadas 
propiedades físicas: color, peso, altitud, etc. La mesa es, sobre todo, 
esto: la mesa en la que uno se sienta a escribir, la mesa que se utiliza 
“para” trabajar; es un ente que sirve “para algo”, un algo útil. “La 
mesa en sí misma aparece de primeras así; no es que se adjudique 
ese rasgo de ser ‘para algo’ de resultas de una comparación con 
algo distinto de lo que ella es” (Heidegger, 2008: 115). La contem-
plación teorética no es, por lo tanto, el modo primario de relacio-
narnos con las cosas, sino el curarse de que manipula. Sólo cuando 
se pasa por alto este ocuparse de es que las cosas se muestran cual 
meros objetos susceptibles de ser conocidos. En consecuencia, el 
ser de la mesa, su utilidad, no es algo que se ofrezca a una mirada 
desinteresada, sino a un manipular efectivo de tal ente. 

En el andar por el mundo curándose de cosas al manejarlas, el ser 
ahí las comprende “como” útiles; es decir, los entes le hacen frente 
como mesa, puerta, etc. Es inherente al ser del ser ahí el que las cosas 
intramundanas se le presenten en la modalidad de “algo como algo”. 
Al hacer uso de la puerta, haciendo girar el pestillo, se comprende la 



Ramón Bárcenas

12

puerta como tal, sin que esto se tenga que pensar o expresar verbal-
mente. Este entender primario es pre-teórico, ante-predicativo, y se 
revela en el uso mismo de los útiles, de forma tal que no tiene nada 
que ver con un proceso cognoscitivo. El comprender del que aquí 
se habla remite al carácter de ser del ser ahí; mienta una capacidad 
originaria del existir humano consistente en un poder ser en el mun-
do, en un saber arreglárselas en él. Por esta razón, se dice que una 
persona no comprende una cosa cuando no sabe cómo “prenderla” 
y hacer uso de ella. El comprender ante-predicativo es inherente al 
trato ocupado con las cosas porque constituye el modo en que el ser 
ahí es en el mundo. Este comprender como (als), también denomina-
do “como hermenéutico”, es previo a toda interpretación filológica 
o científica. Antes de que sea posible la interpretación de un texto, 
es necesario haberlo comprendido ya como tal, esto es, como texto. 
De esta forma el “como hermenéutico” funge como condición de 
posibilidad del “como apofántico”. 

El “entender como” se configura, a su vez, sobre tres elementos 
fundamentales: el “tener previo” (Vorhabe), el “ver previo” (Vorsi-
cht) y el “concebir previo” (Vorgriff ). Así, la comprensión implícita 
en la manipulación efectiva de un útil, presupone el tener dicho 
útil, el verlo en relación con otros útiles (plexo de referencias) y el 
concebirlo de una manera determinada. “La interpretación de algo 
como algo tiene sus esenciales fundamentos en el ‘tener’, el ‘ver’ y 
el ‘concebir’ ‘previos’. Una interpretación jamás es una aprehensión 
de algo dado llevada a cabo sin presupuestos” (Heidegger, 2007: 
168). De acuerdo con esto, toda interpretación se configura sobre 
una pre-comprensión, de manera tal que no es posible desarrollar 
una investigación partiendo de una base neutral. Si la interpre-
tación se ejerce sobre una pre-comprensión, entonces esto impli-
ca moverse en un círculo, pues se presupone justamente lo que 
requiere ser explicado. Sin embargo, esta circularidad no mienta 
una forma de conocer sino que pertenece con toda originalidad a 



La confrontación de ontología y epistemología

13

la estructura fundamental del comprender. “Este círculo del com-
prender no es un círculo en que se movería una cierta forma de 
conocimiento, sino que es la expresión de la existenciaria estruc-
tura del ‘previo’ peculiar al ‘ser ahí’ mismo” (Heidegger, 2007: 
171). El círculo hermenéutico no es entonces ningún error lógico 
o epistemológico que debiera evitarse, sino que revela la originaria 
estructura de anticipación propia de la experiencia humana.

Las consideraciones anteriores buscan poner de manifiesto la si-
guiente cuestión primordial para este trabajo. Lo que hasta aquí se 
ha enfatizado es la diferencia sustancial entre hermenéutica ontoló-
gica y epistemología. De acuerdo con Heidegger, la hermenéutica 
busca caracterizar lo originario, lo fundamental, y en este sentido 
es ontológica. Por esta razón, su tarea consiste en hacer patente al 
existir su peculiar modo de ser. La epistemología, en cambio, se 
centra en mostrar el modo en que el sujeto aprehende el objeto del 
conocimiento. En este sentido, la investigación epistemológica es 
de carácter óntico, pues su tema de estudio es el ser-objeto, la obje-
tividad. Esta distinción entre lo óntico y lo ontológico nos conduce 
a una separación radical entre epistemología y hermenéutica, en el 
sentido en que ambas pertenecen a órdenes diferentes: mientras 
que la hermenéutica trata de lo originario (el modo de ser del exis-
tir), la epistemología versa sobre cuestiones derivadas (el ser-objeto). 
Esto, a su vez, explica la tesis heideggeriana de que el conocimiento 
del mundo es sólo posible en cuanto modo de ser derivado de la 
estructura fundamental de ser en el mundo. A este respecto se ha 
señalado que el “como hermenéutico” es condición de posibilidad 
del “como apofántico”. En este planteamiento la epistemología se 
encuentra, en el mejor de los casos, subordinada a la ontología. 

Pero si bien es cierto que el esfuerzo heideggeriano por acceder 
y explicitar lo originario ha puesto de manifiesto la prioridad fun-
damental de lo ontológico para toda constitución de orden óntico, 
también es verdad que este autor no mostró el modo específico 



Ramón Bárcenas

14

en que, por ejemplo, el “como hermenéutico” determina el “como 
apofántico”. Dicho en otros términos, si bien Heidegger ha reali-
zado el movimiento de remontarse hasta lo originario, exponien-
do así la preeminencia de los principios ontológicos por sobre las 
cuestiones ónticas, lo que no realizó fue el movimiento de retorno, 
de lo originario a lo derivado, que exhibiría en qué sentido y hasta 
qué punto los descubrimientos de la hermenéutica ontológica con-
dicionarían las cuestiones epistemológicas. Ofrecer una respuesta a 
este punto es importante por varias razones. Por un lado, en el tra-
yecto de retorno se verificaría de manera efectiva la pretensión hei-
deggeriana de que las problemáticas epistemológicas y científicas 
son cuestiones derivadas. Esto permitiría exhibir concretamente 
de qué manera los principios de la ontología fundamental determi-
nan la constitución de las ciencias humanas. Por otro, se lograría 
un acercamiento, un tipo de comunicación entre la ontología y 
las cuestiones científicas; lo cual es deseable, pues, como advierte 
Ricoeur, “una filosofía que corta el diálogo con las ciencias no se 
dirige más que a sí misma” (Ricoeur, 2002: 89). En consecuencia, 
es indispensable el trayecto de retorno desde la ontología funda-
mental hacia las interrogantes de corte epistemológico.

Gadamer asumió como propia esta tarea y efectúo el trayecto 
de vuelta desde los principios ontológicos hacia las cuestiones ónti-
cas en su obra principal Verdad y método. En este movimiento de 
retorno intenta mostrar en qué sentido los descubrimientos de la 
hermenéutica ontológica posibilitan una mejor comprensión de 
la naturaleza de la verdad y de las ciencias del espíritu que la plan-
teada por la concepción metodológica. El título mismo de la obra 
revela una puesta en juego entre ontología y epistemología, esto es, 
entre la noción heideggeriana de verdad y la concepción diltheyana 
de método. Ahora bien, existen al menos dos razones importantes 
para suponer que la aproximación entre estas dos vertientes tendría 
lugar de manera dialógica. En primera instancia, el título de su 



La confrontación de ontología y epistemología

15

obra, Verdad y método, anuncia un posible diálogo entre la herme-
néutica ontológica y la epistemología. La partícula conjuntiva del 
título subraya la idea de una aproximación, más aún, de una posi-
ble conciliación entre ambas posturas. En segundo lugar, Gadamer 
es el autor de una hermenéutica filosófica para la cual el verdadero 
comprender acontece bajo la forma del diálogo. Evidentemente, el 
diálogo no debe confundirse con el monólogo disfrazado en el que 
se ignora la opinión del otro y se impone obstinadamente el propio 
punto de vista; tampoco tiene la estructura de la refutación erís-
tica, en la que a cada argumento presentado se opone un contra-
argumento, y cuyo propósito final es rebatir, a como dé lugar, la 
posición del interlocutor. El diálogo hermenéutico, al igual que 
la dialéctica platónica, tiene la forma de una conversación, en la 
cual participa una pluralidad de voces que buscan alcanzar algo en 
común; a saber: un entendimiento sobre aquello de que se habla. 
Lo que caracteriza al diálogo es precisamente ese esfuerzo conjunto 
por llegar a un acuerdo sobre lo deliberado. Lo importante aquí no 
es vencer a toda costa en la argumentación, sino lograr penetrar 
conjuntamente en el sentido de lo tratado. 

Puesto que dialogar es un acontecer discursivo en el que par-
ticipan dos o más voces, se sigue que la realización del diálogo 
hermenéutico precisa de una actitud de apertura al decir de los 
demás, esto es, de prestar atención a otros modos potencialmente 
más adecuados de concebir las cosas. En este sentido, la posibilidad 
de atender a los demás presupone admitir la existencia y validez 
de perspectivas distintas de la propia, es decir, supone el reconoci-
miento del otro. El reconocimiento de la alteridad posibilita, a su 
vez, la adquisición de horizontes, al menos, en la medida en que 
nos vemos comprometidos a ver más allá del propio punto de vista. 
Ahora bien, la noción misma de “horizonte” remite a lo abierto, 
a la condición misma de apertura: “tener horizontes significa no 
estar limitado a lo más cercano sino poder ver por encima de ello” 



Ramón Bárcenas

16

(Gadamer, 2001: 373). Por otro lado, Gadamer reiteró en entre-
vistas realizadas hacia el final de su vida que el alma de su herme-
néutica consiste en la admisión de que el otro puede tener razón 
(Grondin, 2003: 34). El reconocimiento de que el otro puede estar 
en lo correcto se correlaciona con el darse cuenta de que el propio 
punto de vista es falible y limitado. La toma de conciencia de que 
se puede estar equivocado constituye una actitud de humildad en 
concordancia con la docta ignorancia socrática. 

En este punto cabe preguntar: ¿el modo en que Gadamer bus-
ca aproximar la ontológica y la epistemología tiene la forma del 
diálogo hermenéutico?; ¿busca su obra conciliar la actitud de ver-
dad (ontología) con la conciencia metodológica (epistemología), de 
forma tal que surja algo en común?; ¿la postura gadameriana ha-
cia el modelo metodológico se caracteriza por ser una actitud de 
apertura, de escucha? El modo en que Gadamer pone en relación 
estas posturas no responde a la estructura del diálogo hermenéu-
tico, sino más bien a la de una confrontación. Verdad y método 
efectivamente contrapone ambas posturas, pero no lo hace con 
la intención de conciliarlas. Por el contrario, lo que su obra busca 
es hacer valer la prioridad del planteamiento ontológico por sobre 
la postura epistemológica; y para lograr esto debe desarticular la 
supuesta preeminencia y validez universal del método científico. 
El asunto es que para Gadamer el problema de la verdad –es decir, 
la experiencia humana de la verdad– sobrepasa con mucho los al-
cances explicativos de la concepción metodológica (epistemología). 
Como es sabido, la concepción metodológica sostiene que la ma-
nera correcta de acceder al conocimiento es mediante la aplicación 
del método científico. En este sentido se suele afirmar que una 
disciplina es “científica” en la medida en que su modo de investi-
gación se rige por tal método. El problema con este modelo es que 
termina por ofrecernos una imagen distorsionada de la naturaleza 
de la verdad y de las ciencias humanas. Dicho en otros términos, 



La confrontación de ontología y epistemología

17

el paradigma metodológico conlleva una drástica reducción de la 
experiencia humana de la verdad, pues pasa por alto todo aquello 
que no es explicable en términos epistemológicos. 

Las limitaciones de tal paradigma se revelan de manera concreta 
en su incapacidad para dar cuenta de ciertas formas de la experien-
cia humana en que se expresa un saber. Las obras de arte, las tra-
diciones históricas y los discursos filosóficos constituyen formas de 
verdad que rebasan los alcances del método científico (Gadamer, 
2001: 24-5). Por ejemplo, la experiencia del pensar filosófico y la 
verdad de las obras de arte no dependen de la observancia de algún 
principio metodológico. En este sentido, no hay reglas que faciliten 
un pronto filosofar o la rápida comprensión de una obra de arte. La 
participación del sentido de las producciones artísticas y del saber 
filosófico demanda otra cosa que meras instancias prescriptivas; 
precisa trabajo, experiencia y, sobre todo, formación. El problema, 
según Gadamer, es que el predominio del paradigma metodológi-
co ha terminado por cerrar el acceso a la verdad que se comunica 
en el arte, las tradiciones históricas y los discursos filosóficos. Por 
este motivo, la relación que Gadamer establece con la conciencia 
metodológica no puede ser de carácter dialógico (conciliador), sino 
crítico (deconstructivo). En este sentido, su pensamiento busca 
desarticular el encubrimiento en que ha devenido la supuesta uni-
versalidad y validez del método científico, con la finalidad de reha-
bilitar tales formas fundamentales de verdad. Estas experiencias de 
la verdad son recuperadas en cada una de las tres partes en que se 
organiza Verdad y método. 

Uno de los puntos clave de la deconstrucción del modelo me-
todológico se encuentra en el debate que Gadamer entabla con 
la interpretación moderna del prejuicio. Para la Modernidad los 
prejuicios son meros juicios sin fundamento porque carecen de una 
justificación última en un criterio racional. El prejuicio de autori-
dad, por ejemplo, proviene de la incapacidad de emplear la propia 



Ramón Bárcenas

18

razón, al adoptar una actitud acrítica ante el decir de la tradición. 
Para el pensador moderno, la única fuente de autoridad proviene, 
en todo caso, de la propia razón y no de alguna forma de tradición. 
Esta idea se expresa en el lema kantiano: “¡Sapere aude! ¡Ten el va-
lor de servirte de tu propia razón!” (Kant, 1994: 25). Esta frase es 
un llamado a emanciparse del peso de los tutores y de toda figura 
de autoridad que pretenda usurpar el lugar de la razón. Una impli-
cación de este modo de concebir el prejuicio es que las tradiciones 
son vistas como fuente de error, esto es, son despojadas de toda 
posibilidad de transmitir un saber. Por lo tanto, la rehabilitación 
de la tradición como posible experiencia de verdad precisa de una 
refutación de esta concepción negativa de prejuicio. Gadamer for-
mula tres argumentos que buscan lograr este fin. El primero de 
ellos, parte de un análisis filológico que revela que no hay nada 
en el vocablo “prejuicio” que conlleve necesariamente la idea de 
“juicio sin fundamento”. Prejuicio quiere decir ‘juicio previo’, cuyo 
valor de verdad requiere ser constatado. Así, es inherente a todo 
presupuesto el que pueda devenir en un juicio, esto es, que puede 
ser valorado de manera positiva. El segundo argumento defiende 
la idea de que también hay presupuestos legítimos que conducen a 
la verdad. En relación a esto, se subraya que no todo el decir de las 
figuras de autoridad es arbitrario. Por ejemplo, el asentimiento al 
decir de los expertos se funda en el re-conocimiento de que ellos 
saben más que el resto sobre un tema en cuestión. Por otro lado, 
las tradiciones históricas, como es el caso de lo clásico, remiten a la 
conservación y transmisión de aquellas prácticas y realidades que 
se han legitimado con el paso del tiempo. De esta manera, atender 
la voz de la tradición también se funda en un acto de la razón, pues 
remite a aquellas verdades que se han afirmado y acreditado. En el 
tercero, Gadamer lleva a cabo una rehabilitación hermenéutica del 
prejuicio al ver expresado en éste la estructura fundamental de la 
pre-comprensión. Esto significa que los presupuestos, lejos de ser 



La confrontación de ontología y epistemología

19

fuente de error, se constituyen en condición de posibilidad de la 
interpretación misma. En este sentido, todo proyecto de interpre-
tación “empieza siempre con conceptos previos que tendrán que ser 
sustituidos progresivamente por otros más adecuados” (Gadamer, 
2001: 333). La preeminencia ontológica de la pre-comprensión ex-
hibe el sinsentido del criterio metodológico de objetividad, pues es 
imposible dar cabal cumplimiento a este tipo de exigencia. La re-
habilitación hermenéutica del prejuicio conlleva la desarticulación 
del modelo metodológico, en la medida en que se muestra que la 
propia conciencia del investigador se encuentra condicionada por 
preconcepciones.

Lo anterior muestra que el prejuicio, en cuanto condicionante de 
la interpretación, define el posicionamiento desde el cual se formula 
toda investigación (científica o no). En este sentido, configuran nues-
tra propia situación hermenéutica, esto es, delimitan los alcances de 
nuestra perspectiva. Por esta razón, la hermenéutica gadameriana 
sostiene que nuestros prejuicios, más que nuestros juicios, configu-
ran la realidad histórica de nuestro ser. Esto último significa que no 
sólo los acontecimientos son de carácter histórico, sino que nosotros 
mismos estamos sujetos al devenir de la Historia. En este sentido, la 
propia conciencia del investigador se encuentra determinada por el 
acontecer histórico. Por este motivo se enfatiza que: “no es la historia 
la que nos pertenece, sino que somos nosotros los que pertenecemos 
a ella” (Gadamer, 2001: 344). Frente al ideal metódico y reflexi-
vo que persigue un punto de partida incondicionado y objetivo, la 
hermenéutica gadameriana antepone la tesis de la historicidad de la 
propia conciencia científica. Se trata aquí de mostrar que hay algo 
que precede y posibilita la propia conciencia metodológica; se trata 
de la recuperación del sentido de pertenencia a las tradiciones que 
nos anteceden y sustentan. En palabras de Ricoeur: “Por provocante 
–por no decir provocador– que sea este alegato, tiene que ver con la 
reconquista de la dimensión histórica por sobre el momento reflexi-



Ramón Bárcenas

20

vo. La historia me precede y adelanta mi reflexión” (Ricoeur, 2002: 
92). La tesis de la historicidad de la conciencia tiene consecuencias 
fundamentales para la teoría del conocimiento: muestra que el co-
nocedor (sujeto) y lo conocido (objeto) no se ofrecen originariamente 
como meros entes subsistentes, sino que son seres que se constituyen 
históricamente, es decir, “tienen el modo de ser de la historicidad” 
(Gadamer, 2000: 76). 

El reconocimiento de la historicidad del sujeto entraña saber 
que no podemos abordar el pasado de manera objetiva porque no 
podemos sustraernos de la acción de la Historia. Las tradiciones 
históricas son fundamentalmente acontecer que, en cuanto tal, 
ejercen su acción, incluso, ahí donde menos conscientes somos de 
su poder. Por esta razón, a la conciencia histórica se le contrapone 
una toma de conciencia más adecuada: la conciencia de la historia 
efectual. Se trata del reconocimiento de que todo, incluyendo la 
misma conciencia metodológica, se encuentra bajo la acción de la 
Historia, y de que tal eficacia histórica no es del todo evidente, es 
decir, no es susceptible de una transparencia plena. Pero esta im-
posibilidad de hacer plenamente consciente la eficacia histórica no 
se deriva de alguna falta por parte de nuestro entendimiento, sino 
que tiene relación con el hecho de que nuestra condición de ser his-
tórico no se reduce ni se agota bajo la perspectiva epistemológica. 
La conciencia de la historia efectual nos enseña que la razón hu-
mana no puede autodeterminarse a través de ciertos recursos me-
todológicos, pues esto implica pasar por alto la finitud constitutiva 
del ser hombre. La condición de finitud revela que es inherente al 
ser humano el encontrarse limitado de varias maneras (por ejem-
plo, tener limitaciones en cuanto a recursos temporales, cognitivos, 
etc.). Una de estas formas, precisamente, remite al modo en que los 
procesos cognitivos se encuentran determinados por la situación 
hermenéutica desde la que tienen lugar.



La confrontación de ontología y epistemología

21

Bibliografía

Aguilar Rivero, Mariflor, 2005, Diálogo y alteridad. Trazos de la herme-
néutica de Gadamer, México, unam (Colección Paideia). 

Descartes, Rene, 1995, Los principios de la filosofía, Barcelona, Alianza 
Editorial.

Dilthey, Wilhelm, 2000, Dos escritos sobre hermenéutica, Madrid, Edi-
ciones Istmo.

Gadamer, Hans-Georg, 2003, Los caminos de Heidegger, Barcelona, Her-
der Editorial. 

______, 2002, Verdad y método II, Salamanca, Ediciones Sígueme (Co-
lección Hermeneia).

______, 2001, Verdad y método, Salamanca, Ediciones Sígueme (Colec-
ción Hermeneia).

______, 2000, El problema de la conciencia histórica, Madrid, Editorial 	
Tecnos.

Grondin, Jean, 2003, Introducción a Gadamer, Barcelona, Herder Edi-
torial.

Heidegger, Martín, 2008, Ontología: Hermenéutica de la facticidad, Ma-
drid, Alianza Editorial.

______, 2007, El ser y el tiempo, México, Fondo de Cultura Económica.

Kant, Emmanuel, 1994, Filosofía de la historia, México, Fondo de Cul-
tura Económica.

Ricoeur, Paul, 2002, Del texto a la acción, ensayos hermenéuticos II, 
México, Fondo de Cultura Económica.


	portada VAlenciana 9 web 1.pdf
	Página 1

	portada VAlenciana 9 web.pdf
	Página 1


