LLa confrontacion de ontologia

g
y epistemologia en el pensamiento
gadameriano

Ramén Barcenas
Universidad de Guanajuato

Resumen

Heidegger formula una de las tesis filoséficas mds radicales del
siglo XX: la distincién puntual entre los estudios sobre lo éntico y
los andlisis ontoldgicos. Este planteamiento da lugar a la escision
fundamental entre la epistemologia, cuyo tema es el ser-objero, y
la hermenéutica ontolégica, que analiza el cardcter de ser del exis-
tir. Uno de los intentos mds notables por poner en juego estas dos
posturas tan distanciadas se encuentra en la filosofia gadameriana,
la cual se caracteriza por sostener que la comprensién verdadera
acontece bajo la forma del didlogo. Este trabajo revisa si el es-
fuerzo gadameriano por aproximar la epistemologia a la ontologfa
tiene lugar bajo la forma del didlogo hermenéutico.

Palabras clave: ontologia, hermenéutica, comprender, didlogo,
epistemologia.



Ramon Barcenas

Abstract

Heidegger formulates one of the most radical theses in the philosophy
of the twenty century: the distinction between the studies on specific
entities and those on Being itself (ontology). This thesis shows the
essential difference between epistemology and ontological hermeneu-
tics, since the first deals with objectivity, while the second worries
about Being. Gadamer’s philosophy, which holds that true under-
standing takes place dialogically, represents one of the most important
efforts to draw near these two divorced positions. This paper analyzes
in what sense Gadamer’s attempt to confront ontology with episte-
mology takes place dialogically.

Keywords: Ontology, hermeneutics, understanding, dialogue, epis-
temology.

n el verano de 1923 Heidegger impartié en Friburgo una serie

de lecciones bajo el titulo de “Ontologia: Hermenéutica de la
facticidad”. Posteriormente, estas lecciones fueron publicadas en
un libro homénimo. En este texto se ofrece una caracterizacién
ontolégica de la hermenéutica. Aqui el término “hermenéutica” no
refiere mds a un arte o una doctrina del comprender. El vocablo re-
mite, mds bien, a una cierta sistematicidad en el modo de plantear,
acceder y explicar la facticidad. La facticidad, a su vez, designa “el
cardcter de ser de ‘nuestro’ existir ‘propio” (Heidegger, 2008: 25).
De acuerdo con esto, la hermenéutica tiene la labor de hacer acce-
sible al existir su particular modo de ser. Lo que se busca es que el
existir, o ser ahi (Dasein), se ponga en marcha hacia si mismo, que
“despierte” para consigo mismo. Se trata de que al existir le sea
patente su propio cardcter de ser, consistente en ser hermenéutico.

La hermenéutica tiene la labor de hacer al existir mismo propio de
cada momento accesible en su caricter de ser al existir mismo, de



La confrontacién de ontologia y epistemologia

comunicarselo, de tratar de aclarar esa alienacién de si mismo de
que estd afectado el existir. En la hermenéutica se configura para
el existir mismo una posibilidad de llegar a entenderse y de ser ese

entender (Heidegger, 2008: 33).

Este entender (Verstehen), por supuesto, no se logra a través de nin-
glin comportamiento subjetivo como la reflexién; no tiene relacién
con algiin proceso cognoscitivo. El entender del que aqui se habla
constituye una determinacién fundamental del ser del existir. Que
el comprender determina el cardcter de ser del existir quiere decir
que se concibe en un plano estrictamente ontoldgico. El compren-
der es un existenciario (Existenzial), y éste es el nombre dado a
las explicaciones surgidas del andlisis ontolégico del ser ahi. En
este sentido, la hermenéutica de la facticidad se caracteriza por su
orientacién ontoldgica y no tiene que ver con una teoria de la inter-
pretacién, la cual remite a una metodologia del comprender. Esto
es precisamente lo que Dilthey entiende por hermenéutica: “A esta
teorfa de la preceptiva del comprender manifestaciones de la vida
fijadas por escrito la llamamos hermenéutica [proposicién 4b]”
(Dilthey, 2000: 85). La hermenéutica se plantea aqui en un plano
estrictamente epistemoldgico, en la medida en que su interés se
centra en la posibilidad de fundar un saber objetivo de la realidad
espiritual. El contenido temdtico de la hermenéutica diltheyana es
la vida misma, pero sélo en la medida en que ella deviene objeto
de conocimiento.

Heidegger rechaza la concepcién epistemoldgica de la herme-
néutica porque ésta se sitia en un nivel dntico y no ontolégico. El
andlisis ontol6gico busca caracterizar el dmbito de lo fundamental.
En este sentido, la hermenéutica de la facticidad busca explicitar la
estructura ontoldgica de lo originario: el exiszir mismo en cuanto
tal. En cambio, para la epistemologia la esfera de lo primordial
estd representada en el esquema sujeto-objeto. Presupone que lo



Ramon Barcenas

primario es la existencia de “yoes” (sujetos) que se contraponen a
“no-yoes” (objetos). Asi, una teorfa del conocimiento se articula
sobre una base o bien “subjetiva” o bien “objetiva”, segtin se opte
por uno de los dos extremos. Por ejemplo, el cogito se constituye
como el fundamento absoluto de la filosofia cartesiana. Lo que
pone de manifiesto el cardcter “sustancial” del “yo pienso” es la
rigurosidad del proceder de la duda metédica. El cogizo se revela asi
en cuanto ente sustancial, entendiendo por esto lo permanente, es
decir, aquello que subsiste por si mismo. Descartes lo define de la
siguiente manera: “Cuando concebimos la substancia, solamente
concebimos una cosa que existe en forma tal que no tiene necesi-
dad sino de si misma para existir” (Descartes, 1995: 52).

Pues bien, el problema con la perspectiva epistemolégica es que
asume como originario lo que en realidad es una cuestién derivada.
Para Heidegger la investigacién epistemoldgica atafie, en todo caso,
s6lo a una forma especifica de ser del existir. Sin embargo, dicha
forma de ser no es ni la mds fundamental ni mucho menos la tnica
posible. Esto significa que el modo originario de ser del existir no se
reduce a un sujeto del conocimiento, es decir, no es primordialmente
un “yo” (sujeto) que se contrapone a un “no-yo” (objeto). “El existir
no es [...] algo que esté compuesto de vivencias, ni mucho menos es
el sujeto (yo) que estd frente al objeto (no yo)” (Heidegger, 2008: 68).
El ser ahi es, ciertamente, un ente, pero un ente cuya peculiaridad
dntica es ser ontoldgico. En este sentido, el ser ahi es “esencialmen-
te” existencia. Que el ser ahi es existencia significa que no es pura
presencia (sustancia), sino que es un ser, mds aun, un poder ser. La
existencia, en cuanto poder ser, implica apertura en el sentido de un
ser proyectado en el mundo. Existir, por lo tanto, es ser en el mundo
(in-der-Welt-sein). Lo originario, lo primario, es este ser en el mundo
y no la relacién epistemoldgica de sujeto-objeto. Antes de ser un
sujeto del conocimiento, se es un ser arrojado en el mundo, en el
“ahi”. En este sentido, el comportamiento cognoscitivo no puede

10



La confrontacién de ontologia y epistemologia

dar cuenta del modo inicial de relacionarnos con el mundo. Por el
contrario, el mismo conocimiento del mundo (Welterkennen) es sélo
una forma de ser derivada de la estructura fundamental de ser en
el mundo. En palabras de Heidegger: “ni el conocimiento crea a6
initio un commercium del sujeto con un mundo, ni este commercium
surge de una accién del mundo sobre un sujeto. El conocimiento es
un modo del ‘ser ahi’ fundado en el ‘ser en el mundo™ (Heidegger,
2007: 75).

De lo anterior se sigue que el modo en que el ser ahi es en el
mundo no se caracteriza por el comportamiento teorético, sino por
el fundamental “curarse de”. Las cosas que inmediatamente hacen
frente en el mundo cotidiano no se ofrecen cual meros objetos
materiales, sino que se presentan, sobre todo, como entes con una
funcién. La mesa que encontramos en una habitacién no se ofre-
ce primariamente como un mero ente espacial con determinadas
propiedades fisicas: color, peso, altitud, etc. La mesa es, sobre todo,
esto: Ja mesa en la que uno se sienta a escribir, /2 mesa que se utiliza
“para” trabajar; es un ente que sirve “para algo”, un algo dtil. “La
mesa en s{ misma aparece de primeras asf; no es que se adjudique
ese rasgo de ser ‘para algo’ de resultas de una comparacién con
algo distinto de lo que ella es” (Heidegger, 2008: 115). La contem-
placién teorética no es, por lo tanto, el modo primario de relacio-
narnos con las cosas, sino el curarse de que manipula. Sélo cuando
se pasa por alto este ocuparse de es que las cosas se muestran cual
meros objetos susceptibles de ser conocidos. En consecuencia, el
ser de la mesa, su utilidad, no es algo que se ofrezca a una mirada
desinteresada, sino a un manipular efectivo de tal ente.

En el andar por el mundo curdndose de cosas al manejarlas, el ser
ahi las comprende “como” ttiles; es decir, los entes le hacen frente
como mesa, puerta, etc. Es inherente al ser del ser ahi el que las cosas
intramundanas se le presenten en la modalidad de “algo como algo”.
Al hacer uso de la puerta, haciendo girar el pestillo, se comprende la

11



Ramon Barcenas

puerta como tal, sin que esto se tenga que pensar o expresar verbal-
mente. Este entender primario es pre-tedrico, ante-predicativo, y se
revela en el uso mismo de los ttiles, de forma tal que no tiene nada
que ver con un proceso cognoscitivo. El comprender del que aqui
se habla remite al cardcter de ser del ser ahi; mienta una capacidad
originaria del existir humano consistente en un poder ser en el mun-
do, en un saber arregldrselas en él. Por esta razén, se dice que una
persona no comprende una cosa cuando no sabe cémo “prenderla”
y hacer uso de ella. El comprender ante-predicativo es inherente al
trato ocupado con las cosas porque constituye el modo en que el ser
ahi es en el mundo. Este comprender como (als), también denomina-
do “como hermenéutico”, es previo a toda interpretacion filolégica
o cientifica. Antes de que sea posible la interpretacién de un texto,
es necesario haberlo comprendido ya como tal, esto es, como texto.
De esta forma el “como hermenéutico” funge como condicién de
posibilidad del “como apoféntico”.

El “entender como” se configura, a su vez, sobre tres elementos
fundamentales: el “tener previo” (Vorhabe), el “ver previo” (Vorsi-
cht) y el “concebir previo” (Vorgriff). Asi, la comprensién implicita
en la manipulacién efectiva de un til, presupone el tener dicho
atil, el verlo en relacién con otros ttiles (plexo de referencias) y el
concebirlo de una manera determinada. “La interpretacién de algo
como algo tiene sus esenciales fundamentos en el ‘tener’, el ‘ver’ y
el ‘concebir’ ‘previos’. Una interpretacién jamds es una aprehensién
de algo dado llevada a cabo sin presupuestos” (Heidegger, 2007:
168). De acuerdo con esto, toda interpretacion se configura sobre
una pre-comprensién, de manera tal que no es posible desarrollar
una investigacién partiendo de una base neutral. Si la interpre-
tacién se ejerce sobre una pre-comprensién, entonces esto impli-
ca moverse en un circulo, pues se presupone justamente lo que
requiere ser explicado. Sin embargo, esta circularidad no mienta
una forma de conocer sino que pertenece con toda originalidad a

12



La confrontacién de ontologia y epistemologia

la estructura fundamental del comprender. “Este circulo del com-
prender no es un circulo en que se moveria una cierta forma de
conocimiento, sino que es la expresién de la existenciaria estruc-
tura del ‘previo’ peculiar al ‘ser ahi’” mismo” (Heidegger, 2007:
171). El circulo hermenéutico no es entonces ningin error légico
o epistemoldgico que debiera evitarse, sino que revela la originaria
estructura de anticipacién propia de la experiencia humana.

Las consideraciones anteriores buscan poner de manifiesto la si-
guiente cuestién primordial para este trabajo. Lo que hasta aqui se
ha enfatizado es la diferencia sustancial entre hermenéutica ontol4-
gica y epistemologia. De acuerdo con Heidegger, la hermenéutica
busca caracterizar lo originario, lo fundamental, y en este sentido
es ontoldgica. Por esta razdn, su tarea consiste en hacer patente al
existir su peculiar modo de ser. La epistemologia, en cambio, se
centra en mostrar el modo en que el sujeto aprehende el objeto del
conocimiento. En este sentido, la investigacién epistemoldgica es
de cardcter 6ntico, pues su tema de estudio es el ser-objeto, la obje-
tividad. Esta distincién entre lo 6ntico y lo ontolégico nos conduce
a una separacion radical entre epistemologia y hermenéutica, en el
sentido en que ambas pertenecen a érdenes diferentes: mientras
que la hermenéutica trata de lo originario (el modo de ser del exis-
tir), la epistemologia versa sobre cuestiones derivadas (el ser-0bjero).
Esto, a su vez, explica la tesis heideggeriana de que el conocimiento
del mundo es s6lo posible en cuanto modo de ser derivado de la
estructura fundamental de ser en el mundo. A este respecto se ha
senalado que el “como hermenéutico” es condicién de posibilidad
del “como apofintico”. En este planteamiento la epistemologia se
encuentra, en el mejor de los casos, subordinada a la ontologfa.

Pero si bien es cierto que el esfuerzo heideggeriano por acceder
y explicitar lo originario ha puesto de manifiesto la prioridad fun-
damental de lo ontolégico para toda constitucién de orden éntico,
también es verdad que este autor no mostré el modo especifico

13



Ramon Barcenas

en que, por ejemplo, el “como hermenéutico” determina el “como
apofintico”. Dicho en otros términos, si bien Heidegger ha reali-
zado el movimiento de remontarse hasta lo originario, exponien-
do asi la preeminencia de los principios ontoldgicos por sobre las
cuestiones 6nticas, lo que no realizé fue el movimiento de retorno,
de lo originario a lo derivado, que exhibiria en qué sentido y hasta
qué punto los descubrimientos de la hermenéutica ontolégica con-
dicionarian las cuestiones epistemoldgicas. Ofrecer una respuesta a
este punto es importante por varias razones. Por un lado, en el tra-
yecto de retorno se verificaria de manera efectiva la pretensién hei-
deggeriana de que las problemdticas epistemoldgicas y cientificas
son cuestiones derivadas. Esto permitiria exhibir concretamente
de qué manera los principios de la ontologia fundamental determi-
nan la constitucién de las ciencias humanas. Por otro, se lograria
un acercamiento, un tipo de comunicacién entre la ontologia y
las cuestiones cientificas; lo cual es deseable, pues, como advierte
Ricoeur, “una filosofia que corta el didlogo con las ciencias no se
dirige mds que a si misma” (Ricoeur, 2002: 89). En consecuencia,
es indispensable el trayecto de retorno desde la ontologia funda-
mental hacia las interrogantes de corte epistemoldgico.

Gadamer asumi6é como propia esta tarea y efectiio el trayecto
de vuelta desde los principios ontolégicos hacia las cuestiones 6nti-
cas en su obra principal Verdad y método. En este movimiento de
retorno intenta mostrar en qué sentido los descubrimientos de la
hermenéutica ontolégica posibilitan una mejor comprensiéon de
la naturaleza de la verdad y de las ciencias del espiritu que la plan-
teada por la concepcién metodolégica. El titulo mismo de la obra
revela una puesta en juego entre ontologia y epistemologia, esto es,
entre la nocién heideggeriana de verdady la concepcién diltheyana
de mérodo. Ahora bien, existen al menos dos razones importantes
para suponer que la aproximacién entre estas dos vertientes tendria
lugar de manera dialégica. En primera instancia, el titulo de su

14



La confrontacién de ontologia y epistemologia

obra, Verdad y método, anuncia un posible didlogo entre la herme-
néutica ontoldgica y la epistemologfa. La particula conjuntiva del
titulo subraya la idea de una aproximacién, mds atin, de una posi-
ble conciliacién entre ambas posturas. En segundo lugar, Gadamer
es el autor de una hermenéutica filoséfica para la cual el verdadero
comprender acontece bajo la forma del didlogo. Evidentemente, el
didlogo no debe confundirse con el mondlogo disfrazado en el que
se ignora la opinién del otro y se impone obstinadamente el propio
punto de vista; tampoco tiene la estructura de la refutacién erfs-
tica, en la que a cada argumento presentado se opone un contra-
argumento, y cuyo propdsito final es rebatir, a como dé lugar, la
posicién del interlocutor. El didlogo hermenéutico, al igual que
la dialéctica platénica, tiene la forma de una conversacién, en la
cual participa una pluralidad de voces que buscan alcanzar algo en
comun; a saber: un entendimiento sobre aquello de que se habla.
Lo que caracteriza al didlogo es precisamente ese esfuerzo conjunto
por llegar a un acuerdo sobre lo deliberado. Lo importante aqui no
es vencer a toda costa en la argumentacion, sino lograr penetrar
conjuntamente en el sentido de lo tratado.

Puesto que dialogar es un acontecer discursivo en el que par-
ticipan dos o mds voces, se sigue que la realizacién del didlogo
hermenéutico precisa de una actitud de apertura al decir de los
demds, esto es, de prestar atencién a otros modos potencialmente
mds adecuados de concebir las cosas. En este sentido, la posibilidad
de atender a los demds presupone admitir la existencia y validez
de perspectivas distintas de la propia, es decir, supone el reconoci-
miento del otro. El reconocimiento de la alteridad posibilita, a su
vez, la adquisicién de horizontes, al menos, en la medida en que
nos vemos comprometidos a ver mds alld del propio punto de vista.
Ahora bien, la nocién misma de “horizonte” remite a lo abierto,
a la condicién misma de apertura: “tener horizontes significa no
estar limitado a lo mds cercano sino poder ver por encima de ello”

15



Ramon Barcenas

(Gadamer, 2001: 373). Por otro lado, Gadamer reiteré en entre-
vistas realizadas hacia el final de su vida que el alma de su herme-
néutica consiste en la admisién de que el otro puede tener razén
(Grondin, 2003: 34). El reconocimiento de que el otro puede estar
en lo correcto se correlaciona con el darse cuenta de que el propio
punto de vista es falible y limitado. La toma de conciencia de que
se puede estar equivocado constituye una actitud de humildad en
concordancia con la docta ignorancia socratica.

En este punto cabe preguntar: ;el modo en que Gadamer bus-
ca aproximar la ontolégica y la epistemologia tiene la forma del
didlogo hermenéutico?; ;busca su obra conciliar la actitud de ver-
dad (ontologia) con la conciencia metodoligica (epistemologia), de
forma tal que surja algo en comiin?; ;la postura gadameriana ha-
cia el modelo metodoldgico se caracteriza por ser una actitud de
apertura, de escucha? El modo en que Gadamer pone en relacién
estas posturas no responde a la estructura del didlogo hermenéu-
tico, sino mds bien a la de una confrontacién. Verdad y método
efectivamente contrapone ambas posturas, pero no lo hace con
la intencién de conciliarlas. Por el contrario, lo que su obra busca
es hacer valer la prioridad del planteamiento ontolégico por sobre
la postura epistemoldgica; y para lograr esto debe desarticular la
supuesta preeminencia y validez universal del método cientifico.
El asunto es que para Gadamer el problema de la verdad —es decir,
la experiencia humana de la verdad— sobrepasa con mucho los al-
cances explicativos de la concepcién metodoldgica (epistemologia).
Como es sabido, la concepcién metodolégica sostiene que la ma-
nera correcta de acceder al conocimiento es mediante la aplicacién
del método cientifico. En este sentido se suele afirmar que una
disciplina es “cientifica” en la medida en que su modo de investi-
gacion se rige por tal método. El problema con este modelo es que
termina por ofrecernos una imagen distorsionada de la naturaleza
de la verdad y de las ciencias humanas. Dicho en otros términos,

16



La confrontacién de ontologia y epistemologia

el paradigma metodolégico conlleva una dréstica reduccién de la
experiencia humana de la verdad, pues pasa por alto todo aquello
que no es explicable en términos epistemoldgicos.

Las limitaciones de tal paradigma se revelan de manera concreta
en su incapacidad para dar cuenta de ciertas formas de la experien-
cia humana en que se expresa un saber. Las obras de arte, las tra-
diciones histéricas y los discursos filoséficos constituyen formas de
verdad que rebasan los alcances del método cientifico (Gadamer,
2001: 24-5). Por ejemplo, la experiencia del pensar filoséfico y la
verdad de las obras de arte no dependen de la observancia de algin
principio metodolégico. En este sentido, no hay reglas que faciliten
un pronto filosofar o la ripida comprensién de una obra de arte. La
participacién del sentido de las producciones artisticas y del saber
filoséfico demanda otra cosa que meras instancias prescriptivas;
precisa trabajo, experiencia y, sobre todo, formacién. El problema,
segin Gadamer, es que el predominio del paradigma metodolégi-
co ha terminado por cerrar el acceso a la verdad que se comunica
en el arte, las tradiciones histdricas y los discursos filoséficos. Por
este motivo, la relacién que Gadamer establece con la conciencia
metodolédgica no puede ser de cardcter dialégico (conciliador), sino
critico (deconstructivo). En este sentido, su pensamiento busca
desarticular el encubrimiento en que ha devenido la supuesta uni-
versalidad y validez del método cientifico, con la finalidad de reha-
bilitar tales formas fundamentales de verdad. Estas experiencias de
la verdad son recuperadas en cada una de las tres partes en que se
organiza Verdad y método.

Uno de los puntos clave de la deconstruccién del modelo me-
todolégico se encuentra en el debate que Gadamer entabla con
la interpretacién moderna del prejuicio. Para la Modernidad los
prejuicios son meros juicios sin fundamento porque carecen de una
justificacién dltima en un criterio racional. El prejuicio de autori-
dad, por ejemplo, proviene de la incapacidad de emplear la propia

17



Ramon Barcenas

razon, al adoptar una actitud acritica ante el decir de la tradicién.
Para el pensador moderno, la tnica fuente de autoridad proviene,
en todo caso, de la propia razén y no de alguna forma de tradicién.
Esta idea se expresa en el lema kantiano: “;Sapere aude! {Ten el va-
lor de servirte de tu propia razén!” (Kant, 1994: 25). Esta frase es
un llamado a emanciparse del peso de los tutores y de toda figura
de autoridad que pretenda usurpar el lugar de la razén. Una impli-
cacién de este modo de concebir el prejuicio es que las tradiciones
son vistas como fuente de error, esto es, son despojadas de toda
posibilidad de transmitir un saber. Por lo tanto, la rehabilitacién
de la tradicién como posible experiencia de verdad precisa de una
refutacién de esta concepcidn negativa de prejuicio. Gadamer for-
mula tres argumentos que buscan lograr este fin. El primero de
ellos, parte de un andlisis filolégico que revela que no hay nada
en el vocablo “prejuicio” que conlleve necesariamente la idea de
“juicio sin fundamento”. Prejuicio quiere decir ‘juicio previo’, cuyo
valor de verdad requiere ser constatado. Asi, es inherente a todo
presupuesto el que pueda devenir en un juicio, esto es, que puede
ser valorado de manera positiva. El segundo argumento defiende
la idea de que también hay presupuestos legitimos que conducen a
la verdad. En relacién a esto, se subraya que no todo el decir de las
figuras de autoridad es arbitrario. Por ejemplo, el asentimiento al
decir de los expertos se funda en el re-conocimiento de que ellos
saben mds que el resto sobre un tema en cuestién. Por otro lado,
las tradiciones histéricas, como es el caso de lo cldsico, remiten a la
conservacién y transmisién de aquellas practicas y realidades que
se han legitimado con el paso del tiempo. De esta manera, atender
la voz de la tradicién también se funda en un acto de la razén, pues
remite a aquellas verdades que se han afirmado y acreditado. En el
tercero, Gadamer lleva a cabo una rehabilitacién hermenéutica del
prejuicio al ver expresado en éste la estructura fundamental de la
pre-comprensién. Esto significa que los presupuestos, lejos de ser

18



La confrontacién de ontologia y epistemologia

fuente de error, se constituyen en condicién de posibilidad de la
interpretacién misma. En este sentido, todo proyecto de interpre-
tacién “empieza siempre con conceptos previos que tendrdn que ser
sustituidos progresivamente por otros mds adecuados” (Gadamer,
2001: 333). La preeminencia ontolégica de la pre-comprensién ex-
hibe el sinsentido del criterio metodolégico de objetividad, pues es
imposible dar cabal cumplimiento a este tipo de exigencia. La re-
habilitacién hermenéutica del prejuicio conlleva la desarticulacién
del modelo metodoldgico, en la medida en que se muestra que la
propia conciencia del investigador se encuentra condicionada por
preconcepciones.

Lo anterior muestra que el prejuicio, en cuanto condicionante de
la interpretacion, define el posicionamiento desde el cual se formula
toda investigacion (cientifica o no). En este sentido, configuran nues-
tra propia situacién hermenéutica, esto es, delimitan los alcances de
nuestra perspectiva. Por esta razén, la hermenéutica gadameriana
sostiene que nuestros prejuicios, mds que nuestros juicios, configu-
ran la realidad histérica de nuestro ser. Esto dltimo significa que no
s6lo los acontecimientos son de cardcter histérico, sino que nosotros
mismos estamos sujetos al devenir de la Historia. En este sentido, la
propia conciencia del investigador se encuentra determinada por el
acontecer histérico. Por este motivo se enfatiza que: “no es la historia
la que nos pertenece, sino que somos nosotros los que pertenecemos
a ella” (Gadamer, 2001: 344). Frente al ideal metddico y reflexi-
vo que persigue un punto de partida incondicionado y objetivo, la
hermenéutica gadameriana antepone la tesis de la historicidad de la
propia conciencia cientifica. Se trata aqui de mostrar que hay algo
que precede y posibilita la propia conciencia metodoldgica; se trata
de la recuperacién del sentido de pertenencia a las tradiciones que
nos anteceden y sustentan. En palabras de Ricoeur: “Por provocante
—por no decir provocador— que sea este alegato, tiene que ver con la
reconquista de la dimensi6n histérica por sobre el momento reflexi-

19



Ramon Barcenas

vo. La historia me precede y adelanta mi reflexién” (Ricoeur, 2002:
92). La tesis de la historicidad de la conciencia tiene consecuencias
fundamentales para la teorfa del conocimiento: muestra que el co-
nocedor (sujeto) y lo conocido (objeto) no se ofrecen originariamente
como meros entes subsistentes, sino que son seres que se constituyen
histéricamente, es decir, “tienen el modo de ser de la historicidad”
(Gadamer, 2000: 76).

El reconocimiento de la historicidad del sujeto entrana saber
que no podemos abordar el pasado de manera objetiva porque no
podemos sustraernos de la accién de la Historia. Las tradiciones
histéricas son fundamentalmente acontecer que, en cuanto tal,
ejercen su accion, incluso, 247 donde menos conscientes somos de
su poder. Por esta razén, a la conciencia histérica se le contrapone
una toma de conciencia mds adecuada: la conciencia de la historia
¢fectual. Se trata del reconocimiento de que todo, incluyendo la
misma conciencia metodoldgica, se encuentra bajo la accién de la
Historia, y de que tal eficacia histérica no es del todo evidente, es
decir, no es susceptible de una transparencia plena. Pero esta im-
posibilidad de hacer plenamente consciente la eficacia histérica no
se deriva de alguna falta por parte de nuestro entendimiento, sino
que tiene relaciéon con el hecho de que nuestra condicién de ser bis-
térico no se reduce ni se agota bajo la perspectiva epistemolégica.
La conciencia de la historia efectual nos ensefa que la razén hu-
mana no puede autodeterminarse a través de ciertos recursos me-
todoldgicos, pues esto implica pasar por alto la finitud constitutiva
del ser hombre. La condicién de finitud revela que es inherente al
ser humano el encontrarse limitado de varias maneras (por ejem-
plo, tener limitaciones en cuanto a recursos temporales, cognitivos,
etc.). Una de estas formas, precisamente, remite al modo en que los
procesos cognitivos se encuentran determinados por la situacién
hermenéutica desde la que tienen lugar.

20



La confrontacién de ontologia y epistemologia
Bibliografia

Aguilar Rivero, Mariflor, 2005, Didlogo y alteridad. Trazos de la herme-
néutica de Gadamer, México, uNam (Coleccién Paideia).

Descartes, Rene, 1995, Los principios de la filosofia, Barcelona, Alianza
Editorial.

Dilthey, Wilhelm, 2000, Dos escritos sobre hermenéutica, Madrid, Edi-

ciones Istmo.

Gadamer, Hans-Georg, 2003, Los caminos de Heidegger, Barcelona, Her-
der Editorial.

, 2002, Verdad y método II, Salamanca, Ediciones Sigueme (Co-
leccién Hermeneia).

, 2001, Verdad y método, Salamanca, Ediciones Sigueme (Colec-
cién Hermeneia).

, 2000, El problema de la conciencia histérica, Madrid, Editorial
Tecnos.

Grondin, Jean, 2003, Introduccién a Gadamer, Barcelona, Herder Edi-
torial.

Heidegger, Martin, 2008, Ontologia: Hermenéutica de la facticidad, Ma-
drid, Alianza Editorial.

, 2007, El ser y el tiempo, México, Fondo de Cultura Econémica.
Kant, Emmanuel, 1994, Filosofia de la historia, México, Fondo de Cul-

tura Econémica.

Ricoeur, Paul, 2002, Del texto a la accion, ensayos hermenéuticos II,
México, Fondo de Cultura Econémica.

21



	portada VAlenciana 9 web 1.pdf
	Página 1

	portada VAlenciana 9 web.pdf
	Página 1


