
83

Continuidades en el discurso
intelectual y político mexicano
sobre los indígenas, siglos XIX y XX

Eva Sanz JaraEva Sanz JaraEva Sanz JaraEva Sanz JaraEva Sanz Jara

R   E   S   U   M   E   N
Este artículo analiza el contenido del discurso público, político e inte-
lectual, sobre los indígenas a lo largo de la historia independiente de
México,  hasta el 2000. En él se propone que la asignación de identi-
dades indígenas a través del discurso público responde a las necesi-
dades de auto-percepción, auto-identificación y construcción del Es-
tado. Éste fabrica identidades étnicas, en función del momento histó-
rico, con el fin de construir el proyecto nacional. El discurso público,
intelectual y político, va variando conforme transcurre la historia del
México independiente. En esta investigación se distinguirán cuatro
tipos de discurso a lo largo de los siglos XIX y XX, en los cuales se
manifiestan cambios sustanciales en la retórica del proyecto nacio-
nal, que a su vez traen consigo variaciones en el modo de percibir,
definir y describir a los indígenas y en el lugar que se les reserva en
dicho proyecto. Sin embargo, al profundizar en los distintos tipos de
discurso, se observa que no son tan diferentes como pretenden ser,
sino que algunas continuidades permanecen a lo largo del tiempo.

PALABRAS CLAVE: México, indios, indígenas, discurso intelectual,
discurso político, liberalismo, indigenismo, campesinismo, pluralis-
mo.

Universidad Complutense de Madrid
Correo electrónico: evasjara@gmail.com

TZINTZUN • Revista de Estudios Históricos • Nº 51 • enero-junio de 2010 • ISSN 1870719X



TZINTZUN  •  Revista de Estudios Históricos

84

CONTINUITIES IN THE INTELLECTUAL AND POLITICAL
MEXICAN DISCOURSE ON THE INDIGENOUS GROUPS IN THE

NINETEENTH AND TWENTIETH CENTURY.

This article analyzes the content of the public, political and intellectual
discourse, on the indigenous groups along the history of México an
independent country  to the 2000. In this work we propose that the
assignment of indigenous identities across the public speech answers to the
needs of self perception, self identification and the construction of the State.
This State creates ethnic identities according to the historical moment, aiming
to construct the national project. In this present investigation there will be
four types of discourse analyzed through the nineteenth and twentieth
century, in which substantial changes are made in the rhetoric of the national
project, and when also variations in the way of perceiving, defining and
describing indigenous groups occurred. In spite of the assumed changes,
through the research, it is acknowledge that certain continuities prevail and
remain.
KEY WORDS: Mexico, indigenous, intellectual discourse, political discourse,
liberalism, pluralism.

CONTINUITÉS DANS LE DISCOURS INTELLECTUEL ET
POLITIQUE MEXICAIN SUR LES INDIGÈNES AUX XIXe ET XXe

SIÈCLES

Cet article analyse le contenu du discours politique et intellectuel sur les
indigènes tout au long de l’histoire indépendante du Mexique  aux  2000. On
considère que l’assignation d’identités indigènes à travers le discours public,
répond aux besoins d’auto-perception, d’auto-identification et de construction
de l’État, un État qui fabrique des identités ethniques en fonction du moment
historique, afin de bâtir le projet national. Le discours public, intellectuel et
politique varie d’après le parcours de l’histoire du Mexique indépendant.
Dans cette recherche, on montre quatre sortes de discours aux XIXe et XXe
siècles, dans lesquels on témoigne des changements importants dans la
rhétorique du projet national, ce qui apporte des variations au moyen de
percevoir, définir et découvrir les indigènes et de connaître le lieu qu’ils ont
dans le projet. Néanmoins, on remarque que si on creuse les sortes de
discours, on découvre qu’ils ne sont pas très différents, sinon qu’il y a des
continuités qui restent tout au long du temps.

MOTS CLÉS : Mexique, indiens, indigènes, discours intellectuel, discours
politique, libéralisme, indigénisme, paysannisme, pluralisme.



85

E n este artículo se realiza un análisis de contenido del discurso
público sobre los indígenas a lo largo de la historia del México

independiente, desde su nacimiento como entidad soberana hasta el
inicio de la década de 2000, lo que representa un lapso temporal de
casi dos siglos de duración. Además, se revisarán, por su importancia
en el tema del que este texto se ocupa, algunos precedentes coloniales
de discurso público sobre los indios.

Una de las funciones del discurso público es la enunciación y
difusión del proyecto nacional, que cambia en función de los diferentes
momentos históricos. De este modo, en el proyecto nacional vigente
en cada momento se confiere un papel determinado a los indígenas,
que se difunde a través del discurso público, del que forman parte
importante el discurso político y el intelectual, producido por
historiadores, antropólogos, sociólogos, etc. El discurso público
elaborado por intelectuales y políticos es público en cuanto a sus
destinatarios, pero no en lo que se refiere a quienes lo producen. Todo
el mundo está expuesto a esas ideas, pero no cualquiera puede crearlas.
Su producción está restringida casi siempre a las élites políticas e
intelectuales. Este discurso público, para ser difundido, debe quedar
previamente fijado por la escritura, medio que detentan las élites
mencionadas. A menudo resulta complicado distinguir entre las
producciones discursivas de los intelectuales y las de los políticos,
debido a que se retroalimentan y a que ambos grupos no siempre
están claramente diferenciados. El saber es político, cada momento
histórico tiene sus saberes particulares y controlarlos es fundamental
en la política. La imbricación entre ambos es, pues, profunda. A pesar
de que en ocasiones es muy complicado distinguirlos de manera nítida,



TZINTZUN  •  Revista de Estudios Históricos

86

este artículo se ocupa del discurso intelectual cuando interactúa con
el político, de pensadores que se ocuparon del tema indígena en los
momentos en que aluden a la cuestión nacional.

El discurso público, intelectual y político, va variando conforme
transcurre la historia del México independiente. Momentos históricos
y discursos van acomodándose mutuamente y transformándose con
el paso del tiempo. En este trabajo se distinguen cuatro tipos de
discurso a lo largo de los siglos XIX y XX, en los cuales se manifiestan
cambios en el proyecto nacional, que a su vez traen consigo variaciones
en el modo de concebir a los indígenas y en el lugar que se les reserva
en dicho proyecto. En base a estos cuatro tipos de discurso, se
diferenciarán otros tantos períodos, aunque de ninguna manera puede
afirmarse que se trate de etapas históricas, con la connotación de
rigidez que dicho concepto conlleva.

El primero de dichos períodos abarca desde la Independencia de
México hasta la Revolución mexicana. A pesar de que incluye algunos
años del siglo XX, se denominará genéricamente “siglo XIX” porque
es en esta centuria donde transcurre en su mayor parte y porque los
pocos años del siglo XX que se incluyen en él se caracterizan por rasgos
heredados del anterior. Durante esta etapa, sumamente convulsa desde
el punto de vista político, diferentes corrientes predominan, a veces
coexistiendo y otras veces sucediéndose. Las principales son
liberalismo, conservadurismo y positivismo. Las dos primeras
convivirán, imponiendo sucesivamente sus proyectos políticos,
durante la mayor parte del siglo XIX, alcanzado el liberalismo su
mayor auge bajo el liderazgo de Benito Juárez. Y, en lo que se refiere a
la tercera, deriva en gran medida del liberalismo y alcanzará su apogeo
durante el Porfiriato. En todas ellas, pero de manera especial en el
liberalismo, se opina que el indio se encuentra en estado de
degradación, debido fundamentalmente al trato que recibió durante
la etapa colonial, y que debe ser asimilado al resto de la población
para que supere dicho estado.1

1 En este trabajo se abordará esta idea de la conveniencia de la asimilación de las poblaciones
indígenas a la total nacional en base a las obras escritas, en forma de libro, de intelectuales y
políticos del período, que son las mismas fuentes que se han empleado para la totalidad del



87

Lo anterior se debe a que se piensa que la existencia del indio
como entidad legal representa un obstáculo al progreso y al desarrollo
nacional. La retórica que impera en el proyecto liberal es la de la
igualdad, y ésta se consigue con el paso de los indios de súbditos a
ciudadanos. Para lograr la igualdad legal, el indígena debe desaparecer
como tal, puesto que se considera que es una categoría que implica
atraso. Se pretende que, al menos en el discurso oficial, dejen de existir
los indígenas. Para ello se quiere hacer desaparecer la palabra “indio”,
lo que refleja que se cree necesaria su asimilación. Pero los cambios no
se limitan al discurso de igualdad. La homogeneidad poblacional
establecida en la retórica trata de materializarse, además de mediante
la conversión de los indios en ciudadanos con derechos políticos,
terminando con sus autoridades y organización social e insertándolos
en la nación a través de la educación.2

Las jóvenes repúblicas americanas, al imitar modelos europeos,
asumen que el Estado es la expresión política de una sociedad homogé-

trabajo. No obstante, existen otras fuentes que también resultan sumamente ilustrativas
como reflejo del discurso público sobre los indígenas en el siglo XIX. Destaca entre ellas la
prensa. Como afirma Patricia Lagos Preisser, todas las acciones y concepciones producidas en
el siglo XIX por los grupos dominantes hacia los indígenas aparecen en los periódicos. Destacan
en la prensa decimonónica mexicana, como lo han mostrado Antonio Escobar Ohmstede y
Teresa Rojas, las noticias sobre problemas con ciertos grupos indígenas, tanto en el sur –la
guerra de castas por ejemplo- como, de manera muy destacada, en el norte –con los
denominados en la época “indios bárbaros” del norte. Sin embargo, los periódicos no se
limitan a este tipo de noticias, sino que también aparecen menciones a las medidas
implementadas desde el Estado para la variación de la situación de los indígenas, como la
igualdad jurídica, las cuestiones impositivas, la legislación sobre tierras, la colonización, e
incluso en ocasiones algunos artículos versan sobre costumbres y modos de vida de grupos
indígenas o rememoran a héroes de épocas pasadas, como Cuauhtémoc. Para profundizar en
este tema de la prensa como fuente para el estudio del discurso público sobre los indígenas en
el siglo XIX, pueden consultarse los trabajos de Patricia Lagos Preisser, “La prensa decimonónica
como fuente para el estudio de la historia de los grupos indígenas”, en Escobar Ohmstede,
Antonio (coordinador), Indio, nación y comunidad en el México del siglo XIX, Centro de Estudios
Mexicanos y Centroamericanos y Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en
Antropología Social, México, 1993, y de Antonio Escobar Ohmstede y Teresa Rojas
(coordinadores), La presencia del indígena en la prensa capitalina del siglo XIX, 4 tomos,  México,
CIESAS e INI,1992, que constituye en sí una muy útil fuente puesto que recopila las noticias
sobre indígenas en varios periódicos mexicanos decimonónicos.
2 Escobar Ohmstede, Antonio, “Introducción”, en Escobar Ohmstede, Antonio (coordinador),
Los pueblos indios en tiempos de Benito Juárez (1847-1872), México, Universidad Autónoma
“Benito Juárez” de Oaxaca y Universidad Autónoma Metropolitana, 2007, p. 14.

Continuidades en el discurso intelectual y político mexicano...



TZINTZUN  •  Revista de Estudios Históricos

88

nea cuya población pertenece a una misma raza, habla una sola lengua,
posee una cultura compartida, una misma religión y tiene convicciones
y sentimientos comunes. No obstante, en las nuevas repúblicas la
presencia de indios hace que la situación sea contraria a la deseada:
el Estado no responde a una sociedad unificada previamente, sino
que a él le corresponde unificarla y construirla.3  En otras palabras,
las nuevas naciones se inscriben conscientemente en el “paradigma
ilustrado del progreso”. Ello les lleva a escoger como ideal para lograr
materializar dicho paradigma un modelo de organización sociopolítica
inspirado por el pensamiento ilustrado y por las dos recientes grandes
revoluciones, la francesa y la americana.4

En el segundo período el ideario indigenista domina, cosa que
sucede desde la Revolución mexicana hasta la crisis de dicha corriente,
que comienza al fin de la década de 1960. Desde el punto de vista de
los intelectuales y políticos indigenistas, el indígena se encuentra en
una situación de miseria, a causa de las medidas llevadas a cabo en
épocas pasadas, y necesita ser redimido de esta situación para
alcanzar el objetivo primordial de los gobiernos del Partido
Revolucionario Institucional, que permanecerá en el poder durante
todo este período: materializar el nuevo proyecto nacional nacido de
la Revolución. Las élites políticas e intelectuales son mayoritariamente
revolucionarias y el modelo de nación a seguir ya no es el europeo.
México ha adquirido, gracias a la lucha, una nueva identidad, esta
vez mucho más original. En ella, se ha asignado un lugar específico a
los indígenas, que se manifiesta y se hace realidad a través del discurso
público sobre ellos. Una ideología, el indigenismo, va a ejercer, en lo
que a la cuestión indígena se refiere, una preponderancia casi absoluta
en esta etapa. El proyecto indigenista propone la integración del indio
en el Estado mexicano, para conseguir el desarrollo y la modernidad,

3 Bonfil Batalla, Guillermo, “Sobre la ideología del mestizaje”, en Valenzuela Arce, José
Manuel (compilador), Decadencia y auge de las identidades. Cultura nacional, identidad cultural y
modernización, Tijuana, El Colegio de la Frontera Norte, 1992, p. 43.
4 Quijada, Mónica, “¿Qué nación? Dinámicas y dicotomías de la nación en el imaginario
hispanoamericano del siglo XIX”, en Guerra, François-Xavier y Mónica Quijada (coordinadores),
Imaginar la nación, Hamburgo, LIT, Münster,  1994, p. 15.



89

tanto para la sociedad en general como para los propios indígenas.
Durante los años de vigencia del indigenismo, se mantiene una relación
estrecha y estable entre los grupos indígenas y el Estado.

Tras una primera etapa indigenista, que transcurre desde la
Revolución hasta la década de 1940, de carácter teórico, definitorio y
de diseño, tiene lugar una segunda, en la que la aplicación política
del indigenismo se generaliza. Es a partir de esos años cuando las
ideas de los teóricos fundamentales del indigenismo se implementan
a través de las políticas indigenistas clásicas. El punto de inflexión
que pone fin a la primera etapa y da inicio a la segunda es el Primer
Congreso Interamericano Indigenista, celebrado en Pátzcuaro,
Michoacán, en 1940. A partir de esa fecha, la corriente se convierte en
una política articulada, con programa, instituciones y orientaciones
al Estado.

El tercer período coincide con la crisis del indigenismo, que se
enmarca en una crisis de mayor trascendencia, política e intelectual,
cuyo punto álgido será la matanza de Tlatelolco de 1968, y que abarca
todo el campo de las ciencias sociales y pone en cuestión el orden
establecido. Este período transcurre a lo largo de las décadas de 1960,
1970 y 1980, y en él conviven distintas corrientes que tienen el
denominador común de estar inspiradas por el marxismo. Se trata de
idearios que oscilan entre el marxismo ortodoxo y un temprano
etnicismo, pasando por otros como el campesinismo. Desde la
perspectiva de estos idearios, el “problema indígena”, como siempre
provocado por el trato dado a los indios con anterioridad, es la
explotación que estas poblaciones sufren.

Estas corrientes de inspiración marxista no tienen aplicación
únicamente a la cuestión indígena, se extienden a muchos otros
ámbitos; y tampoco son privativas de México, sino que su hegemonía
se produce en todo el mundo. Ahora bien, la aplicación que se hace
de estas teorías al tema indígena en México sí es en cierta medida
característica, puesto que el campesinismo emergerá como pensamien-
to predominante en la época respecto a los indios. Las corrientes
mencionadas están representadas, por una parte, por una nueva

Continuidades en el discurso intelectual y político mexicano...



TZINTZUN  •  Revista de Estudios Históricos

90

generación de antropólogos y, por otra, por pensadores ya presentes
con anterioridad que se enmarcan en el ideario indigenista clásico.
Respecto a los primeros, se encuentran en distintos posicionamientos
teóricos, aunque tienen algo en común: la crítica al indigenismo. El
grupo que conforman puede subdividirse en tres tendencias. En la
primera de ellas impera el marxismo ortodoxo y la subordinación del
concepto de etnia al de clase social; en otras palabras, se concibe la
problemática indígena como inserta en la lucha de clases. Otra de las
tendencias se centra en la problemática de carácter campesino, por lo
que es denominada “campesinismo”. Y en la tercera de estas tendencias
se invierten los términos con respecto al marxismo más ortodoxo y
pasa a concebirse la problemática indígena como aislada de la de clase,
creándose de este modo una corriente etnicista y culturalista, que
aunque ya está presente en estos años, dominará en los próximos, a
partir de la década de 1990.

Por último, el cuarto período comienza al inicio de la década de
1990, puesto que en sus primeros años se producen dos hechos que
supondrán hitos muy relevantes en lo que a la cuestión indígena se
refiere: la contra-celebración del V Centenario del Descubrimiento de
América y el levantamiento del Ejército Zapatista de Liberación
Nacional. Se trata de una breve etapa de difícil denominación. Al
inicio de ella, ideas que aparecían tímidamente en la anterior pasan a
convertirse en el discurso dominante sobre los indígenas. Estas ideas
podrían englobarse bajo el nombre genérico de “pluralismo”.5  Según
la perspectiva de esta corriente, los grupos indígenas han sido hasta
este momento olvidados. Se pone punto final a este último período en
torno al año 2000, por lo que el lapso de tiempo que se incluye en él es
breve, pues prácticamente se limita a la década de 1990. Se deja abierto
el interrogante sobre si permanece hoy en día, porque seguramente es
demasiado pronto para emitir un juicio sobre ello.

5 La denominación de esta etapa discursiva es una cuestión complicada. Diferentes términos
entran en juego en este período para describir el proyecto que toma el protagonismo: pluralismo,
multiculturalismo, interculturalismo, etc. Se ha seleccionado el primero de ellos porque es el
más frecuentemente utilizado por los intelectuales revisados y porque es el que más parece
adecuarse a la situación mexicana.



91

Al igual que sucedía con las ideologías de la etapa retórica
anterior, la nueva tampoco es exclusiva de México. Se está produciendo
un cambio de paradigma a escala internacional en lo que se refiere a
cuestiones identitarias, no sólo étnicas, también de muchos otros
grupos denominados “minoritarios” o “subalternos”. La transforma-
ción abarca todas las ciencias sociales. Para decirlo con pocas palabras,
consiste en una superación del paradigma ilustrado, moderno. Todo
ello está en estrecha relación con la globalización y la antiglobalización.
El cambio de discurso sobre los indios en México puede vincularse
con estas tendencias internacionales. La nueva producción discursiva
busca sustituir el proyecto que hegemonizaba con anterioridad. Sin
duda, los rasgos del nuevo son más complejos, pero puede constatarse
que de nuevo se importan modelos de fuera, aunque siempre
adaptados de modo característico a las realidades mexicanas. No
obstante, el lugar reservado a los indígenas en el nuevo proyecto
nacional difiere del anterior porque es mucho más amplio y relevante.

En México, la imagen del indio es en cada momento histórico
modelada a través de las distintas modalidades de discurso público
que predominan en cada uno de los períodos enunciados. Dos
motivaciones guían este modelado: adaptar al indígena a la mentalidad
dominante, crear un indio aceptable, asumible; y que éste cumpla
con el papel que se le ha asignado en el ideal de nación. Tanto las
mentalidades imperantes como el papel que se otorga al indígena en
el proyecto nacional van variando con el tiempo. Las ideas más
relevantes que se desprenden de la revisión y el análisis de contenido
del discurso intelectual y político mexicano de los siglos XIX y XX
pueden articularse en torno a un rasgo sobresaliente de los diferentes
discursos predominantes en los períodos tratados: la pervivencia de
continuidades, que conviven con algunas discontinuidades, a lo largo
de todos ellos.

Cada tipo de discurso sobre los indígenas adquiere preeminencia
durante un lapso de tiempo concreto y de manera invariable se define
a sí mismo como original y radicalmente diferente a los previos y a
otros contemporáneos. Sin embargo, resulta interesante cuestionar si

Continuidades en el discurso intelectual y político mexicano...



TZINTZUN  •  Revista de Estudios Históricos

92

estos discursos son tan distintos o simplemente pretenden serlo. En
este trabajo se propone que la diferencia discursiva es en gran medida
aparente, puesto que permanece un sustrato homogéneo, continuo, a
lo largo de los dos siglos estudiados. Conforman esta continuidad
algunos rasgos característicos que constituyen reiteraciones en cada
modalidad discursiva, pero que no se explicitan como tales por parte
de quienes las han formulado, sino que, por el contrario, se exponen
como novedades. Se tratarán en este artículo la crítica a los anteriores
discursos que cada retórica realiza, la posesión de la verdad afirmada
por cada nuevo tipo de lenguaje y el reencuentro con los indios que
cada discurso asevera que ha llevado a cabo.

La crítica a los anteriores discursos

En el nacimiento de cada uno de los cuatro modos retóricos revisados
está presente la crítica a los anteriores discursos sobre el indio. Sin
embargo, esta crítica va más allá de lo razonable en cualquier cambio
discursivo, porque cada nuevo tipo de lenguaje se conforma, en gran
medida, por la contradicción al anterior. En ocasiones, el nuevo
contenido, la propuesta alternativa, es escasa, pero ello no aparenta
tener demasiada importancia mientras contenga una fuerte crítica.

En el siglo XIX, los intelectuales parecen más interesados en
criticar a la Colonia que en producir relevantes elaboraciones teóricas
sobre los indios. Además de valorarse negativamente la concepción
de los indígenas que con anterioridad se tenía, en cada período
discursivo se culpa a los anteriores de la situación en que estas
poblaciones se encuentran. De este modo, la mayor parte de lo escrito
acerca de los indígenas está relacionado con las nefastas actuaciones
del período colonial respecto a estas poblaciones. El proyecto nacional
decimonónico liberal nace en gran medida como reacción consciente
al sistema español. La intención es que sean antagónicos. Por tanto,
se tratará de invertir en todo lo posible el orden colonial. Al menos eso
es lo que se explicita por parte de la mayoría de los políticos e



93

intelectuales del siglo XIX.6  En lo que se refiere a los indios, el propósito
manifiesto es darles el tratamiento opuesto al que recibieron durante
la Colonia. Por ello, si los españoles intentaron mantener al indígena
apartado del resto de la sociedad confiriéndole un estatus diferente,
el objetivo del proyecto republicano respecto a estas poblaciones será
la asimilación. Esto se debe a que se considera, en el contexto de las
ideas predominantes, que con reservas pueden denominarse
genéricamente liberales, que la pervivencia del indio como entidad
legal supone un obstáculo al progreso.7

La mayor parte de los autores decimonónicos culpan al sistema
impuesto durante la Colonia de la degradación en la que afirman que
los indios se encuentran inmersos. De este modo, el historiador y
político Carlos María de Bustamante, que desarrolló su obra en los
años inmediatamente anteriores e inmediatamente posteriores a la
Independencia de México, proceso en el que participó activamente,
responsabiliza al sistema colonial de favorecer, a través de las Leyes
de Indias, la destrucción de los indios, porque los coloca en un estado
de “infancia perpetua” y los pone bajo la tutela de personas interesadas
en “mantenerlos en su ignorancia, para que no conozcan jamás sus
derechos”. Afirma el autor que mediante las Leyes de Indias, la Corona:
“[…] Se ha empeñado en colocar a estos miserables en una suerte de
infancia perpetua; ellas les han dado como tutores a los mismos
interesados a favor de su trabajo y mantenerlos en su ignorancia, para
que no conozcan jamás sus derechos[…]”8  En el mismo sentido,

6 Sanz Jara, Eva, “Aportaciones de los intelectuales decimonónicos acerca de la inserción de
las culturas indígenas en la identidad nacional mexicana”, en Cagiao Vila, Pilar y Eduardo
Rey Tristán, De ida y vuelta. América y España: los caminos de la cultura, Santiago de Compostela,
Universidad de Santiago de Compostela, 2007.
7 Sanz Jara, Eva, “Asignación de identidades indígenas: criterios y motivos del Estado mexicano
para identificar a ciertas poblaciones como indígenas en los censos de población a lo largo de
la historia del México independiente”, trabajo de investigación para la obtención de la suficiencia
investigadora, Doctorado en América Latina contemporánea, Instituto Universitario de
Investigación Ortega y Gasset, Universidad Complutense de Madrid, 2004.
8 Bustamante, Carlos María de, El indio mexicano o avisos al rey Fernando Séptimo para la
pacificación de la América Septentrional. Obra redactada en dos opúsculos durante la permanencia del
autor en la prisión de San Juan de Ulúa, en los años 1817-18. Seguidos del discurso Motivos de mi
afecto a la Constitución, estudio y coordinación de paleografía Manuel Arellano Zavaleta,  México,
Instituto Mexicano del Seguro Social, 1981. Primera edición de 1818, p. 35.

Continuidades en el discurso intelectual y político mexicano...



TZINTZUN  •  Revista de Estudios Históricos

94

Lorenzo de Zavala, político que vivió en la misma época que
Bustamante y, como él, fue protagonista de sus acontecimientos
políticos, asevera que:

Los indios tenían sus leyes especiales, sus jefes, sus procuradores y
defensores que les nombraba el gobierno, porque eran legalmente
considerados como menores de edad. El estado de embrutecimiento en que
se les mantuvo, los hacía en efecto inhábiles para representar ningún género
de derechos, ni perfeccionar contratos de importancia en que se supusiese
la necesidad de algunas ideas combinadas.9

Lucas Alamán, historiador y político de tendencias conservadoras
nacido a finales del siglo XVIII, también aborda la cuestión de las
Leyes de Indias, pero, dada su tendencia política, lo hace en términos
menos negativos. El pensador afirma que estas leyes hacían de los
indios “una clase privilegiada y separada de las demás”. Según el
autor, se les protegía por su “escasa capacidad moral” y “debilidad
de fuerzas físicas”, que él no pone en duda.10  El político e historiador
liberal decimonónico José María Luis Mora, más crítico que Alamán,
asevera que la segregación y los privilegios de que fueron objeto los
indios durante la Colonia les perjudicó porque les hizo permanecer
incapaces:

Los antiguos defensores de los Indios, aunque con una intención sanisima,
contribuyeron no poco al descredito de sus aptitudes […] nada menos eran
que enemigos de los Indios; y todos no obstante al sostener su causa estaban
no solo confesando, sino sentando por principio que abandonados a si
mismos no podrian igualarse a los blancos.11  Mora describe la segregación
y los privilegios de que los indios fueron objeto por parte de la Corona

9 Zavala, Lorenzo de, Obras. El historiador y el representante popular. Ensayo crítico de las revoluciones
de México desde 1808 hasta 1830, prólogo, ordenación y notas de Manuel González Ramírez,
México, Porrúa, 1969, p. 13.
10 Alamán, Lucas, Historia de México. Desde los primeros movimientos que prepararon su Independencia
en el año de 1808, hasta la época presente, 5 volúmenes, México, Jus, 1942. Primera edición de
1844, pp. 30-32.
11 Mora, José María Luis, México y sus revoluciones, México, Fondo de Cultura Económica, 1986.
Primera edición de 1836, pp. 64 y 65.



95

española, que ha hecho que los indígenas estén […] acostumbrados a
recibirlo todo de los que los gobernaban y a ser dirijidos por ellos hasta en
sus acciones mas menudas como los niños por sus padres, jamas llegaban
a probar el sentimiento de la independencia personal […]12

El “período indigenista” sí trae consigo propuestas alternativas,
aunque probablemente no tan elaboradas teóricamente ni tan
científicas como se pretendía en la época. Novedosos conceptos como
“herencia boasiana”, “antropología aplicada”, “aculturación
planificada”, “proceso dominical”, “región de refugio”, etc., tan
característicos de las décadas en que impera el nacionalismo
revolucionario, se orientan finalmente a la teorización sobre la
integración del indio a la nación. Ahora bien, la valoración negativa,
tanto de la Colonia como del siglo XIX, resulta muy destacable. Sin
embargo, los períodos críticos por excelencia son los que se extienden
desde el fin de la década de 1960 hasta la actualidad. En estos años se
reprochan todas las actuaciones anteriores: las coloniales, las
decimonónicas y especialmente las indigenistas. Las alternativas
enunciadas, en inicio, no tienen ni mucho menos la fuerza que el
indigenismo tenía. Lo que tiene más peso es la crítica. Con el tiempo,
las nuevas propuestas han ido variando, del acento en la clase al énfasis
en la etnia, y han ido tomando cuerpo. Pero nunca, ni ahora ni en los
siglos XIX y XX, se reconocen herencias del discurso sobre los indígenas
del pasado. No obstante, están presentes.

El período discursivo indigenista nace cuando la retórica sobre
los indígenas adquiere estatus científico, concretamente antropológico.
Los propios intelectuales de esta corriente así lo afirman. Se dice que
anteriormente el discurso y la acción sobre los indígenas se limitaban
a “actividades literarias, sentimentales y caritativas”.13  Esta fuerte
crítica a todo lo anterior constituye la base de este nuevo discurso. Su

12 Ibid, p. 200.
13 Comas, Juan, “Algunos datos para la historia del indigenismo en México”, en Comas, Juan,
Ensayos sobre indigenismo, México, Ediciones del Instituto Indigenista Interamericano, 1953.
Publicado por primera vez en 1948. Comas, antropólogo español exiliado en México, dedicó
parte de su obra al estudio del indigenismo mexicano.

Continuidades en el discurso intelectual y político mexicano...



TZINTZUN  •  Revista de Estudios Históricos

96

nacimiento se identifica claramente con la Revolución mexicana por
parte de sus creadores, lo que facilita que se le conciba como unido de
manera indisoluble a la reclamación de justicia social que supuesta-
mente provoca el levantamiento,14  a la vez que se le pone una frontera
temporal nítida que ayuda a diferenciarlo de todo lo anterior. La
política de integración de los indígenas, que viene a resolver la ausencia
de justicia social, va entonces unida a la ciencia, a la antropología. La
combinación de todo ello será el discurso indigenista.

Por parte de los indigenistas, se considera a la Colonia como la
causante de la destrucción de las culturas indígenas prehispánicas.
Merece la pena subrayar que se llega a afirmar que al acabar con las
culturas precolombinas los colonizadores terminan con la patria: “Al
llegar Colón con otros hombres, otra sangre y otras ideas, se volcó
trágicamente el crisol que unificaba la raza y cayó en pedazos el molde
donde se hacía la Nacionalidad y cristalizaba la Patria”.15  El sistema
colonial, añade el considerado fundador no sólo del indigenismo sino
de la antropología mexicana, Manuel Gamio, es culpable de la
desigualdad económica, la heterogeneidad racial e idiomática y el
enfrentamiento cultural. Por todo ello, es imposible la “unificación
nacional”. Continúa en esta modalidad discursiva la crítica a la
Colonia en lo que respecta a que se tratara a los indígenas como
“menores de edad”. Según algunos pensadores, se consideraba al indio
como inferior racialmente, por lo que se creía que era imprescindible
que fuera guiado y protegido.16  Otros autores estiman que esta
consideración de que el indio era menor de edad traía consigo la

14 Aguirre Beltrán, Gonzalo, Teoría de la investigación intercultural, Suplementos del Seminario
de Problemas Científicos y Filosóficos, Número 7, México, Universidad Nacional Autónoma
de México, 1956, p. 2. Aguirre Beltrán ha sido uno de los más destacados antropólogos
indigenistas mexicanos, además de ser autor de numerosas obras que pueden ubicarse dentro
de esta corriente, ha ocupado puestos públicos y políticos para llevarla a la práctica. Por otra
parte, el antropólogo ha sido defensor del indigenismo en sus momentos más tardíos, durante
su crisis.
15 Gamio, Manuel, Forjando patria: pro-nacionalismo, México, Editorial Porrúa, 1982. Primera
edición de 1916, p. 5.
16 Aguirre Beltrán, Gonzalo, “Panorama de la antropología social y aplicada”, en Gamio,
Manuel, Arqueología e indigenismo, México, Instituto Nacional Indigenista, 1986. Publicado
por primera vez en 1968, p. 149.



97

17 Villoro, Luis, El proceso ideológico de la Revolución de Independencia, México,CONACULTA,
2002, Cien de México. Primera edición de 1953, pp. 38-40. Villoro es uno de los principales
filósofos mexicanos contemporáneos; ha estudiado, entre otros temas, el indigenismo mexicano,
entendido de forma amplia, como las políticas aplicadas con respecto a las poblaciones
indígenas a lo largo de la historia de Nueva España primero y de México después.
18 Aguirre Beltrán, Gonzalo, Obra antropológica, volumen IX: Regiones de refugio: El desarrollo de
la comunidad y el proceso dominical en Mestizoamérica, Universidad Veracruzana, Instituto Nacional
Indigenista, México, Gobierno del Estado de Veracruz y Fondo de Cultura Económica, 1991.
Primera edición de 1967, pp. 45-51.
19 Cárdenas, Lázaro, “Los indígenas, factor de progreso”, en Comas, Juan, La antropología
social aplicada en México: trayectoria y antología, Instituto Indigenista Interamericano, México,
1976. Discurso  pronunciado en la sesión inaugural del I Congreso Indigenista Interamericano,
Pátzcuaro, Michoacán, 24 de abril de 1940, p. 137. El presidente Cárdenas expresa en este
discurso muchas de las directrices del nacionalismo revolucionario en lo tocante a la cuestión
indígena.

situación de miseria y servidumbre en que vivía.17  De este modo, el
régimen colonial convirtió al indio en incapaz con objeto de someterlo
más fácilmente. Las críticas anteriores son muy similares a las que se
enunciaban en el siglo XIX. Sin embargo, hay otras nuevas. Por
ejemplo, se habla de los “mecanis-mos dominicales” coloniales de
explotación, lo que supone una valoración negativa de la segregación
de los indios que las autoridades coloniales llevaron a cabo: a la
segregación en sí, al impedimento de participación en el gobierno, a
la dependencia, al tratamiento diferenciado en función de la raza, a
la distancia física entre las diferentes adscripciones raciales, a la
subordinación y al abuso a través de la evangelización.18

No obstante, la gran novedad respecto a las críticas anteriores es
la que se hace al núcleo del ideario liberal previo: la igualdad ante la
ley de todos los mexicanos, incluidos los indios. Se piensa que esta
supuesta igualdad fue insuficiente y perjudicial para los indígenas.19

La discusión sobre su conveniencia va a ser característica del período
discursivo indigenista. Aunque la igualdad permanece vigente en la
legislación del país, ciertos autores se muestran partidarios de lo que
hoy se denominaría “discriminación positiva”. Esta discusión en todo
momento tiene un tinte de ambigüedad, puesto que a la vez que se
realiza apología de la diferenciación legal, nunca se pretende
seriamente hacerla realidad y, además, se defiende y se ataca por parte

Continuidades en el discurso intelectual y político mexicano...



TZINTZUN  •  Revista de Estudios Históricos

98

de los mismos autores.20  La mencionada discusión pone sobre la mesa
una importante cuestión: ¿Son mexicanos los indígenas? Lo son y
simultáneamente no lo son; son mexicanos, pero especiales. Y si los
indios no son mexicanos plenos es a causa del pasado, de las medidas
y actitudes tomadas entonces, que no han permitido que México sea
heterogéneo y, por tanto, una verdadera nación. La responsabilidad
no es sólo de la segregación colonial, también los políticos decimonó-
nicos tienen su parte. Ello se debe a que las élites proyectaron la nación
sin tener en cuenta a los indígenas, con lo que se obtuvo una nación
dividida.21

Los discursos de influencia marxista, campesinistas y cercanos al
etnicismo característicos del final de la década de 1960 y de las de
1970 y 1980 atacan, con más intensidad que nunca, los discursos
previos, especialmente el indigenista. En estos años la crítica es más
importante que en ninguno de los otros períodos, pues sobre ella se
sustenta más que nunca la nueva retórica. Aunque los comentarios
de carácter negativo aluden a todas las etapas previas, serán particu-
larmente prolijos e incisivos en lo que se refiere al indigenismo. En lo
tocante a las valoraciones sobre la Colonia por parte de los autores
adscritos a corrientes marxistas, destaca su énfasis en la economía.
De este modo, se reprocha la introducción por parte de los
colonizadores de la propiedad privada y de la acumulación de tierra
en pocas manos, así como la servidumbre, la esclavitud, la desigualdad
y la gran carga impositiva que sufren los indios.22  Por otra parte, se
acusa a las autoridades coloniales, al igual que se hacía por parte de
los discursos previos, de mantener al indio en estado de minoría de
edad: “El proteccionismo se convirtió en la política oficial de la Corona,

20 Al respecto, dice Alfonso Caso, arqueólogo y uno de los principales teóricos del indigenismo,
así como impulsor de la implementación de políticas indigenistas: “No rechazamos el criterio
de igualdad; pero sí afirmamos que la igualdad, de hecho, no debe tratarse del mismo modo
al que está colocado en una condición de inferioridad” (Caso, Alfonso, La comunidad indígena,
prólogo de Gonzalo Aguirre Beltrán, SepSetentas, México, 1980. Primera edición de 1958, p.
169).
21 Gamio, Manuel, Forjando patria: pro-nacionalismo...,  Caso, Alfonso, La comunidad indígena...

22 Pozas Arciniega, Ricardo e Isabel Horcasitas de Pozas, Los indios en las clases sociales de
México, México, Siglo XXI,  1979. Primera edición de 1971, pp. 127 y 128. Ricardo Pozas e
Isabel Horcasitas representan la posición marxista más ortodoxa, que no tendrá demasiado
éxito entre la intelectualidad mexicana de la época y mucho menos entre la posterior.



99

cuando menos como intención, y se dio al indio el tratamiento legal
reservado a los menores y desvalidos”.23

Además, es característica de la mayoría de los pensadores de la
“etapa campesinista” la opinión de que la Colonia impone un sistema
de dominación y explotación sobre los indígenas que, como establece
la teoría del colonialismo interno, en el último tercio del siglo XX todavía
no ha sido superado. Es una tendencia común en los autores marxistas
y campesinistas la afirmación de que la Independencia no supone un
cambio sustancial con respecto a la Colonia, pues la situación de
dominación y explotación colonial permanece vigente tras la
emancipación.24

En lo que se refiere a las valoraciones efectuadas entre el final de
la década de 1960 y el término de la de 1980 en cuanto a la Revolución
de 1910 y al indigenismo, la mayor parte de las críticas de los
intelectuales estos años se dirige al integracionismo típico de la corriente
indigenista, así como a la erradicación de los “rasgos negativos” de
los indígenas que el indigenismo postula como necesaria para su
integración y a la final desaparición de estas poblaciones que se
pretende. Sobre ésta afirma Arturo Warman: “El indio, para Caso,
estaba condenado irremisiblemente a la extinción por las leyes de la
historia. La transformación de la cultura comunitaria de los indios
era el camino más adecuado, económico, científico y hasta humanista
para el cumplimiento del sino fatal; de hecho, era el único camino”.25

También se valoran negativamente la apropiación que desde el Estado
se hace del indígena prehispánico y de toda su simbología, que implica
la negación del indio actual, y la perpetuación que esta corriente
efectúa de las relaciones de dominación, del colonialismo.26  Su

23 Warman, Arturo, “Todos santos y todos difuntos. Crítica histórica de la antropología
mexicana”, en Warman, Arturo, Margarita Nolasco Armas, Guillermo Bonfil Batalla, Mercedes
Olivera y Enrique Valencia, De eso que llaman antropología mexicana, México, Nuestro Tiempo,
1970, p. 14. Warman, antropólogo y político, cuyas actuaciones en este último campo han
generado algunas polémicas, es un autor de gran peso tanto en la “etapa marxista campesinista”
como en la “pluralista” de la década de 1990.
24 Pozas Arciniega, Ricardo e Isabel Horcasitas de Pozas, Los indios en las clases sociales de
México...
25 Warman, Arturo, “Todos santos y todos difuntos... , p. 15.
26 Benítez, Fernando, Los indios de México, Volumen I, México, Era, 1976.

Continuidades en el discurso intelectual y político mexicano...



TZINTZUN  •  Revista de Estudios Históricos

100

marcado carácter paternalista, se dice, privilegia los intereses de las
élites frente a los de los indígenas, por lo que trae consigo la legitimación
del poder establecido.27

Se continúa afirmando que la burocratización y la protección
que el Estado ha brindado a la corriente indigenista han provocado
por parte de ésta el abandono del carácter científico que debería tener.
La corriente ha perdido todo su rigor teórico y además no ha obtenido
los resultados prácticos esperados, porque sus aplicaciones han sido
siempre parciales y han quedado obsoletas. Dice Arturo Warman en
este sentido: “No se hizo crítica teórica de los repetidos y onerosos
fracasos que se justificaron casuísticamente. En Pátzcuaro no hubo
lugar para la disidencia”.28  El respaldo estatal al indigenismo, por el
que se ha logrado la total identificación del mismo con la antropología
social, ha impedido que ninguna otra teoría antropológica obtenga
difusión, por lo que la censura ha sido evidente, y ha traído consigo
que la corriente indigenista se pliegue por completo a las tareas de
gobierno y a sus intereses. El monopolio gubernamental del discurso
público sobre los indios ha sido la consecuencia de todo ello.29

También se critica la falta de evolución de la corriente, que
mantiene los mismos principios que al término de la Revolución. El
indigenismo no se adapta a los cambios de la realidad, ya no responde
a las exigencias actuales y sus intereses, los nacionales, ya no coinciden
con los de los indígenas. En palabras de Arturo Warman: “Hoy puede
observarse, no sin cierta angustia, que las mismas teorías mantienen

27 Nolasco Armas, Margarita, “La antropología aplicada en México y su destino final: el
indigenismo”, en Warman, Arturo, Margarita Nolasco Armas, Guillermo Bonfil Batalla,
Mercedes Olivera y Enrique Valencia, De eso que llaman...
Valencia, Enrique, “La formación de nuevos antropólogos”, en Warman, Arturo, Margarita
Nolasco Armas, Guillermo Bonfil Batalla, Mercedes Olivera y Enrique Valencia, De eso que
llaman...,
28 Warman, Arturo, “Todos santos y todos difuntos..., p. 34.
29 Bonfil Batalla, Guillermo, “Del indigenismo de la revolución a la antropología crítica”, en
Warman, Arturo, Margarita Nolasco Armas, Guillermo Bonfil Batalla, Mercedes Olivera y
Enrique Valencia, De eso que llaman..., Guillermo Bonfil, antropólogo, desarrollará su labor
antropológica e intelectual, al igual que Margarita Nolasco, tanto en la “época marxista-
campesinista” como en la etapa posterior, la “pluralista”. Es pionero en muchas de las ideas
que plantea ya en las décadas de 1970 y 1980, que seguirán plenamente vigentes en las
décadas posteriores.



101

su vigencia rígida y esclerótica. Los viejos argumentos se repiten y
vive el mito de la integración patria tantas veces profetizada y nunca
conseguida. La realidad se ha modificado pero su interpretación
permanece estática”.30

 En el mismo sentido, Guillermo Bonfil dice lo siguiente: “Todas
las metas del indigenismo de la revolución se mantienen incólumes,
ajenas a la realidad, firmemente asentadas sobre los pies de barro de
su etnocentrismo contradictorio que valora una imaginaria sociedad
propia cuya estructura, cuyas lacras y problemas reales es incapaz de
percibir”.31

Sin embargo, a pesar de que el modelo ha fracasado estrepitosa-
mente, no se duda de él ni sufre ninguna remodelación o renovación,
pues es incapaz de ejercer la autocrítica. Afirma en cuanto a esto
Bonfil: “Si algún reproche debe hacerse a los indigenistas […] es el
haber abandonado el ejercicio indeclinable de la crítica”.32  Además,
el indigenismo impide a los indígenas la participación en las decisiones
que les atañen.33  Concluyendo, se asevera que “la teoría indigenista
está bien, lo malo son los indios”, que tercamente han resistido a la
integración, impidiendo que la corriente llegara a buen puerto.34

El discurso característico del “período pluralista” también se
sustenta, como los anteriores, en la detracción a lo dicho previamente
sobre los indios. De este modo, se critica el discurso colonial, el
indigenista y también el campesinista, aunque en menor medida. Esto
podría deberse entre otras cosas a que parte de los teóricos “pluralistas”
han estado antes adscritos a corrientes marxistas o campesinistas. A
la Colonia se le critica incluso la creación del concepto de indio,
excluyente al igual que el orden que se impuso: La exclusión significa
que a la cultura del pueblo colonizado no se le reconoce valor en sí

30 Ibid, p. 35.
31 Ibid, p. 43.
32 Bonfil Batalla, Guillermo, “Del indigenismo de la revolución a la antropología crítica”, en
Ibid., p. 42.
33 Warman, Arturo (1978) “Indios y naciones del indigenismo”, Nexos, Número 2, pp. 3-6.
34 Warman, Arturo, “Todos santos y todos difuntos. Crítica histórica de la antropología
mexicana”, en Warman, Arturo, Margarita Nolasco Armas, Guillermo Bonfil Batalla, Mercedes
Olivera y Enrique Valencia, De eso que llaman..., 70.

.

Continuidades en el discurso intelectual y político mexicano...



TZINTZUN  •  Revista de Estudios Históricos

102

misma. Es una cultura negada, incompatible.35  En cuanto a la política
liberal elitista decimonónica, la del “México imaginario”, Guillermo
Bonfil afirma que fue muy nociva para el “México profundo”, porque
mantuvo la división, y con ella la exclusión, establecida en la Colonia.
La imitación de modelos europeos imperante en el México del siglo
XIX fue perjudicial para el indio, porque en ellos éste no representaba
más que un lastre.36

En cuanto a los juicios actuales sobre la Revolución y el
indigenismo, resultan negativos, especialmente en lo que se refiere al
segundo. Se afirma por parte de los pensadores más recientes que la
Revolución hizo que la diversidad cultural se viera reconocida, pero
siempre aparece en las valoraciones un contrapunto negativo: el
integracionismo propio del indigenismo, que negaba la diversidad que
se acababa de reconocer.37  Se elogia la exaltación revolucionaria e
indigenista del pasado precolonial, presente por ejemplo en el
muralismo, y también que la situación de los indígenas fuera una de
las principales causas del levantamiento revolucionario, pero se crítica
que las demandas de estas poblaciones finalmente no se vieran
satisfechas.38  Constituye un lugar común para los pensadores del
“período pluralista” que a partir de la Revolución el rescate del pasado
prehispánico y la presencia del indio en la “cultura oficial mexicana”
son manifiestos.39  Sin embargo, todos ellos coinciden en afirmar que

35 Bonfil Batalla, Guillermo, México profundo: una civilización negada, México,  Dirección General
de Publicaciones del Consejo Nacional para la Cultura y las Artes y Editorial Grijalbo, 1989.
Primera edición de 1987, p. 121
36 Ibid., p. 153.
37 Durán, Leonel, “Las culturas indígenas de México y su proceso de cambio e identidad”, en
José Alcina Franch, (Comp.), Indianismo e indigenismo en América, Madrid, Alianza Editorial,
1990, pp. 244 y 245.
38 Nahmad Sitton, Salomón, “La pluralidad étnica y la nación mexicana”, en The Renato
Rosaldo Lecture Series Monograph, Tucson, Mexican American Studies & Research Center, College
of Arts and Sciences at the University of Arizona, 1987, p. 8. Nahmad, antropólogo, es otro de
los intelectuales, como Warman, Bonfil, Nolasco, el sociólogo Rodolfo Stavenhagen y otros,
cuya carrera se desarrollará en dos de los períodos que se abordan en este escrito: el que
transcurre a lo largo de las décadas de 1960, 1970 y 1980, y el que abarca la de 1990.
39 Bengoa, José, “Los indígenas y el estado nacional en América Latina”, en Gutiérrez Estévez,
Manuel (compilador), Identidades étnicas, Madrid, Casa de América, 1997, p. 80.



103

esta valoración del indio del pasado contrasta con el trato dado al
indio vivo.40  En este sentido, destaca Arturo Warman lo siguiente:

Se rindió culto y admiración a los indígenas “puros” previos al contacto,
se celebró su estética y sus conocimientos, se mitificó su heroica resistencia
y hasta se especuló sobre su organización social cercana al socialismo.
Pero a partir de la Conquista el aprecio por lo indígena decrecía conforme
se aproximaba a la actualidad, con la excepción de su folclor y artes
populares que fueron considerados como expresiones menores y
pintorescas.41

Pero, continúa el autor, en lo que se refiere a los indígenas
contemporáneos: “[…] el pensamiento de la Revolución mexicana
destacó su atraso y marginación, su aislamiento y posición
conservadora. Fueron considerados un sector no funcional con el
progreso del país”.42  Frente a la importante herencia legada por la
Revolución: una ideología particular y característica en lo que se refiere
al tema indígena, se subraya su problemática implantación, que
pretende la superación, la redención, de los indígenas para llegar al
completo mestizaje, a la “raza cósmica” vasconceliana. La crítica a la
homogeneización perseguida por el indigenismo es muy intensa en
este momento de primacía del discurso de heterogeneidad. También
se valoran de manera sumamente negativa la aculturación, el
paternalismo y el etnocidio indigenistas; además de que los indígenas
en ningún momento estuvieran presentes en el diseño o la ejecución
de las medidas llevadas a cabo por dicha corriente.43  Llegan algunos
autores a afirmar que la voluntad de desindianizar el país, de
mexicanizar a los indígenas, es más fuerte en el indigenismo que lo

40 Bonfil Batalla, Guillermo, México profundo: una civilización negada..., p. 89.
41 Warman, Arturo, Los indios mexicanos en el umbral del milenio, México, Fondo de Cultura
Económica, 2003, p. 32.
42 Ibid., p. 33.
43 Stavenhagen, Rodolfo, “Las organizaciones indígenas: actores emergentes en América
Latina”, en Gutiérrez Estévez, Manuel (comp.), Identidades étnicas...,  p. 14; Alcina, Franch,
José, “Introducción”, p. 11 y Nahmad Sitton, Salomón, “Reivindicaciones étnicas y política
indigenista en México”, ambos trabajos en José Alcina Franch, (comp.), Indianismo e
indigenismo..., p. 256.

Continuidades en el discurso intelectual y político mexicano...



TZINTZUN  •  Revista de Estudios Históricos

104

que lo fue durante el siglo XIX.44  Esta pretensión de desindianización
refleja algo altamente reprochable para los intelectuales actuales: que
los valores de los indios pasaran desapercibidos para el indigenismo.

Finalmente, acerca de la crisis del indigenismo y del “período
marxista-campesinista” que con ella da inicio, los intelectuales del
“período pluralista” hablan más o menos positivamente. El reproche
fundamental es que los pensadores de la etapa anterior no lograron
ponerse de acuerdo, más allá de la crítica, en la elaboración de un
cuerpo teórico común:

Los nuevos enfoques teóricos coincidieron en su crítica al indigenismo
tradicional; sin embargo, las polémicas más ricas y significativas se dieron
entre las mismas corrientes críticas, sin que ninguna de ellas pudiera
convertirse en dominante. La unidad teórica característica de períodos
anteriores se perdió en el proceso y nunca más volvió a recuperarse.45

Algunos autores del “período pluralista” hablan de la crisis como
de una verdadera revolución, afirmando que los temas que se discutían
entonces son en gran medida los que causan polémica hoy.46  No
obstante, también se realizan otras recriminaciones, como la ausencia
en los idearios previos de lo cultural, lo étnico, frente al peso puesto
en lo económico; en otras palabras, la primacía de la clase sobre la
etnia.47  Sobre este tema, prácticamente todos los pensadores contem-
poráneos opinan que ambos conceptos son incompatibles y que, al
contrario de lo que se establece con anterioridad, la etnia debe
prevalecer. Aunque hay algunos autores actuales que piensan que
etnia y clase son compatibles,48  la norma es la opinión de que el

44 Bartolomé, Miguel Alberto, Gente de costumbre y gente de razón. Las identidades étnicas en
México, México, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 1997, p. 27-29.
45 Val, José Manuel del, “El indigenismo”, en Arizpe, Lourdes (coord.), Antropología breve de
México, México, Academia de la Investigación Científica, 1994, p. 254.
46 Alcina, Franch, José, “Introducción”, en José Alcina Franch, (comp.), Indianismo e indigenismo...
47 Bengoa, José, “Los indígenas y el estado nacional en América Latina”, en Gutiérrez Estévez,
Manuel (compilador), Identidades étnicas...
48 Bartolomé, Miguel Alberto, Gente de costumbre y gente de razón,. Las identidades étnicas en
México, México, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 1997.



105

marxismo y el campesinismo no se ocupan de lo étnico, que es incluso
negado en estas corrientes.49

La posesión de la verdad

Por otra parte, puede observarse la tendencia, recurrente en los cuatro
períodos estudiados, a presentar los cambios en el estilo de discurso
sobre los indígenas como variaciones necesarias para conseguir un
reflejo fiel de la realidad, puesto que se asevera que en cada momento
se está en posesión de la verdad, de la razón, frente a la equivocación
o los errores de los discursos anteriores. Podría sugerirse que cada
nueva modalidad retórica tal vez constituya una respuesta a proble-
mas políticos coyunturales. Sin embargo, este planteamiento no está
presente en los autores de cada época, que argumentan que cada nuevo
tipo de discurso responde a una cuestión de verdad, afirmando que
en cada momento se habla sobre los indios de manera verdadera,
mientras que con anterioridad se hacía errónea o equivocadamente.

En todas y cada una de las modalidades discursivas abordadas,
es parte fundamental de los cimientos del discurso la pretensión de
corrección de los juicios actuales sobre los indígenas, la veracidad,
frente a las equivocaciones de los anteriores. Y, además, existe el
convencimiento por parte de los intelectuales de cada período de que
tienen la obligación de expresar esa verdad, de mostrarla. Cuando los
pensadores afirman que están en posesión de la verdad, no se limitan
a sugerir que los intelectuales previos no lo estaban, también se piensa
que otros autores contemporáneos no lo están. Y estos otros son
generalmente extranjeros que escriben sobre los indios mexicanos y
en ocasiones mexicanos adscritos a corrientes distintas a la imperante
en este momento histórico.

Algunos autores coloniales afirman ya desde este temprano
momento que la difusión de la verdad es el fin que persiguen con sus
escritos. De este modo, la Historia antigua de Megico del jesuita
novohispano del siglo XVIII Francisco-Xavier Clavijero tiene como

49 Stavenhagen, Rodolfo, La cuestión étnica, México, El Colegio de México,  2001.

Continuidades en el discurso intelectual y político mexicano...



TZINTZUN  •  Revista de Estudios Históricos

106

una de sus principales finalidades refutar las tesis de determinados
ilustrados europeos sobre América e informar al Viejo Mundo sobre el
Nuevo.50  Estos ilustrados están encabezados por Cornelius De Pauw
y Buffon. Las tesis del primero son fundamentalmente la afirmación
del papel determinante del clima en la diversificación de la especie, la
relación entre modificaciones físicas y morales, la dialéctica entre
degeneración y perfeccionamiento y la negación de la perfectibilidad
de los “salvajes americanos”.51  De Pauw lleva al extremo la tesis
ambientalista originaria de Buffon.52  Clavijero responde a los
ilustrados europeos y en nombre de la verdad emprende la tarea de
describir a los indios. El autor subraya la necesidad de sacar a la luz
la verdad en oposición a las falsedades enunciadas por los europeos,
que hablan de este modo por desconocimiento de lo que describen:53

Las disertaciones que ofrezco al público son necesarias, no solamente útiles,
para ilustrar la Historia Antigua de Megico, y para confirmar la verdad de
muchas especies contenidas en ella. La primera tiene por obgeto suplir la
falta de noticias sobre la primera población del Nuevo Mundo […] Todas
las otras podran servir a disipar en los lectores incautos los errores a qué
los habran inducido los escritores modernos, que desprovistos de
conocimientos solidos, se han puesto a escribir sobre la tierra, los animales,
y los hombres de America.54

Continúa el pensador: “¡Cuantos, al leer, por egemplo, las
investigaciones de Mr. De Pauw no se llenarán la cabeza de ideas
disparatadas, y contrarias a lo que yo digo en mi Historia!”.55  Y no
sólo se refiere a De Pauw, también a otros autores como Buffon: “Pero

50 Ronan, Charles E., Bio-Bibliographies III. Francisco Javier Mariano Clavijero, S. J. (1731-1787),
Washington, Library of Congress, Referente Department Hispanic Foundation, Working Paper
46, 1965.
51 Marchetti, Giovanni, Cultura indígena e integración nacional. La “Historia antigua de México” de
F. J. Clavijero, Xalapa, Universidad Veracruzana, 1986.
52 Aguirre Beltrán, Gonzalo, “Estudio introductorio”, en Francisco Xavier Clavijero, Francisco
Javier Clavijero, antología, estudio introductorio y selección de Gonzalo Aguirre Beltrán, México,
Secretaría de Educación Pública, 1976.
53 Marchetti, Giovanni, Cultura indígena e integración nacional..., p. 58.
54 Clavijero, Francisco Xavier, Historia antigua de Megico, 2 Volúmenes, Universidad Veracruzana,
Xalapa, 1985. Primera edición de 1780, volumen II, p. 193.



107

aunque la obra de Mr. De Pauw sera el principal valuarte a que dirigire
mis tiros, tendre que habermelas con otros autores, y entre ellos con el
Conde de Bufon”.56  Clavijero pretende enunciar la verdad sobre
América, de la que, según dice, hay pocas noticias y se han descrito
abundantes falsedades. Imparcialidad, verdad, sinceridad, seriedad,
claridad y conocimiento de primera mano de la información que
expone son características, según el autor, de sus escritos, en
contraposición a los de los europeos: “Lo que voi a decir se funda en
un estudio serio y prolijo de la historia de aquellas naciones, en un
trato intimo de muchos años con ellas, y en las mas atentas
observaciones acerca de su actual condicion, hechas por mi, y por
otras personas imparciales”.57

En el siglo XIX, se enuncia como objetivo de determinadas obras
subsanar lo expresado por “los que hablan sobre México de manera
superficial por su falta de conocimientos” acerca del país, provocando
que éste “caiga en el descrédito”:

Como los mas de los que han escrito sobre Mejico, lo han hecho de un modo
superficial por su falta de conocimientos, han aventurado especies
enteramente ajenas de la verdad […] viajeros, la mayor parte, sin critica ni
discernimiento, han conocido apenas al pais poco mas de lo que está
materialmente a la vista, y han tomado por rasgos distintivos del caracter
de la nacion, los que son puramente de una familia o persona, siendo el
resultado de semejante lijereza censuras injustas, o elojios inmoderados;
engaño al publico, y descredito a la nacion.58

En este sentido, la finalidad de Mejico y sus revoluciones, explici-
tada por su autor, José María Luis Mora, recuerda al de la mencionada
obra de Clavijero:

En Europa se tiene el concepto mas desventajoso de las nuevas republicas
americanas[…] Manifestar pues los males que hay realmente, señalar su

55 Ibid.,volumen II, p. 193.
56 Ibid.,volumen II, p. 195.
57 Ibid.,volumen I, p. 72.
58 Mora, José María Luis, México y sus revoluciones..., pp. v y vi.

Continuidades en el discurso intelectual y político mexicano...



TZINTZUN  •  Revista de Estudios Históricos

108

orijen verdadero y las causas que producen[…] es lo que se ha intentado y
lo que se cree lograr con respecto a Mejico por las consideraciones generales
que forman este tomo.59

Ante los intentos fallidos de extranjeros de describir el Nuevo
Mundo y a sus pobladores, Mora describe caracterial y racialmente a
los indios mexicanos de la manera que considera correcta.

De igual modo, en los años en el indigenismo es el ideario
predominante se habla negativamente de los autores que practican la
antropología que busca el conocimiento, que, según se dice, suele ser
practicada por antropólogos extranjeros, y no busca la aplicación para
la solución del problema indígena.60  En este sentido, existe la tendencia
a esgrimir el conocimiento de la realidad americana y de los indios a
través de la experiencia vivencial y de la convivencia con estas
poblaciones, lo que implica en cierto modo la constante en el
tratamiento de Nueva España y posteriormente de México hacia sus
indios de pretensión de potestad exclusiva sobre ellos. Desde la Colonia
y a lo largo de la historia del México independiente la injerencia de no
mexicanos en lo referente a la cuestión indígena no será bien asumida
en muchos casos.

A través de las críticas hacia discursos previos y hacia otros
contemporáneos, el indigenismo describe la imagen del indígena que
considera como verdadera. El indio no es racialmente inferior, pero
tampoco es igual al resto de los mexicanos. No debe ser conservado
en su estado actual. El indigenismo no defiende la reinstauración del
pasado precolonial, pero tampoco la occidentalización a ultranza,
sino un término medio entre ambos: el mestizaje. El indígena del
indigenismo es el que requiere de ayuda,61  el que debe ser objeto de

59 Ibid, p. 531.
60 Comas, Juan, “Tendencias de la antropología social y del indigenismo en México”,  XXXVI
Congreso Internacional de Americanistas, Sevilla, Separata del volumen III, 1966, p. 527;
Aguirre Beltrán, Gonzalo, Teoría y práctica de la educación indígena, Fondo de Cultura Económica,
México, 1992. Primera edición de 1973, p. 167; Caso, Alfonso, La comunidad indígena..., pp.
165 y 166.
61 Para profundizar en la cuestión del indio del indigenismo entendido como carente, como
necesitado en sentido material, puede consultarse Carbó, Teresa, “Notas para una historia



109

las políticas indigenistas.62  Estas poblaciones no se definen
biológicamente, sino culturalmente.63  Son indios los que viven en un
medio rural y tienen ciertas características culturales distintas a las
occidentales. Indígena es quien “tiene un modo de vida semideficiente
desde el punto de vista material, lo que causa la anormalidad de su
desarrollo en todos los aspectos”. En lo intelectual, las poblaciones
indias están regidas por la tradición y carecen de formación cientí-
fica.64  El indígena es quien presenta problemas característicos. Vive
con una rémora, que no es una rémora solamente para él, también
para México. Indio es quien no se siente pertenecer a la comunidad
nacional.65

En el “período marxista campesinista” diferentes corrientes
ideológicas conviven. Debido a ello, no se manifiesta en estas décadas
una única verdad sobre el indio que se enfrente a todo lo dicho
anteriormente, como tiende a pasar en el resto de períodos. No
obstante, aunque las imágenes de los indígenas son variadas, existen
ciertos lugares comunes que comparten las distintas corrientes. En
primer término, no se habla con demasiada frecuencia de “indígenas”;
el indio de este momento no es una categoría nítidamente diferenciada,
sino que se confunde con la de campesino. Concretamente se alude a
los campesinos subdesarrollados y explotados, rasgos que se deben al
trato que se les ha dado hasta ahora. El indígena, pues, es definido
frecuentemente como campesino en función de sus rasgos económicos.
Además, se afirma, en contraposición a lo que sucedía hasta ahora,
que está inserto en el sistema nacional. Esta inserción se la da su
condición de explotado, de dominado.

discursiva del indigenismo mexicano”, en Bitral, Yael (coordinadora), México: historia y alteridad.
Perspectivas multidisciplinares sobre la cuestión indígena, Universidad Iberoamericana, México,
2001.
62 Comas, Juan (1956) “La vida y la obra de Manuel Gamio”, sobretiro de Estudios Antro-
pológicos, publicado en honor al doctor Manuel Gamio, p. 8.
63 Comas, Juan, “Panorama continental del indigenismo”, en Comas, Juan, Ensayos sobre
indigenismo...,  p. 247.
64 Gamio, Manuel, Antología, estudio preliminar, selección y notas por Juan Comas, Universidad
Nacional Autónoma de México, México, 1975, pp. 118-122.
65 Caso, Alfonso, La comunidad indígena..., p. 39.

Continuidades en el discurso intelectual y político mexicano...



TZINTZUN  •  Revista de Estudios Históricos

110

Para los autores próximos al marxismo ortodoxo, el indio pertene-
ce a una clase social, aunque de manera ambigua. No existe una “clase
indígena” propiamente dicha; el indígena forma parte del proletariado,
aunque no totalmente:

La proletarización del indio ha retrasado la formación cabal de la clase del
proletariado porque el indio ha ingresado en ella como un asalariado,
nuevo todavía, cargado con los problemas que implica el estar fuertemente
influido por los remanentes tribales y coloniales de su modo de
producción[…] Además, el indio participa poco en la lucha de clases[…]66

Ciertos rasgos característicos que diferencian al indígena del resto
de la población nacional ponen en duda su pertenencia al proletariado
y también provocan que su explotación sea mayor porque le
mantienen en el atraso y la ignorancia. A causa de  ellos, el indio es un
“buen sujeto de explotación”, porque sus formas de vida tradicionales
hacen que “necesite poco”, por lo que su salario puede ser escaso, que
sea conformista y que esté acostumbrado a vivir en condiciones
miserables. Además, el explotador aprovecha su poco conocimiento.
Los indígenas, resumiendo, se encuentran por todo ello en una
situación de inferioridad, son “el sujeto de más fácil explotación dentro
del sistema”.67  No obstante, esta situación está en vías de cambio. Los
autores cercanos al marxismo ortodoxo son de la opinión de que la
aculturación de los indígenas, su “proletarización”, es inevitable.

Sin embargo, no todos los pensadores de estos años consideran
que la pertenencia a la clase proletaria es el destino deseable e inevitable
para las poblaciones indígenas. Otros autores piensan ya en este
momento que lo étnico trasciende a la clase. Pero la clase tiene todavía
peso para todos los intelectuales. Incluso los que afirman que los indios
poseen características especiales que los diferencian y les confieren
un valor añadido, opinan que estas poblaciones se encuentran insertas

66 Pozas Arciniega, Ricardo e Isabel Horcasitas de Pozas, Los indios en las clases sociales de
México..., p. 177.
67 Ibid., pp. 167 y 168.



111

en la estructura social de clases, en la parte más baja de la misma, y
que son objeto de explotación:

[…] las culturas indígenas presentan características sustanciales que
difieren de las que son propias de las culturas de clase dentro de sistema
del sector dominante no indígena de la sociedad global. La diferencia
fundamental radica en que las culturas aborígenes establecen su
perspectiva histórica y su legitimidad al margen del sistema de clases
predominante en la sociedad global.68

Algunos pensadores incluso manifiestan que si el indio pierde
todos sus rasgos y se inserta totalmente en la clase proletaria, su
situación no mejorará, sino que será para él una nueva forma de
explotación, “[…] pasando de una explotación colonial a una de clases
sociales”.69  Por su parte, los autores campesinistas tampoco son
favorables a la proletarización del indígena ni del campesino,
categorías que también estos intelectuales tienden a unificar. Aunque
para ellos, como para los marxistas ortodoxos, los rasgos económicos
predominan sobre los culturales, no son de la mismas opinión que
éstos en cuando a la necesaria proletarización del campesinado. Por
el contrario, manifiestan que la revolución vendrá del sector
campesino, que no es pasivo como se ha dicho tradicionalmente desde
el marxismo, sino que es el principal perjudicado por el avance del
capitalismo y por ello el revolucionario por excelencia.70

El cuarto período revisado, el “pluralista”, al igual que hacen los
previos, enuncia lo que en la década de 1990 se considera que es el
discurso correcto sobre los indios, frente a los anteriores, plagados de

68 Bonfil Batalla, Guillermo, “Del indigenismo de la revolución a la antropología crítica”, en
Warman, Arturo, Margarita Nolasco Armas, Guillermo Bonfil Batalla, Mercedes Olivera y
Enrique Valencia, De eso que llaman... p. 49.
69 Nolasco Armas, Margarita, “La antropología aplicada en México y su destino final: el
indigenismo”, en Warman, Arturo, Margarita Nolasco Armas, Guillermo Bonfil Batalla,
Mercedes Olivera y Enrique Valencia, De eso que llaman..., p. 81.
70 Peña, Guillermo de la, “Los desafíos de la clase incómoda: el campesinado frente a la
antropología americanista”, en  Miguel León-Portilla, (coord.), Motivos de la antropología
americanista. Indagaciones en la diferencia, México, Fondo de Cultura Económica,  2001, pp. 146-
158.

Continuidades en el discurso intelectual y político mexicano...



TZINTZUN  •  Revista de Estudios Históricos

112

errores y equivocaciones. En esta retórica se manifiesta que el indio
ha permanecido hasta ahora olvidado y que es ahora cuando se toma
conciencia de estas poblaciones y se las define y describe correctamente.
En primer lugar, se afirma que la categoría “indio” en realidad está
vacía, que es un apelativo impuesto desde fuera con el fin de dominar
y que homogeneiza una gran diversidad de situaciones: “Antes de la
invasión no había indios, sino pueblos particularmente identifica-
dos”.71  Ser indio es, pues, algo sumamente heterogéneo. Además, en
contra de lo que se pensaba hasta este momento, el indígena es un
sujeto activo.72  Hasta ahora la pasividad era un rasgo comúnmente
achacado a estas poblaciones; pero en estos años se niega, se alega
que la simple resistencia constituye una prueba de su actividad, por
lo que siempre han sido activos, aunque no se les haya permitido
expresarse. La resistencia es una característica indígena desde tiempos
inmemoriales. Puede ser activa, violenta, o pasiva; pero se trata siempre
de una resistencia consciente, de una “voluntad de permanencia”.73

Los indios, aseveran los autores pluralistas, “persisten, resisten y
proponen”. Son activos no sólo para sí mismos, también para la nación.
Han aportado numerosos elementos a su construcción, como su
inteligencia, sus recursos, cultura y su historia.74  Se afirma en estos
años que los indígenas han pasado de ser objeto histórico a ser sujeto
histórico. Se ha tratado de arrebatarles su historia, pero ellos la han
conservado junto con el resto de su cultura.75  A pesar del valor
intrínseco que los indios poseen y de sus relevantes aportaciones a la
nación, han sido excluidos de los proyectos nacionales a lo largo de
los dos siglos de vida independiente de México, porque éstos se han
diseñado sin tenerlos en cuenta. El proyecto adecuado, el que
verdaderamente se ajusta a las características de México, es el

71 Bonfil Batalla, Guillermo, México profundo: una civilización negada..., p. 121 y 122.
72 Idem.

73 Idem.
74 Durán, Leonel, “Las culturas indígenas de México y su proceso de cambio e identidad”...,
pp. 249 y 250.
75 Stavenhagen, Rodolfo, “Las organizaciones indígenas: actores emergentes en América
Latina”, en Gutiérrez Estévez, Manuel (comp.), Identidades étnicas...



113

pluralista, en el que el indio es protagonista. Para Salomón Nahmad
Sitton, el nuevo proyecto debe construirse

[…] reconociendo y ratificando los derechos reclamados históricamente
por los grupos étnicos, al aceptar la pluralidad étnica y lingüística,
reconstruyendo la estructura geopolítica en base a esta realidad,
modificando sobre estas bases la estructura política y redistribuyendo el
ingreso nacional entre todos los diversos pueblos que lo componen […]76

Cuando este proyecto se haga realidad, se conseguirá la verdadera
democracia. Para que una nueva nación, plural, se materialice, es
necesario que el elemento indígena entre a formar parte de ella.77

Algunos autores incluso apuntan la existencia de una “aculturación
a la inversa”: “La presencia y vigencia de lo indio se encuentra en
casi todo el espectro social y cultural del país, a través de rasgos
culturales de muy diversa naturaleza, que indiscutiblemente tienen
su origen en la civilización mesoamericana […]”78  Y no sólo es que
haya existido aculturación, es que debe seguir dándose, porque la
adopción de rasgos indígenas contemporáneos por parte de la nación,
es posible y beneficiosa debido a que ser indio, en este período, implica
la posesión de valores, como complejidad, riqueza cultural, dinamismo
y pertinencia, no sólo en el pasado, también en el presente. Estos
valores, que se manifiestan en las características diferenciadas de los
indígenas en cuanto a aspectos como identidad, lengua, economía,
sistemas de gobierno, filosofía y educación, deben ser compartidos,
respetados y conservados por toda la población para que el indio pase
realmente a formar parte de la nación.

76 Nahmad Sitton, Salomón, “Reivindicaciones étnicas y política indigenista en México”, en
Alcina Franch, José (comp.), Indianismo e indigenismo en América...,  p. 267.
77 Díaz-Polanco, Héctor, La rebelión zapatista y la autonomía, México, Siglo XXI, 2007. Primera
edición de 1997. Díaz-Polanco, sociólogo y antropólogo, ha profundizado en varias de sus
obras en las reclamaciones actuales de los pueblos indígenas, especialmente en lo que se refiere
a la cuestión de la autonomía.
78 Bonfil Batalla, Guillermo, México profundo: una civilización negada..., p. 73.

Continuidades en el discurso intelectual y político mexicano...



TZINTZUN  •  Revista de Estudios Históricos

114

El reencuentro con los indios

En consecuencia con lo descrito hasta aquí acerca de la crítica a las
retóricas anteriores y la posesión de la verdad de la que cada uno de
los cuatro modos discursivos tratados presume, a lo largo de los siglos
XIX y XX también se repite de manera constante la afirmación de que
se ha producido un redescubrimiento de los indígenas, que lleva
implícita la negación o el olvido de los mismos que con anterioridad
se supone que se llevaba a cabo.

Como es lógico, si en todos los períodos abordados se descubre a
los indios, en ninguno de ellos se les olvida ni se les niega, ni tampoco
se deja de elaborar discurso sobre ellos. Sin embargo, resulta
fundamental en la formulación de cada nuevo ideario el “reencuentro
con la parte negada”. Este encuentro o reencuentro aparece explicitado
como novedad en el discurso público sobre los indígenas en cada nueva
modalidad discursiva. De manera periódica y reiterativa se manifiesta
la idea de que se está reconociendo por primera vez a los indios porque
antes se les negaba u olvidaba.

Quizá el siglo XIX constituya en cierto modo una excepción a
este respecto, puesto que no se manifiesta que la Colonia no recono-
ciera a los indios, ni tampoco que los gobiernos decimonónicos sí lo
hagan. No obstante, sí se produce un cierto “encuentro con los indios”,
aunque no es del todo agradable. Cuando se está planificando la
nación en formación, los intelectuales y políticos encuentran pobla-
ciones con las que deben contar, pero que contradicen la idea de nación
que se alberga desde el Estado por la heterogeneidad que implican.
La decisión que se toma respecto al problema que generan es
transformarlas, hacer que pierdan sus rasgos distintivos y asimilarlas.

Por otro lado, tiene lugar en el México decimonónico un reencuen-
tro con los indios prehispánicos, a los que se recurre en el marco de la
Independencia para que marquen una fundamental diferencia entre
la colonia y la metrópoli que justifique la secesión de la primera. En
otras palabras, Nueva España cuenta con una historia anterior a la
llegada de los españoles que la hace diferente y le otorga una herencia



115

no compartida con España, lo que sirve de argumento para la
emancipación.79  Esta herencia prehispánica seguirá despertando
interés a lo largo del siglo XIX y especialmente durante el Porfiriato,
porque otorga a México unas características distintivas que le ayudan
a afirmar su personalidad frente al resto de naciones.

Cuando, tras la Revolución, el indigenismo vuelve a “redescubrir
a los indios”, los va a rentabilizar aún más para el nacionalismo,
haciendo que tanto los prehispánicos como los contemporáneos entren
a formar parte de lo que se define como mexicano. Se marca como
punto de partida de este nuevo período retórico por parte de los
intelectuales productores del mismo la Revolución mexicana. En este
sentido se pronuncian autores como Samuel Ramos, filósofo que centra
su obra en el tema del carácter nacional mexicano, que afirma que la
Revolución: “[…] Reivindicó a los indígenas como parte de la
nacionalidad mexicana”,80  y Gonzalo Aguirre Beltrán, que dice lo
siguiente al respecto: “A partir de la Revolución de 1910 el indio vuelve
a ser aceptado como indio […]”.  81

La crisis del indigenismo no hace que los indígenas pasen a un
segundo plano. Al contrario, dicha crisis consiste en parte en una
serie de reivindicaciones en las que se reprocha el trato dado a estas
poblaciones, con lo que otra vez se produce un “reencuentro con los
indios”, que han sido explotados y se les ha negado su adscripción de
clase. Sin embargo, las teorías marxistas, aunque les reconocen la
pertenencia a una clase social, les niegan la identificación indígena,
lo que no pasa desapercibido para la siguiente modalidad discursiva,
la de la década de 1990, que se afianza con la contra-celebración del
V Centenario y el levantamiento zapatista, que de nuevo se  reencuen-
tra con los indios: “Los indígenas y el tema indígena volvieron a la

79 Villoro, Luis, Los grandes momentos del indigenismo en México, México, El Colegio de México,
El Colegio Nacional y Fondo de Cultura Económica, 2005. Primera edición de 1950.
80 Ramos, Samuel, “El complejo de inferioridad”, en Bartra, Roger (selección y prólogo),
Anatomía del mexicano, México, Debolsillo, 2007. Publicado por primera vez en 1951, p. 116.
81 Aguirre Beltrán, Gonzalo, Obra antropológica, volumen XV: Crítica antropológica: hombres e
ideas: contribuciones al pensamiento del estudio social en México, México, Fondo de Cultura
Económica, México, 1990, p. 256.

Continuidades en el discurso intelectual y político mexicano...



TZINTZUN  •  Revista de Estudios Históricos

116

agenda nacional después de una larga ausencia”,82  pero esta vez a
través de la concesión de la adscripción étnica: El debate sobre los
derechos indígenas en México, es hoy un debate por la nación.83

No obstante, esta historia jalonada de reencuentros carece de las
negaciones y olvidos necesarios para que estos reencuentros sean tales.
No puede reencontrarse algo que nunca se pierde ni se abandona. Si
los indios han estado presentes en todos los períodos discursivos
transcurridos desde la Independencia hasta el inicio del siglo XXI,
difícilmente han sido posibles los reencuentros con los indígenas que
todos y cada uno de dichos períodos discursivos manifiestan.

Conclusiones

Desde la Independencia de México, e incluso desde antes, el discurso
público se ocupa, en unas ocasiones de modo más intenso que en
otras, del tema del indio. El discurso en torno a dicho tema va
cambiando en función de las variaciones del proyecto nacional que se
suceden a lo largo de la historia, va amoldándose a los diferentes
proyectos. El indígena siempre tiene reservado un lugar en dichos
proyectos, porque en todos ellos se construye una imagen de indígena
que defina México del modo que éste se auto-percibe en cada momento
histórico. Sin embargo, el discurso producido en cada proyecto
manifiesta explícitamente que cada vez es la primera en que se le
tiene en cuenta, o al menos la primera en que se hace de manera
correcta.

En cada período retórico se produce un discurso que tiene como
objetivo la difusión de una imagen de indio que contribuya al proyecto
nacional vigente, y esta imagen siempre se construye por oposición a
las imágenes previas y a otras contemporáneas, y poniendo especial

82 Pérez Ruiz, Maya Lorena y Arturo Argueta Villamar (2003) “No todos los indigenismos son
iguales (ni tampoco los indigenistas)”, México Indígena, Nueva Época, Vol. 2, Núm. 4, pp. 14-
24, p. 15.
83 Oehmichen, Cristina (2004) “La identidad nacional y la diversidad cultural en México”,
conferencia dictada en la Universidad de Concordia, Montreal, 18 de noviembre de 2004,
disponible en http://artsandscience1.concordia.ca/cmll/spanish/Conferencias_2004-
05_Cristina_Oehmichen.html , fecha de consulta: 6-12-2006, pp. 2-3



117

énfasis en que por vez primera se está en posesión de la razón con
respecto a esta cuestión y se está descubriendo o redescubriendo a los
indios. Esto sucede tanto en el México decimonónico, como en el
“indigenista”, como en el de las décadas en que el marxismo y el
campesinismo imperan, como, por último, en el “pluralista”.

En el México decimonónico, obsesionado con la homogeneidad,
se subraya constantemente por parte de los autores de la época lo
perjudicial de las acciones segregacionistas y proteccionistas de la
Corona española respecto a las poblaciones indias, proponiéndose
como alternativa la asimilación de estas poblaciones a la total nacional.
En el México del indigenismo, que persigue como objetivo fundamental
el mestizaje, se critican tanto el segregacionismo español como el
asimilacionismo decimonónico, poniéndose sobre la mesa la opción
del integracionismo, diferente del asimilacionismo porque no supone,
según los intelectuales del momento, la negación total de lo indio,
como este último, sino la valoración y conservación de ciertos rasgos
indígenas, concretamente los que forman parte de la simbología nacio-
nalista revolucionaria.

Por su parte, las décadas en que el marxismo y el campesinismo
dominan constituyen un período particularmente crítico, al igual que
los años que se extienden desde el comienzo de la década de 1990
hasta la actualidad. En lo que respecta a las décadas de 1960, 1970 y
1980, aparecen abundantes reproches en la literatura sobre los
indígenas, tanto al sistema español pre-independiente, como al
asimilacionismo del siglo XIX, como, especialmente, al integracionismo
indigenista. Las alternativas propuestas son variadas, aunque ninguna
de ellas parece tener tanto peso como la indigenista y todas ellas se
caracterizan por su fuerte carga crítica. Por último, en el México
“pluralista” actual, se valoran muy negativamente las propuestas
previas, aunque tal vez pueda hablarse de una excepción en lo tocante
al período inmediatamente anterior, puesto que no resulta tan
denostado como los que se extienden desde el sistema español hasta
la década de 1960.

Continuidades en el discurso intelectual y político mexicano...



TZINTZUN  •  Revista de Estudios Históricos

118

Frente a las críticas constantes y en muchas ocasiones repetitivas
a las que se ha hecho alusión, en cada nuevo modo discursivo sobre la
cuestión indígena los intelectuales dedicados al tema aseveran que se
encuentran en posesión de la verdad, mientras que los previos, e incluso
otros contemporáneos, es decir, los criticados, erraban o se equivo-
caban. Comienza esta constante en el siglo XVIII, cuando se escribe
sobre las poblaciones indias para responder a juicios falsos de europeos
sobre ellas, y en el mismo sentido se sigue escribiendo en los siglos XIX
y XX.

De esta manera, criticando lo dicho por otros y proponiendo “la
verdad” como alternativa a ello, se van dibujando diferentes imágenes
de los indios a lo largo del tiempo. Y estas imágenes responden, de
modo casi invariable, a la idea de que se está produciendo un
reencuentro con los indígenas y de que, en consecuencia, con
anterioridad éstos eran víctimas del olvido y de la negación. Podrían
subrayarse dos excepciones a este reencuentro: el siglo XIX, puesto
que los intelectuales de este período no afirmaban que previamente se
negara a los indios; y la época de las corrientes de influencia marxista,
en la que tampoco se dice que el indigenismo mantuviera a los
indígenas en el olvido. Sin embargo, el reencuentro es claro y tiene
gran peso durante el indigenismo y en los últimos años.

Pese a que en este artículo se han mostrado las continuidades en
los discursos sobre los indígenas a lo largo de la historia del México
independiente, con algunas alusiones a los años previos a la
Independencia, no puede negarse que también sufren relevantes
variaciones a lo largo del tiempo. No obstante, sí podría afirmarse
que su lógica interna y su objetivo son en gran medida semejantes: a
través de críticas, de afirmaciones de posesión de la verdad y de
reencuentros se define al indio para que éste defina México.

.

Recibido: 11 de febrero de 2010
Aceptado: 11 de mayo de 2010




