http://doi.org/10.21555/top.v680.2454

Some Notes on the Question of Temporality in
Descartes

Algunas notas sobre la cuestion de la
temporalidad en Descartes

Guillermo Sibilia

Universidad de Buenos Aires
Argentina
guillermosibilia@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1366-7464

Recibido: 13 - 12 - 2021.
Aceptado: 14 - 02 - 2022.
Publicado en linea: 06 - 12 - 2023.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
AW\ 5 ne sad -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 425-459



426

Guillermo Sibilia

Abstract

The question of temporality pervades Descartes’s entire phi-
losophy. It is relevant for the geometrization of physics that he
proposes to carry out, as well as in the very argumentative logic
that sets in motion the Cartesian methodical doubt. However,
Descartes is often ambiguous in his use of the terms “duration”,
“time” and “eternity”. This article studies the ontological status
of these concepts and questions the role they play in Descartes’s
philosophy, especially in relation to physics, whose foundation
Descartes intends to place in metaphysics.

Keywords: physics; temporality; discontinuity; instant.

Resumen

La cuestion de la temporalidad atraviesa toda la filosofia de
Descartes. Es relevante para la geometrizacion de la fisica que
se propone llevar a cabo, asi como también en la misma logica
argumentativa que pone en marcha la duda metddica cartesiana.
Sin embargo, Descartes es muchas veces ambiguo en la
utilizacion de los términos “duracién”, “tiempo” y “eternidad”.
En este articulo se estudia el estatuto ontoldgico que tienen esos
conceptos y se interroga el papel que cumplen en la filosofia de
Descartes, sobre todo en relacién con la fisica, cuyo fundamento
Descartes pretende colocar en la metafisica.

Palabras clave: fisica; temporalidad; discontinuidad; instante.

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



427

Notas sobre la cuestion de la temporalidad en Descartes

1. Introduccion?

Cuando dirigimos nuestra atencion a la cuestiéon de la temporalidad
—es decir, al tratamiento acerca del tiempo, la duracién y la
eternidad — en Descartes encontramos un primer problema: no hay una
interpretacion homogénea de esta cuestion. Los intérpretes se dividen
grosso modo en dos grandes grupos: uno, correspondiente a la posicion
“tradicional”, sostiene que Descartes concebia el tiempo y la duracion
(de toda sustancia creada, sea material o no) como esencialmente
discontinuos, es decir, como compuestos de instantes indivisibles cuya
separacion nunca se resuelve en una genuina continuidad; el otro grupo
afirma, por el contrario, que es innegable el caracter continuo del tiempo
y la duracidn: estos son divisibles en infinitas partes o “momentos”, los
cuales a su vez no se reducen a una nada-de-duracion sino a segmentos
durativos.? Es necesario reconocer entonces que una aproximacion
exhaustiva al tratamiento cartesiano de esta cuestion exigiria mas de lo

! Este articulo recupera directamente pasajes de mi tesis doctoral.

2 Entre los intérpretes que pertenecen a la tesis discontinuista hay que
destacar a Wahl (1920), Gilson (en Descartes, 1967, pp. 340-342), Alquié (1966,
caps. VIIy XI), Gouhier (1962), Gueroult (1953, pp. 272-285) y, mas recientemente,
Gorham (2007). La tesis continuista ha sido defendida por Laporte (1945, pp.
255-267), Beyssade (1979, pp. 135-143, 164, 170, 300 y 349), Frankfurt (1987),
Arthur (1998), Secada (1990), Grimaldi (1996) y Machuca (2001). Ciertamente
hay diferencias al interior de cada una de estas corrientes interpretativas, las
cuales dependen de aspectos cuyo estudio se profundiza (la nociéon de “causa”,
la temporalidad del pensamiento, la idea de “creacion continua”, la diferencia
entre “momento” e “instante” en la obra de Descartes, etc.). Cabe mencionar
asimismo aqui a otros intérpretes que, aunque no pueden ser clasificados
legitimamente como pertenecientes a una u otra de las corrientes antes aludidas,
han sin embargo analizado el problema de la temporalidad cartesiana: Garber
(1992, pp. 263-273), Schmaltz (2009), Franco (2001), Von Bilderling (1997)
y Jauregui (2001). Mas recientemente, tampoco formando parte de modo
irreductible a alguna de las grandes lineas interpretativas, aparecié un texto de
Cameron Bassiri (2016), quien analiza la articulacion de la temporalidad y las
verdades afirmadas en las primeras meditaciones. Entre ellas destaca, segin
Bassiri, la prioridad ontoldgica del Otro frente al yo en la tercera, lo cual es
necesario como garantia de la verdad, pero abre el camino para un estudio de la
temporalidad y la intersubjetividad.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 425-459



428

Guillermo Sibilia

que nos hemos propuesto hacer en este articulo, cuyo interés principal
es exponer la posicién de Descartes respecto de la determinacion del
estatus ontoldgico de la eternidad, la duracion y el tiempo.

A modo de introduccién, un primer aspecto que podemos sefialar
es que la temporalidad —y los problemas asociados a ella, como el
movimiento de la materia-espacio, la causalidad, la sucesion de ideas
en el pensamiento, etc.— no son asuntos marginales para Descartes.
Por el contrario, ocupan un papel central en su reflexion tedrica. Son
efectivamente relevantes para la geometrizacion de la fisica que
se propone llevar a cabo, en la medida en que nociones como las de
“tiempo”, “espacio-materia”’, “medida” y “numero” sirven para
explicar filoséficamente los fendmenos naturales.®* A su vez, el tiempo
parece ser relevante en la misma légica argumentativa que pone en
marcha la duda metodica cartesiana. A este respecto basta recordar las
primeras lineas de las Meditaciones metafisicas: “He advertido hace ya
algin tiempo que, desde mi mas temprana edad, habia admitido como
verdaderas muchas opiniones falsas [...]” (1977, p. 17 [AT VII 17 / IX-1
13]).* Ahora bien, es indiscutible que existe cierta equivocidad en el

> Descartes afirma: “En fisica no admito ni deseo principios diversos de la
geometria o de la matematica abstracta, porque de este modo se explican todos
los fendmenos de la naturaleza y pueden darse de ellos demostraciones ciertas”
(Principios de filosofia, 11, art. 64; 1997, p. 74 [AT VIII 78 / IX-2 101]). Refiriéndose
a la geometrizacion, Koyré sostiene que la “geometrizacion a ultranza —ese
pecado original del pensamiento cartesiano— lleva a lo intemporal: conserva el
espacio, elimina el tiempo; disuelve al ser real en el geométrico” (1990, p. 122).
Esta afirmacion no debe entenderse en el sentido de que la temporalidad no juega
un rol importante en el pensamiento cartesiano, sino que debe circunscribirse a
la naturaleza de la geometrizacion de la fisica operada por el fildsofo francés,
que hace al tiempo dependiente del movimiento cuantificado. Por otro lado, que
la temporalidad es central en Descartes lo corrobora el hecho de que Spinoza,
casi un contemporaneo suyo, hizo de esta cuestion un objeto predilecto de su
lectura de los textos cartesianos.

4 Enrelacion con esta cita, la edicion latina dice “hace algunos afios” (ante
aliqguod annos) y la francesa, “hace ya algin tiempo” (il y a quelque temps). La
interesante idea de la relacion entre la temporalidad y el “proyecto” filoséfico
cartesiano se encuentra particularmente desarrollada por Grimaldi (1996,
pp. 163-165), aunque su conclusion difiere de la premisa espinosista que
hemos asumido, en la medida en que el comentador considera que el tiempo
—reclamado por la idea misma del método y de la mathesis universalis como
camino fundador de la filosofia cartesiana— es lineal y también “continuo”. En

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



429

Notas sobre la cuestion de la temporalidad en Descartes

empleo por parte de Descartes de los términos “tiempo” y “duracion”.
Un ejemplo caracteristico de esto se encuentra en el articulo 21 de la
primera parte de los Principios de filosofia. Alli, en el marco de la prueba
a posteriori de la existencia de Dios a partir de la contingencia de su ser
en cuanto “cosa pensante”, el fildsofo francés equipara el tiempo a la
duracion de las cosas.’

Teniendo en cuenta entonces tanto el caracter central de la
temporalidad en su obra como la terminologia equivoca utilizada, este
articulo se propone responder a las siguientes preguntas: ;como define
el tiempo y la duracion Descartes y cudl es su estatus ontolégico? ;Cual
es la naturaleza de la divisibilidad temporal en el marco de su reduccién
de la fisica a la geometria? ;Qué relacion existe entre el tiempo y la
geometrizacion de la fisica que promueve el filésofo francés? Por fin:
;como se relaciona su doctrina de la temporalidad con la metafisica?

2. Ontologia y estatus de los conceptos temporales en Descartes

Antes de la revolucion cientifica, la temporalidad era comprendida a
partir o en funcion de una nocién del universo entendido como un cosmos
finito y ordenado jerarquicamente, “lleno de colorido y cualitativamente
determinado” (Koyré, 1990, p. 98). La filosofia cartesiana, sin embargo,
en linea con las ideas de la incipiente matematizacion de la naturaleza,
rompe profundamente con esta concepcion. En efecto, una de las ideas
directricesdelitinerariode Descartes, ya presente ensusobrasdejuventud
y compartida por otros grandes pensadores de principios del siglo XVII
(Galileo, por ejemplo), consiste en la reduccion de toda materia (tanto
la celestial como la terrestre) a la extension, lo cual posibilita aquella
cuantificacion (geométrica) y, en tltima instancia, la inteligibilidad de
las leyes que gobiernan la naturaleza; en otras palabras, viabiliza el

una perspectiva contraria a la de Grimaldi, pero asignandole asimismo un lugar
central a la concepcién de Descartes del tiempo en la constitucion de su filosofia,
se destaca el trabajo de Wahl (1920), que se concentra, como indica su titulo, en
la nocién de instant.

5 “Basta la duracidon de nuestra existencia [existentiae nostrae durationem]
para demostrar la existencia de Dios. Y nada puede oscurecer la evidencia de esta
demostracion, si atendemos a la naturaleza del tiempo o de la duracion de las cosas
[temporis sive rerum durationis naturam]” (Descartes, Principios de filosofia, 1, art.
21; 1997, p. 14 [AT VIII 13]). En la edicion francesa se mantiene la equivalencia:
“ala nature du temps ou de la durée de notre vie” (AT IX-2 34).

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 425-459



430

Guillermo Sibilia

conocimiento de las relaciones proporcionales (de movimiento) entre
las partes de la materia (cuerpos) que la componen. De esta manera,
en el marco de la pretension cartesiana de geometrizacién total de la
fisica, el “tiempo” puede aparecer como una magnitud relacionada
fundamentalmente con el movimiento de los cuerpos, esto es, con la
distancia que recorren en un intervalo determinado. Conviene pues,
en vistas a elucidar la naturaleza de este y su relacién con la duracién
y la eternidad, dirigir nuestra atencién hacia algunos problemas de la
ontologia de Descartes y hacia la concepcion del movimiento que de alli
se desprende.®

Como es sabido, la ontologia cartesiana concibe lo real en términos
sustancialistas y a partir de una divisidn tripartita: por un lado, Dios o
la substantia infinita (AT VIII 45); por el otro, las criaturas, que a su vez
se distinguen —realmente— en res cogitans y res extensa, o substantia
cogitans creata 'y substantia corporea (AT VIII 24 y 25).” A cada una de estas
sustancias no las conocemos clara y distintamente, segiin Descartes,
sino por algtin “atributo principal” suyo, es decir, por alguna propiedad
que constituye su naturaleza o esencia.® Mientras que al Ser supremo le
corresponden la infinitud, la absoluta independencia y la perfeccion, la
naturaleza dela cosa pensante es el “solo pensar” (cogitationem solam)y la

¢ Este es el procedimiento que también sigue Gueroult —en clara

discusion con la posicion de Laporte—, aunque por cierto nuestra propuesta
no es tan radical como la que él sostiene: “[...] on voit que le probléeme de la
discontinuité ou de continuité du temps ne peut se résoudre par 'appel a des
citations dispersées, mais par référence a l'ensemble de la conception cartésienne
du mouvement” (1953, p. 274).

7 Vale aclarar, como hace Descartes en el articulo 51 de la primera parte
de los Principios, que el término “sustancia” no conviene “univocamente” a
Dios y a las criaturas: “Por sustancia no podemos entender ninguna otra cosa
sino la que existe de tal manera que no necesita de ninguna otra para existir. Y,
en verdad, sustancia que no necesite en absoluto de ninguna otra s6lo puede
concebirse una: Dios. Pero percibimos que todas las otras no pueden existir sin
el concurso de Dios. Y por eso el nombre de sustancia no conviene a Dios y
a ellas univocamente, como se suele decir en las Escuelas, esto es, no puede
entenderse distintamente ninguna significacion de ese nombre que sea comun
a Dios y a las criaturas” (1997, p. 26 [AT VIII 24 / IX-2 46-47]). A pesar de esa
aclaracion, Descartes aplica el término “sustancia” andlogamente a las criaturas,
puesto que aquellas son reciprocamente independientes.

8 Cfr. Descartes (Principios de filosofia, 1, art. 53 [AT VIII 25]).

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



431

Notas sobre la cuestion de la temporalidad en Descartes

de la cosa corporea la extension (sola extensione) (cfr. Principios de filosofia,
I, art. 8 [AT VIII 7]; 11, art. 4 [AT VIII 42]). Por otra parte, a diferencia de
Dios —que no sufre variaciones y se caracteriza por la perfeccion de ser
inmutable, esto es, eternamente idéntico a si mismo—,° las cosas creadas
“soportan” modalizaciones. De esta manera, para Descartes, los modos
de la cosa pensante son la pluralidad de operaciones conscientes que
hay en ella, como el imaginar, sentir, querer, dudar, etc.;'° los de la cosa
extensa, en cambio, el movimiento, la figura, la magnitud."

Ahora bien, jcdmo se relaciona la sustancia con su atributo
principal? Como sabemos, lo que el fil6sofo francés denomina “atributo
principal” (o “esencia” o “naturaleza” de la sustancia) consiste en una
propiedad a partir de la cual podemos concebir clara y distintamente
una sustancia. Asimismo, por esa definicion comprendemos un rasgo
caracteristico de la sustancia en relaciéon con su esencia: es sujeto de
algun atributo que estd en ella y de la cual no puede distinguirse, salvo
por una operacion intelectual (distincion de razén).”? En el marco de
esta ontologia, entonces, ;qué son la duracion y el tiempo? ;Cual es su
estatus ontoldgico?

2.1. La duracion de las cosas creadas

Descartes aborda esta cuestion explicitamente en los articulos 55, 56
y 57 de la primera parte de los Principios de filosofia. En efecto, después
de afirmar que es posible tener ideas claras y distintas de las sustancias
finitas y de Dios, explica en el articulo 55 que la “duracion, el orden y
el niimero también seran distintamente concebidos por nosotros, si, en
lugar de asignarle un contenido propio de la sustancia, consideramos que
la duracion de cada cosa es un modo o manera bajo el cual concebimos
la cosa mientras continta siendo [quatenus ese perseverat]” (I, 55; 1997, p.
27 [AT VIII 26 / AT IX-2 49]. Traduccion modificada; subrayado nuestro).

®  Cfr. Descartes (Principios de filosofia, 11, art. 36 [AT IX-2 84]): “Nous
connaissons aussi que c’est une perfection en Dieu, non seulement de ce qu’il est
immuable en sa nature, mais encore de ce qu’il agit d'une facon qu’il ne change
jamais”.

10" Cfr. Descartes (Principios de filosofia, 1, art. 9 [AT VIII 7]) : “Cogitationis
nomine, intelligo illa omnia [...], quatenus eorum in nobis conscientia est”.

"' Cfr. Descartes (Principios de filosofia, 11, art. 27 [AT VIII 55]): “Motus &
quietem esse tantum diversos modos corporis moti”.

12 Cfr. Descartes (Principios de filosofia, 1, art. 62; 1997, p. 31 [AT IX-2 53]).

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 425-459



432

Guillermo Sibilia

;Qué significa esta definicion? ;Por qué Descartes dice que la duracion
esun “modo de concebir”? ; Es acaso un modo de pensar cuya “realidad”
no esta sino en la mente? ; Por qué el fildsofo francés aclara que ese modo
de concebir refiere a una cosa “mientras contintia siendo”? Comencemos
por esta ultima pregunta, cuya respuesta encontramos a través de un
rodeo por tres axiomas del resumen geométrico que Descartes incluyd
en las “Respuestas a las segundas objeciones”: el segundo, el tercero y
el décimo.

Luego de proponer que Dios es causa necesaria de su propia
existencia, Descartes declara —en el axioma 2— que “[e]l tiempo
presente no depende del inmediatamente anterior; por ello, no es menor
la causa que se precisa para conservar una cosa, que para producirla
por vez primera” (1977, p. 133 [AT VII 160 / IX 124]). Este axioma se
relaciona especificamente con la teoria de la discontinuidad de la
duracién y con la naturaleza de la conservaciéon de las cosas creadas
tal como la comprende el filésofo francés, cuestiones sobre las que
volveremos luego. Retengamos ahora la idea de que, a diferencia de
Dios, “las cosas” necesitan una causa no solo para su existencia sino
también para su conservacion, y que dicha causa no puede residir
en ellas mismas.”® En otros términos, podriamos decir que, si bien,
como reconoce Descartes, no hay existencia cuya causa no pueda ser
indagada,' no por ello deja de sefialarse que son dos las modalidades de
la existencia concebibles: mientras que Dios tiene una existencia necesaria
en virtud de la inmensidad de su naturaleza, las cosas tienen, también
por su naturaleza misma, una existencia meramente posible. El axioma
10 precisa atin mas la diferencia entre ambas modalidades existenciales:

La existencia esta contenida en el concepto de cualquier
cosa, pues nada podemos concebir si no es bajo la
forma de algo que existe; pero hay esta diferencia: que,
en el concepto de una cosa limitada, sdlo esta contenida
la existencia posible o contingente, y en el de un ser

13 Siresidiese en ellas, tendrian, de acuerdo con el razonamiento cartesiano,

el poder de darse la existencia y, consecuentemente, el de conservarse a través
de su duracién; dejarian pues de necesitar el concurso divino, lo cual como
veremos es absurdo seguin la perspectiva cartesiana.

4 “No hay cosa alguna existente cuya causa de existir no pueda ser
indagada” (“Respuestas a las segundas objeciones”, axioma 1; 1977, p. 132 [AT
VII 160 / IX 124]).

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



433

Notas sobre la cuestion de la temporalidad en Descartes

supremamente perfecto, estd comprendida la existencia
perfecta y necesaria (1977, p. 134 [AT VII 162 / IX 125]).

Se nos impone entonces la siguiente pregunta: jes acaso esta
existencia posible la que define la duracién de las cosas en el articulo
55, por oposicion a la existencia necesaria de la eternidad de Dios? En
estricto sentido, no: seguin la metafisica cartesiana, lo posible no coincide
con lo actual sino por la intervencién trascendente y contingente del
Dios creador. Si bien es cierto entonces que una existencia posible
es una existencia finita (como la sustancia pensante que concibo
clara y distintamente que soy mientras dudo o pienso), cuya finitud
esta en concebirla como comenzando a ser o existir en un momento
determinado y en algunos casos dejando de ser o existir en otro, eso
sin embargo no implica que exista y que dure actualmente, es decir
fuera del pensamiento. “Existencia” no coincide inmediatamente con
“duracion”; o, en otros términos, la existencia posible (del axioma 10)
es simplemente la “idea” de una existencia y no una existencia actual.

A diferencia del 10, el axioma 3 no remite a la diferencia entre la
existencia necesaria (de una cosa perfecta, Dios) y la posible o contingente
(de las cosas limitadas y creadas), sino a la distincion entre lo posible y
lo actual: “Ninguna cosa, ni perfeccion alguna de ella existente en acto,
puede tener por causa de su existencia la nada, o sea, algo no existente”
(1977, p. 133 [AT VII 160 / IX 124]). Por eso, en palabras de Descartes
a Caterus, “aun cuando concibamos siempre las demas cosas [aparte
de Dios] como existentes, de ello no se sigue que existan, sino sélo que
pueden existir, pues no entendemos necesario que la existencia actual
esté unida a sus otras propiedades [...]” (1977, p. 97 [AT VII 117 / IX 92]).

Podemos concluir, entonces, que de acuerdo con la perspectiva
cartesiana las sustancias pueden concebirse clara y distintamente
sin existencia actual; su realidad consiste solamente en la posibilidad
de concebirlas independientemente de cualquier otra sustancia.’” En
términos temporales, podriamos decir que aun considerando que, al
concebir una cosa de existencia posible o contingente, esta implicado
pensarla como siendo momentanea o limitada, y no eterna (siempre
necesaria), eso no supone concebirla —en las palabras del articulo 55—

15

En palabras de Gorham (2008a, pp. 633-634): “the close connection
between psychological conceivability and real possibility is a hallmark of
Cartesian metaphysics”.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 425-459



434

Guillermo Sibilia

“mientras contintia siendo”, esto es, como actual fuera —y mas alla—
del pensamiento. Para ello, de acuerdo con Descartes, es necesaria la
intervencidn contingente de la potencia divina.'®

Como vemos, estamos ante una concepcion de lo posible que no
incluye necesariamente su propia actualizacion y que, al contrario,
demanda y depende de una fuerza exterior e inconmensurable, la del
Dios-creador. La duracién entonces, de acuerdo con el articulo 55, es
la modalidad de la existencia actual de las cosas creadas, y no la de
sustancias meramente concebidas o concebibles. O inversamente: las
cosas creadas (res extensa y res cogitans) duran justamente en tanto, y
porque, son creadas. “Existencia actual” coincide pues con la puesta
fuera del entendimiento divino de las cosas que concibe Dios como
posibles y que solo su voluntad omnipotente y trascendente puede
llevar a esa condicion.

Resta contestar una pregunta importante: ; por qué Descartes sostiene
que la duracién es un “modo de concebir” aquella existencia actual?
Como ya dijimos, la respuesta esta contenida en los articulos 56 y 57, que
por otra parte nos permiten elucidar el estatus ontologico de la duracién
y del tiempo. En el primero, aunque no sin equivocos, el filésofo francés
reitera a grandes rasgos su concepcion de los atributos principales y dice
que “estan insitos en la sustancia” (Principios de filosofia, 1, art. 56; 1997,
p- 28 [AT VIII 26]. Subrayado nuestro). Son, como vimos, propiedades
esenciales y por eso “en realidad” inseparables de la sustancia que
califican. Esto supone que no es posible concebir una sustancia extensa
sin extension ni una sustancia pensante sin pensamiento, a no ser a
través de una operacién intelectual que Descartes llama, retomando un
concepto de la tradicidn escolastica, distinctio rationis.”” A diferencia de

16 “Diré primero en qué lugar he comenzado a probar cémo, de no conocer

o otra cosa que pertenezca a mi esencia, es decir, a la esencia de mi espiritu, sino que
soy una cosa pensante, se sigue que ninguna otra cosa, en efecto, le pertenece. Es en el
mismo lugar en que he probado que existe Dios; ese Dios, digo, que puede hacer
realidad todas las cosas que yo concibo, clara y distintamente, como posibles”
(“Respuestas a las cuartas objeciones de Arnauld”; 1977, pp. 179-180 [AT VII 219
/IX171]). El “lugar” al que se refiere Descartes es sin duda la tercera meditacion.

17 Cfr. Descartes (Principios de filosofia, 1, art. 62; 1997, p. 31 [AT VIII 30 /
AT IX-2 53]). En la explicacion del principio 63 (1997, pp. 31-32 [AT VIII 30-31
/ AT IX-2 53-54]) leemos: “El pensamiento y la extensién pueden considerarse
como constituyendo la naturaleza de la sustancia inteligente y de la corpérea [...]”
(subrayado nuestro).

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



435

Notas sobre la cuestion de la temporalidad en Descartes

los modos, que también son “en” la sustancia, los atributos principales
son invariables: constituyen la esencia de la sustancia que diversifican.'®
Ahora bien, la existencia actual o duracién ;es también “en” la sustancia?
¢Es invariable, como lo son los atributos y las propiedades esenciales?

Aunque la duracién de “cada cosa” varia conforme cada cosa, puesto
que no todas duran la misma cantidad de tiempo, segin Descartes ni la
existencia —posible o actual — ni tampoco la duracién admiten grados:
se dan o no se dan; las cosas finitas duran o no duran. Por eso, el filésofo
francés sostiene en el articulo 56 que “en las cosas creadas [es decir,
en aquellas sustancias finitas que ya tienen una existencia efectiva y
concreta], lo que en ellas nunca se muestra diverso, como la existencia y
la duracién en la cosa existente y durante, no debe ser llamado cualidad
o modo, sino atributo” (Principios de filosofia, 1, art. 56; 1997, p. 28 [AT VIII
26 / AT IX-2 49]).

Sin embargo, es indudable que, si la duracién es un “atributo”, no
lo es rigurosamente en el mismo sentido en que lo son la extensién y
el pensamiento, cuyo rasgo principal consiste en calificar la esencia
de la sustancia y no simplemente su existencia: como ya dijimos, en la
metafisica cartesiana, ser real (posible o necesario) no es lo mismo que
ser existente. La duracion califica entonces la existencia de las sustancias,
y solo cuando han sido creadas por la voluntad divina trascendente
(existencia “actual”). El ejemplo que Descartes da luego en el articulo 62
parailustrarla “distincion de razén” no debe pues confundirnos, aunque
ciertamente la terminologia usada no sea demasiado precisa. Alli dice
que “[c]omo toda sustancia deja de ser si deja de durar, s6lo por la razén
se distingue de su duracion” (Principios de filosofia, 1, art. 62; 1997, p. 31
[AT VIII 30 / AT IX-2 53]). Si es consistente con sus premisas ontoldgicas
y con su teoria de las distinciones, no puede estar sosteniendo que la
sustancia y su duracion se distinguen solo racionalmente, ya que, como
vimos, para Descartes es posible concebir una sustancia sin existencia
actual. El acento nos parece entonces debe ponerse en la primera parte
de la oracion subordinada: “deja de ser si deja de durar”. Teniendo
esto en cuenta, lo que deberia decir el ejemplo del articulo 62 es que la

8 Y por eso decimos que en Dios no hay propiamente modos o cualidades,

sino tan sélo atributos [...]” (Principios de filosofia, 1, art. 56; 1997, p. 28 [AT VIII
26]). Descartes es equivoco en el uso de los términos “modos” y “atributos”
porque para él son lo mismo. Sean o no esenciales, los atributos no hacen que la
sustancia varie. Los modos si.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 425-459



436

Guillermo Sibilia

distincién de razoén se da entre la existencia actual de la sustancia y su
duracién, lo cual supone por cierto que solo confusamente es posible
concebir una sustancia finita y creada sin duracion.

Sibien, entonces, conforme el articulo 55, la duracién es un “modo de
concebir” la existencia actual de las cosas, eso no significa que dependa
de la mente. Si de algo depende la duracion de una cosa es inicamente
del poder de Dios. De manera que la afirmacién de una distincion
de razon entre la existencia actual de la sustancia y su duracidén, es
decir, de una distincién que esta solo en el pensamiento, no implica
necesariamente que alguno de los términos distinguidos sea abstracto.
Como sefiala Gorham, cuando no se abstrae de las cosas singulares
creadas, la duracion es un “modo de concebir” su existencia externa,
concreta y actual. Concebida de esa manera, entonces, la duracion no es
distinta de la sustancia que dura, es decir, es inseparable de ella fuera
del pensamiento.”

2.2. El tiempo como modo de pensar

.Y el tiempo? ;Es acaso un “atributo” inseparable de la sustancia
finita creada? ;Es una idea que tenemos de la duraciéon concreta de las
cosas? En el articulo 57 asistimos a la elucidacidon de estas preguntas y
a la comprension de la naturaleza de la distincién ontoldgica entre la
duracién y el tiempo:

Ciertos atributos estdan en las cosas, otros en el
pensamiento. [...] Mas unos estan en las cosas mismas,
cuyos atributos o modos se dice que son, otros sélo
en nuestro pensamiento. Asi, cuando distinguimos
el tiempo [tempus] de la duracién tomada en general
[duratione generaliter], y decimos que es el numero
del movimiento [numerum motus], es sdlo un modo de
pensar [modus cogitandi]. En efecto, de ninguna manera
concebimos en el movimiento una duracion distinta
de la de las cosas no movidas [...]. Mas para medir la
duracién de todas las cosas [rerum omnium durationem],
la comparamos conla duracién de aquellos movimientos
maximos y mas regulares, de los que nacen los anos y

19 Gorham (2007, p. 36, nota 29) llama a la duracién en este sentido “modo

de concebir objetivo”.

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



437

Notas sobre la cuestion de la temporalidad en Descartes

los dias; y a esta duracion llamamos tiempo. El que,
por consiguiente, no agrega nada a la duracién tomada
en general, salvo un modo de pensarla (Principios de
filosofia, 1, art. 57; 1997, p. 28 [AT VIII 26-27 / AT IX-2 49-
50]. Subrayado nuestro).

Enla cita aparecen tres términos importantes que elucidar: “tiempo”,
“duracion tomada en general” y “duracién de todas las cosas”. Este
ultimo no nos presenta mayores problemas: la duracién de las cosas es
una manera de concebir la existencia actual de estas, tal como venimos
de analizarla. Es una propiedad de su existencia. Mayores son las
dificultades que encontramos en las otras nociones, de lo cual por cierto
da testimonio la amplia bibliografia secundaria dedicada a la cuestion.
¢Es la “duracién tomada en general” un abstracto o refiere a una
existencia concreta y actual como la duraciéon de las cosas singulares?
¢En qué sentido el tiempo es un “modo de pensar”?

Para empezar, tengamos presente que en el titulo del articulo, luego
de enunciar la oposicidn entre los atributos que estan en las cosas y los
que estan en el pensamiento, Descartes se pregunta “qué es duracion y
tiempo” (Et quid duratio & tempus). Eso pareceria ser un indicio de que
aquel contraste —atributos en el pensamiento / atributos en las cosas—
se refiere a estas nociones temporales especificas: “duracién” (singular
y/o “general”) y “tiempo”. De manera que mientras la primera es un
“atributo” o un modo de concebir la existencia de las sustancias creadas
(por ejemplo, la duracion de los cuerpos singulares o la del “cuerpo en
general” o sustancia extensa toda), el segundo es una abstraccion sin
“existencia” fuera del pensamiento.”!

20 Asi como Descartes llama a la sustancia extensa toda “cuerpo general”

(piénsese en la “Sinopsis” de las Meditaciones), cuya existencia es actual en
cuanto creada por Dios, puede pensarse que “duracién en general” remite a
aquella. En este sentido, la duracién tomada en general no seria un universal
abstracto, sino que gozaria de existencia concreta y actual.

2l Recientemente, Gorham (2007, passim) ha adherido a esta manera de
comprender la duracién-en-general. Para él, en efecto, la distincion fundamental
que pone en juego alli la reflexion cartesiana es entre lo concreto y lo abstracto,
y no entre lo particular y lo universal. Lo tnico abstracto es el tiempo, que por
cierto no coincide con la duracién (ni con la singular ni con la “general”). Por eso,
concluye el intérprete, que el tiempo no agregue nada a la duracion en general,
como declara Descartes hacia el final del articulo en cuestién, no significa que

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 425-459



438

Guillermo Sibilia

Sin embargo, en sentido inverso, también podria pensarse, como
hace Arthur,? que la distincion que debe seguirse de la clasificacion
presente en el articulo 57 es aquella que plantea, por un lado, las
duraciones concretas de las sustancias singulares, y, por el otro, la
duracién-en-general que es, como el tiempo, un concepto ideal. Es decir,
lo tnico singular y concreto son las duraciones, que no se distinguen
sino racionalmente de la existencia actual de las sustancias. La duracion
“en general”, en cambio, es el universal abstracto de las duraciones
particulares; y el “tiempo”, por su parte, es el abstracto que sirve para
“numerar” (o medir) la duraciéon de todas las cosas. Tempus coincide
pues con duratione generaliter en que ambas son “ideales”, abstractas,
producidas por (y dependientes de) la mente. Pero se diferencian en
cuanto solo la segunda sirve como instrumento de medicion de las
duraciones al hacer corresponder a cada posicion del movimiento
regular de los astros una unidad universal de medida.

Sea como sea que comprendamos el significado exacto de la
expresion “duracion tomada en general”, y volviendo a la distincién
que nos interesa plantear aqui, el pasaje citado contiene dos ensefianzas
importantes sobre el tiempo, una concerniente a su estatus ontoldgico,
la otra referida a su origen. Por un lado, Descartes dice que, cuando es
distinguido de la duracion de la cosa misma, el tiempo es solamente un
modo de pensar (modus cogitandi); por el otro, que en ese sentido es la
“unidad” que surge del acto intelectual de abstraccion de la duracion
de una cosa extensa creada —la de los movimientos mas regulares o
uniformes—. Es decir, todas las sustancias creadas —sean movibles o
no— duran, y no lo hacen necesariamente durante la misma cantidad
de tiempo. Para poder determinar (medir) esa cantidad diferencial,
entonces abstraemos una duracion determinada —la de los movimientos
celestes— cuyas caracteristicas de regularidad y constancia ofrecen una
medida comtn capaz de aplicarse a “todas las cosas” (rerum omnium

sean idénticos, ya que el primero introduce en lo concreto un modo de pensar
(abstracto). Ken Levy (2005, pp. 663) ha defendido, con otros argumentos,
una posicién similar. Seguin el intérprete, la duraciéon tomada en general es el
“objeto” del tiempo en cuanto medida del movimiento.

22 “[...] what he [Descartes] opposes to abstract time is the duration of
the enduring thing. Thus a concrete duration is simply the specific duration of
some enduring substance, as opposed to the idea of generic time or duration-in-
general. The latter is an ideal concept” (Arthur, 1998, p. 361).

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



439

Notas sobre la cuestion de la temporalidad en Descartes

durationem). Resulta claro, entonces, que el tiempo —tal como aparece en
el articulo 57— no es como la duracion, un modo de la cosa o un modo
concebir la existencia actual de las cosas creadas o sustancias finitas, sino
que es una dimension abstracta.” Y en cuanto es una abstraccién o una
convencion arbitraria del pensamiento que sirve para “medir”, es posible
pensarlo, en si mismo, como una cantidad matematica indefinidamente
divisible. Es decir, si en el analisis cartesiano el tiempo se desprende de
su reduccion absoluta a los movimientos celestes, es porque, convertido
en una magnitud dependiente del pensamiento abstractivo que permite
su formacion, deviene un tiempo estrictamente matematico, es decir,
una cantidad siempre divisible. Pero para ello no debe identificarse con
la duracidn concreta de los astros, que son “partes” del universo extenso-
material. Volviendo entonces a la cuestion de su “origen”: a pesar de
que Descartes coincide con Aristételes en que si no hubiera movimiento
no habria tiempo (abstracto), también se distancia de él, puesto que en
ese caso aun habria una duracion concreta y actual.

Ahorabien, ;en qué se sustenta la duracion sino es en el movimiento?
;Cuales son sus caracteristicas? Todavia mas: jcual es el fundamento
del movimiento, una vez que la materia toda ha sido reducida a su
pura extension geométrica, dando asi lugar a una concepcion estatica
de la fisica? Antes de responder a estas preguntas, que demandaran un
acercamiento a la doctrina de la creacién continua, se nos presenta una
ultima cuestidn, vinculada a ellas: la de la temporalidad, o mejor dicho,
la de la existencia de Dios.

2.3. El problema de la definicion de la existencia divina

Hemos analizado el estatus ontoldgico que el sistema cartesiano
asigna a los conceptos temporales de “duracion” y de “tiempo”, y hemos
visto asimismo cémo se relacionan estas nociones con las sustancias
creadas. Debemos responder ahora cual es la relacion de la sustancia
infinita con la temporalidad. ;Dios es eterno para Descartes? Y si lo es,
cen qué sentido? ;Es acaso la eternidad un tipo de duracion (tota simul),
o bien, una modalidad de existencia irreductible a aquella?

2 Descartes (Principios de filosofia, 1, art. 58; 1997, p. 29 [AT VIII 27]): “Del
mismo modo [que el tiempo], cuando se considera el nimero no en las cosas
creadas, sino sélo en abstracto o en general, es meramente un modo de pensar

[..]".

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 425-459



440

Guillermo Sibilia

Seguin la tradicion escolastica, existen tres tipos de duracion,
adecuados a las diferentes modalidades posibles de perseverar en la
existencia: una sucesiva, que corresponde al tiempo de la vida humana;
otra permanente y tota simul, referida a la existencia eterna de Dios; y
entre ambas, la eviternidad (aevum) de los angeles y del alma humana,
cuya caracteristica principal es que es una duracién permanente pero
sucesiva (cfr. Jaquet, 1997, p. 137). En este sentido transmitido, entonces,
la eternidad de Dios no es otra cosa que su duracién permanente y
absolutamente simultanea; el ser increado es el inico que se caracteriza
por esa modalidad de existencia especifica. ;Descartes sigue acaso esa
tradicion?

Comencemos sefialando que, para el filésofo francés, en el concepto
que tenemos de Dios percibimos claramente que esta contenida su
existencia absolutamente necesaria “y eterna”.* Dios no existe de manera
posible ni tampoco de manera contingente como las cosas creadas,
puesto que a su esencia pertenece necesariamente la existencia. En este
sentido, el término “eterna” hace referencia a la existencia “necesaria”, es
decir, en otras palabras, a la existencia que se sigue de la esencia divina.
Por otro lado, la eternidad remite al atributo por el cual concebimos
que Dios existe necesariamente, esto es, por el cual comprendemos que
tiene el poder de conservarse a si mismo. La existencia, entonces, es un
atributo de Dios, y su modalidad temporal es la eternidad. Descartes
mismo sugiere este estatus para este concepto temporal en el articulo 22
luego de recapitular la prueba a posteriori de la existencia divina.”

Ahora bien, mas alla del estatus ontoldgico que tiene la eternidad de
Dios, ;como caracteriza el filésofo francés la existencia absolutamente

2 Descartes (Principios de filosofia, 1, art. 14; 1997, p. 14 [AT VIII 10 / AT
IX-2 31]) compara la necesidad y eternidad de la existencia de Dios con la de
los tres angulos que han de percibirse siempre de manera clara y distinta en un
triangulo.

% “Ahora bien, hay en esta manera de probar la existencia de Dios, es decir
por su idea, la gran ventaja de reconocer al mismo tiempo quién es, en cuanto
lo tolera la debilidad de nuestro [ingenio] natural. Pues considerando su idea,
ingénita en nosotros, vemos que es eterno, omnisciente, omnipotente, fuente
de toda verdad y bondad, creador de todas las cosas. Y por ultimo podemos
advertir claramente que posee en si todos aquellos atributos en que hay alguna
perfeccion infinita o ninguna imperfeccion determinada” (Principios de filosofia,
I, art. 22; 1997, p. 15 [AT VIII 10 / AT IX-2 31]).

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



441

Notas sobre la cuestion de la temporalidad en Descartes

necesaria que le concierne? Para responder a esta pregunta es necesario
detenernos brevemente en los dos momentos de su producciéon
intelectual en que abordd especificamente esta cuestion: la conversacién
con Burman y la correspondencia con Arnauld, ambas de 1648.2

La primera es la transcripciéon de la conversacion mantenida en el
encuentro entre Descartes y Frangois Burman, que supuestamente tuvo
lugar el 16 de abril de 1648 y que fue transmitido por el joven interlocutor
a Clauberg en Amsterdam cuatro dias después para su redaccion; esta
copia fue luego, el 13 y 14 de julio, reproducida en Dordrecht por un
desconocido, lo que dio asi nacimiento al texto que conocemos hoy en
dia.” En la conversacion con Burman, Descartes parece defender una
concepcion contraria a la ortodoxia, esto es, contraria a la nocién de la
eternidad (existencia) divina como absolutamente simultanea y de una
vez (simul et semel). En efecto, luego de que Burman adjudicara al filésofo
francés la opinién de que, si es posible perseverar en un pensamiento
durante algun tiempo (in eadem cogitatione continuare et perseverare per
aliqguod tempus),” entonces el pensamiento debe ser extenso y divisible
(sed sic cogitatio Nostra erit extensa et divisibilis), Descartes aparentemente
afirmé que eso podria ser cierto inicamente en relacion con la duraciéon
pero no con la naturaleza del pensamiento, “del mismo modo que
podemos dividir la duraciéon de Dios en infinitas partes, aunque sin
embargo Dios mismo no es divisible”.* Cuando Burman entonces

2% Justamente porsu proximidad temporal esimportante no dejar de sefialar

desde ahora la diferencia de estatuto de ambos textos: mientras que el primero
es un manuscrito no redactado ni verificado por Descartes, la correspondencia
con Arnauld si consiste en documentos compuestos por el filésofo francés, de su
pufio y letra. Todas las traducciones de esta “conversaciéon” son propias.

¥ Al margen del “Manuscrito de Gotinga” —asi se conocia el texto de esta
conversacion— se puede leer: “Per Burmannum, qui 20 Aprilis communicavit
Amstelodami cum Claubergio, ex cijus Msto. ipsemet descripsi, Dordraci, ad
13 et 14 Julii” (AT V 144-145). Cfr. asimismo el estudio introductorio de Charles
Adam (1975) para la edicién bilingtie francesa.

% Este pasaje, asi como otros aspectos similares de la “Conversacion”, ha
servido de instrumento para muchos intérpretes que defienden la concepcién
continuista de la temporalidad en Descartes. Cfr., por ejemplo, Beyssade (1979)
y su traducciéon anotada de la conversacién (Descartes, 1981). Cfr. también
Frankfurt (1970, p. 5).

¥ El pasaje completo dice: “[Cogitatio] erit quidem extensa et divisibilis
quoad durationem, quia ejes duratio potest dividi in partes; sed non tamen est

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 425-459



442

Guillermo Sibilia

objetd que la eternidad es simultanea y tnica —fiel a su formaciéon
teoldgica—, el fildsofo francés, segin el relato, respondid tajantemente
negando que tal cosa pudiese concebirse: simul et semel, para Descartes,
solo podrian referirse a la naturaleza de Dios considerada en si misma,
pero de ninguna manera a ella en la medida en que existe (junto con el
mundo creado).*® Es decir, puesto que es posible distinguir partes en
su existencia luego de la creacion, y puesto que su duracion es siempre
idéntica, también seria posible, habria argumentado el autor, afirmar
aquella distincién antes de la creacion. De esta manera, el fildsofo francés
habria rechazado la visidon tradicional de la eternidad tota simul de Dios,
sustituyéndola por una concepcién sucesiva de su existencia, aunque
absolutamente inmutable en relacién con su naturaleza.

En el intercambio epistolar con Arnauld, sin embargo, Descartes
defiende la posicion contraria, esto es, la simultaneidad de la duraciéon
de Dios. El camino que lleva a esa afirmacién podria resumirse
asi: el doctor en teologia, luego de exponer ciertas consideraciones
relativas a la memoria, comienza objetando un punto central de la
tercera meditacion, a saber, el hecho de que la duracién de la mente
sea divisible y sucesiva en partes independientes. Esta objecion, como
Arnauld mismo no deja de sefialar, se apoya en la opinién autorizada
de “los filosofos y los tedlogos”, segun la cual “la duraciéon de una cosa
permanente y maximamente espiritual como la mente [humana]” no
es sucesiva “sino permanente y absolutamente simultanea (lo cual es
muy cierto en relacion con la duracion de Dios)” [AT V 188-189]), por lo
cual aquélla careceria de partes independientes entre si. De manera que,
si se supone que no hay mundo material (como argumenta Descartes
en la tercera meditacion) y por lo tanto tampoco movimiento natural
—agrega Arnauld —, la tinica duracién que habria seria la de las cosas

extensa et divisibilis quoad suam naturam, quoniam manet inextensa: eodem
modo ut durationem Dei possumus dividere in infinitas partes, cum tamen ideo
Deus non sit divisibilis” (AT V 148).

% “Hoc concipi non potest. Est quidem simul et semel, quatenus Dei
naturae nunquam quid additur aut ab ea quid detrahitur. Sed non est simul
et semel, quatenus simul existit; nam cum possimus in ea distinguere partes
jam post mundi creationem, quidni illud etiam possemus facere ante eam, cum
eadem duratio sit? Ea autem jam creaturas, e. g. per quinque annorum millia,
coextensa fuit et cum iis duravit, et sic etiampotuisset fuiste, si ante mundi
creationem mensuram hauissemus” (AT V 148-149).

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



443

Notas sobre la cuestion de la temporalidad en Descartes

espirituales y permanentes; y esto alcanza —concluye el telogo— para
negar que la duracion se compone de partes que se pueden medir.

La respuesta de Descartes no se hace esperar: al dia siguiente
responde al tedlogo afirmando que aquella objecién depende de la
opinion escolastica, de la cual €l discrepa, segtin la cual “la duraciéon
del movimiento [entiéndase, de los cuerpos que se mueven] es de
naturaleza distinta de la duracién de las cosas no movidas” [AT V 193;
traduccion propia]. El filésofo francés, entonces, apela al articulo 57 de
la primera parte de sus Principios de filosofia para negar esa opinion,*
y agrega por lo tanto que aunque no existiera ningin cuerpo en
el mundo no podria decirse que la duracion de la mente humana es
absolutamente simultanea, como la duraciéon de Dios, pues aquella
reconoce manifiestamente sucesién en sus pensamientos, lo cual es
inadmisible en relacion con los pensamientos divinos (cfr. AT V 193).%
De esta manera, a diferencia de lo que supuestamente habria confesado
a Burman y en conformidad con muchos pasajes similares de su obra
publicada, Descartes declara a Arnauld explicitamente que la duracién
de la mente humana no es tota simul y que esa propiedad corresponde
unicamente a la duracion divina.

Ahora bien, ;como conciliar esas dos afirmaciones divergentes?
(A cual texto hay que otorgarle el privilegio para elucidar la posicion
cartesiana en relaciéon con la temporalidad de Dios? No obstante la

31 Recordemos una vez més lo que decia Descartes en el articulo 57: “|...]

de ninguna manera concebimos en el movimiento una duracién distinta de
la de las cosas no movidas, como resulta manifiesto del hecho de que si dos
cuerpos se mueven durante una hora, uno lentamente y el otro con rapidez, no
computaremos mas tiempo en uno que en otro, por mas que el movimiento sea
mucho mayor” (Principios de filosofia, 1, art. 57; 1997, p. 28 [AT VIII 26]).

%2 En una carta subsiguiente, luego de una nueva objecién de Arnauld
relativa a donde debe buscarse el fundamento del “antes y el después” (prius et
posterius) que se reconoce en toda sucesidn en la duracién de las cosas no movidas
(cfr. AT V 215), Descartes reitera la posicion del principio 57 y afirma que el
antes y el después de toda duracion se conocen a partir del antes y el después
de la duracion sucesiva que es posible aprehender o descubrir (deprehendo) en
el propio pensamiento, que coexiste con las otras cosas: “Non aliter intelligo
durationem successivam rerum quae moventur, vel etiam ipsius motus, quam
rerum non motarum; prius et posterius durationis cujusqumque mhi innotescit
per prius et posterius durationis succesivae, quam in cogitatione mea, cui res
aliae coexistunt, deprehendo” (AT V 223).

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 425-459



444

Guillermo Sibilia

relevancia de esta cuestion para el propio sistema cartesiano, esta
excede ampliamente nuestro proposito.* Es decir, no buscamos resolver
los tecnicismos de la discusion acerca de la especificidad de la relacién
de Dios con la temporalidad (simultaneidad o sucesién). Para nuestro
propdsito basta tener presente que Descartes, en cuya filosofia aparecen
efectivamente las nociones de “duracién” y “eternidad” referidas a Dios,
no las distingue sin embargo con la rigurosidad con que lo hara, por
ejemplo, Spinoza. En otros términos, mas alla de si la existencia divina
es sucesiva o absolutamente simultanea en el orden de su existencia,
el filésofo francés no encuentra problemas en referir esta tanto a la
“eternidad” como a una “duracion indefinida”. Teniendo en cuenta
esto, podemos afirmar que la eternidad no juega un papel importante
en el sistema cartesiano, o al menos no como lo hara unos afos después
en la filosofia ética de Spinoza. Segun Prélorentzos (1997, pp. 157-170),
de hecho, mientras Spinoza aparece como “el” filésofo de la eternidad,
Descartes es un filésofo de la duracién, puesto que es esta la que, como
se lee en el articulo 48 de la primera parte de los Principios, se extiende a
todo tipo de cosas sin excepcion, incluido Dios o la cosa increada.

3. Creacion continua y discontinuidad temporal en Descartes

Hasta aqui hemos examinado el estatus ontolégico de las nociones
temporales que reconoce el sistema cartesiano. Para comprender como
opera el fundamento de la duracion (Dios-creador trascendente) y sus
caracteristicas especificas (divisible o indivisible, continua o discontinua),
es necesario —como ya dijimos— exponer los lineamientos principales

% Recientemente, dos intérpretes han acudido a los pasajes citados (asi

como también a otros, por ejemplo, a una carta de Descartes a Morus) para
defender posiciones diversas. Mientras que Gorham —que prioriza los textos
de la conversaciéon con Burman— sostiene que el fildsofo francés adopta una
concepcidén de la eternidad como inmutabilidad de su esencia pero compatible
con una duracion (existencia) sucesiva, T. Schmaltz afirma que la doctrina de la
divisibilidad de la duracién de la mente que Burman adjudica a Descartes es
incompatible con dogmas de su filosofia oficial: aquella divisibilidad, en efecto,
demanda una diversidad de modos en la cosa pensante que es imposible afirmar
de Dios puesto que en él “no hay propiamente modos o cualidades, sino tan
solo atributos [...]” (Principios de filosofia, 1, art. 56; 1997, p. 28 [AT VIII 26]). Para
este debate, cfr. Gorham (2007 y 2008b) y Schmaltz (2002, p. 200; 2009, passim).
También Jaquet (1997, pp. 76 y ss.) afirma que Descartes concibe la eternidad
como una duracion tota simul.

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



445

Notas sobre la cuestion de la temporalidad en Descartes

de la teoria que ha pasado a la historia como la “doctrina de la creaciéon
continua”, ya que es justamente esta la que explica de donde surge la
duracién concreta (esto es, la existencia actual de la res cogitans y de la
res extensa) y también el movimiento absoluto. Comencemos primero
fijando algunas conclusiones que se desprenden de la ontologia y la
fisica cartesianas relativas a la divisibilidad de la extension, puesto que
es un elemento indisociable del problema de lo (dis)continuo tanto para
el espacio-extension como para la duracion-existencia.

3.1. La divisibilidad de la extension cartesiana

Con el objetivo de impugnar la dinamica aristotélica que postulaba
la existencia de una fuerza intrinseca a la naturaleza como principio del
movimiento y del cambio, y en virtud de su pretensién de reducir la
fisica a la pura geometria —a través de la identificacion de la materia
con la extension, y de la explicacion de las variaciones de aquella a partir
de sus modificaciones en términos de posiciéon y figura—,** Descartes
concibe en los Principios de filosofin el movimiento “en su acepcidon
propia”, esto es, “segtin la verdad del hecho”, como “el traslado de una
parte de la materia, o de un cuerpo, de la vecindad de aquellos cuerpos
que lo tocan inmediatamente y se miran cormo en reposo a la vecindad de
otros” (II, art. 25; 1997, p. 53 [AT VIII 53 / IX-2 76]).* En otras palabras,
para Descartes no hay otro movimiento que el local. Y puesto que, para
él, el vacio es impensable y la nada no tiene extension:*

[...] se sigue que ningun cuerpo puede moverse sino
en circulo [nisi per circulum], es decir, de tal modo que
desaloje algtin otro cuerpo del lugar en que entra;
y éste a otro, y a otro, hasta el ultimo que entra en el
lugar dejado por el primero, en el mismo instante [eodem
temporis momento] que fue dejado (Principios de filosofia,

3 Cfr. Descartes (Principios de filosofia, 11, art. 23; 1997, p. 52 [AT VIII 52 /
IX-2 75]).

% Mencionemos asimismo que alli Descartes define el cuerpo como
“aquello que se traslada, simultdneamente”.

% Cfr. Descartes (Principios de filosofta, 11, art. 16 [AT VIII 49 / IX-2 71]):
“Repugnare ut detur vacuum, sive in quo nulla plané sit res”, asi como el art. 18
(AT VIII 50 / IX-2 73): “nihili nulla potest esse extensio”.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 425-459



446

Guillermo Sibilia

II, art. 33; 1997, p. 57 [AT VIII 58 / IX-2 81]. Subrayado
nuestro).”

Desde la perspectiva cartesiana, por cierto, la estrechez de lugar que
ocupa un cuerpo no modifica en absoluto esta teoria del movimiento,
ya que todas las desigualdades referidas al lugar que ocupa un
cuerpo son necesariamente remediadas con la celeridad desigual de
los movimientos.*® Esto le permite a Descartes introducir el problema
central del infinito y de lo continuo en relacién con la sustancia extensa.
Efectivamente, en el articulo 34 de la segunda parte, el filésofo francés
afirma la divisibilidad al infinito —o, mejor, indefinida—*’ de la materia.*
Esto, sin embargo, no debe interpretarse como la postulacién afirmativa
del infinito actual de lo continuo, ya que, como ha sido sefialado por
Lécrivain (1978, p. 133), “las consideraciones de orden infinitesimal [...]
eran en seguida contrabalanceadas por la admisién, en el articulo 35,
del caracter incomprensible de esta divisibilidad al infinito”.*' Y no solo

% Como veremos en breve, la nocion de “instante” es solidaria de la

concepcidn cartesiana de una materia-extension divisible de modo indefinido.
Agreguemos que la circularidad del desplazamiento de un cuerpo siempre por
otro no imposibilita, sino que es la condicién de, cualquier movimiento corporal,
rectilineo o no. El acento debe colocarse en el movimiento, desplazamiento y
choque de los cuerpos.

% Descartes (Principios de filosofia, 11, art. 33; 1997, p. 57 [AT VIII 58 / IX-2
81]) brinda dos ejemplos: el del circulo perfecto y el del no perfecto.

¥ Cfr. Descartes (Principios de filosofia, 1, art. 26; 1997, p. 53 [AT VIII 14 /
IX-2 36]): “Nunca se ha de razonar de lo infinito, mas tan sélo seran tenidas por
indefinidas aquellas cosas en que no advertimos limite, como son la extension
del mundo, la divisibilidad de las partes de la materia, el nimero de las estrellas,
etc.”.

4 Cfr. Descartes (Principios de filosofia, 11, art. 34; 1997, p. 58 [AT VIII 59 / IX-2
82]. Subrayado nuestro): “[...] en ese movimiento se descubre algo que nuestra
mente percibe ser verdad, mas no comprende como ocurre la division de algunas
partes de la materia al infinito, o indefinida, y en tantas partes que no podemos
determinar con el pensamiento ninguna tan pequefia, que no comprendamos que
la misma puede ser dividida efectivamente en partes aun menores”.

4 Traduccién nuestra. Cfr. Descartes (Principios de filosofia, 1I, art. 35;
1997, p. 58 [AT VIII 60 / IX-2 83]): “[...] por mas que no podemos comprender
con el pensamiento cémo se produzca esa division indefinida, no por eso
debemos dudar que se produzca [...]”. Es un lugar comtn del cartesianismo la
incomprensibilidad del infinito, tal como sostiene Laporte (1945, pp. 266-267):

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



447

Notas sobre la cuestion de la temporalidad en Descartes

por ella. Junto al obstaculo de afirmar positivamente, racionalmente, la
divisibilidad “al infinito” de la materia-naturaleza, Descartes sostiene
su coincidencia con una particion real de esta: puesto que el vacio es
imposible y por lo tanto siempre un cuerpo debe llenar el lugar dejado
por otro, es forzoso que alguna parte de la materia modifique su forma
o figura para acomodarse “a las innumerables medidas” del espacio.
“[Plara que ocurra esto”, concluye Descartes, “es forzoso que todas
sus particulas imaginables, que son inntiimeras en realidad, se aparten
algo entre si, y tal apartamiento, por minimo que sea, es una verdadera
divisién” (Principios de filosofia, 11, art. 34; 1997, p. 58 [AT VIII 59-60 / AT
IX-2 74]).

La divisién que se presentaba como un simple producto del
pensamiento* se revela entonces como una division efectiva, es decir,
como una division “en acto” que produce una particion entre modos
(cuerpos finitos) realmente distintos.** En este sentido, a partir de la
multiplicidad de las partes de la materia, que no es posible atribuir a
un numero determinado (finito), Descartes postula un “infinito” al que
llama “indefinido” para proteger el abismo ontoldgico entre Dios y las
criaturas. De esta manera, obtenemos una conclusién importante: la
sustancia extensa (o materia toda o “cuerpo”) es divisible por su propia
naturaleza o esencia en un namero infinito de particulas. Por lo cual su
concepcion de lo extenso le permite a Descartes pensar la continuidad
de una sustancia extensa que es total y tinica pero cuyas partes, sin
embargo, pueden ser independientes entre si e indefinidamente divisibles
y distinguibles (numérica o realmente, lo cual en Descartes viene a ser
lo mismo).

Asimismo, este argumento de la independencia de las partes, que
requieren una causa para existir, se aplica al mundo material con otra
caracteristica significativa que contrasta, como veremos, con las partes
de la duracion pensada: aquellas partes materiales pueden existir
actualmente (durar) simultaneamente. Esta existencia actual de las
partes, no obstante, no contrarresta, segin Descartes, la distincion de

“Qu’il se présente sous l'aspect spatial, temporel ou numérique, I'infini dans la
nature nous est toujours également insaisissable”.

#2 Cfr. Descartes (Principios de filosofia, 11, art. 20; 1997, p. 51 [AT VIII 51 /
IX-2 74]): “Porque nada podemos dividir mentalmente sin reconocer por eso

mismo que es divisible [...]".
4 Cfr. Israél (2001, p. 60).

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 425-459



448

Guillermo Sibilia

razon que es posible concebir entre la sustancia extensa y su atributo
principal (extension); en otras palabras, la divisibilidad de la duracién (o
existencia actual) de la sustancia extensa (en sus partes) no agrega una
divisibilidad adicional a la concebible en términos de su esencia (cfr.
Schmaltz, 2009, p. 133). Mas alla de eso, Dios conserva toda la materia
(con sus partes simultaneas) y la misma cantidad de movimiento que
puso en ella, a cada instante. Desde ese punto de vista, la existencia toda
de la sustancia extensa es discontinua. Cada posicion (relativa) de los
cuerpos particulares —realmente distintos entre si, y a partir de los cuales
ciertamente es posible abstraer uno de estos (movimientos maximos)
para construir abstracta y arbitrariamente una unidad de medida comun
a la duracion de los movimientos de los otros cuerpos— es en realidad
una configuracion determinada de una porcion de la materia-extension,
que se sostiene como un todo homogéneo tinicamente por obra del acto
divino de conservacién o recreacion.

Aunque, en términos de su esencia, la sustancia extensa toda no
puede ser sino indefinidamente divisible y por lo tanto matematicamente
continua, en relaciéon con su existencia actual (con su temporalidad,
podriamos decir), sin agregar una division adicional, aparece
fisicamente discontinua, conservada desde el exterior por una potencia
inconmensurable (Dios). Desde este punto de vista, que es el de la
creacion o dela causa, la trayectoria de un cuerpo en movimiento se divide
en los diferentes instantes indivisibles que ocupa en cada configuracién
estatica y geométrica que crea y sostiene Dios. La sintesis de la fisica
con la metafisica (por obra de la causa externa-Dios) contribuye de esta
manera a la eliminacion del tiempo (en cuanto cantidad puramente
matematica e indefinidamente divisible) de la explicacion de los
principios de la fisica. La mecdnica cartesiana descansa en el instante:
concibe la materia divisible indefinidamente (matematicamente), pero
compuesta de partes “indivisibles” fisicamente, que existen todas
en un mismo instante, y luego en otro distinto, y luego en otro, y asi
sucesivamente.*

#  Cfr. Descartes (Principios de filosofia, 11, art. 33; 1997, p. 57 [AT VIII 58 /
IX-2 81]): “Mas del hecho ya advertido antes, que todos los lugares estan llenos
de cuerpos y que siempre las mismas partes de la materia se aparean a lugares
iguales, se sigue que ningtin cuerpo puede moverse sino en circulo, es decir, de
tal modo que desaloje algtin otro cuerpo del lugar en que entre; y éste a otro, y

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



449

Notas sobre la cuestion de la temporalidad en Descartes

3.2. La discontinuidad de la duracién de la res cogitans

Ahora bien, en la medida en que —como vimos— “duracién”
se “aplica” tanto a la res extensa como a la res cogitans, se impone la
pregunta de como comprende Descartes la divisibilidad de esta altima.
¢La duracién del pensamiento supone acaso la discontinuidad de sus
partes?

Descartes abordé esta cuestion (creacion continua / discontinuidad
temporal del pensamiento) especificamente en las “Respuestas a
las segundas objeciones”. Sin embargo, su primera formulacion —
analitica— aparece en las Meditaciones metafisicas, especificamente
en la tercera (texto de donde surgen las objeciones que daran lugar
a la presentacion geométrica sintética de esta doctrina). En aquella
obra (publicada originalmente en latin en 1641), Descartes trabaja
explicitamente el vinculo entre la intuicién de la contingencia de las
partes del tiempo (o duracién) y la necesidad de una creacion continua:

Y no puedo hurtarme a la fuerza de un tal razonamiento,
mediante la suposicion de que he sido siempre tal cual
soy ahora, como si de ello se siguiese que no tengo por
qué buscarle autor alguno a mi existencia. Pues el tiempo
todo de mi vida puede dividirse en innumerable partes, sin
que ninguna de ellas dependa en modo alguno de las demds;
y asi, de haber yo existido un poco antes no se sigue que deba
existir ahora, a no ser que en este mismo momento alguna
causa me produzca y —por decirlo asi— me cree de nuevo,
es decir, me conserve. En efecto, a todo el que considere
atentamente la naturaleza del tiempo, resulta clarisimo
que una substancia, para conservarse en todos los
momentos de su duracion, precisa de la misma fuerza y
actividad que seria necesaria para producirla y crearla
en el caso de que no existiese. De suerte que la luz
natural nos hace ver con claridad que conservacién y
creacion difieren sélo respecto de nuestra manera de
pensar, pero no realmente. Asi, pues, solo hace falta

a otro, hasta el ultimo que entra en el lugar dejado por el primero, en el mismo
instante de tiempo que fue dejado” (subrayado nuestro).

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 425-459



450

Guillermo Sibilia

aqui que me consulte a mi mismo, para saber si poseo
algin poder en cuya virtud yo, que existo ahora, exista
también dentro de un instante [...] (1977, p. 41 [AT VII 48-
49 / IX-1 39]; subrayado nuestro).*

Ya nos hemos referido antes a la reelaboracion de esta doctrina en
las “Respuestas a las segundas objeciones”, donde Descartes repite
la argumentacién de la tercera meditacion. Su formulacién aparece
especificamente en los axiomas 2, 3 y 10. En el primero de ellos,
recordemos, Descartes sostiene que el tiempo presente no depende
del inmediatamente anterior, y que por eso para conservar una cosa se
precisa una causa que no es menor a la que fue necesaria para producirla.
En el axioma 10 sostiene que:

La existencia esta contenida en el concepto de cualquier
cosa, pues nada podemos concebir si no es bajo la forma
de algo que existe; pero hay esta diferencia: que, en
el concepto de una cosa limitada, sélo esta contenida
la existencia posible o contingente, y en el de un ser
supremamente perfecto, esta comprendida la existencia
perfecta y necesaria (1977, p. 134 [AT VII 166 / IX 125]).

En fin, mediando entre estos axiomas, Descartes afirma, en el tercero,
que la existencia actual de toda cosa no puede tener como causa la nada;
de lo que se puede deducir que las sustancias finitas creadas —esto es,
con existencia actual— requieren una causa que, sabemos, no puede
residir en ellas.

En el resumen geométrico, entonces, Descartes presenta primero la
discontinuidad temporal y la necesidad, para la conservacion de una
cosa, de una causa no menor que aquella por la que fue creada por
primera vez, e inmediatamente después la distincion entre la modalidad
de la existencia posible y limitada de las cosas creadas —que exigen
una conservacion a cada momento o instante de su ser— y la existencia
perfecta y necesaria de Dios.

Mas alla de esta cuestion “formal” o “ldgica”, lo que nos interesa
subrayar es la naturaleza de la discontinuidad de la duracion pensada.

% Subrayado nuestro. Evidentemente, Descartes se refiere a la duracion

concreta de las sustancias, esto es, a su existencia actual y no al “tiempo” como
simple modo de pensar.

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



451

Notas sobre la cuestion de la temporalidad en Descartes

Descartes dice que “el tiempo de su vida” se compone de “innumerables
partes”, mutuamente independientes: “de haber yo existido un poco
antes no se sigue que deba existir ahora”. De acuerdo con la cita, la
intuicién de la discontinuidad de la duracion concreta y de la absoluta
independencia y contingencia de sus momentos exige el poder y la
accion de un Dios trascendente e incomprensible para que introduzca la
continuidad de la existencia, para que introduzca la duracién, el flujo de
la existencia.* Dicho de otro modo, la existencia posible que caracteriza
a las cosas creadas o sustancias finitas requiere de una fuerza externa
—Dios, cuya existencia es “perfecta y necesaria” — para que les confiera
existencia actual y para que las conserve continuamente.

Al igual que sucede con la sustancia extensa, entonces, el
pensamiento (atributo esencial) solo se distingue racionalmente de la
sustancia pensante. Sin embargo, a diferencia de la res extensa, la res
cogitans es por su propia naturaleza indivisible y simple: no se divide en
partes realmente distintas. Como sostiene Schmaltz (2009, p. 129), son —
como mucho— “partes modales” que, en palabras del propio Descartes,
“no dependen reciprocamente de si y nunca existen al mismo tiempo”
(Principios de filosofia, 1, art. 21; 1997, p. 14 [AT VIII 13]).

Ahora bien, jpueden a su vez estas partes, como en el caso de la
materia, dividirse indefinidamente? ;Qué significado puede tener la
afirmacion de la divisibilidad de la duracion concreta de una sustancia
pensante? Descartes, en la tercera meditacion, dice explicitamente que la
divisién se produce en “innumerables partes” (1977, p. 41 AT VII 48 / IX
39]), lo cual no significa que estas sean infinitas o indefinidas en el mismo
sentido que la division de la extension. En primer lugar, como acabamos
de ver, las partes no son realmente distintas sino solo distinguibles en
términos modales: cada momento pensado es un modo del pensamiento.
Por otro lado, la “indefiniciéon” de la division solo supone que, mientras
dudo y existo en un momento determinado A, no puedo concebir a
priori un limite en la divisibilidad; o, mejor dicho, implica que no puedo
determinar a priori los momentos futuros (B, C, n...). Sin embargo, hay
que reconocer —como hace Arthur (1998)— que esta concepcion de la

% Que Descartes defiende la tesis de la discontinuidad lo corrobora, por

otra via, su respuesta a Gassendi en las “Quintas respuestas”. Alli, Descartes
diferencia el “tiempo abstractamente considerado” de la “duracion de la cosa
misma, acerca de la cual no podéis negar que todos sus momentos pueden
separarse de los que inmediatamente les siguen” (1977, p. 292 [AT VII 370]).

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 425-459



452

Guillermo Sibilia

independencia y discontinuidad temporal (o de la duracién concreta
pensada) no puede ser sino una concepcion “débil”, cuya caracteristica
principal es la contigiiidad de los momentos irreductibles que encierra
cada acto divino de renovacion de la existencia.

En estos términos, entonces, “duracion” concuerda no simplemente
con la “existencia actual”, sino con la reposicion de esta a través de actos
independientes y libres de creacion —que conciernen tanto a la sustancia
extensa como a la sustancia pensante — y cuyo tinico fundamento, podria
decirse, es la perfeccion de la inmutabilidad divina. Desde este punto de
vista, la duracién del pensamiento es la misma que la duracion de las
cosas (extensas); es decir, consiste en dejar de ser (a cada instante) y en
necesitar una causa externa para continuar existiendo (cfr. Wahl, 1920, p.
24). De esta manera, en la reflexion cartesiana conviven, aparentemente
sin problemas, una concepcion continua de la materia-extension en
términos de su esencia y una concepcion discontinua de la duracién
concreta (existencia actual) de las sustancias creadas.?”

4. Conclusion: geometria, fisica, metafisica y temporalidad en
Descartes

Como vimos, Descartes distingue con rigor la duracion del tiempo.
La primera corresponde a un modo de cosa, mientas que la segunda a
una manera de pensar. La divisibilidad de la duraciéon no es el resultado
de una operacion intelectual. Al revés: es la mente la que traduce lo que
es divisible y discontinuo en un flujo continuo. Ahora bien, mas alla de
estas distinciones ontologicas, con respecto al tempus (y a su operatividad
en la fisica) es necesario subrayar una ambigiiedad importante presente
en el sistema cartesiano, ya que la geometrizacion absoluta del tiempo en
cuanto magnitud divisible indefinidamente no parece ser decisiva en las

4 Cfr. Descartes (Principios de filosofia, 1, arts. 58 y 60; 1997, pp. 27 y 28,
respectivamente [AT VII 27-28 / IX-2 51]). Lécrivain (1978, p. 135) sostiene
que la divisibilidad indefinida real de la materia no lleva a Descartes sino a la
afirmacién de la discontinuidad numérica (y no modal) de sus partes, lo cual
vuelve imposible la argumentacion racional del infinito en lo continuo, que
afecta a su vez la cuestién de la temporalidad. Es decir, en términos de Spinoza,
la concepcion racional del infinito actual supone la negacion de la divisibilidad
indefinida real (tanto para la materia como para el pensamiento, devenidos
atributos de la tnica sustancia) y la afirmacion de caracter imaginativo de la
discontinuidad numérica a que da lugar.

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



453

Notas sobre la cuestion de la temporalidad en Descartes

explicaciones de los principios de aquella ciencia. En otros términos, la
continuidad del tiempo-modo-de-pensar no es un rasgo preponderante
en el esclarecimiento de la divisibilidad de la materia y en la teoria del
movimiento que de alli se sigue. Y decimos que es “ambigua” su posicién
porque Descartes conocia la divisibilidad matematica indefinida, capaz
de aplicarse al tiempo. En efecto, en una carta de 1646 a Clerselier dice:

El Aquiles de Zenon no sera dificil de resolver si se
toma cuidado en que, si a la décima parte de cualquier
cantidad se agrega la décima de esta décima, que es una
centésima, y todavia la décima de esta tiltima, que no es
sino una milésima de la primera; y asi al infinito, todas
esas décimas unidades, aunque se supongan realmente
infinitas, no componen sin embargo sino una cantidad
finita, a saber una novena de la primera cantidad (AT IV
445-447; traduccién propia).*®

Lo que tenemos aqui es un pasaje al limite, es decir, un pasaje al
“infinito” en la divisién o suma de una cantidad finita de tiempo. Sin
embargo, esta argumentacion matematica no aparece en su geometria
y en su fisica publicas.” De hecho, la fisica geométrica cartesiana se
construye deliberadamente a partir de la Optica, esto es, de la teoria de
la propagacién instantanea de la luz, que expulsa de aquella ciencia la
continuidad del tiempo y del movimiento. Como sostiene, en efecto,
Wahl:

[...] en su definicion del movimiento, Descartes no
supone mas que las ideas de instante y de contigiiidad
inmediata. Solo toma del tiempo el momento mas
corto posible y del espacio la mas inmediata vecindad.
[...] La divisibilidad del tiempo en instantes [indivisibles,
agreguemos] es la condicion de existencia y la condicion
de explicacion del movimiento (1920, pp. 25-26).

En ese sentido, podemos decir que Descartes apoyo sus leyes fisicas
no tanto en las consideraciones exclusivamente matematicas que sin

%  Expresada matemadticamente, la solucién cartesiana supone entonces:

1/10 +1/100 + 1/1000 + 1/n = 1/9.
% Lécrivain (1977) habla de una “contradiccién” entre el Descartes
matematico privado y el Descartes metafisico publico.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 425-459



454

Guillermo Sibilia

duda manipulaba con facilidad, sino en su metafisica creacionista o
discontinuista. Con el fin de subordinar la teoria del movimiento (y
asi también el tiempo) a la consideracion de la accion de una causa
trascendente, en efecto, y probablemente sin proponérselo, Descartes
dejo entrar en su propio sistema contradicciones o ambigiiedades que
no apartaban definitivamente las paradojas eléatas de lo infinito en lo
continuo.

Por otro lado, en linea con esto, destaquemos que el filésofo francés
no solo afirma que #nicamente cuando es distinguido de la duracion
concreta el tiempo deviene un modo de pensar (y, asi, una magnitud
continua); también es explicito al llamarlo “numerum motus” en el
articulo 57 (AT VIII pp. 27 / AT IX-2 49): el “ntimero” es un producto del
entendimiento en Descartes. Por lo cual, si el tiempo es “ntimero” del
movimiento de los astros (ambos, el movimiento y los astros, creados
a cada instante por Dios, y por eso discontinuos), al equipararlo con la
duracién de ese movimiento, deja de percibirse que es solo un modo de
pensar: confundimos un ser real con un ente de razén que sirve para
entenderlo. Descartes habria entonces distinguido ontologicamente
el tiempo y la duracion, aunque en su fisica-metafisica los habria
confundido; o, mejor dicho, habria eliminado el tiempo puramente
matematico (modo de pensar) de aquella ciencia (cuyo concepto clave es
el de “instante”), perdiendo asi el tiempo su potencialidad geométrica,
que seria alcanzada luego gracias al descubrimiento del concepto de
“calculo” matematico. Por eso, un defensor de la teoria continuista en
Descartes, como Arthur,* reconoce que el fildsofo francés no se conforma
nunca con la concepcién del tiempo en cuanto variable independiente

%0 “Descartes never comes to term with time as an independent variable

or geometric quantity” (Arthur, 1998, pp. 372-373). Para Arthur, sin embargo,
eso no impide pensar la teoria de Descartes como “continiusta”. Quien defiende
con firmeza la expulsion del tiempo de la teoria fisica de Descartes es Wahl
(1920, pp. 25-26): “Dans sa définition du mouvement Descartes ne suppose
que les idées d’instant et de contiguité immédiate. Il ne prend du temps que
le plus court moment possible et de l'espace le plus immédiat voisinage. Les
deux idées de contigiiité spatiale et d'instant sont d’ailleurs étroitement jointes
I'une a l"autre (eo sensu quo dicitur ea corpora esse contigua quorum extremitates sunt
simul). La conception de la divisibilité du temps était nécessaire a la mécanique
cartésienne, I'idée du mouvement implique a la fois la divisibilité du temps et la
divisibilité de la matiere”. La “divisibilidad del tiempo” a la que alude Wahl es,
pues, compatible con el instante indivisible.

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



455

Notas sobre la cuestion de la temporalidad en Descartes

o cantidad geométrica, lo cual explica la eliminacion del tiempo de su
fisica. ;Qué significa esta eliminacion?

En el pensamiento cartesiano hay dos formas de considerar el
tiempo y el movimiento: por un lado, desde el punto de vista concreto
y real de la causa (Dios-creador); por el otro, desde el punto de vista
abstracto e imperfecto del efecto (criaturas finitas). Es decir, mas alla
de la diferencia ontoldgica entre “duracion” y “tiempo” —solo posible
desde un punto de vista abstracto—, la verdadera diferencia se juega,
para Descartes, en palabras de Gueroult (1953, p. 279), entre lo concreto
y lo abstracto, tanto para el movimiento como para la duracion actual.”
De manera que, si nos atenemos a la primera perspectiva, que es la de
la creacién de la existencia, la duracién aparece como una repeticién
de instantes creados indivisibles y discontinuos; desde la segunda, la
duracidn se presenta como indefinidamente divisible y continua.

Asimismo, y enfrentando todo sesgo de dinamismo aristotélico en
su fisica geometrizada, Descartes rechaza la concepcion del movimiento
en cuanto flujo continuo, es decir de un movimiento que lleva en
si la fuerza de su propia actualizacion. Para él, por el contrario, ni el
movimiento ni la naturaleza tienen una realidad dindmica intrinseca
(ambos son creados por Dios ex nihilo), y por eso se reducen a un estado
de cosas determinado, a la repeticion continua de relaciones geométricas
estaticas entre las indefinidas partes de la materia, cuyo principio no
es inmanente, sino que se halla fuera, en la actividad trascendente
creadora de Dios. En otras palabras, para Descartes, la materia es una
masa en reposo, privada de un principio intrinseco que produzca su
movimiento. Este es creado por Dios, “causa primera del movimiento”
(Principios de filosofia, 11, art. 36; 1997, p. 59 [AT VIII 61]) que, en virtud de
la perfecciéon de su inmutabilidad, conserva siempre la misma cantidad

51 Gueroult (1953, p. 279) sostiene que, desde el punto de vista abstracto de

las cosas finitas, la “duraciéon” aparece como una cantidad divisible al infinito,
como una magnitud medible, y el “tiempo” como niimero del movimiento, como
instrumento o “método” que posibilita someter la duracién de todas las cosas
creadas a una misma medida a través de la comparacién de esta duracion con
la de ciertos movimientos constantes. Desde ese punto de vista, y como vimos
anteriormente, el tiempo no es sino un modo de pensar. Puede considerarse
entonces que el “tiempo” como medida del movimiento nace de una doble
abstraccion: la que representa a las cosas creadas (también a los cuerpos) al
margen de la creacion, y la que abstrae la duracién de la cosa que dura.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 425-459



456

Guillermo Sibilia

de movimiento y reposo que puso la primera vez. Teniendo en cuenta
esto, de acuerdo con el punto de vista concreto y real, la trayectoria de
todo cuerpo mévil —que Descartes busca explicar y fundamentar en el
marco de su fisica-metafisica— es reconstruida a partir de los diferentes
momentos estaticos que, encerrados en la indivisibilidad del instante,
no son en si mismos movimientos, sino determinaciones geométricas
expresivas de las posiciones sucesivas de un cuerpo “en movimiento” o
de las relaciones respectivas de los diferentes cuerpos entre si. En otras
palabras, el tiempo “extenso” e indefinidamente divisible en partes
siempre divisibles no juega un papel decisivo en las leyes fisicas.

De esta manera, Dios conserva su creacién a través de creaciones
independientes, instantaneas y discontinuas; dada la inmutabilidad
divina, esto significa que la conservacion coincide con la re-creacion del
mundo. Sin embargo, respecto de nuestra manera de pensar, la creacién
y la conservacion difieren.> Pero eso tinicamente es el resultado, de
acuerdo con el razonamiento cartesiano, de la debilidad de la mente
humana finita, que traduce las repeticiones instantaneas que son las
creaciones divinas —libres en si mismas y simplemente contiguas—
en un flujo continuo de movimiento que se presenta, entonces, como
desplegandose en el tiempo indefinidamente. “Concretamente”,
diriamos con Gueroult (1953, p. 281), la duracién esta compuesta de
partes, ya sea simultaneas (en el caso de la existencia de la sustancia
extensa), ya sea sucesivas de instantes indivisibles (en el caso de la
existencia de la sustancia pensante). Desde la perspectiva de Descartes, la
mente humana traduce lo discontinuo concreto (temporalidad “real”) en
una sucesion necesariamente continua pero abstracta (“duracion” como
cantidad divisible indefinidamente y “tiempo” como “instrumento”
intelectual para medir esa cantidad): ese es el modo en que viven el
tiempo los individuos finitos.

En sintesis, y para concluir: con respecto a la cuestion de la
discontinuidad temporal cabe destacar que, si dirigimos nuestra
atencion al punto de vista de la fisica y del tiempo, descubrimos que
conviven en Descartes dos posiciones contrapuestas, ambiguas por
la voluntad del filésofo francés de fundamentar aquella ciencia en
la metafisica creacionista, por colocar la causa de la materia y de su
cantidad de movimiento fuera de si mismas. Por un lado, Descartes, el

52 Cfr. Descartes (Meditaciones metafisicas, tercera meditacion; 1977, p. 42

[AT IX-1 39]).

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



457

Notas sobre la cuestion de la temporalidad en Descartes

genio matematico —representado notoriamente en la carta a Clerselier
en la que refuta una paradoja de Zenén apelando a un analisis cercano al
calculo matematico— no puede sino afirmar la divisibilidad indefinida
del tiempo y, por lo tanto, también su continuidad como cantidad
matematica, homogénea y no discreta. Pero, por otro lado, como vimos,
hay argumentos en su filosofia oficial y publica que en gran medida
suponen la discontinuidad. En efecto, Descartes concibe la extension
como una sustancia creada e idéntica al espacio geométrico, que tiene
su causa fuera, en la accion de Dios. Segtin el filosofo francés, el instante
es concebido como una nada de duracién, y la transmision de la luz
(sobre la que fundamenta su ciencia fisica y la mecanica de los cuerpos)
es instantanea. De manera que en el instante no hay movimiento; por lo
cual, para distinguir la duracién del movimiento, es decir, para explicar
la continuidad del movimiento en su explicacion racional de la fisica
mecanica, Descartes necesita afirmar la existencia de una causa externa a
la materia, que conserva siempre, a cada instante irreductible, la misma
cantidad de movimiento que puso cuando la cred. Sera Spinoza quien,
probablemente consciente de esa doble perspectiva, se apropie unos
anos después de esta doctrina para reformularla en el contexto de su
ontologia de la inmanencia.

Bibliografia

Adam, C. (1975). Introduction. En R. Descartes, Entretien avec Burman.
Manuscrit de Gottingen. (pp. vii-xv). Vrin.

Alquié, F. (1966). La découverte métaphysique de 1'homme chez Descartes.
PUF.

Arthur, R. (1998). Continuous Creation, Continuous Time: A Refutation
of the Alleged Discontinuity of Cartesian Time. Journal of the History
of Philosophy, 26(3), 349-375.

Bassiri, C. (2016). Temporality and Alterty in Descartes’ Meditations.
Epoché: A Journal for the History of Philosophy, 20(2), 349-365.

Beyssade, J.-M. (1979). La philosophie premiére de Descartes. Le temps et la
cohérence de la métaphisique. Flammarion.

Descartes, R. (1901). (Euvres de Descartes. IV. Correspondance : julliet 1643
- avril 1647. C. Adam y P. Tannery (eds.). Léopold Cerf.

__(1903). CEuvres de Descartes. V. Correspondance : mai 1647 - février 1650.
C. Adam y P. Tannery (eds.). Léopold Cerf.

__ (1904a). CEuvres de Descartes. VII. Meditationes de prima philosophia. C.
Adam y P. Tannery (eds.). Léopold Cerf.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 425-459



458

Guillermo Sibilia

__ (1904b). CEuvres de Descartes. IX. Méditations et Principes. C. Adam y
P. Tannery (eds.). Léopold Cerf.

__ (1905). CEuvres de Descartes. VIII. Principia Philosophiae. C. Adam y P.
Tannery (eds.). Léopold Cerf.

__(1967). Discours de la méthode. Vrin.

_ (1977). Meditaciones metafisicas (con objeciones y respuestas). V. Pefia
(trad.). Aflaguara.

__ (1981). Descartes. L'entretien avec Burman. J.-M. Beyssade (trad.).
PUF.

_(1997). Los principios de la filosofia. G. Halperin (trad.). Editorial
Losada.

Franco, A. B. (2001). Duration and Motion in a (Cartesian) World Which
Is Created Anew “At Each Moment” by an Immutable and Free God.
Critica. Revista Hispanoamericana de Filosofia, 33(99), 19-45.

Frankfurt, H. G. (1970). Demons, Dreamers, and Madmen: The Defense of
Reason in Descartes’s Meditations. Bobbs-Merrill.

__ (1987). Création continuée, inertie ontologique et discontinuité
temporelle. M.-I. B. de Launay (trad.). Revue de Métaphysique et de
Morale, 4, 455-472.

Garber, D. (1992). Descartes’ Metaphysical Physics. The University of
Chicago Press.

Gorham, G. (2007). Descartes on Time and Duration. Early Science and
Medicine, 12, 28-54.

__ (2008a). Cartesian Temporal Atomism: A New Defence, A New
RefutationFootnotel. British Journal for the History of Philosophy,
16(3), 625-637.

___ (2008b). Descartes on God’s Relation to Time. Religious Studies,
44(4), 413-431.

Goubhier, H. (1962). La pensée métaphysique de Descartes. Vrin.

Grimaldi, N. (1996). Le temps chez Descartes. Revue Internationale de
Philosophie, 195, 163-191.

Gueroult, M. (1953). Descartes selon [’ordre des raisons. 1. L'dme et Dieu,
Editions Aubier-Montaigne.

Israél, N. (2001). Spinoza. Le temps de la vigilance. Editions Payot &
Rivages.

Jaquet, C. (1997). Sub specie aeternitatis. Etude des concepts de temps, durée
et éternité chez Spinoza. Editions Kimé.

Jauregui, C. (2001). Cogito and Temporality. International Philosophical
Quarterly, 41(1)(161), 5-16.

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



459

Notas sobre la cuestion de la temporalidad en Descartes

Koyré, A. (1990). Estudios galileanos. M. Gonzalez Ambdu (trad.). Siglo
XXL

Laporte, J. (1945). Le rationalisme de Descartes. PUF.

Lécrivain, A. (1978). Spinoza et la physique cartésienne (1). La partie II
des Principia. Cahiers Spinoza, 2, 93-206.

Levy, K. (2005). Is Descartes a Temporal Atomist? British Journal for the
History of Philosophy, 13(4), 627-674.

Machuca, D. E. (2001). La temporalidad del pensamiento en Descartes.
Revista Latinoamericana de Filosofia, 27(1), 99-125.

Prélorentzos, Y. (1997). Le temps chez Descartes et chez Spinoza : De
Descartes aux “Pensées métaphysiques” de Spinoza et, de la, a
1'“Ethique”. Les Etudes philosophiques, 2, 157-170.

Rousset, B. (2000). Le réalisme spinoziste de la durée. En B. Rousset,
L'immanence et le salut. Regards spinozistes. (pp. 127-132). Editions
Kimé.

Secada, J. E. K. (1990). Descartes on Time and Causality. The Philosophical
Review, 99(1), 45-72.

Schmaltz, T. (2002). Radical Cartesianism: The French Reception of Descartes.
Cambridge University Press.

__ (2009). Descartes on the Extensions of Space and Time. Analytica,
13(2), 113-147.

Von Bilderling, B. (1997, noviembre). La Refutacién del idealismo.
Reflexiones sobre la argqumentacion trascendental y la temporalidad del
sujeto en Descartes y Kant. [Texto de ponencia]. IX Congreso Nacional
de Filosofia, La Plata, Argentina.

Wahl, J. (1920). Du rdle de l'idée de | instant dans la philosophie de Descartes.
Libraire Félix Alcan.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 425-459



