http://doi.org/10.21555/top.v680.2419

Spinoza and the Notion of Pluralistic Ontological
Perspectivism

Spinoza y la nocion de “perspectivismo ontologico
pluralista”

Cristian Tejeda

Universidad de Los Lagos

Chile

cristian.tejeda@ulagos.cl
https://orcid.org/0000-0003-4624-3043

Rodrigo Lagos

Universidad de Los Lagos

Chile

rodlagos@ulagos.cl
https://orcid.org/0000-0002-2254-7774

Recibido: 21 - 10 - 2021.
Aceptado: 05 - 02 - 2022.
Publicado en linea: 06 - 12 - 2023.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
W75 he sad -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 389-423



390 Cristian Tejeda y Rodrigo Lagos

Abstract

In this article we claim that there is a pluralistic ontologi-
cal perspectivism inherent to Baruch Spinoza’s philosophy. The
relationship between his general theory of the composition of
bodies and the concepts of affection, immanence, power, and
multitudo is essential for the constitution of this notion. The aim
of this analysis is the inner foundation of the concept of points of
view: it is impossible to think of it as an epistemological feature
of an isolated individual, but it is also not possible to unify it
by means of a common property. Consequently, Spinozist on-
tological perspectivism implies a pluralistic theory of points of
view which circumvents the problems posed by the closure of
the One-All model.

Keywords: perspectivism; bodies; immanence; power; multi-
tudo; point of view.

Resumen

Enestearticulodefendemoslaexistenciadeunperspectivismo
ontologico pluralista inherente a la filosofia de Baruch Spinoza.
Indispensable para la constitucién de esta nocion es la relacién
establecida entre su teoria general de composicion de los
cuerpos y los conceptos de “afecto”, “inmanencia”, “potencia”
y “multitud”. El objetivo de este analisis es una fundamentacién
interior del concepto de “puntos de vista”: es imposible pensarlo
como una caracteristica epistemoldgica de un individuo aislado,
pero tampoco es posible unificarlo mediante el postulado de
una propiedad comun. En consecuencia, el perspectivismo
ontologico espinosista implica una teoria del punto de vista
pluralista que elude los problemas planteados por la clausura
del modelo Uno-Todo.

Palabras  clave: perspectivismo; cuerpos; inmanencia;
potencia; multitud; punto de vista.

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



391

Spinoza y el perspectivismo ontologico pluralista

1. Introduccion?

En este articulo defendemos la existencia de un perspectivismo
ontologico pluralista en la filosofia de Baruch Spinoza. Este
perspectivismo ontoldgico se comprende a partir del andlisis de un
conjunto de conceptos del autor: “inmanencia”, “grado de potencia”,
“cuerpo”, “multiplicidad”, “relacion”, “pluralidad”, “univocidad”, y
conatus en cuanto esencia del modo (apetito y deseo). Tal decision no es
para nada antojadiza, pues supone una elecciéon metodologica basada
en las tradiciones interpretativas del autor. Anteriormente (Tejeda, 2020)
senalamos al menos tres periodos histdricos por las cuales se revive la
filosofia espinosista. Durante el siglo XVII predomina la imagen del
judio ateo; en el siglo XVIII, el idealismo aleman y, sobre todo, Hegel
prestaran atencién al filésofo holandés reinterpretando los conceptos
de “absoluto” y “substancia” para integrarlos a su propio sistema de
pensamiento; finalmente, durante la segunda mitad del siglo XX, desde
la perspectiva de Martial Gueroult y Gilles Deleuze, una poderosa
escuela de estudio francesa e italiana renueva la exégesis espinosista
centrando su atencién en nuevas claves de investigacién.? Nosotros
optamos por esta ultima vertiente, pues releva los elementos que mas
arriba hemos sefalado. Por lo mismo, no acudimos a interpretaciones
contemporaneas como la de Ohad Nachtomy (2014), que reflexiona sobre
la ontologia espinosista desde la unidad de la sustancia y sus sentidos,?

! Agradecemos a la Agencia Nacional de Investigacion y Desarrollo

(ANID, Chile) por el financiamiento de este articulo. Este escrito se inscribe en
el proyecto de Fondecyt Iniciacion N°11190552 “Homo suum sibi utile quaerit: el
fundamento de la sociabilidad en la Etica de Baruch Spinoza y sus consecuencias
teodricas en el Tratado politico”. Agradecemos también al Convenio Marco FID
1758, a la Direccion de Investigacion y a la Direccion del Departamento de
Educacion de la Universidad de Los Lagos por su apoyo a nuestra investigacion.

2 Para tener una panorama ampliado de esta explicacion, cfr. Tejeda (2020,
pp- 40-45).

® Ohad Nachtomy (2014) analiza el problema de la substancia y busca
determinar de qué forma concebirla: “La palabra ‘uno’ puede usarse en al
menos tres formas distintas: como indicando el nimero uno, como indicando
singularidad, y como indicando unidad” (p. 165). Sin embargo, eso no significa
que sus conclusiones no puedan estar fundadas en la tradicién de pensamiento
que hemos seleccionado: “En este sentido, estoy de acuerdo con Gueroult,

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 389-423



392 Cristian Tejeda y Rodrigo Lagos

o la perspectiva logica anglosajona de Jonathan Bennett, quien rechaza
la importancia de las obras politicas de Spinoza y cuestiona el método
mediante el cual Spinoza alcanza sus conclusiones.* Si bien ambas
opciones son posibles y viables, las conclusiones a las cuales arriban son
de muy diferente indole debido a las opciones de analisis que ocupan.’

El objetivo de nuestro estudio es el examen y la fundamentaciéon
de un concepto espinosista de “punto de vista” desde una perspectiva
pluralista (a esto llamamos “perspectivismo ontoldgico”). En general,
la definicién de “perspectivismo” que ofrecemos se acerca a la de
Nietzsche.

El perspectivismo hace referencia en la obra de
Nietzsche a la vinculacién constitutiva de la experiencia

Macherey y mas recientemente Laerke, cuando afirman que Spinoza utiliza
preferentemente un sentido no numeérico de la palabra ‘uno’ para calificar a Dios
y a la sustancia como uno y tnico” (p. 165).

4 Sj bien nosotros consideramos que la Etica es el tratado principal del
pensamiento espinosista, creemos que se debe hacer una lectura integral de
todas las obras de Spinoza para la interpretacion adecuada de su filosofia.
Contrariamente, Bennett sefala: “Haciendo a un lado la gramatica de Spinoza
delalengua hebrea y sus dos obras sobre politica, que no encuentro que nos sean
ttiles para entender la Etica, nos quedan seis obras sustanciales. Cuatro de éstas
las habia concluido o abandonado Spinoza a la edad de 31 afos y las otras dos
le ocuparon intermitentemente a partir de entonces y hasta su muerte en 1677,
ala edad de 44” (1990, p. 11). Por otro lado, su método de analisis 16gico-formal
se aleja de forma abrupta de nuestro modo de interpretacion. Sefiala Bennett:
“Otros casos de invalidez pueden repararse de manera plausible suponiendo
que Spinoza no expreso6 exactamente lo que queria decir; como cuando infiere P
de Q sobre la base de “si P entonces Q" donde él claramente tenia en cuenta ‘Si y
solo si P, entonces Q" (1990, p. 30).

> No queremos dar la impresion de que nuestra opcidn de analisis elimina
toda posible contradiccién del pensamiento espinosista. Un autor mas cercano
a nuestros intereses, como Montag (2005), enumera una serie de problemas
en la obra de Spinoza, pero no por ello obvia la posibilidad de reconstruir un
pensamiento prolifico a partir del autor. Bennett, por su Optica ldgica, solo
puede ver en el método geométrico de la Etica un recurso formal. Sin embargo,
Spinoza considera que el método geométrico debe dar una explicacion genética
de las cosas reales “porque la naturaleza entera no es mas que una produccion
regulada por leyes” (Moreau, 2014, p. 20). Compartimos esta apreciacion: nos
parecen mas interesantes las consecuencias deducidas desde esta perspectiva
tedrica que desde la l6gica de Bennett.

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



393

Spinoza y el perspectivismo ontologico pluralista

a una determinada apertura al mundo, lo cual implica
su caracter necesariamente valorativo e interesado y
la imposibilidad de un acceso objetivo, neutral, a la
realidad (Romero Cuevas, 2015, p. 142).

Sin embargo, creemos que el postulado de un perspectivismo
ontologico desde Spinoza es mas consistente que la propuesta
nietzscheana. Si desde la filosofia del pensador aleman se discute la
existencia del pluralismo (Gomez Salazar, 2019; Alvarez Gémez, 2004),
el perspectivismo espinosista se funda en una nocion de multitudo. El
término solo toma consistencia en la tiltima obra de Spinoza y muestra
que el modo de constitucion ontoldgica de todo individuo deriva
invariablemente de una pluralidad: lo que en la Etica aparece de forma
implicita a partir de la teoria de constitucion de los cuerpos se manifiesta
con claridad en el Tratado politico. Por ello, la negacion de un acceso
objetivo, neutral y aséptico al mundo es una consecuencia logica de los
postulados ontoldgicos del fildsofo, 1o que evita la caida en el relativismo
absoluto en que desemboca el perspectivismo epistemoldgico.

Para confirmar nuestra hipétesis, agrupamos los conceptos clave de
Spinoza en tres momentos: una teoria general de la composicion de los
cuerpos, la teoria de los afectos de Spinoza, y la triple implicacion de
los principios de inmanencia, potencia y la nocién de “multitud”. Cada
uno de estos elementos preside un apartado en este escrito —se agrega
también un capitulo analitico sobre las caracteristicas de los puntos de
vista—. Haremos una presentacion breve de cada uno de ellos para
evidenciar el camino que seguiremos.

1) Una teoria general de la composicién de los cuerpos. Desde dicha
teoria comprenderemos el valor prioritario del cuerpo en cuanto atributo
y modo para asi esclarecer la cuestion de la composicion de los puntos
de vista bajo el criterio inmanente; o, dicho con mayor rigor, entendemos
que la comprension del proceso de composicion de los cuerpos explica
la pertinencia tedrica y practica de la nociéon de “perspectivismo
ontologico” desde al menos tres niveles: el cuerpo, los afectos y la
subjetividad. En tal sentido, el principio de inmanencia (Tejeda, 2015;
Yovel, 1995) fundamenta las relaciones de composicién de los cuerpos
y de los puntos de vista. De la original contribucién que efecttia Spinoza
respecto del caracter inmanente que engloba la esencia del modo
(conatus) surge el problema de la subjetividad humana y la pregunta
por su constitucion. Entonces, es necesario, primero, desentrafiar las

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 389-423



394 Cristian Tejeda y Rodrigo Lagos

relaciones complejas dadas entre los cuerpos y los afectos para arribar
luego a la cuestion de la produccién de la subjetividad. Tal seria la
relevancia de esclarecer el criterio pluralista o perspectivismo ontologico
de Spinoza, pues de la consistencia del nivel ontoldgico —que gira en
torno al modo en cuanto existencia (cuerpo y alma)— se determinan
dos cosas: por un lado, la critica a la comprension clasica del Ser, de
la existencia y de la subjetividad humana, propia de la filosofia clasica
y la tradicién escolastica; por otro lado, la contribucion que el propio
Spinoza realiza para erigir una comprension del Ser, la existencia y la
subjetividad humana fundada en un sentido colectivo (que descansa en
la potencia de la Naturaleza o Dios) (Martinez y Tejeda, 2021). Cuando
hablemos, entonces, de la composicién de los puntos de vista, lo haremos
en un sentido plural. De la misma forma lo haremos con los procesos
de composicion de los cuerpos y de las almas (atributos), distinguiendo
las determinaciones intrinsecas y extrinsecas del modo, en razén de los
procesos inmanentes de produccion de lo real. Una manera de resumir
la complejidad de esta problematica es confrontando la nocién latina de
plurimae y el rol que juega para distinguir las relaciones intrinsecas del
modo y las relaciones extrinsecas de la composicién de los cuerpos.

La existencia del modo [cuerpo o alma] tiene pues
por causa otro modo, él mismo existencia [...]. Ahora
podemos decir en qué consiste la existencia del modo:
existir es tener actualmente un nimero muy grande de
partes (plurimae) [multiplicidad intrinseca]. Estas partes
componentes son exteriores a la esencia del modo,
exteriores unas a otras: son partes extensivas [...]. La
triada expresiva del modo finito [por ejemplo, el cuerpo
en general o el hombre en particular] se presenta ast:
la esencia [conatus] como grado de potencia; la relacién
caracteristica en la que se expresa [esencia particular];
las partes extensivas subsumidas en esta relacién
[extension, en el sentido de relaciones de movimiento
y reposo] [...]. El conatus [apetito o deseo] es la esencia
del modo (o grado de potencia) [...] [que] noes [...] mas
que el esfuerzo de perseverar en la existencia, una vez
dada ésta (Deleuze, 1975, pp. 193, 208 y 221).

En Spinoza existe una multiplicidad irreductible, afirmativa y sin
negacion (Deleuze, 2005), “une pluralité concrete qui, impliquant la

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



395

Spinoza y el perspectivismo ontologico pluralista

différence intrinseque et I'hétérogénéité réciproque des étres qui les
constituent, n’a rien de commun avec celle du nombre littéralement
entendu” (Gueroult, 1968, pp. 158-159).¢ Las distinciones reales no son
numéricas y, en la Etica, Spinoza se encarga de subrayarlo. La divisién
entre substancia, atributos o modos es solo formal, y asi el Ser univoco
deja de ser neutral. “Es, pues, la idea de causa inmanente la que, en
Spinoza, tomaellugar delaunivocidad, liberando a ésta delaindiferencia
y de la neutralidad en que la mantenia la teoria de una creacion divina”
(Deleuze, 1975, p. 61). El Dios de Spinoza no es fundamento, es fabrica
de produccién de todo lo que existe en la naturaleza.

Aqui vemos la distancia critica que asume la ontologia naturalista
de Spinoza respecto del racionalismo occidental. Cuando se habla de
perspectivismo ontoldgico y pluralista se asume que el problema de la
composicién de los cuerpos (modos) y de los puntos de vista implica
abrazar el caracter sustantivo y plural de la naturaleza misma, es decir,
asumir que desde la categoria de multiplicidad sustantiva se afirma la
existencia de infinitos atributos de Dios e infinitos modos de lo humano
(que son un modo mas entre muchos otros).

2) Una teoria de los afectos. La segunda tarea es examinar la teoria
de los afectos de Spinoza y sus consecuencias. Los afectos son instancias
claves respecto de la comprension del proceso de mediacion (Morfino,
2014) que exige la conexién dada entre el orden de composicion de los
cuerpos y el orden de composicién de los intelectos (almas). Es decir,
los afectos son las instancias posibilitadoras del surgimiento de todo
entendimiento y, por lo tanto, la fuente de explicacion del transito
desde determinadas formas de subjetividad hacia otras distintas. En
este ultimo punto encontraremos el sentido pluralista de la nocion de
“perspectivismo ontologico”, el cual seria uno de los aspectos distintivos
radicales del pensamiento de Spinoza respecto de la subjetividad
humana y su sentido ontoldgico y ético-politico.

3) Los principios de potencia e inmanencia y la nocién de multitudo
espinosista. En cuanto principios nodales de la metafisica de Spinoza,
son considerados elementos indispensables para comprender la
composiciéon de los puntos de vista. Solo en la existencia de un campo
de fuerzas (Albiac, 2011) puede pensarse el perspectivismo ontoldgico

6 “Una pluralidad concreta que, implicando la diferencia intrinseca y la

heterogeneidad reciproca de los seres que los constituyen, nada tiene en comun
con la del niimero entendido literalmente” (traduccion propia).

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 389-423



396 Cristian Tejeda y Rodrigo Lagos

pluralista, considerando que las relaciones dadas entre los afectos, los
cuerpos y la génesis del intelecto configuran un plano en movimiento
no trascendente. En Spinoza, la existencia de un criterio genético
diferencial exigira el analisis profundo del problema de los grados de
potencia implicados por la esencia del modo o conatus (Deleuze, 2005).
Este criterio nos permitira distinguir dos vias: por un lado, la idea de
“libertad” —en conexion con el intelecto— y su nexo con las pasiones
alegres o acciones, que indican un aumento de la potencia de la esencia
del modo; por otro lado, la idea de “esclavitud” o “servidumbre
humana” en conexién con la ignorancia y supersticion y su nexo con
las pasiones tristes, que indican una disminucién de la potencia de la
esencia del modo. Aqui, la nociéon de “conveniencia” (proprium utile)
sera clave para articular el problema de las subjetividades vinculando
la existencia individual con el ser social que lo explica. Esta es una
de las mayores contribuciones del espinosismo al implementar una
novel perspectiva sobre la comprensioén de la politica, lo social y las
instituciones desde un criterio pluralista, inmanente y de relaciones de
fuerza. Pero solo con la nocién de multitudo el problema del punto de
vista adquiere su plena consistencia compositiva al conectar el orden
ontolégico con lo politico y lo social (Deleuze, 1975). Con la multitud,
terminamos por comprender el caracter irreductible de todo punto
de vista a la categoria de “totalidad”, el rechazo de toda propuesta
metafisica o practica que pretenda reducir dicha cuestiéon a un sistema
subordinado a la idea de “Uno-Todo”, a un sistema politico totalitario o
un sistema moral finalista (Deleuze, 1975). El perspectivismo ontologico
se define como un pluralismo metafisico y existencial fundado en la
igualdad ontoldgica de la infinidad de modos existentes. Se recusa, asi,
cualquier idea de “jerarquia” o “eminencia” en el orden ontoldgico o
ético-politico. Cuando se sostienen jerarquias o eminencias no estamos
en un orden ontoldgico, sino en uno que se encuentra bajo el influjo de
la supersticion y la ignorancia y lo que de estas subsiste en los modelos
de pensamiento de la tradicion filosdfica trascendentalista. La critica
de Spinoza al aristotelismo, platonismo, escolasticismo y cartesianismo
es sobre todo una denuncia de la eminencia, equivocidad y analogia
(Deleuze, 1975), principios que son propios del modelo ontolégico de la
representacion organica, fundada en juicio de atribucion:

Pues el juicio tiene precisamente dos funciones
esenciales, y so6lo dos: la distribucién, que asegura

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



397

Spinoza y el perspectivismo ontologico pluralista

mediante la reparticién del concepto y lajerarquizacion,
que asegura mediante la medida de los sujetos. A una
de ellas corresponde la facultad del juicio, que recibe
el nombre de sentido comun; a la otra, la que se llama
buen sentido (o sentido primero). Ambas constituyen la
justa medida, la “justicia” como valor del juicio. En este
sentido, toda la filosofia de las categorias toma como
modelo el juicio (Deleuze, 20093, p. 69).

Es en este ultimo sentido que la cuestién de la jerarquia fundada
en la eminencia, la equivocidad y la analogia constituye un sistema de
pensamiento que afecta no solo la comprensién del orden ontoldgico,
sino que se relaciona con jerarquias que atafien al orden social y politico.
El repudio por parte de Spinoza del aristotelismo y su modelo de
distribucion ontolédgico jerarquizado implica un programa ontoldgico-
politico que se dirige contra toda forma o idea de “totalidad” organica
y contra todo sistema Uno-Todo. Cuando se habla de representacién
organica se plantea la posibilidad de una totalidad cerrada, sea bajo
un sentido ontologico distributivo, sea bajo un sentido moral y politico
teleoldgico.

Ese programa esta expuesto y demostrado, con
genialidad, en la Etica: se aprende que los atributos
[almay cuerpo] son irreductibles a géneros o categorias,
porque son formalmente distintos, pero todos iguales
ontologicamente [...]. Por otra parte, se aprende que
los modos son irreductibles a las especies porque se
reparten en los atributos de acuerdo con diferencias
individuantes ejercidas en intensidad como grados de
potencia [...] [:] es el sentido colectivo del ser, y el juego
de la diferencia individuante del ente (Deleuze, 2009a,
pp. 444-445).

El resultado final de esta reflexion sera una fundamentacién de la
naturaleza interna de la nocién de “punto de vista” pluralista; ademas,
permitira erigir una reflexién general acerca del sentido que asume el
perspectivismo ontoldgico bajo una concepcion abierta absoluta de la
subjetividad humana (individual y colectiva): la tarea de composicion
de los puntos de vista presupone un estado metaestable (Simondon, 2009)
del cual depende el caracter pluralista y la condicién de multiplicidad

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 389-423



398 Cristian Tejeda y Rodrigo Lagos

en la que se resuelve la existencia y los infinitos modos de ser y de actuar
al no ser ninguna existencia mas eminente o mas valiosa, en términos de
jerarquia, que otras existencias.

2. La teoria general de la composicion de los cuerpos

Sabemos de la admiraciéon que Spinoza profesé por la filosofia
atomista gracias a su epistolario. En una de aquellas cartas, Spinoza
senala a Hugo Boxel su rechazo del pensamiento platonico, aristotélico y
socratico: “Me habria sorprendido, si usted hubiera citado a Demécrito,
a Epicuro, a Lucrecio o alguno de los atomistas o defensores de los
atomos” (Spinoza, 2007, LVI, p. 223; G IV 261).” En su escrito De rerum
natura, Lucrecio defiende la existencia de cuerpos tltimos de la realidad:
los atomos. La teoria atomista sostiene que los atomos son cuerpos
solidos, eternos y simples. En palabras de Lucrecio: “asi pues, son de
una solida simplicidad los elementos primeros, que tienen cohesién
en sus minimas partes estrechamente apretados, no constituidos por
la aglomeracion de aquéllas, sino mas bien poderosos por su eterna
simplicidad” (De rerum natura, 1, vv. 609-613; 2003, p. 82).

Sin embargo, la admiracion que Spinoza declara por el naturalismo
de Democrito, Epicuro y Lucrecio tiene un sentido distinto. La afirmaciéon
de estos fildsofos acerca de la existencia “de particulas elementales que
existen desde toda la eternidad” (Simondon, 2009, p. 25) es mucho
menos importante para la doctrina espinosista. La existencia de los
componentes esenciales de la realidad es secundaria y relativa, ya que
lo fundamental dentro de su teoria de la composicion de los cuerpos
es el problema de los encuentros (occursus) y de las composiciones
que surgen en esa dinamica de fuerzas. En definitiva, lo que interesa a
Spinoza son las relaciones por encima de los individuos que componen
un vinculo cualquiera. Vittorio Morfino (2014) asi lo piensa: en Spinoza
existe un primado de las relaciones frente a las propiedades. Todo lo
que se puede distinguir en los cuerpos es que hay algunos mas simples
y otros mas complejos; pero hay algo mas: los cuerpos también se
distinguen por el tipo de movimiento que efectuan. Los cuerpos se
componen o descomponen, y esa modalidad da cuenta de la tendencia
de composicion. “Lo tinico que se puede saber es que ciertos cuerpos

7 Para citar la obra de Spinoza, recurrimos a las ediciones castellanas (que

referenciamos en la bibliografia) y su paginacion, seguidas por la referencia a la
edicion critica de Gebhardt.

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



399

Spinoza y el perspectivismo ontologico pluralista

son mas complejos que otros, y que tienen mas relacion que otros con
el exterior” (Moreau, 2012, p. 98). El acierto tedrico de Spinoza radica
en haber extraido de una débil diferencia inicial una divergencia final
que explica la produccion de la totalidad de los cuerpos existentes en
la naturaleza. Podemos notar ahora la diferencia entre los atomistas
y Spinoza: los primeros enuncian la existencia de cuerpos tltimos y
fundamentales; el segundo expresa el modo de produccién de esos
cuerpos.

Un analisis mas profundo del problema de las relaciones revela
sus consecuencias. “Los cuerpos se distinguen entre si en razon del
movimiento y del reposo” (Spinoza, 2011, II, prop. XIII, lem. I, p. 143; G
IT 97). Ellos tienen tres caracteristicas: se mueven, convienen en ciertas
cosas entre si y se afectan unos a otros. El interés de Spinoza es describir
el movimiento de las cosas (Tejeda, 2020) y lo determinante respecto de
la naturaleza de los cuerpos es su dinamica intrinseca, siempre asociada
a su relacion con otros cuerpos. “Un cuerpo en movimiento o en reposo
ha debido ser determinado al movimiento o al reposo por otro cuerpo”
(2011, II, prop. XIII, lem. III, p. 144; G II 98). Los cuerpos afectan y
pueden ser afectados, y en el establecimiento de esa relacion de fuerza
entendemos por qué pueden componerse y descomponerse ad infinitum:
los cuerpos convienen en ciertas cosas y en ciertas otras no. Pero en un
nivel superior, todos los cuerpos convienen al menos en algo: todos son
parte del atributo de extensién. Por consecuencia, los cuerpos acttian
como multiplicidad (plurimae) y se determinan como individuos cuando
se mueven bajo una cierta relacion:

Cuando ciertos cuerpos, de igual o distinta magnitud,
son compelidos por los demas cuerpos de tal modo
que se aplican unos contra otros, o bien —si es que
se mueven con igual o distinto grado de velocidad —
de modo tal que se comuniquen unos a otros sus
movimientos segiin una cierta relacion, diremos que
esos cuerpos estan unidos entre si y que todos juntos
componen un solo cuerpo, o sea, un individuo que se
distingue de los demas por medio de dicha unién de
cuerpos (2011, II, prop. XIII, def., p. 146; G 11 99-100).

Un individuo, entonces, no se define por la naturaleza de sus
componentes, sino por una “cierta relacion” de composicion y
comunicacion conjunta que todas las partes ejecutan como multitud.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 389-423



400 Cristian Tejeda y Rodrigo Lagos

Esto lo confirma Spinoza unas paginas mas adelante en la Etica: “Si
ciertos cuerpos, que componen un individuo, son compelidos a cambiar
el sentido de sus movimientos, pero de manera tal que puedan continuar
moviéndose y comunicandose entre si sus movimientos segiin la misma
relacion” (2011, II, prop. XIIL, lem. VI, p. 148; G II 101), esos cuerpos, por
tanto, mantendran su naturaleza mientras sean capaces de mantener
dichas relaciones.

En otras palabras, lo que define lanaturaleza de los cuerpos no son los
componentes, sino la naturaleza de la relaciéon compositiva. O, como lo
diria un filésofo muy afin al pensamiento espinosista: para comprender
la génesis de las cosas, no son tan importantes los individuos, sino la
naturaleza de la individuacion (cfr. Simondon, 2009). Ejemplar es el caso
de la muerte: se descomponen las partes de un cuerpo como un animal
silvestre, pero esa pluralidad de cuerpos que componen a ese animal
se recomponen ad infinitum con otros cuerpos (abono para el terreno)
para generar otras relaciones de movimiento (plantas). Asi, esa “cierta
relacion” ya no es realizada en el 6bito animal, pero se recompone en el
despliegue vital vegetal.

Tenemos un primer principio rector del perspectivismo ontologico
espinosista: el individuo se entiende como relacién. ;Como podria ser
el individuo fundamento cuando su proceso de produccion implica
siempre el encuentro con otros cuerpos? El individuo como proceso de
constitucién jamas supone una completitud cerrada y acabada; siempre
es apertura y posibilidad de encuentro. De alli que la distincion entre
cuerpos simples y cuerpos complejos suponga desde el principio la
multiplicidad (plurimae).

Confirmamos, entonces, que las relaciones priman sobre las
propiedades. De aqui se sigue un segundo primado pertinente para la
explicacion de la teoria espinosista de los cuerpos: la del encuentro por
encima de la forma (Morfino, 2014). La filosofia espinosista privilegia
los procesos sobre las estructuras, y aqui podemos hacer una nueva
comparacion con la filosofia de Gilbert Simondon. Los individuos en la
filosofia de Simondon (2009) son concebidos como resultado de procesos
de individuacion. “Conocer al individuo a través de la individuacion
[es mas relevante] antes que [conocer] la individuaciéon a partir del
individuo” (Simondon, 2009, p. 26): mas bien, lo que es prioritario es “la
operacion misma de adquisicién de [la] forma” (Combes, 2017, p. 31). En
Simondon existe un depliegue de fuerzas, un principio metaestable que
acepta el poder del devenir interior del Ser; la forma no es operacion,

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



401

Spinoza y el perspectivismo ontologico pluralista

sino solamente el resultado acabado de los procesos ya ejecutados. Tal
como Spinoza no da crédito al pensamiento aristotélico, Simondon
recusara la teoria hilemorfica, donde la forma modela la materia y acttia
como principio jerarquico. La tesis aristotélica supone que “el principio
de individuacién no es entonces captado en la individuacion misma
en tanto que operacion, sino en aquello de lo que tiene necesidad esta
operacion para poder existir, a saber una materia y una forma” (2009, p.
25). El modelo epistemoldgico que prima en el hilemorfismo se distingue
del modelo epistemoldgico espinosista y simondiano y se inscriben en
tradiciones opuestas:

La ciencia real es inseparable de un modelo “hilemorfi-
co”, que implica a la vez una forma organizadora para
la materia y una materia preparada para la forma; a me-
nudo se ha mostrado como este esquema derivaba no
tanto de la técnica o de la vida como de una sociedad
dividida en gobernantes-gobernados [...]. Habria que
oponer dos modelos cientificos [...]. Uno se denomina-
ria Compars, y el otro Dispars. El compars es el modelo
legal o legalista adoptado por la ciencia real. La bus-
queda de leyes consiste en extraer constantes, incluso si
estas constantes tan sélo son relaciones entre variables
[...]. El esquema hilemérfico esta basado en una forma
invariable de variables, en una materia variable de la
invariante. Pero el dispars como elemento de la ciencia
nomade remite a material-fuerzas, mas bien que a for-
ma-materia. Ya no se trata exactamente de extraer cons-
tantes a partir de variables, sino de poner las variables
en estado de variacion continua (Deleuze y Guattari,
2006, pp. 374-375).

En Spinoza, el rechazo de la teoria hileférmica se comprende a partir
del examen de una conocida férmula. Omnis determinatio est negatio
debe ser comprendida como una afirmacién absoluta del Ser que “lleva
consigo toda la frescura y la materialidad de la realidad” (Hardt, 2003, p.
144). La determinacion no comporta una distincién de la real naturaleza
de las cosas, es solo una abstraccion. De acuerdo con Spinoza, “ninguna
definicion conlleva ni expresa un nimero determinado de individuos”
(Spinoza, 2011, I, prop. VIII, schol. I, p. 50; G I 50); por lo mismo, el
hilemorfismo, como la representacion de la limitacién de la forma

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 389-423



402 Cristian Tejeda y Rodrigo Lagos

por la materia, no explica el orden real de la naturaleza. Lo mismo
sucede con el niimero o el género y la diferencia especifica: en ambos
casos se trata de agrupar propiedades, de limitar la variacién continua
(plurimae) en que se expresa la naturaleza. “La diferencia especifica no
representa, entonces, en absoluto, un concepto universal para todas
las singularidades y recodos de la diferencia [...], sino que designa un
momento particular en que la diferencia se concilia con el concepto en
general” (Deleuze, 2009a, p. 66).

En Spinoza, “el ser nunca es indeterminado” (Hardt, 2003, p.
144), pues la naturaleza se diferencia en su interior, produciendo en
su despliegue y en sus encuentros la pluralidad de las cosas de forma
continua. Es lo que podemos llamar el “principio de univocidad”
espinosista: “Lo esencial de la univocidad no es que el Ser se diga, en un
unico y mismo sentido, sino que se diga, en un tinico y mismo sentido,
de todas sus diferencias individuantes o modalidades intrinsecas. El ser
es €l mismo para todas esas modalidades, pero esas modalidades no
son las mismas” (Deleuze, 2009, p. 72). De ahi que se pueda concluir a
partir de la teoria general de los cuerpos un perspectivismo ontologico
de caracter pluralista. La naturaleza se expresa como produccion interna
de una realidad que se diferencia sin la necesidad de atribuir a un
término, a una propiedad, a un elemento tltimo o una forma previa
la calidad de fundamento. El individuo se concibe segtin las relaciones
que establece con otros cuerpos distintos de él mismo y segun su
capacidad de despliegue puede afectar o ser afectado, componiéndose
o descomponiéndose segun la naturaleza del encuentro ejecutado. Un
segundo principio rector, entonces, del perspectivismo ontolégico de
Spinoza sera: el individuo se entiende como potencia.

De esta teoria general de los cuerpos Spinoza desprende seis
postulados que explican cémo debe entenderse el cuerpo humano.
Destacamos nosotros los siguientes:

[1)] El cuerpo humano se compone de muchisimos
individuos (de diversa naturaleza), cada uno de los
cuales es muy compuesto. [2)] Los individuos que
componen el cuerpo humano (y, por consiguiente, el
cuerpo humano mismo) son afectados de muchisimas
maneras por los cuerpos exteriores. [3)] El cuerpo
humano necesita, para conservarse, de muchisimos
otros cuerpos, y es como si éstos lo regenerasen

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



403

Spinoza y el perspectivismo ontologico pluralista

continuamente. [4)] El cuerpo humano puede mover y
disponer los cuerpos exteriores de muchisimas maneras
(Spinoza, 2011, II, prop. XIII, post. I, III, IV y VI, p. 150;
G I1102-103).

Las consecuencias que se siguen de estos postulados para la propia
existencia humana (proprium utile) son innumerables y se desprenden
de la misma teoria expuesta: 1) el ser humano es un individuo complejo
compuesto por una relaciéon o infinidad de relaciones con muchisimas
partes diversas; 2) existen fuerzas que afectan a esos cuerpos humanos
y que tales fuerzas pueden modificarse de forma gradual o incluso
cambiar por completo respecto de las relaciones dadas entre sus partes
(vida y muerte serian casos extremos de esa gradacion); 3) el cuerpo
humano necesita de otros cuerpos para su propia conservacion, incluso
de otros cuerpos humanos, y de ellos hay algunos que mas le convienen,
desde compafieros que compartan una misma afinidad o nocién de
“vida” hasta cuerpos alimenticios imprescindibles para la conservacion
o aumento de la propia potencia y las capacidades; 4) el cuerpo humano
también afecta a otros cuerpos, los dispone de muchisimas formas, y
también puede modificar sus relaciones o cambiarlas completamente
(puede dar la muerte o incluso la vida).

Estas tiltimas caracteristicas nos permiten transitar hacia el problema
de la constitucion de la subjetividad. Hasta ahora hemos hablado del
individuo desde la perspectiva de la extension, pero el sujeto humano
es la sintesis del cuerpo y el alma (mens). El mismo Spinoza senala que
el alma “nadie podra entenderla adecuadamente, o sea, distintamente,
si no conoce primero adecuadamente la naturaleza de nuestro cuerpo”
(2011, 1L, XIII, schol., p. 142; G 11 96). Se debe destacar el rol clave que las
pasiones y los afectos tendran como intermediarios entre el cuerpo y el
alma. Esto nos dara mayores detalles para responder a la cuestion de la
composicion de los puntos de vista desde el perspectivismo ontoldgico
espinosista.

3. La fuerza y los afectos: entre subjetividades y cuerpos

En Spinoza, todo ente o cosa de la naturaleza “se esfuerza, cuanto
estd a su alcance, por perseverar en su ser” (2011, III, prop. VI, p. 220;
G II 146). No sucede nada distinto cuando determinamos la esencia
de lo humano, que es la cupiditas o el deseo (apetito con conciencia) —
también comprendido como apetito o conatus—, instancia modal que

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 389-423



404 Cristian Tejeda y Rodrigo Lagos

nos determina “a hacer algo” (2011, II, def. af. I, p. 284; G II 190). En
ese sentido, el individuo humano no es definido, como lo hace la larga
tradicién de la filosofia occidental, por su propiedad racional. Para
Spinoza, el deseo determina “cualesquiera esfuerzo, impulsos, apetitos
y voliciones del hombre, que varian segtn la variable constitucion de
él, y no es raro que se opongan entre si de tal modo que el hombre sea
arrastrado en distintas direcciones y no sepa hacia donde orientarse”
(2011, III, def. af. I, exp., p. 285; G II 190). Se deduce que la naturaleza
humana es variable segtn lo que determinan los cuerpos que la afectan.
Los humanos siguen distintas direcciones o tendencias segtn las
relaciones que tales afecciones (affectiones) sean capaces de configurar
y constituir.

El deseo, la tristeza y la alegria constituyen las “pasiones primarias o
elementales [que] hacen exclusiva referencia a las afecciones sin precisar
la cosa u objeto afectante” (Kaminsky, 1998, p. 50). Si son primarias no
es porque tengan jerarquicamente un valor superior, sino porque ellas
hacen:

Evidentes los mecanismos de su generacion, es decir,
mostrar, en primer lugar, cuales son las pasiones
primitivas y, a continuacién, indicar qué fendmenos
las diversifican, las asocian, las transforman. Las tres
pasiones primitivas, formas primeras adoptadas por
el esfuerzo por perseverar en el ser propio y por las
modificaciones de la potencia de obrar, son el deseo,
la alegria y la tristeza. El deseo, que es la tendencia a
perseverar en el ser propio; la alegria, que es el aumento
de nuestra potencia de obrar; la tristeza, que es la
disminucion de la potencia de obrar (Moreau, 2012, pp.
104-105).

La definicion de los afectos que nos da Spinoza envuelve el sentido
que estos tienen en la generacion de todas las demas pasiones, pero
también nos dice algo a propdsito de su importante labor conectiva.
Dice Spinoza: “Por afectos entiendo las afecciones del cuerpo, por las
cuales aumenta o disminuye, es favorecida o perjudicada, la potencia de
obrar de ese mismo cuerpo, y entiendo, al mismo tiempo, las ideas de
esas afecciones” (2011, I1I, def. III, pp. 209-210; G 11 139). La importancia
que Spinoza da al cuerpo aparece matizada por la expresion “ideas de
esas afecciones”: el deseo es el perseverar (conatus), las pasiones alegres

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



405

Spinoza y el perspectivismo ontologico pluralista

componen nuevas relaciones que nos hacen transitar (transitio) hacia
una potencia mayor de obrar (del cuerpo y el intelecto), y las pasiones
tristes disminuyen esa potencia. Entonces, a partir del deseo, la alegria y
la tristeza se generan todos los demas afectos, y las afecciones del cuerpo
median asi el transito hacia las ideas del intelecto. En otras palabras,
entre la subjetividad y el cuerpo se encuentran los afectos en cuanto
implican fuerzas: grados de potencia y grados de intensidad.

A veces se trata de partes de potencia, es decir, de partes
intrinsecas o intensivas, verdaderos grados, grados de
potencia y grados de intensidad. Asi las esencias de
los modos se definen como grados de potencia [...].
Spinoza reencuentra una larga tradicion escolastica,
segin la que los modus intrinsecus = gradus = intensio
[...]. Su tesis se define asi: las esencias de los modos
no son posibilidades logicas, ni entidades metafisicas,
sino realidades fisicas, res physicae [...]. El conatus es la
esencia del modo (o grado de potencia), pero una vez
que el modo ha comenzado a existir (Deleuze, 1975, pp.
183-184 y 221).

Puede decirse, entonces, que “no puede existir ningtin cuerpo sino
como modificado” (Vinciguerra, 2020, p. 26), pero también que no hay
disociacion efectiva entre los afectos y el intelecto y, por lo mismo, lo
racional no es una propiedad determinante de lo humano en cuanto
fundamento. La esencia de los modos y del modo singular que engloba
lo humano es el conatus y las dos pasiones directrices de su variacion:
la alegria y la tristeza. Nietzsche, inspirado en Spinoza, dice compartir
esa perspectiva que se traduce en “hacer del conocimiento el afecto
mas potente” (2010, pp. 133-134) y que explica en muchos sentidos
la volubilidad de los actos y de las ideas humanas. Ser libre implica
conocer y escarbar en aquello que nos constituye como seres humanos;
ser esclavo es errar en el azar de los encuentros exteriores que nos
afectan (cfr. Spinoza, 2011, IV, prop. LXVI, schol., p. 389; G II 260). No
podemos prescindir de los afectos® para explicar aquello que llegamos

® Es notable la profunda ironia con la cual Spinoza rechaza en el Tratado

politico a todos los que olvidan la importancia de los afectos en la explicacién
de la naturaleza humana: “Los filésofos conciben los afectos, cuyos conflictos
soportamos, como vicios en los que caen los hombres por su culpa. Por eso

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 389-423



406 Cristian Tejeda y Rodrigo Lagos

a ser, ya que la tnica forma de conocer es generando una relacion
efectiva y afectiva con el mundo exterior, seleccionando dentro de las
posibilidades limitadas que tiene el entendimiento humano, nuestros
futuros encuentros. Seleccionar y componer de mejor forma nuestros
encuentros (occursus) son dos aspectos de un mismo proceso:

Este sera [...] el primer aspecto de la razén. Un espacio
de doble aspecto: seleccionar, componer. Seleccion,
composicién. Es decir, llegar a encontrar por experiencia
con qué relaciones se componen los lazos. Y sacar las
consecuencias. Es decir, huir a toda prisa y lo mas que
pueda [...] del encuentro con las relaciones que no me
convienen y componerme al maximo con las relaciones
que me convienen. Yo diria que esta es la primera
determinacion de la libertad o la razon (Deleuze, 2008,
p. 249).

El rol que juegan los afectos, entonces, en el problema de la
constitucion del sujeto es determinante: no hay sujeto sin encuentro con
otros objetos o sujetos exteriores; y no hay afecto sin poner en juego
el poder propio de ese sujeto para seleccionar y componer de forma
adecuada los encuentros azarosos. Se entiende, asi, la indisolubilidad
del compuesto alma-cuerpo’ en Spinoza. El individuo es:

Una relacion entre un exterior y un interior que se
constituye en la relacion. Relacion que constituye
la esencia del individuo, que no es otra cosa que
su existencia-potencia. Pero las pasiones no son
propiedades que existen antes del encuentro y se
activan por éste, sino que son relaciones constitutivas
del individuo social. Las pasiones no actiian sobre la
interioridad, sino sobre el espacio entre los individuos

suelen reirse o quejarse de ellos, criticarlos o (quienes quieren aparecer mas
santos) detestarlos. Y asi, creen hacer una obra divina y alcanzar la cumbre de la
sabiduria, cuando han aprendido a alabar, de diversas formas, una naturaleza
humana que no existe en parte alguna y vituperar con sus dichos lo que realmente
existe. En efecto, conciben a los hombres como no son, sino como ellos quisieran
que fueran” (2010, cap. I, § 1, pp. 77-78; G III 273).

?  La expresion latina que Spinoza usa en el latin original para “alma” es
mens.

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



407

Spinoza y el perspectivismo ontologico pluralista

del cual la interioridad misma es un efecto histérico
(Morfino, 2014, p. 79).

La funcidén constitutiva de los afectos en lo humano se explica, en
primera instancia, desde la afectacidon externa (un cuerpo humano es
afectado y puede disponer de los afectos exteriores) y, luego, desde
la constitucién de un interior siempre abierto al mundo institucional,
histdrico, social o politico. Se entiende, por lo mismo, que la produccion
de la subjetividad en Spinoza es un proceso que depende de la seleccion
de encuentros alegres o tristes y de comprender cuan tutiles (proprium
utile) son esas relaciones que establecemos con otros. Y ese proceso
se da de forma simultdnea en la unidad constitutiva del ser humano
sin suponer una jerarquizacion del complejo alma-cuerpo: “El alma
humana es apta para percibir muchisimas cosas y tanto mas apta cuanto
de mas maneras pueda estar dispuesto su cuerpo” (Spinoza, 2011, II,
prop. X1V, p. 151; G 11 103). Mientras mas encuentros alegres componga,
mas capacitado me encuentro para conocer adecuadamente. Moreau da
un bello ejemplo que patenta el proceso de produccién de conocimiento
en el sujeto humano:

La idea de la imaginacion es una idea del encuentro
entre el mundo exterior y mi cuerpo —pero no de la
estructura real del mundo exterior (un hombre que se
quema al acercar su mano a una llama no saca de este
hecho un saber adecuado sobre lo que sea la llama)—.
Asi, pues, obtengo un conocimiento vivo y fuerte del
mundo exterior, pero no un conocimiento adecuado, el
de la estructura interna de las cosas (2012, p. 96).

El dolor generado por ese encuentro puede llevarnos en dos
direcciones. Al experimentar que la llama destruye mi tejido corporal,
padezco y experimento miedo (pasion triste); alejaré mi cuerpo del
fuego en un futuro encuentro por causa del dolor padecido. Pero solo al
conocer la estructura interna del fuego y manejar sus potenciales efectos
comprendo lo ttil y puedo tener dominio de mis pasiones alegres: el
fuego sirve como calefaccion para nuestros hogares, para cocer y cocinar
nuestros alimentos, para generar procesos industriales de produccion
a gran escala, etc. Es en tal contexto que nuestro conocimiento de las
causas exteriores permite entender la diversidad de relaciones que puedo
componer con el mundo exterior y con los demas seres humanos que

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 389-423



408 Cristian Tejeda y Rodrigo Lagos

convienen a mi cuerpo. Tal como los cuerpos se componen en unidades
complejas, la subjetividad también es la composicién de ideas que se
originan mediante una relacién con otras subjetividades. Se concluye,
asi, que el sujeto en Spinoza puede ser definido como “una identidad en
transito” (Albiac, 2011, p. 239). Es el resultado del campo de fuerzas en
que muchos otros individuos exteriores dan forma a las condiciones que
determinan nuestra interioridad siempre abierta. Dice Gabriel Albiac
con detalle: “La peculiaridad de los afectos es la heterodeterminacion
que inducen en el sujeto sobre el cual operan [...] [y en efecto] no hay
una sola realidad, un solo individuo ni una sola cosa que pueda ser
especificada, individuada, determinada de otro modo que no sea por
la red de causacion de la cual resulta” todo sujeto (Albiac, 2011, p. 239).

Seria facil en este punto esgrimir la clasica acusacion determinista
que pesa sobre Spinoza: ;qué poder tiene el individuo, entonces, sobre
la coaccién externa que lo conforma? Sin embargo, “todo cuanto afecta
a la subjetividad humana, determinandola, construye en ella un efecto
de causacién a partir del cual la subjetividad puede desplegarse, ya sea
componiendo las fuerzas que actian sobreella[...] ya sea subsumiéndose
en la potencia, bajo la forma de una aceptacion pasiva” (Albiac, 2011, p.
239). Lo que Spinoza parece sefialarnos no es la imposibilidad de torcer
la determinacion externa, sino mas bien la dificultad que implica para
los procesos de subjetivacion. “Todo lo excelso es tan dificil como raro”
(Spinoza, 2011, V, prop. XLII, schol., p. 463; G II 308), palabras finales
de la Etica, expresan este enorme escollo. Crear nuevas subjetividades
involucra la mediacion del poder de los afectos y la tendencia transitiva
del conatus o deseo: o las pasiones alegres generan un transito hacia un
estado de obrar (cuerpo) y entender (intelecto) superior, por aumento
de potencia; o la tristeza, que siempre engloba la descomposicion y una
sumision efectiva de nuestro cuerpo e intelecto al azar delas pasiones y los
encuentros, disminuye nuestra potencia. Por ello, precisa Albiac: “lo que
define el marco de actuacion de la propia capacidad autodeterminativa
de un individuo es precisamente ese margen limitado entre la capacidad
de reaccionar frente a la determinacién o bien ceder ante ella” (Albiac,
2011, p. 239).

Se entenderad, asi, que la teoria de la constitucion del sujeto en Spinoza
engloba un profundo cardcter politico, matizado por un realismo de
profunda inspiracién maquiavélica (Balibar, 2011). Afirmar que “en la
naturaleza no se da ninguna cosa singular sin que se dé otra mas potente
y mas fuerte” (Spinoza, 2011, IV, ax., p. 314; GI1 210) no es una afirmacién

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



409

Spinoza y el perspectivismo ontologico pluralista

fatalista, sino el rechazo de cualquier utopia o posicidonidilica; y, ala vez,
la renuncia explicita a cualquier teoria que erija supersticiones' acerca
delas posibilidades reales del individuo aislado para cambiar su destino.
Entonces, el analisis de los procesos de constitucion del complejo alma-
cuerpo nos entrega directrices para arribar a la idea de puntos de vista
desde un perspectivismo ontologico-politico: la pluralidad constitutiva
de los cuerpos tiene su paralelo en una pluralidad constitutiva de ideas
que conforman la subjetividad humana. Pero esa plurimae no queda atin
clarificada sin examinar el grado de potencia de cada uno de los modos
que constituyen la naturaleza. Es lo que pasaremos a ver a continuacion.

4. Potencia, inmanencia y multitudo: pluralismo y composicion
del punto de vista

Si arribamos desde el problema del cuerpo al de la subjetividad
no es porque exista un primado de la ultima dimension sobre la
primera; sabemos que en Spinoza cuerpo y alma se implican de forma
mutua. Sin embargo, se suele creer que, al hablar de “punto de vista”,
nos encontramos ante un portador o portadores de una “forma de
ver el mundo”. Por lo mismo, el perspectivismo se convierte en un
problema epistemolégico. Nosotros debemos posicionarnos desde un
perspectivismo ontologico que justifique un pluralismo de la nocién
de “puntos de vista” que ni totalice ni suponga la existencia de una
sustancia individual fundante y original. Los principios de potencia e
inmanencia, enlazados al concepto de “multitud”, nos conducen a esta
original concepcion.

Matheron sefiala que es el conatus (apetito o deseo) lo que define la
esencia humana: este “est I'unique point de départ de toute la théorie
des passions, de toute la Politique et de toute la Morale de Spinoza”
(1988, p. 9)." Por lo mismo, lo que define la modalidad humana es un
cierto movimiento, una cierta tendencia del sujeto humano y jamas

10" “Todos los prejuicios que intento indicar aqui dependen de uno solo, a

saber: el hecho de que los hombres supongan, cominmente, que todas las cosas
de la naturaleza acttan, al igual que ellos mismos, por razén de un fin, e incluso
tienen por cierto que Dios mismo dirige todas las cosas hacia un cierto fin, pues
dicen que Dios ha hecho todas las cosas con vistas al hombre, y ha creado al
hombre para que le rinda culto” (Spinoza, 2011, I, ap., p.109; G I1 78).

11 “Fs e] tinico punto de partida de toda la teoria de las pasiones, de toda
la politica y de toda la moral de Spinoza” (traduccion propia).

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 389-423



410 Cristian Tejeda y Rodrigo Lagos

una propiedad perenne e inmodificable de su constitucion. Tanto el
cuerpo como el alma se modifican constantemente y su capacidad de
afectar y de ser afectados revelan su forma de produccién modal. Pero
el conatus no hace mas que estar investido de la esencia misma que
domina toda la naturaleza y la cosmologia espinosista: “la potencia
de Dios es su esencia misma” (Spinoza, 2011, I, prop. XXXIV, p. 107;
G II 76). Spinoza, que habla insistentemente de Dios a lo largo de toda
la Etica, no se refiere al ser sobrenatural de la tradicién judeocristiana.
Esta deidad con caracteristicas antropologicas propias de un soberano,
cuyo rol concierne a la teologia y a modelos de obediencia que buscan
determinar la conducta humana desde mandatos, ocultan una eminencia
tenebrosa (Deleuze, 1975). Dios es la misma naturaleza (Gebhardt, 2007)
expresandose, desplegando su poder infinito de produccién. “Lo que
Spinoza va a llamar ‘Dios’ en el libro primero de la Etica va a ser la
cosa mas extrafia del mundo. Va a ser el concepto en tanto que retine el
conjunto de todas sus posibilidades” (Deleuze, 2008, p. 23).

Lo que esta en juego en esta distincion es la diferencia entre
trascendencia e inmanencia. Si Dios es trascendente, determina a
toda la naturaleza sin pertenecer a ella: seria cosa, objeto, término o
principio que da sentido ad extra a las cosas creadas (Tejeda, 2015). Al
estar fuera de las cosas mismas, Dios se comporta como un fundamento
fijo y carece de todo proceso, de movimiento; puede representarse
como origen y fin de las cosas. Al contrario, si Dios es inmanente, su
propia explicaciéon se encuentra sometida a causas internas y aquellas
solo pueden ser entendidas por los efectos (fuerzas) que provocan. Si
Dios es la naturaleza en la filosofia de Spinoza es porque esa naturaleza
expresa sus efectos en este tinico mundo real y material. No se necesita
de hipdtesis incomprobables, como la existencia de un entidad con
intelecto y voluntad que nos sobrepasa pero nos determina: eso es mera
supersticion. Si “nada existe de cuya naturaleza no exista algun efecto”
(Spinoza, 2011, I, prop. XXXVI, p. 108; G 1I 77), ;qué efectos podemos
constatar de una causa externa a nuestra propia constitucion? Aqui
comprobamos la mutua implicaciéon de la inmanencia y la potencia:
si Dios es potencia pura, se expresa en las leyes internas de su propia
produccién y en su propio despliegue. Dios (es decir, la naturaleza) es
la fabrica de creacion de todas las cosas existentes (Tejeda, 2020) y no
opera ni como representacion ni como fundamento ni como cosa. Al
no ser representacion, la naturaleza solo se concibe como una totalidad
abierta y continua; al no ser fundamento, no puede ser entendida como

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



411

Spinoza y el perspectivismo ontologico pluralista

el basamento que soporta las transformaciones de lo diverso; al no ser
cosa, no puede ser determinada bajo ninguna forma ni limite. Existe una
unica substancia que se diferencia interiormente para todos los atributos
y modos existentes. La potencia (potentia) define la esencia de todas las
cosas y el principio de inmamencia establece la necesidad de explicar su
produccioén a partir de causas internas. Todo modo existente, entonces,
se expresa a partir de la potencia que ejerce en un campo de fuerzas.

Las consecuencias ontoldgicas de estos pensamientos seran
profundas para la explicacion de los modos que somos nosotros.
Todo individuo de la naturaleza se define por un grado de potencia
de la infinita produccién divina. En el perspectivismo ontoldgico
espinosista esto es considerado un principio rector.'? ;Por qué? Porque
cada individuo sera determinado por el conjunto total de las relaciones
establecidas: una red de relaciones (Albiac, 2011). La potencia no es una
simple definiciéon nominal: se trata siempre de determinar cuanto puede
afectar y ser afectado un individuo al obrar y pensar. Los seres humanos
solo somos un modo dentro de esa gran red: tanto el girasol como la
hormiga pueden ser determinados a obrar y pensar de tal o cual manera,
a condicion de no hacer del pensamiento una facultad exclusivamente
antropomorfa. La diferencia humana estriba en la complejidad de
sus procesos constitutivos (Vinciguerra, 2020). Puede, sin embargo,
afirmarse que el individuo humano constituye progresivamente la
subjetividad, siempre segiin su singular potencia y su relaciéon con la
potencia del medio exterior.

Tal como Dios no necesita de una causa exterior para desplegar
su propia potencia, la explicaciéon de los procesos que producen la
subjetividad no necesita de un Dios que deposite una idea o impulse
un movimiento originario de los cuerpos. Es el mismo movimiento
de despliegue de la naturaleza el que impacta en el encuentro de
los individuos humanos y no humanos. Es lo que ya denominamos
“principio de inmanencia”: la constatacion de que el despliegue y la
explicacion de la naturaleza no necesitan de causas externas que motiven
su movimiento. La inmanencia de Spinoza al nivel de los modos implica
una critica radical: “considera la existencia en este mundo como tnico
ser actual y la tinica fuente de valor ético y autoridad politica” (Yovel,
1995, p. 215). La tarea de Spinoza es abolir el platonismo (Zourabichvili,

2 Cfr. supra, seccién 2.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 389-423



412 Cristian Tejeda y Rodrigo Lagos

2014) o cualquier forma de pensamiento que sostenga un privilegio
ontolodgico. Se suprime asi el clasico predominio occidental del individuo
humano por sobre otros individuos, el cual posa en las cosas ese tamiz
por medio del cual medimos todo desde propiedades antropomorficas.

El cartesianismo, lejos de inaugurar una idea inédita
de hombre, no hizo en gran parte mas que volver a
proponer antiguos prejuicios bajonuevos ropajes. Desde
este punto de vista, el antropocentrismo y el egoismo
del cogito cartesiano deben verse como la cristalizacion
de una larga tradicion que tiene en Agustin otro
ilustre referente como origen histérico del paradigma
antropolégico moderno. Lo que Spinoza rechaza es el
principio que orientd al pensamiento europeo desde
Aristoteles en adelante, o sea, que el hombre es una
sustancia (Vinciguerra, 2020, p. 151).

La sustancia de Spinoza es la naturaleza en su despliegue continuo
e infinito. Sin embargo, abarcar esa potencia absoluta de creaciéon —
la posibilidad de concebir el total de las relaciones existentes— es
imposible para cualquier modo y, notablemente, para el ser humano.
El humano es solo un grado de potencia, y la manera de expresar esa
fuerza es a través de su vinculo con otros modos: en el perspectivismo
ontolégico espinosista, la relacion es un segundo principio rector.”
Traducidos estos dos principios rectores a un lenguaje mas accesible,
podriamos senalar: todo modo despliega un cierto poder de afectar y
de ser afectado (su potentia), y ese movimiento nos pone necesariamente
en relaciéon con otros modos. Por lo mismo, todo cuerpo y todo
entendimiento implican una practica de constitucién. No existe cuerpo
que no se presente desde siempre como modificado (Vinciguerra, 2020)
ni tampoco existe una subjetividad aislada que no sea producto de un
proceso de constitucion.

Si, de acuerdo con la teoria de composicion de los cuerpos de
Spinoza, todo individuo estd compuesto de una multiplicidad de
cuerpos, entonces también “la idea que constituye el ser formal del alma
humana no es simple, sino compuesta de muchisimas ideas” (Spinoza,
2011, IL, prop. XV, p. 151; G II 103). Todo encuentro (occursus) de

13 Cfr. supra, seccién 2.

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



413

Spinoza y el perspectivismo ontologico pluralista

individuos genera el contacto de algunas de sus partes modificandose y
produciendo de forma correspondiente una idea. El encuentro azaroso
con ciertos cuerpos no genera de por si ideas adecuadas, pues para
arribar a un conocimiento adecuado de las cosas es necesario seleccionar
y componer. El conocimiento de las cosas es una transitio mediada por
los afectos y mientras mas afectos alegres componemos, mas potente
es nuestro cuerpo para obrar y nuestra mente para concebir de manera
adecuada las cosas. Pero nuestro interior (siempre abierto al exterior) es
el resultado de un comercio con el afuera: la subjetividad es el resultado
de relaciones plurales (plurimae).

La consecuencia irrestricta de asumir de forma radical los principios
de potencia e inmanencia es entender la produccién ontologica de las
cosas como multitudo. Una multitud de por si se determina a partir de
las relaciones que establece con sus elementos interiores y exteriores: eso
determina su potencia de afectar y ser afectado. Asi, podemos afirmar
que el individuo humano se constituye por el comercio plural que
mantiene con otros individuos similares a él, porque son sus diferencias
las que permiten suplir ciertas necesidades que no podria cubrir solo.
“Nada es mas tutil al hombre que el hombre” (Spinoza, 2011, IV, prop.
XVIII, schol., p. 332; G II 223), dice Spinoza, y esa expresion hace de
la filosofia contenida en la Etica una ontologia politica: “la verdadera
politica de Spinoza es su metafisica” (Negri, 1993, p. 357). La nocion de
“multitud” que aparece plenamente desarrollada en el Tratado politico
(2010) es un concepto que determina la forma de producciéon ontologica
de las cosas en general y de los modos humanos en particular. “El ser-en-
muchos de la multitud humana, todavia mas que un horizonte terrestre
o terrenal, constituye el territorio de inmanencia en el que radica y se
despliega la existencia comun de los hombres” (Vinciguerra, 2020, p.
171). La multitud define las individualidades sin suprimirlas, las hace
el resultado de un proceso que se genera a partir de una pluralidad
relacional que no es capaz de totalizar su perspectiva, pero que tampoco
llega a ser el resultado de un individuo aislado. “El problema ya no es
el del Uno y el de lo Mdltiple, sino de la multiplicidad de fusién que
desborda efectivamente cualquier oposicién entre lo uno y lo multiple”
(Deleuze y Guattari, 2006, p. 157).

De este modo, el perspectivismo ontoldgico de Spinoza se desprende
coherentemente de su filosofia. El individuo, al ser concebido como
potencia y relacion, se determina por los vinculos que efecttia: la forma
en que afecta y es afectado por los otros individuos y cuerpos. Pero eso

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 389-423



414 Cristian Tejeda y Rodrigo Lagos

le hace imposible posicionarse desde el punto de vista de la totalidad
de la red de relaciones que componen toda la naturaleza: “el individuo
es necesariamente una nocién plural y relacional, el individuo humano
es por esencia multitud” (Vinciguerra, 2020, p. 163)."* Pero tampoco es
posible hacer del individuo aislado el fundamento de la sociabilidad.
En Spinoza hacer de un término, una cosa, una forma, el origen de la
produccién delosocial es subvertir el orden de lanaturaleza. Elindividuo
es el resultado de la dindmica interna de las cosas y, en ese sentido,
es siempre grado de potencia y relacion. “El complejo de relaciones
que definen el ser de la multitud humana determina los términos de
las individualidades que la constituyen” (Vinciguerra, 2020, p. 163). En
otras palabras, la multitud como categoria ontologica de produccién nos
conduce a la existencia de una pluralidad de puntos de vista: no existe
individuo capaz de posicionarse desde la perspectiva de la totalidad
de las relaciones, como tampoco uno capaz de explicar su subjetividad
desde una posicion solipsista. Y esto es asi porque la multitudo es la
forma de produccion en que los modos en general, y los modos que
somos nosotros (sujetos humanos), se expresan. En definitiva, podemos
afirmar que desde el interior mismo de la teoria espinosista se desprende
de forma necesaria un perspectivismo ontolégico que desemboca en una
nocion de “punto de vista” pluralista.

5. Caracteristicas de los puntos de vista desde el perspectivismo
ontoldgico de Spinoza

El anterior analisis tuvo como razén sistematizar los conceptos
que justifican una nocién de “puntos de vista” pluralista desde el
perspectivismo ontologico espinosista. En este apartado solo extraemos
las caracteristicas sustantivas que se desprenden de esta argumentacion.
En el apartado final desarrollaremos las consecuencias implicitas de esta
sintesis elemental.

Podemos sefialar, entonces, que las caracteristicas principales del
concepto de “puntos de vista” son:

1) No tenemos (no somos portadores de) puntos de vista: sormos
puntos de vista. La produccién ontolégica de los individuos humanos

4 Existen diversas posturas para enfrentar el problema de la multitud en

Spinozay nuestra opcion puede ser sometida a critica alaluz de esas perspectivas.
Para conocer las diversas interpretaciones de la férmula “multitudinis, quae una
veluti mente ducitur”, remitimos a Espinoza (2018).

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



415

Spinoza y el perspectivismo ontologico pluralista

se realiza como multitud y el primado del principio de potencia solo
deja entender ese proceso de constitucion como un ejercicio efectivo de
encuentros y relaciones. Si un individuo se define como relaciéon y como
poder de afectar y ser afectado, es claro que su practica lo afecta y puede
afectar de forma efectiva a otros (tal como la practica de otros lo afecta
a él mismo). Estamos determinados por los habitos y la subjetividad
inmanente que otros nos comunican en el proceso de hacer cultura: nos
defimos como multitudo.

2) Si existiera un primado epistemoldgico de la nocién de “punto
de vista”, caeriamos en ciertos vicios irresolubles. Primer vicio: el
relativismo absoluto o la idea de que mi juicio tiene un valor equivalente
a otro por el solo hecho de ser expresado (absurdo que tiene su anclaje
en la exacerbacién del principio de libertad de expresion liberal). Albiac
da un buen ejemplo para rechazar este planteamiento: “por un acto
de voluntad ustedes jamas aboliran la ley de gravedad” (2011, p. 266).
Nuestra practica comun esta vinculada irrevocablemente a esta ley de
la naturaleza y es imposible abolirla apelando al sano sentido comun: es
mi opinién y exijo que sea respetada. Lo mismo sucede con la pobreza o la
condicion racial: aunque me condicione para creer que pertenezco a una
determinada clase social o que pertenezco a una raza de privilegiados,
si soy pobre o indigena, me defino a partir de mi relacién con otros. Por
lo mismo, tal condicion podria ser descrita de forma material por sus
efectos (al igual que en el caso de la gravedad). Un punto de vista no
se afirma en la simple creencia individual, pues la produccion de la
subjetividad es una practica del cuerpo y la mente, es decir, un comercio
con el exterior.

3) Segundo vicio: la creencia en la existencia de una verdad absoluta.
De forma intrinseca, la nociéon de “multitud” impide el arribo efectivo
hacia un punto de vista total desde la mirada de los modos. El individuo
se expresa como relacion y como poder de afectar y ser afectado. La verdad,
desde el perspectivismo ontolégico de Spinoza, implica encuentros y
fuerzas; por lo mismo, involucra la creacion de determinadas formas
de practicar y entender la cultura. Por el contrario, la verdad desde un
perspectivismo epistemoldgico supone la busqueda de una propiedad
comun que pueda ser extensible a todos los sujetos como soporte de lo
real. Erigir un punto de vista tinico y perenne involucra posicionarse
desde una mirada dogmatica, lo que nos lleva a naturalizar ciertas
ideas y actos para entenderlos como verdaderos. En fin, ambos vicios
subyacentes al modelo Uno-Todo tienen una funcién comun: poner fin

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 389-423



416 Cristian Tejeda y Rodrigo Lagos

al movimiento incesante en que expresa la realidad y poner fin a la tarea
imperiosa de describirla desde el punto de vista que somos.

4) Por lo anterior, no todos los puntos de vista tienen el mismo
valor. Su criterio distintivo se encuentra en el conocimiento adecuado
que permite una mayor capacidad de obrar y pensar. Segun la teoria del
conocimiento de Spinoza, todo aquello que nos permite avanzar en el
conocimiento de la naturaleza supone una selecciéon y una composicion
adecuadas de los encuentros. Por ello, los tres géneros de conocimiento
de Spinoza no son estadios, sino que designan procesos lentos de
adquisicion de ideas y practicas que nos permiten mediar exitosamente
con el exterior. Podemos, por ejemplo, ser chilenos y defender ese punto
de vista aludiendo a valores inherentes de la chilenidad, al patriotismo
y a la esencia de la nacién; pero también podemos hacerlo conociendo
su sistema juridico, sus procesos productivos e incluso sus falencias
como pais. En un caso se apela a un sistema de valores trascendentes y
esenciales, a fines supremos de la nacion (lo que la filosofia de Spinoza
rechaza); en el otro, se apela a un conocimiento practico que refiere al
ejercicio efectivo de las condiciones de facto (inmanentes): dos maneras
de defender puntos de vista similares. Lo mismo sucede en el caso
de otros puntos de vista: homosexuales, indigenas, empresarios, etc.
Siempre se trata de llegar a entender cuanto puedo determinando las
fuerzas exteriores que inciden en mis posibilidades. Ese es el fondo
ultimo de entender la naturaleza como potencia y la pluralidad como
constitutiva de los individuos que somos.

5) Un individuo puede englobar virtualmente muchos puntos de
vista, pero solo en el ejercicio actualiza ese punto de vista. Mi subjetividad
puede estar compuesta por una multiplicidad de practicas y discursos
segn la multitud de individuos que afectan la potencia de mi cuerpo
y mi mente. Puedo ser homosexual, indigena y animalista, todo a la
vez, porque los cuerpos pueden ser afectados por una multiplicidad de
encuentros y de ideas. No tendria sentido reconocerse como animalista
si jamas doy prueba de practicar y defender las causas del discurso y el
programa animalista. Todo en la filosofia de Spinoza exige el ejercicio de
una potencia ontoldgica del Ser.

Las caracteristicas mencionadas no agotan la posibilidad de analisis
de los puntos de vista desde este perspectivismo ontologico. Sin embargo,
como sefialamos al inicio de este apartado, son elementos sustantivos
que describen las leyes generales de la constitucién y la potencia de
los puntos de vista. El examen singular solo puede hacerse desde la

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



417

Spinoza y el perspectivismo ontologico pluralista

actualizacion de los puntos de vista que somos y nuestro propio poder
de afectar y ser afectados. Es a través del ejercicio efectivo al interior de
un campo de fuerzas que se puede determinar cuanto puede un cuerpo
segun su singular potencia de obrar y, paralelamente, de entender.

6. Conclusion

Al clausurar todo movimiento, el modelo Uno-Todo puede
situarse desde un punto de vista fijo y estable. La existencia de una
propiedad, principio o término tinico que dé fundamento a la realidad
y al conocimiento de las cosas permite anticipar a priori cudles seran
los valores desde los cuales juzgaremos toda acciéon y toda idea. Sefiala
Spinoza con persistencia en el Tratado teoldgico-politico que “nada
gobierna a la multitud con mayor eficacia que la supersticion” (2014,
praef., p. 11; G II 6), y nada puede ser mas eficaz que proponer fines
trascendentes de la cultura. Mejor atin si la realizacién de ese horizonte
ordenanuestros actos y nuestras creencias parala obtencién de un premio
que excede a la vida misma: lo supraterrenal. Se necesita una critica de
los fines trascendentes porque la supresion de la movilidad incesante
de la naturaleza no es indentificable con una cosa o un poder (potestas): es
mas bien un mecanismo perdurable del proceso de construccién politica
que reaparece y reaparecerd en la historia con singulares formas. Eso
sucede porque, en los procesos de adquisicion de saberes, el individuo
serpentea entre las ilusiones de la conciencia (reproduccion de valores)
y el devenir racional (libertad y conocimiento adecuado) (Tejeda, 2022a).
Ni la una ni la otra pueden concebirse como fenémenos individuales:
somos siempre relacion y potencia; estamos siempre constituidos como
multitudo.

Por eso, afirmar la existencia de un perspectivismo ontologico
pluralista no solo es una argucia intelectual que desemboca en un
concepto de “punto de vista”. Evadir los mecanismos del modelo Uno-
Todo involucra un trabajo politico: si los fines trascendentes suplantan
nuestra actividad y nuestros juicios por un criterio exterior, componer
un punto de vista supone un esfuerzo analitico inmanente por entender
nuestra potencia de afectar y ser afectados, seleccionar los encuentros
utiles en el campo de fuerzas y potenciarnos para entender de forma
cada vez mas adecuada las causas que nos determinan. La afirmaciéon
que se extrae es ontologica: somos puntos de vista y mientras mas potentes,
mas entendemos y mas actuamos de acuerdo con la condiciones de esa
determinada posicion.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 389-423



418 Cristian Tejeda y Rodrigo Lagos

Se puede concluir, entonces, que el criterio determinante de los
mecanismos trascendentes, desde la dimension politica, sera dilucidar
cudl es la mejor forma de organizacién que podemos pensar. Luego
de trazada esa forma, se impone como un tipo ideal: todo lo que se
aleje de tal arquetipo sera considerado como malo; lo que se acerque
a sus directrices sera lo bueno. En cambio, el criterio de la inmanencia
politica sera potenciar a las multitudes que componen el campo social,
y ello no puede hacerse de una vez y para siempre (Tejeda, 2020). La
movilidad del campo histérico-social, la fractura y composicion de los
distintos grupos sociales y la potencia de cada uno de los actores seran
considerados para entender las tendencias que toda sociedad asume
en un momento determinado. ;Existe, entonces, diferencia entre esos
dos criterios? Asi es. Uno responde a la pregunta “;qué?”: debe existir
un principio, una ley, un término, una forma o una cosa determinada
que sirva como fundamento exterior de lo real. El otro responde a la
pregunta “;como?”: describimos mediante cudles procesos internos nos
componemos y nos individuamos para ser mas potentes tomando en
cuenta las relaciones de fuerza que nos determinan.

La filosofia de Spinoza tiene un enorme poder para desenmarcar los
mecanismos que generan la supersticion y aquello se patenta claramente
en su obra cuando analiza los dispositivos teoldgico-politicos de la
religion. Pero es claro que la nomenclatura espinosista permite también
una critica fecunda de lo que Immanuel Wallerstein (2016) considera el
principio rector de nuestro actual sistema-mundo: la ideologia liberal.
Su version extrema se denomina “neoliberalismo” y el modelo Uno-
Todo circunscribe de forma adecuada tal discurso. Desde un prisma
individual, el liberalismo concibe al sujeto como un atomo fundamental
y determinante del accionar colectivo. Lo social se concibe como el
producto de relaciones mercantiles en que el individuo entra por pacto o
contrato y que puede abandonar a voluntad. Desde un prisma colectivo,
se considera la dimension econémica como fundamental y determinante
de lo social; por lo mismo, todos los dmbitos de la vida son vistos
como una expresion de los mecanismos de intercambio mercantil. En
ambos casos, individual o colectivo, existe un elemento o principio que
suprime la movilidad de los procesos sociales: solo desde el individuo
puede pensarse la produccién de lo social; solo desde las directrices

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



419

Spinoza y el perspectivismo ontologico pluralista

econdémicas pueden pensarse las diversas dimensiones de la vida (ya
sean economicas, sociales, politicas o educativas).'

En realidad, la descripcion de los procesos sociales como multitudo
puede pensarse solo desde la produccion ontologica de aquello en que
devenimos, y ello involucra pensar lo social desde su individuaciéon
inmanente (interna). Cualquier elemento o principio que convierta el
movimiento en un fundamento fijo y estable explica (dirfa Simondon)
la individuacién a partir de sus productos: los individuos. Aquello es
trocar la causa por el efecto, porque es el proceso de individuacién
el que explica las cosas producidas. El concepto de “perspectivismo
ontologico pluralista” evade esas contradicciones y le da a la nocién de
“puntos de vista” una justificacion adecuada. Aunque no ha sido una
tarea facil, este es el aporte filoséfico fundamental de este escrito. El
individuo, al ser relacién y potencia (poder de afectar y ser afectado),
siempre se constituye en un proceso practico. Aunque el namero de
experiencias al que estamos afectos en nuestra vida es innumerable,
es imposible abarcar la totalidad de las relaciones constituyentes de la
naturaleza. De la misma forma, si el invididuo es potencia y relacion,
no es posible considerar sus procesos de cambio desde un aislamiento
solipsista. La naturaleza se presenta como una pluralidad (plurimae) en
estado constante de movimiento; por lo mismo, la nocién de multitudo
expresa de manera muy adecuada la forma de produccién del individuo
humano: ontolégicamente siempre somos determinados por las acciones
y las ideas de otros. En otros términos, en la vida siempre somos puntos
de vista moviles que interaccionan con otros puntos de vista en un
proceso interminable de creacion. La composicién y descomposicion de
puntos de vista es virtualmente infinita y un individuo puede ser mas
de un punto a la vez, pero solo la actualizacién de su poder confirma el
posicionamiento efectivo. Eso no significa que todo punto de vista es
valido por el solo hecho de serlo. El punto de vista que somos junto con
otros puede afirmarse por practicas muy distintas y por razones mas o
menos adecuadas. Porque un punto de vista, tal como una multitudo, se
compone de partes heterogéneas y aunque se afirmen como unidad, esa
unidad no suprime las diferencias internas.

5 Aqui solo presentamos una idea general de esta critica al liberalismo. En

otros escritos hemos desarrollado de manera ampliada las implicancias de este
argumento. Cfr. Tejeda (2018, 2020 y 2022b) y Tejeda y Sobarzo (2019).

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 389-423



420 Cristian Tejeda y Rodrigo Lagos

Concebir la naturaleza como un proceso plural y en movimiento
perpetuo es lo que ha llevado a muchos autores a considerar la
singularidad de la filosofia de Spinoza en relacion con el pensamiento
clasico occidental. Este judio hereje o es el pensador mas radical de
su tiempo (Israel, 2012) o es una anomalia indémita (Negri, 1993) o es
el representante de un pensar minoritario que esta en los margenes
de la filosofia (Vinciguerra, 2020). En otro lugar hemos ensayado
una interpretacion sobre el sentido del pensamiento espinosista: los
presupuestos de su doctrina expresan una nueva imagen de la cultura y
el saber (Martinez y Tejeda, 2021).

Si se puede afirmar aquello con plena certeza es porque el
pensamiento del filosofo se inscribe en el plano de la vida, porque ser y
entender lo que esun punto de vistaimplica posicionarse y tomar partido.
El punto de vista de la neutralidad aséptica es imposible, pero como
muchas veces el miedo nos paraliza, es necesario asumir la existencia
de una verdad trascendente que sirva de fundamento inconmovible o
de espacio interno esencial al cual ningtn intento de conquista podra
modificar. Nada mas cercano a la concepcion dominante de la cultura de
Occidente y nada mas alejado de los intentos de Spinoza por alejarnos
de la supersticion.'® Extrafia filosofia esta: mientras nos ensefia que la
naturaleza esta necesariamente determinada, nos revela que la libertad
es posible a condicién de una dura labor de constitucién; mientras
desentrana que la alegria (laetitia) es la clave de una vida potente, nos
desalienta al afirmar que tal condicién es sumamente rara y dificil.
Extrafio vértigo es el que generan estos insoélitos planteamientos, pero
extrafio también es que no produzcan en nosotros algo de asombro

16 Deleuze habla de una triple ilusion de la conciencia, la cual somete al

sujeto humano a la ignorancia: “(Ilusién de las causas finales): del efecto de un
cuerpo sobre el nuestro hard la causa final de la accién del cuerpo exterior,
y de la idea de este efecto, la causa final de sus propias acciones. Desde este
momento, se tomard a si misma por causa primera, alegando su poder sobre el
cuerpo (ilusién de los decretos libres). Y alli donde ya no le es posible a la conciencia
imaginarse ni causa primera ni causa organizadora de los fines, invoca a un Dios
dotado de entendimiento y de voluntad que, mediante causas finales o decretos
libres, dispone para el hombre un mundo a la medida de su gloria y de sus
castigos (ilusién teoldgica). E incluso no basta con afirmar que la conciencia se
hace ilusiones; pues es inseparable de la triple ilusién que la constituye: ilusién
de la finalidad, ilusién de la libertad, ilusion teoldgica. La conciencia es sdlo un
sofar despierto” (Deleuze, 2009b, pp. 30-31).

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



421

Spinoza y el perspectivismo ontologico pluralista

y espanto. La filosofia de Spinoza expresa el vaivén de las cosas en
perpetuo movimiento y su invitacion es a tener el coraje de producirnos
como sujetos. Para aquello no hay arquetipo ni ideal trascendente que
marque la ruta: somos puntos de vista y debemos tener el valor de asumir
esa trabajosa labor de constitucion.

Referencias

Albiac, G. (2011). Sumisiones voluntarias. La invencion del sujeto politico: De
Magquiavelo a Spinoza. Tecnos.

Alvarez Goémez, M. (2004). La pretension ontoldgica del
pluralismo. Azafea: Revista de Filosofia, 6(1), 61-111.

Balibar, E. (2011). Spinoza y la politica. C. Marchesino y G. Merlino (trad.).
Prometeo Libros.

Bennett, J. (1990). Un estudio de la ética de Spinoza. J. A. Robles (trad.).
FCE.

Combes, M. (2017). Simondon. Una filosofia de lo transindividual. P. Ariel
Ires (trad.). Cactus.

Deleuze, G. (1975). Spinoza y el problema de la expresion. H. Vogel (trad.).
Muchnik Ediciones.

___(2005). La isla desierta y otros textos. J. Pardo (trad.). Pre-Textos.

__ (2008). En medio de Spinoza. Equipo Editorial Cactus (trads.). Cactus.

__ (2009a). Diferencia y repeticion. M. Siva y H. Bacacecce (trads.).
Amorrotu.

__ (2009b). Spinoza, filosofia prdctica. A. Escohotado (trad.). Tusquets.

Deleuze, G. y Guattari, F. (2006). Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia.
J. Vazquez (trad.). Pre-Textos.

Espinoza, F. (2018). Los individuos en la multitud. Revista Co-herencia,
15(28), 183-207. DOI: https://doi.org/10.17230/co-herencia.15.28.8.

Gebhardt, C. (2007). Spinoza. O. Cohan (trad.). Editorial Posada.

Gomez Salazar, M. (2019). El perspectivismo de Nietzsche en relacién
con el pluralismo onto-epistemoldgico. Logos: Revista de Filosofia,
47(133), 9-24. DOL: https://doi.org/10.26457/1rf.v0i133.2375.

Gueroult, M. (1968). Spinoza. Dieu. (Ethique, 1). Editions Aubier-
Montaigne.

Kaminsky, G. (1998). Spinoza, la politica de las pasiones. Editorial Gedisa.

Hardt, M. (2003). Deleuze, un aprendizaje filosofico. A. Bixio (trad.). Paidds.

Lucrecio. (2003). La naturaleza de las cosas. M. Casillo (trad.). Alianza.

Matheron A. (1988). Individu et communauté chez Spinoza. Editions de
Minuit.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 389-423



422 Cristian Tejeda y Rodrigo Lagos

__ (2014). “Prefacio a La anomalia salvaje”. En T. Negri, Biocapitalismo:
entre Spinoza y la constitucién politica del presente. (pp. 87-96). A.
Pennisi (trad.). Editorial Quadrata.

Martinez, R. y Tejeda, C. (2021). Critica de la imagen moral del
pensamiento a partir del principio de inmanencia y la teoria de los
afectos de Spinoza. Anales del Seminario de Historia de la Filosofia,
38(1), 37-50. DOL: https://doi.org/10.5209/ashf.71385.

Montag, W. (2005). Cuerpos, masas, poder. Spinoza y sus contempordneos.
Aurelio Sainz (trad.). Tierra de Nadie.

Moreau, P.-F. (2012). Spinoza y el spinozismo. P. Lomba (trad.). Escolar y
Mayo Editores.

__(2014). Spinoza. Filosofia, fisica y ateismo. P. Lomba (trad.). Machado
Libros.

Morfino, V. (2014). El tiempo de la multitud. R. Penia, M. Gainza y S. Torres
(trads.). Tierra de Nadie.

Nachtomy, O. (2014). Unidad, singularidad e infinito en Spinoza y
Leibniz. En L. Cabafias y O. Esquisabel (eds.), Leibniz frente a Spinoza.
Una interpretacion panordmica. (pp. 147-166). Comares.

Negri, T. (1993). La anomalia salvaje. G. de Pablo (trad.). Anthropos.

Nietzsche, F. (2010). Correspondencia. 1V. Enero de 1880 - diciembre de 1884.
L. de Santiago (trad.). Trotta.

Romero Cuevas, J. M. (2015). Perspectivismo y critica social. De Nietzsche
a la Teoria Critica”. Logos. Anales del Seminario de Metafisica, 48, 141-
163. DOI: https://doi.org/10.5209/rev_ASEM.2015.v48.49278.

Simondon, G. (2009). La individuacién a la luz de las nociones de forma e
informacion. P. Ires (trad.). Cactus.

Spinoza, B. (1925a). Opera. II. C. Gebhardt (ed.). Carl Winters
Universitatsbuchhandlung.

(1925b). Opera. III. C. Gebhardt (ed.). Carl Winters
Universitdatsbuchhandlung.

(1925c). Opera. 1V. C. Gebhardt (ed.). Carl Winters
Universitdatsbuchhandlung.

__(2007). Epistolario. O. Cohan, D. Tatian y J. Blanco (trads.). Ediciones
Colihue.

__ (2010). Tratado politico. A. Dominguez (trad.). Alianza.

__(2011). Etica. V. Pefia (trad.). Alianza.

Tejeda, C. (2015). La importancia de la causa inmanente en la Etica de
Spinoza. Revista de Filosofia, 71, 163-175. DOI: https://dx.doi.
org/10.4067/50718-43602015000100013.

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



423

Spinoza y el perspectivismo ontologico pluralista

___ (2018). Lainmanencia spinozista como forma de critica politica. Una
reflexién desde el caso chileno. Araucaria. Revista Iberoamericana de
Filosofia, Politica y Humanidades, 20(39), 187-209. DOI: https://dx.doi.
org/10.12795/araucaria.2018.i39.09.

__ (2020). Spinoza, una politica del cuerpo social. Editorial Gedisa.

___ (2022a). Philosophy of Education in Spinoza: About Voluntary
Submission and Rational Becoming. Notas Historicas y Geogrificas,
29, 317-345.

__ (2022b). Una critica spinozista al concepto democracia liberal:
contradicciones esenciales. Revista de Filosofia, 39 (especial), 217-227.
DOIL: https://doi.org/10.5281/zenod0.6420082

Tejeda, C.y Sobarzo, M. (2019). Satis amplam libertatem: una interpretacién
sobre el Tratado politico de Spinoza. Anales del Seminario de Historia de
la filosofia, 36(2), 355-382. DOI: https://doi.org/10.5209/ashf.58610.

Vinciguerra, L. (2020). La semidtica de Spinoza. F. Venturi (trad.). Cactus.

Wallerstein, 1. (2016). El moderno sistema mundial. IV. El liberalismo centrista
triunfante, 1789-1914. J. Albores (trad.). Siglo XXI.

Yovel, Y. (1995). Spinoza, el marrano de la Razon. M. Cohen (trad.). Editorial
Anaya-Mario Muchnik.

Zourabichvili, F. (2014). Spinoza. Una fisica del pensamiento. S. Puente
(trad.). Cactus.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 389-423



