http://doi.org/10.21555/top.v680.2501

Overcoming the Spirit of Revenge: Polo versus
Nietzsche

La superacion del espiritu de venganza. Polo
frente a Nietzsche

Juan Garcia Gonzalez

Universidad de Malaga

Espana

jagarciago@uma.es
https://orcid.org/0000-0001-7922-0003

Recibido: 25 - 02 - 2022.
Aceptado: 09 - 05 - 2022.
Publicado en linea: 06 - 12 - 2023.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
A 5 Nc sad -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 153-177



154

Juan Garcia Gonzalez

Abstract

The analysis of the notion of spirit of revenge allows us to
compare the Nietzschean will to power with the Polo’s transcen-
dental freedom in order to expand metaphysics with a transcen-
dental anthropology. The will to power overcomes the spirit of
revenge with the eternal return of the same, but it is doomed to
nihilism. Transcendental freedom, because of its consideration
of the future, overcomes the spirit of revenge in a better way,
since it opens itself to intersubjective otherness.

Keywords: will; freedom; Nietzsche; Heidegger; Polo; re-
venge; causality.

Resumen

El analisis de la nocién de “espiritu de venganza” permite
comparar la voluntad de poder nietzscheana con la libertad
trascendental poliana con el fin de ampliar la metafisica con
una antropologia trascendental. La voluntad de poder supera el
espiritu de venganza con el eterno retorno de lo mismo, pero esta
abocada al nihilismo. La libertad trascendental, por su referencia
al futuro, supera el espiritu de venganza de mejor modo, pues se
abre a la alteridad intersubjetiva.

Palabras clave: voluntad; libertad; Nietzsche; Heidegger;
Polo; venganza; causalidad.

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



155

La superacion del espiritu de venganza

1. La simetria de la antropologia moderna

1.1.Laacusacion poliana al pensamiento antropolégico moderno
de simetria

Polo propone ampliar la metafisica con una antropologia
trascendental, pues —a su juicio— el pensamiento moderno ha
formulado una antropologia simétrica con la metafisica y que la
sustituye al desplazar la fundamentacion desde el ser exterior a la
conciencia interior: la subjetividad humana, que puede ilustrar con
la razon todo su comportamiento, la técnica y la cultura, es ahora el
nuevo fundamento, que suple al ser y su despliegue en los entes y sus
procesos. Segun Polo, este desplazamiento, esa simetria, es un intento
frustrado de ampliacion, como el reflejo del exterior proyectado en
un espejo interior, un falso duplicado; una ampliacion frustrada por
replicar la metafisica, sin innovar nada para formular la antropologia.
En la misma linea de consideraciones, también Ortega senald que “el
error de Descartes y de los caballeros del espiritu ha sido no llevar a
fondo su reforma de la filosofia, y aplicar sin mas a la nueva realidad
que aspiraban estatuir (“la pensée”, el “geist”) la doctrina vetusta sobre
el ser” (1958, p. 27). En nuestra opinion, la simetria denunciada por
Polo pivota sobre la asociacion —casi fusion— de libertad y voluntad.
Siendo asi, es especialmente oportuna esta discusion sobre el espiritu
de venganza,' pues nos permitira confrontar dos grandes concepciones
contemporaneas sobre la voluntad y la libertad humanas: la voluntad de
poder nietzscheana y la libertad trascendental poliana.

1.2. Enclave historico de esta discusion

Por basarse en la identificacion de voluntad y libertad, la denunciada
simetria, Polo piensa, seguramente comenzo en el bajo medievo, cuando
se invirtié la jerarquizacién de la operatividad humana, anteponiendo

! El12 de febrero del 2021 impart{ una sesién a doctorandos de la UMA,
titulada “La superacion del espiritu de venganza. Contexto histérico de la
propuesta poliana de una antropologia trascendental”. Aquella fue el esbozo de
la investigacion que, un ano después, ha dado lugar a este trabajo.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-177



156

Juan Garcia Gonzalez

la voluntad a la inteligencia.? Con este voluntarismo y la correlativa
minoracién del alcance de la inteligencia se forjo la nocion de “sujeto”: la
interioridad humana, desgajada de la realidad entorno; esta abri6 paso
al subjetivismo moderno. Siendo la voluntad un principio operativo,
al asociar a ella la libertad, esta se ubica en el seno de los principios y
las causas: es la causa subjetiva, noumeénica, dira Kant.? Es la causalidad,
por tanto, que corresponde a la subjetividad humana; junto a las
causas fisicas, estd ademas la causalidad de la libertad. Al presentar su
antinomia de la razon, dice, en efecto, Kant: “la causalidad segtin leyes
de la naturaleza no es la tinica de la que pueden derivar los fenémenos
todos del mundo. Para explicarlos nos hace falta otra causalidad por la
libertad” (KrV, A444/B472).

Ciertamente, a partir del determinismo luterano del De servo arbitrio,
se habia suscitado la conocida polémica sobre la libertad del siglo XVI:
voluntad humana y libre arbitrio se entremezclan y confunden en ella.
Como es Dios la causa primera, toda otra causalidad —Ia de la libertad
humana también— dependera de €l; pero la predestinaciéon facilmente
comporta determinismo. Ademas, la justificacion del mal que en
ocasiones comete el hombre habra de extenderse al propio Dios: es la
nocién misma de “teodicea”. La concurrencia causal, o el concurso entre
la accion creadora de Dios y la libertad personal, con que se pretendid
en la época solventar el problema no es una alternativa suficiente, pues
no distingue con entera claridad la libertad de la causalidad. Para este
trabajo conviene notar, ademas, que la predestinacion luterana postula
un pasado que recorta o impide la libertad personal, un gravamen
insuperable para ella.

La susodicha polémica (expuesta pormenorizadamente por Leibniz
en su Teodicea) muestra la incapacidad de la filosofia para habérselas con
la persona humana como ser libre, pues su resultado final —un empate
entre contrarios—* fue el bloqueo de la metafisica, incapaz de abrirse

> Polo (2016a, pp. 253 y ss.) ha tratado este punto histdrico, asi como su
influencia en Nietzsche (Polo, 2018, p. 53).

®  “Libertad y naturaleza coexisten en los mismos actos sin contradecirse,
cada una en su significacién completa, segin se confrontan esos actos con su
causa inteligible o con su causa sensible” (KrV, A540-B568).

*  Las reciprocas descalificaciones entre los dos bandos (jesuitas frente a
dominicos, molinistas frente a tomistas) fueron suspendidas por el papa Pablo
V el 5 de septiembre de 1607; se concedié libertad de opinién a ambas partes y

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



157

La superacion del espiritu de venganza

a la intimidad libre del ser humano, y la paralela formulacion de esa
antropologia simétrica con la metafisica: el subjetivismo moderno.’

La propuesta poliana para evitar esta simetria de la Modernidad
sugiere afiadir al sentido natural, causal, de la voluntad que la metafisica
habia descubierto, y sin negarlo —pues se trata de una ampliacion—, el
sentido personal —donal, liberal, efusivo— de la libertad, que subraya
su antropologia trascendental.

1.3. Denuncias contemporaneas de la simetria: voluntad y
libertad

En nuestra opinién, al margen de Polo y sin llegar a esa ampliacion
que propone, también en el pensamiento contemporaneo se ha
reaccionado contra la simetria moderna disociando de algin modo
voluntad y libertad, en particular en estas dos lineas: a) la linea mas
intelectualista del voluntarismo, que une a Schelling con Heidegger.
Aqui se ha cuestionado el poder de la libertad: su sentido causal,
productivo, eficiente. Se ha sugerido, alternativamente, que la libertad
humana es un principio que no es estrictamente tal principio, pues en
realidad no principia (ungrund);® se trata de un principio, en tltimo
término, impotente (potenzlose).” Schelling percibi6 dicha impotencia de
la voluntad frente a la naturaleza en aquel conocido conflicto con los
gastrologos a propdsito de la disenteria de Carolina y su hija Augusta,
que él intentd en vano remediar siguiendo a la nueva medicina.
Heidegger, por su parte, se adscribe a esa idea schellingiana de la
impotencia de libertad, mas que ante la naturaleza, ante el acontecer
histérico para justificar sus devaneos con el nazismo y la frustrada
esperanza que depositd en €l de cara a la recuperacion de una existencia
humana auténtica, que saliera de la impersonalidad y el anonimato.

se les prohibi¢ descalificarse mutuamente. Se disolvid la congregacion de auxiliis
(que habia celebrado sesenta y ocho sesiones entre 1602 y 1605, y otras diecisiete
después, ya bajo el papado de Pablo V), aunque todavia el 1 de diciembre de
1611 un decreto de la Inquisicion prohibié escribir libros sobre la eficacia de la
gracia divina sobre la libertad humana.

> El voluntarismo tardomedieval de Duns Escoto y Ockham resulto, por
tanto, ser un precedente dos siglos anterior; y gestado también como reaccién a
un determinismo: en su caso, no el luterano sino el averroista.

®  Nocién que procede de Bshme (cfr. Van Alan, 2003).

7 Cfr. Rojas Jiménez (2014).

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-177



158

Juan Garcia Gonzalez

Por otra parte, esta b) la linea irracionalista del voluntarismo, que une
a Schopenhauer con Nietzsche. En esta linea se ha cuestionado también
la libertad, ahora separando la voluntad de su objeto, el bien, que es su
fin, para acabar con el sufrimiento ante la frustracion del deseo humano,
o, inversamente, para acabar con eso que Nietzsche llama espiritu de
venganza, afirmando en su lugar la voluntad de poder. Y es que ahora
se piensa que la voluntad humana no reacciona ante lo otro que le atrae,
afecta y quiza dana, sino que prescinde de lo otro, de lo ajeno, de toda
exterioridad: “;cémo podria haber un fuera de mi? jNo existe ningtn
fuera!”, dira Nietzsche (1980, p. 299). Mas bien la voluntad esta aislada
de todo, y acaso crea desde si su propio sentido.®

Contra la mencionada simetria moderna, estas dos posturas
resenadas coinciden en la negacion de la causalidad de la voluntad, de la
secuencia antecedente/consiguiente en ella. Para a), la impotencia de la
voluntad niega masbien el consecuente, el poder efectivo dela causalidad
libre; para b), el aislamiento, la plena autonomia e independencia de la
voluntad, niegan en cambio el antecedente: la voluntad de poder lo es
sin motor que la preceda, desde si misma. Atendamos a esta tltima en
funcién de lo que Nietzsche denomina espiritu de venganza.

& El aislamiento en Schopenhauer toma ejemplo del hinduismo (analogo

al estoicismo griego en su pretensién de ataraxia ante lo ajeno): la paz del
espiritu, la tranquilidad, el nirvana se logran al tomar como ilusiones, imagenes
irreales o apariencias (maya, en sanscrito) todas las representaciones. En tultimo
término, junto a la voluntad esta la representacion: ciega voluntad y nihilista
representacion. Aquella es el fundamento, la razon suficiente, de esta. Y por eso,
seguin Polo, Schopenhauer “considera que el auténtico infinito es la voluntad, la
cual, por tanto, es superior [...] al conocimiento. La voluntad tiende a conocerse
a si misma, pero no lo logra mas que de una manera ficticia —meramente
representativa—, que €l llama reino de Maya. De esta manera Schopenhauer
pone la desgracia en el seno de la voluntad” (2018, p. 53). Para conjugar de otro
modo voluntad y representacion se requiere no priorizar la primera, pues la
representacion carece finalmente de base, lo que permite a Nietzsche decir:
“no hay hechos, sélo interpretaciones” (2008, IV, § 7); por su parte, la voluntad
queda absuelta de todo referente y antecedente: solo se busca a si misma, solo
busca poder.

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



159

La superacion del espiritu de venganza

2. El sentido metafisico de la venganza

2.1. Presentacion de la nocion de “espiritu de venganza”

En muchas interpretaciones de Nietzsche, la nocién de “espiritu de
venganza” no aparece especialmente destacada. Notable, por ejemplo,
es esa ausencia en el caso de la valiosa exposicion de Fink (1960 y
2019), que se instrumenta con los conocidos y acertados topicos de la
transvaloracion de los valores, la metafisica del artista, el superhombre,
el eterno retorno, el nihilismo, la voluntad de poder, etc. La exposicién
de Jaspers (1936 y 2003), que vincula mas el pensamiento y la vida de
Nietzsche, menciona en varias ocasiones la idea del espiritu de venganza
por la formacién y talante psicoldgicos de su autor. Pero esto no cald
en la comunidad académica, seguramente porque tampoco Jaspers le
encontro su ultimo sentido a esa idea.

Sin embargo, Heidegger destac6 como nuclear en el pensamiento de
Nietzsche la nocion de “espiritu de venganza” a comienzos de los afios
cincuenta. En una carta a Arendt (fechada el 15 de febrero de 1950), se
refiere a ella con estas palabras: “salvar no significa y no sélo es: salir
en ultimo instante de un peligro, sino hacer al hombre —de entrada—
libre para la esencia. Esta intencidn infinita es la misma finitud del
ser humano. A partir de ella puede Nietzsche superar el espiritu de
la venganza” (Arendt y Heidegger, 2000, p. 76). En sus lecciones del
curso 1951-1952, publicadas bajo el titulo Qué significa pensar, Heidegger
glosa algunos tépicos del pensamiento nietzscheano, entre ellos el de la
venganza.’ Y sobre todo: en la conferencia impartida en 1953, “Quién es
el Zaratustra”!® —por tanto, muy posterior a los cursos sobre Nietzsche
dictados en torno a 1940, que conforman su magna obra Niefzsche (1996
y 1997)—, Heidegger afirma: “cuando Nietzsche entiende la venganza
como el espiritu que entona y determina el respecto del hombre para con
el ente, esta pensando de antemano la venganza de un modo metafisico”
(1994, p. 105).

Sucede que Heidegger se sintié especialmente interpelado por
Nietzsche, y por su voluntad de poder para superar el espiritu de

9 Cfr. Heidegger (2000b; 2005, p. 55).
10" Cfr. Heidegger (1994 y 2000b).

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-177



160

Juan Garcia Gonzalez

venganza. Esta interpelacion esta en la raiz de su cambio al llamado
segundo Heidegger, que se produce cuando él mismo sospecha que su
proyecto inicial, formulado en Ser y tiempo (§ 8), es subjetivista, afectado
de una oculta voluntad de venganza, por reaccionar ante la finitud de los
entes con la pretension de alcanzar la infinitud del ser, una pretensién
que no esta realmente al alcance del hombre y que le engafia sobre su
finito poder, del que aspira vanamente a escapar.

También lo sefiala Polo: “el problema se agudizd, como él mismo
[Heidegger] dice, cuando en 1936 reley6 a Nietzsche. Cayo entonces en
la cuenta de que con su planteamiento interrogativo no habia superado
la voluntad de poder” (2018, p. 212). Y entonces Heidegger reacciona
con una des-subjetivacion: dejemos al margen la subjetividad. No hay ya
olvido subjetivo del ser, sino ocultamiento objetivo; consiguientemente,
tampoco esta la necesidad humana de reiterar la pregunta por el ser, sino
que lo oportuno es dejar que ocurra a su ritmo la historia del acontecer.En
ese contexto, esto es, para defenderse de Nietzsche, Heidegger rechaza
el voluntarismo acudiendo a Schelling, a la impotencia de la voluntad
(potenzlose); paralelamente, serenidad (titulo de una conferencia impartida
el 30 de octubre de 1955)"" y mantenerse a la escucha del acontecer, de
la historia del ser, habitando en paz, tranquilos, a la espera de cuanto
aparezca bajo el cielo y sobre la tierra, entre mortales y divinos.'?

2.2. Analisis de la nocion de “espiritu de venganza”

2.2.1 Prioridad y posterioridad, causa y efecto

Veamos entonces qué significa la idea nietzscheana del espiritu de
la venganza. Segun Nietzsche, “originariamente, la venganza aspira a
restituir el equilibrio perdido, y pertenece al ambito de la justicia, del
trueque, de la retribucion” (2019, p. 92). En este sentido, también Tomas
de Aquino (S. Th., II-11, g. 108, a. 2) habia dicho, citando a Cicerdén, que
en el hombre existe una inclinacién o tendencia natural a rechazar el mal
y a defender el bien, y al modo conveniente o virtuoso de ejercer esta
tendencia lo llamo vindicatio. Hay que recuperar el equilibrio porque
se ha roto la justicia. Se ha producido una ruptura, una escisién, que
es algo malo, como una quiebra perturbadora; hay que reestablecer el

1 Cfr. Heidegger (2000a, pp. 517-530; 2002).
2 Cfr. Rojas Jiménez (2009).

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



161

La superacion del espiritu de venganza

equilibrio por mor de la justicia, de la equidad, de la paz del espiritu:
venganza y justicia, esto es, reparacion, anulacion del mal. Castigar al
culpable: es ahi, dira Nietzsche, donde descubrimos “el espiritu de la
venganza: los hombres han reflexionado siempre hasta ahora sobre esto;
donde habia sufrimiento debia haber castigo” (1980, p. 206).

El espiritu de venganza, con todo, no es la sola venganza. Va algo
mas lejos; abarca la razén, la base que incita a la venganza y el ambito
en el que esta se produce. Pensamos que esa base, la ruptura que exi-
ge justicia, estriba, nuclearmente, en la misma secuencia temporal de la
accion: en la distincién antes/después, o en las derivadas distinciones
previo/ulterior, prioridad/posterioridad, antecedente/consiguiente; en
definitiva, causa/efecto. Al final, la secuencia, la diferencia misma an-
tes/después, causa/efecto, es el constitutivo mismo del espiritu de ven-
ganza. Adn hoy, en el lenguaje ordinario, un pleito ante un agravio es
una “causa” judicial. Y eso es lo que dice Nietzsche: “la creencia en la
causalidad se basa en el mas fuerte de los instintos, el instinto de ven-
ganza” (2010, § 100). Por eso, para Nietzsche, el simbolo de la venganza
es la tarantula, pues a su mordedura reacciona el organismo sangrando
—antes/después, prioridad/posterioridad, causa/efecto—. “Bienvenida
tarantula”, dice Nietzsche, “la venganza se asienta en tu alma: alli donde
ti muerdes una costra negra se forma; con la venganza tu veneno pro-
duce vértigos al alma” (1980, p. 151).

De acuerdo con la secuencia temporal se desata la actitud de buscar
a los culpables, de intentar encontrar los antecedentes que explican la
consiguiente aparicién del mal. El mal no se disculpa, sino que se atribuye
a su culpable. Algo malo ha irrumpido en nuestra vida y buscamos hallar
su procedencia para vengarnos y reestablecer la justicia. Esa busqueda
de culpables no es sino una proyeccion psicologica mediante la que se
intenta arrojar el mal fuera de uno mismo, sobre su autor. El espiritu de
la venganza nace de este mecanismo de proyeccién para alejar de uno
el mal, y se extiende a partir de €l a otros contextos, o a todos. Hasta el
punto de que, dice Nietzsche:

[...] durante milenios este espiritu de venganza ha
dominado de tal modo a la humanidad que ha marcado
a la metafisica entera, a la psicologia, a la concepcion
de la historia, y sobre todo a la moral. Por lejos que
el ser humano haya llegado, aunque sélo sea con su

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-177



162

Juan Garcia Gonzalez

pensamiento, hasta alli ha inoculado en las cosas el
bacilo de la venganza (2008, § 636).

Extendido el bacilo de la venganza —es decir, de la busqueda de
responsables a los que atribuir el mal, de causas a las que remitir como su
efecto cuanto acontece, de articular el tiempo con la secuencia prioridad/
posterioridad — tan lejos como ha llegado el hombre, Nietzsche descubre
el que sera su proposito, la esperanza del superhombre: librarse del
espiritu de venganza y vivir mas alla del bien y del mal: “que el hombre
sea redimido de la venganza ése es para mi el puente hacia la suprema
esperanza” (1980, p. 151).

El espiritu de venganza, la proyeccién del mal en busca de su
culpable, esta en la raiz de la moral; asi lo dice también Polo: “el ataque
a la moral esta ahi; la moral puede implicar culpa, responsabilidad: tt
eres responsable de lo que haces. No, replica Nietzsche: lo que hago es
responsable de mi, por lo tanto, no hay venganza” (2022b, p. 33). Ademas,
ese espiritu se aplica luego a la metafisica: “la venganza empuja a la
busqueda del culpable, del autor, de la causa, del sujeto, y esta conectada
con el gesto fundador de la metafisica en general” (Carassai, 2017, p.
129)."* Se aplica a la metafisica y la explica, pues constituye su propia
tematica: la nocion misma de “causalidad”. La pretensién de encontrar
la causa de los efectos, asi como la busqueda de los culpables o de la
razon suficiente, se sustentan en la articulacién temporal prioridad/
posterioridad; esta es la esencia de la causalidad."

2.2.2. La voluntad y el pasado: el poder de la voluntad

El espiritu de venganza es una proyeccion psicologica para rechazar
el mal alejandolo de la propia subjetividad. La critica a la moral y la

3" Carassai extrema la liberacion de la venganza hasta la “redencion de la

ultima ‘sombra de Dios’, de la fe en la gramatica” (2017, p. 129).

14 Ciertamente, la historia del pensamiento moderno muestra una
mutacién progresiva hacia la subjetividad de la nocién de “causalidad” o
de la secuencia antecedente/consiguiente: Hume la redujo a una asociaciéon
imaginativa; Kant, a una categoria del entendimiento, conforme con el esquema
temporal que une antes y después; Schopenhauer entendio el principio de razén
suficiente como el conectivo entre voluntad y representacion. No puede extrafiar
entonces que Nietzsche encuentre en la articulacion causal el afan de venganza,
del que se sirve el hombre para evitar el mal, el dolor, y la atenencia a la vida tal
y como acontece.

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



163

La superacion del espiritu de venganza

explicacion de su genealogia para situarse mas alla del bien y del mal
se sustentan en este punto. Pero es posible dar un paso mas porque,
aun mas en el fondo, ese mecanismo psicologico expresa la impotencia
de la voluntad ante el pasado, ante lo que pasa independientemente de
ella. La secuencia antes/después, bien mirada, se construye por el peso
de la prioridad, es decir, de la anterioridad del pasado. En efecto: dado
que lo que pasa es efecto de una causa, escapa del poder de la voluntad;
no procede de ella, sino de una fuerza distinta, externa, ajena. Por eso,
ademas, el pasado, justo en cuanto que ha pasado, es inamovible: no
cae bajo el dominio de la voluntad. Asi lo expresa Nietzsche: “’Fue’:
asi se llama el rechinar de dientes y la mas solitaria tribulacion de la
voluntad. Impotente contra lo que esta hecho es la voluntad, un malvado
espectador para todo lo pasado” (1980, p. 204). Las lineas de Nietzsche
en el capitulo “De la redencion” en la segunda parte del Zaratustra son
inequivocas:

La voluntad no puede querer hacia atras; [...] ésa es
la mas solitaria tribulacién de la voluntad. [...] Que el
tiempo no camine hacia atras es su secreta rabia [la de
una voluntad prisionera]. “Lo que fue, fue”, asi se llama
la piedra que ella no puede remover. [...] Esto solo es la
venganza misma: la aversion de la voluntad contra el
tiempo y su ‘fue’ (1980, p. 205).

El espiritu de venganza, entonces, proyecta el mal fuera de uno
mismo: si; pero como expresion de la impotencia de la voluntad sobre
el pasado, del que quiere zafarse para afianzar su poder. Sin dominar el
pasado, la voluntad no es enteramente libre, pues su libertad consiste en
su poder. Tal vez en esta vinculacion esté el paradigma de la denunciada
simetria, ya que se produce por la fusiéon de voluntad y libertad.
Confundidas ambas, nos encontramos ante esta disyuntiva: evadirse
del pasado atribuyéndolo a su causa, o bien, rechazar la causalidad
para afirmar el entero dominio de la voluntad. Venganza o voluntad de
poder: esta es ahora la situacién.

Heidegger sugiere otra cosa al respecto, a saber, que si hay algun
poder de la voluntad sobre el pasado, o que puede quererse hacia
atras, pues cabe arrepentirse, lamentarse. Dice en Qué significa pensar:
“la doctrina de la fe cristiana conoce otra manera bajo la cual el ‘fue’
puede quererse de nuevo: es el arrepentimiento. El hecho de que
Nietzsche no tomara el camino cristiano del arrepentimiento se debe

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-177



164

Juan Garcia Gonzalez

a su interpretacion de lo cristiano y del cristianismo” (2005, p. 70)."
Aun considerando esto, el subjetivismo moderno se sigue detectando
aqui, y la alusion al otro de Levinas para remediarlo muestra aqui su
pertinencia. Porque la remocién del pasado alude mas al perdon ajeno
que al arrepentimiento propio.

2.2.3. Superacion del espiritu de venganza: el eterno retorno

Sea como fuere, Nietzsche encuentra una solucion a la impotencia
de la voluntad ante el pasado, que —como €l mismo ha dicho— es la
venganza misma: se trata del eterno retorno de lo mismo. Asi lo afirma
también Polo: “el eterno retorno cumple la funcién de afianzar la
voluntad de poder, en tanto que con €l se resuelve una de las aporias que
la voluntad de poder se formula a si misma, a saber, la falta de poder
sobre el pasado” (2018, p. 214). El eterno retorno comporta la anulaciéon
de la secuencia prius/posterius y, anulada la secuencia temporal de la
accién, que articula causas y efectos, el superhombre consigue superar
el espiritu de venganza.'® Por eso: “ti1, Zaratustra, eres el maestro del
eterno retorno: ése es ahora tu destino” (1980, p. 303).

Para comprenderlo, lo primero es senalar como la voluntad extiende
su dominio al pasado, a saber, haciéndolo, construyéndolo. De suyo,
la voluntad de poder solo mira al futuro, a su obra, pues es voluntad
creadora, artistica.”” Pero el futuro, que ahora estd en sus manos, sera
algun dia pasado: la voluntad lo habra hecho; asi es como la voluntad
es duefa del pasado. Se entiende bien, parece correcto, ;pero hay algun
pasado no querido, que no haya sido hecho por la voluntad, que la
anteceda y con el que ella no pueda? Para Nietzsche, definitivamente
no: el eterno retorno asegura la voluntad de poder, orientada solo al
futuro por enteramente creativa. Y es que el eterno retorno entiende el

1> De todas las maneras, parece un poco excesivo llegar a preguntarse

si “Nietzsche y Heidegger no estan tan lejos del cristianismo, como lo sugiere
Vattimo” (Gutiérrez, 2016, p. 54).

16 Cfr. Oyarztn (2010).

17 Polo alude expresamente al espiritu de venganza nietzscheano al tratar
del arte y de la creatividad, pues “la obra de arte es un ser mostrativo desde
si, de diferencias no estridentes, sino tranquilas”, en el que “todo esta en paz,
sin disensiones internas”, pues “hay que terminar con el espiritu de venganza”
(2022a, p. 91).

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



165

La superacion del espiritu de venganza

ahora como un portico que divide dos infinitos, el pasado y el futuro.
Asi lo dice Nietzsche:

iMira ese portdn, enano!, tiene dos caras. Dos caminos
convergen aqui; nadie los ha recorrido atn hasta su
final. Esa larga calle hacia atras dura una eternidad.
Y esa larga calle hacia adelante es otra eternidad. Se
contraponen esos caminos; chocan derechamente de
cabeza. Y aqui, en este portén, es donde convergen. El
nombre del porton esta escrito arriba: “instante” (1980,
pp- 225-226).

Pero, si pasado y futuro son rigurosamente infinitos, entonces lo
incluyen todo,'® de manera que lo que ahora es, alguna vez fue, y alguna
otra vez serd; “el futuro ya ha sido, y el pasado volvera a ser” (Polo,
2018, p. 188, n. 20). Por tanto, eterno retorno de lo mismo; asi lo dice
Nietzsche:

[...] desde este porton llamado instante corre hacia
atras una calle larga, eterna: a nuestras espaldas yace
una eternidad. Cada una de las cosas que pueden
correr, ;no tendra que haber recorrido ya alguna vez
esa calle? Cada una de las cosas que pueden ocurrir,
¢no tendra que haber ocurrido, haber sido hecha, haber
transcurrido ya alguna vez? Y si todo ha existido ya:
;qué piensas td, enano, de este instante? ;No tendra
también este porton que haber existido ya? (1980, p.
226).

Mediante el eterno retorno, piensa Nietzsche, el tiempo logra
“imprimir en el devenir el caracter del ser”, lo cual “es la suprema
voluntad de poder” (Nietzsche, citado en Heidegger, 1994, p. 117)".
Cuando el tiempo equivale al ser en el eterno retorno de lo mismo,
solo queda la voluntad de poder y nada mas, como indican las altimas
palabras de La voluntad de poder. Se ha superado entonces definitivamente
el espiritu de venganza:®

8 Cfr. Galparsoro Ruiz (2010).
9 Cfr Vermal Beretta y Bautista Llinares Chover (2016, pp. 21-33).
2 Cfr. Gutiérrez (2016).

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-177



166

Juan Garcia Gonzalez

Todo “fue” es un fragmento, un enigma, un espantoso
azar... hasta que la voluntad creadora afiada: pero yo lo
quise asi... Hasta que la voluntad creadora afiada: pero
yo lo quiero asi, yo lo querré asi. ;Ha hablado ya de ese
modo? [...] ;Ha olvidado el espiritu de venganza y todo
rechinar de dientes? (1980, p. 206).

3. Tiempo y eternidad

El eterno retorno hace del tiempo el ser. Es la suprema voluntad
de poder; asi superamos el espiritu de venganza. Nietzsche dedica el
capitulo “Los siete sellos” de la tercera parte del Zaratustra a cantar
a la eternidad. Pero la conexién de tiempo y ser en la eternidad no es
algo completamente patente, sino que es susceptible de un analisis mas
minucioso.

3.1. Eternidad y presencia

Ante todo, se puede eternizar el presente, como hace Hegel al declarar
que la presencia es lo mas alto (SW 19, p. 455). El eterno presente de
la contemplacion rige al final, en la idea absoluta autoconsciente, pero
a Nietzsche le parece una eternidad carente de futuro. En la segunda
de sus Consideraciones intempestivas,”' Nietzsche sefial6 la ausencia del
futuro en el sistema hegeliano, en su historiologia. Ahi lo que hay es
un futuro reducido a mera coda, una contemplacion del pasado sin
ninguna proyeccion.

Alternativamente, y rompiendo el monofisismo hegeliano, cabe
distinguir —como lo hace Polo— entre “la eternidad como simultaneidad
total (tota simul)® y la presencia como simultaneidad (hama)® no total”
(2018, p. 174); a esta ultima hay que remitir ese portén llamado instante.
Segtin esta distincion, cabe separar la presencia de la secuencia antes/

2l De ella ha hablado Polo (2018, p. 41).

22 Boecio (De consolatione philosophiae V, V1) defini6 la eternidad como
la “perfecta y enteramente simultdnea posesion de una vida interminable”
(interminabilis vitae tota simul ac perfecta possessio).

2 Aristdteles usa ese término al tratar de la operacidn cognoscitiva; cfr.
Metafisica (IX, 7, 1048b33).

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



167

La superacion del espiritu de venganza

después, que apunta —fuera de ella— a la existencia extramental* para
asi anadir a esta la diferencia entre el pasado y el futuro, a los cuales la
presencia articula. Se aparta asi la presencia que articula pasado y futuro
de la secuencia real antes/después: no se trata de eternizar el presente,
sino de distinguir presencia mental y ser extramental. La presencia que
articula el tiempo no impide la secuencia antes/después, sino que se
anade a ella; de esta manera, dira Polo, la presencia es la salvaguarda de
la esencia humana.”

Esta posicion permite ademas encontrar distinciones en el tiempo
previas a su comparacién con la eternidad. Polo distingue tres tiempos
fisicos: el antes propio de los elementos, un tiempo sin espacio; el espacio-
tiempo de los seres compuestos, y la sincronia de los vivientes, que no
llega con todo a la presencia. Distingue también tres tiempos humanos:
la presencia propia de la operacion mental; la futurizacién del presente,
que compete a la esencia humana, y el futuro no desfuturizable, que
corresponde a la existencia personal. De todo ello se ocupa Polo en el
capitulo dedicado al tiempo en su Nietzsche como pensador de dualidades
(2018, pp. 181-199), que ahora se ve que no es una cuia postiza en el
conjunto de esa obra poliana, sino una atinada discusion de la nocion de
“eterno retorno”.

En cualquier caso, segun Polo y de acuerdo con lo dicho, “no cabe
conceder que el eterno retorno aplane hasta anularla la distincion entre
antes y después” (2018 p. 188). Argumentativamente, porque de otro
modo desapareceria el tiempo; habria eternidad quiza, pero no tiempo
hecho eternidad. De acuerdo con esta observacion, el eterno retorno
nietzscheano es insuficiente para matar en su raiz el espiritu de la
venganza, pues esa raiz es la misma secuencia temporal. Heidegger
afirma algo parecido: “;Qué otra cosa nos queda por decir que esto: la
doctrina de Zaratustra no trae la liberacion de la venganza? Lo decimos”
(1994, p. 108).%

2 “La realidad de la secuencia de antes a después es la persistencia

existencial” (Polo, 2015a, p. 123).

% “Se ha descrito la presencia mental como salvaguarda de la distincion
entre la esencia del hombre y la esencia extramental” (2016b, p. 214).

%Y sigue: “Pero en modo alguno lo decimos como presunta refutacion de
la filosofia de Nietzsche. No lo decimos ni siquiera como objecion al pensar de
Nietzsche. Pero lo decimos para dirigir nuestra mirada sobre el hecho de que el

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-177



168

Juan Garcia Gonzalez

3.2. Eternidad y pasado

Bien mirado, el eterno retorno nietzscheano es la eternizaciéon del
pasado (frente a la del presente); esto es lo que indica la nociéon misma de
“retorno”. Ciertamente, Nietzsche no aprecia mucho el valor del pasado
parala construccion del futuro. Y asi, en la segunda de sus Consideraciones
intempestivas, ya mencionada, de 1874 (“Sobre la utilidad y desventaja de
la ciencia histdrica para la vida”), combatié la orientacion teleologica de
la historia. A pesar de todo, la nocién misma de “eterno retorno” pide
la reiteracion del pasado, pues es su constante retorno: la repeticion de
lo mismo. Mas atin —o peor todavia— si se admite la diferencia entre el
ano cosmico y el gran afio (el primero se reitera, pues es finito; el otro es
total e infinito), pues tal distincidon exige una evidente pervivencia del
pasado en la eternidad: la repeticion del afio césmico en el gran afio, su
continuo retorno.” Por eso mismo, en cuanto que se exige la reiteracion
del pasado, no es completo el dominio de la voluntad de poder sobre é€l.
Asi lo ha observado Polo:

[...] segun este enfoque, el dominio sobre el pasado,
que dio lugar al descubrimiento del eterno retorno,
pasa a un lugar secundario: interesa al alma en cuanto
ésta esta incluida en el Afio Césmico. Pero incluso con
esta limitacion, el poder sobre el pasado es bastante
ambiguo, en especial, teniendo en cuenta la critica
hermenéutica a que Nietzsche somete la historia (2018,
p. 191).

3.3. Eternidad y futuro

Para superar el espiritu de venganza no basta el eterno retorno
porque solo constituye una eternizacién del pasado; la diferencia antes/

pensar de Nietzsche se mueve dentro del espiritu de la reflexion que ha estado
vigente hasta ahora” (1994, p. 108).

¥ Los astronomos babilonios pensaban que los afios sinddicos, que
median entre las conjunciones de la Tierra con los planetas, el Sol y la Luna,
eran ciclicos, y todos esos ciclos eran divisores de un nimero comun: el gran afio
(que duraba casi cinco mil siglos), al término del cual todos los astros retornaban
de nuevo a su alineacion inicial. Cfr. Carroll y Ostlie (2007).

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



169

La superacion del espiritu de venganza

después no puede anularse asi. Si la consideracion de la eternizacion del
presente, al detectar la presencia mental, se aparta y distingue de esa
diferencia, tampoco se anula con la eternizacion del pasado, sino que
mas bien se esquiva. Quizds entonces podamos acudir a la eternizacién
del futuro para ver si se desprende mejor de la secuencia temporal de
la accion. La eternizacion del futuro estd designada por la tradicién
con la nocién de “eviternidad”, y corresponde propiamente al espiritu:
eternidad del futuro, es decir, un futuro interminable, inacabable;
no, por tanto, eterno retorno —del pasado—, sino mas bien la eterna
renovacion —del futuro—.

De acuerdo con esta eterna renovacion, Polo aprecia que la persona
es efusiva, un insistente afiadirse al punto de partida, una novedad,
y que su expresion no consiste solo en el surgir, en el nacer, en la
physis que aboca a un término fijo, sino que es manifestaciéon de un
ser ademas, que siempre es mas, que da mas de si: algo tan expansivo
como inagotable. Por eso dice Polo que “el hombre no es el brotar, es el
rebrotar” (2017, p. 144). Esta renovacion del futuro es, efectivamente, un
renacer, un rebrotar:® una insistente regeneracion del futuro, siempre
con entera novedad; nuevo, es decir, sin precedentes, sin anterioridad,
exclusivamente con futuro.

La libertad como “posesién de un futuro no desfuturizable” es la
libertad trascendental, que propone Polo.”” Dicha libertad prescinde por
completo de toda anterioridad, y con ella de la secuencia temporal, pues
se mide solo por el futuro.

% En otro lugar, Polo (2022a, p. 545) dice que esta renovacion del futuro es

incluso algo mas que solo un renacer o un rebrotar; dice: “el hombre es novedad
con punto de partida. Tiene que ser capaz de volver al punto de partida, puesto
que es un respecto a él: no prescinde de él, sino que vuelve. Es mas que un
recomenzar: la vuelta al punto de partida es la vuelta a la constancia, que exige
el mantenimiento”; se trata del mantenimiento de la persona en su vuelta al yo,
“que no se puede decir posterior al caracter de ademas, sino que equivale a su
mantenerse sin término” (2022a, p. 544).

¥ La libertad es “la posesion del futuro que no lo desfuturiza” (2016b, p.
262).

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-177



170

Juan Garcia Gonzalez

4. Voluntad de poder y libertad trascendental

4.1. La libertad trascendental y el espiritu de venganza

Por su exclusiva referencia al futuro, la libertad trascendental del
hombre® se absuelve de la conexién antes/después en que se asienta
la venganza y, asi, abandona enteramente el espiritu de venganza, se

libera completamente de €l.

Hay, al menos, tres razones para justificar que la libertad
trascendental supera el espiritu de venganza, e incluso mejor que como

lo hace la voluntad de poder nietzscheana:

D

2)

3)

La libertad trascendental se mide solo por el futuro,
independientemente de toda anterioridad. Asi lo
dice Polo: “la libertad exige la ausencia de valor
determinante de cualquier presupuesto; o, dicho
de otra manera, es incompatible con el influjo de
alguna anticipacion” (2016b, p. 262).

Al ser la libertad algo existencial de la persona
humana, deja atras la ética, la ordenacién al fin y
el contexto del bien y del mal, que son de orden
esencial, mas propios de la humana naturaleza.
La ética, dice también Polo, “no es exclusivamente
personal, sino que se sitia en la esencia del hombre.
La trascendentalidad de la persona no autoriza a
distinguir una moral trascendental de una moral
predicamental” (2016b, p. 254).

La libertad se distingue tajantemente de Ila
causalidad, dela secuencia prioridad/posterioridad.
Este es el sentido de la propuesta poliana de afiadir
a la metafisica una antropologia trascendental.

30

La libertad trascendental de la persona es la cima de la libertad, de la
cual son como sus laderas las extensiones de la libertad a la esencia del hombre,

hasta llegar a las libertades pragmaticas. Cfr. Polo (2017).

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



171

La superacion del espiritu de venganza

Segun Polo, uno es el tema del fundamento, de
los principios, y otro es el tema de la libertad, de
la existencia personal. Son temas completamente
heterogéneos. Hay principios predicamentales: las
causas, que son el asunto dela fisica. y hay principios
trascendentales: los primeros principios, que son
de la metafisica. Ademas de ambos esta la persona
humana, que es irreductible a principios, por lo
que su libertad carece de cualquier antecedente
ejecutivo. Por este motivo, la libertad personal se
distingue de la conexién prioridad/posterioridad en
que se basan la metafisica y el espiritu de venganza,
y por ese motivo hay que ampliar la metafisica con
una antropologia trascendental.

De manera que la libertad trascendental acaba, mas aun que la
voluntad de poder, con el espiritu de venganza. La articulaciéon causal,
la secuencia temporal, no explica la liberalidad personal, la dadivosidad
humana. El esquema causa/efecto, en que se asienta el espiritu de
venganza, no sirve cuando se trata de la libertad personal. No es
suficiente, y ha de ser sustituido por la correspondencia dar/aceptar,
mediada por el don. La libertad humana no es causal, sino interpersonal;
no apela a su fin —a su realizacion, a su poder—, sino a la aceptacion y
al reconocimiento ajeno.

Cierto que la libertad personal ha de habérselas con la propia
naturaleza, acaso con dimensiones o dinamismos impersonales, a lo
sumo tan solo personalizables. Pero en especial las facultades espirituales
son puramente potenciales, a disposicion de la libertad personal. A la
postre, mas que un obstaculo, la naturaleza humana de la persona sirve
de punto de partida para la activacion de la libertad.

En suma, es forzoso reconocer que la libertad trascendental
supera el espiritu de venganza mejor que la voluntad de poder. Y,
sin embargo, Polo no se atribuye esa mejora, y hasta resulta osado y
chocante proponerla, en buena parte porque hay dos diferencias en su
planteamiento filoséfico que Nietzsche no aceptaria en modo alguno.
Veamoslas.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-177



172

Juan Garcia Gonzalez

4.1.1. Libertad y donacion

La libertad trascendental remite a la aceptacion, y asi se distingue
de la voluntad. La voluntad es un principio motor, que quiza puede
entenderse en términos de causa/efecto: el poder de la voluntad. Pero
la libertad es interpersonal y se entiende mejor con la estructura dar/
don, ordenada a la aceptacion. Pero Nietzsche rechaza la aceptacién, en
particular por su exterioridad y alteridad respecto del superhombre.
Zaratustra da, pero no recibe; se da luz, se recibe calor. Y esto dice
Nietzsche: “js6lo vosotros los oscuros, los nocturnos, sacais calor de lo
que brilla!” (1980, pp. 160-161), ya que “la gente ama incluso al vecino,
y se restriega contra él: pues necesita calor” (p. 39); inversamente, “frio
para con los soles, asi camina cada sol” (p. 160). Como lo propio de
Zaratustra es dar, no cabe la aceptacion: tomar o recibir seria robar,
saquear: apropiarse de lo que pertenece a otro, no al superhombre. Asi
lo sigue diciendo Nietzsche:

En mi hay algo insaciado [...]. En mi hay un ansia de
amor [...]. Luz soy yo: jay, si fuera noche! Pero ésta es
mi soledad, el estar circundado de luz. jAy, si yo fuese
oscuro y nocturno! [...] Dafio quisiera causar a quienes
ilumino, saquear quisiera a quienes colmo de regalos:
tanta es mi hambre de maldad (1980, p. 159).

jHambre de maldad! Aqui se descubre un anhelo insatisfecho en el
superhombre, su gran anhelo, como dira Nietzsche. Porque el mutuo
agradecimiento seria alguna correspondencia entre dar y tomar, pero
Nietzsche no acepta tal reciprocidad. “;Oh alma mia!, te he dado todo
[...] y ahora [...] ;[q]uién de nosotros tiene que dar las gracias?, ;el que
da[...] no tiene que agradecer que el que toma tome?” (1980, p. 306).

Al respecto, Polo distingue recibir de aceptar. Recibir es susceptible
de ser interpretado en el ambito de la venganza, porque requiere
antecedente, respecto del cual es su consiguiente; en cambio, aceptar
es ya algo personal, anadido libremente. Recibir alude a la conexién
estimulo-respuesta, aun cuando esta sea inspirada o aportada por la
persona; aceptar, en cambio es, de alguna manera, “dar” gratuitamente
la aceptacion: una elevacion de la relacion entre aportante y aceptador,
como mucho analoga a la recepcion, porque, al ser gratuita, la aceptacion
es cierta creacién personal anadida al don aportado. Sin embargo,

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



173

La superacion del espiritu de venganza

la distincién entre recepcion y aceptacion no es tenida en cuenta por
Nietzsche.

4.2, Libertad y Dios

La segunda diferencia de planteamiento entre la voluntad de poder
y la libertad trascendental es la apertura de esta a Dios, cuya aceptacién
resulta definitiva para el hombre, pues constituye su culminacion.
La culminacién del ser personal, piensa Polo, es extrinseca a €l, pues
depende del juicio divino.*!

Su idea de la muerte de Dios impide a Nietzsche afrontar este tema.
Y, para Polo, también aqui hay algo relativo al espiritu de venganza, una
cierta huida de €l, ya que dice: “el juicio divino es inadmisible porque
implica la idea de venganza” (2018, pp. 89-90). Igualmente: “Dios
puede juzgarme; desde este punto de vista Dios se ve como la amenaza
de venganza, de castigo. Pero lo que quiere Nietzsche es eliminar la
venganza, desterrarla” (2022b, p. 33). Y también dice: “Nietzsche con
el superhombre quiere hacer imposible la venganza. La venganza aqui
esta vinculada a que puede venir de Dios: Dios es un ser vengativo, que
puede castigarme. Se trata de liberarse de ella, dejarla atras, y hacerla
imposible” (2022b, p. 111).

Conclusion: subjetivismo, alteridad o nihilismo

Las dos diferencias de planteamiento sefialadas coinciden en algo:
su tema es la alteridad intersubjetiva; frente al subjetivismo, la alteridad.
Por ello, se concluye, en ultimo término y como sefial6 Heidegger, que
Nietzsche fue el ultimo gran metafisico; es decir, el tiltimo pensador de
ese subjetivismo que ha caracterizado el pensamiento moderno.” La
autoconciencia del saber total hegeliano y la plenitud de la voluntad de
poder nietzscheana: estas constituyen la subjetividad humana elevada
al maximo de sus potencias.*® Pero Levinas ha logrado denunciar este

31 Polo (2018, p. 246) ha dicho sobre la nocién de “limite ontoldgico

del hombre”: “la culminacién de la persona no puede ser lograda solo por la
persona, y a eso le he llamado limite ontologico”.

%2 Para conocer su pensamiento sobre los limites del subjetivismo, cfr.
Polo (2015b, pp. 21-35).

% Polo (2016a, pp. 253-277) ha expuesto la crisis de la filosofia
contemporanea como exacerbaciéon del subjetivismo: hipertrofia del
pensamiento, de la voluntad, de la afectividad...

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-177



174

Juan Garcia Gonzalez

subjetivismo moderno apelando a la alteridad: al otro que esta Fuera
del sujeto (1987 y 1997). Pensamos que sin alteridad cabe la voluntad, el
principio operativo del ser espiritual, pero no cabe libertad, porque la
libertad es interpersonal y exige reconocimiento.** Aqui esta la raiz de
la simetria que hemos denunciado: la confusiéon de voluntad y libertad.
Pero Nietzsche rechaza la alteridad.

El subjetivismo se forja en simetria con la metafisica: como el
despliegue del ser en los entes, asi es el de la subjetividad en su obra;
fendmeno y manifestacion, aunque esta sea libre, creativa. La metafisica
nietzscheana del artista es un paradigma de esa simetria; frente a ella,
la alteridad y la relacién interpersonal: donacidon y aceptacion frente
a autorrealizacion. La apertura de la persona al otro no es mas que la
continuacion o potenciacion de la misma libertad trascendental. Ya
que, asi como esta se independiza de cualquier anterioridad y se remite
exclusivamente al futuro, renovandolo y recreandolo insistentemente, asi
también el ser libre se independiza de si mismo hasta el otro, alguien tan
independiente de uno mismo como la libertad lo es de toda antecedencia.
Cuando “el hombre alcanza por fin a ser trascendentalmente libre”,
entonces “el hombre no solamente se autoes, sino que se trasciende a si
mismo” (2017, p. 265).

En cambio, observa Polo, para Nietzsche:

[...] si la voluntad tiene que ver con lo otro, queda
sometida a ello. Por eso considera que el cristianismo y
el socialismo son morales débiles, puesto que admiten
la alteridad. Nietzsche no dice que tal admision, la de lo
otro, no sea humana, sino que es demasiado humana;
por encima de ella, hay que poner una voluntad mas
poderosa, que controle y suprima la intencién de otro.
La voluntad fortalecida es la muerte de la venganza,
pues ésta proviene de la alteridad (2018, p. 95).

En suma: desaparecido el otro, desaparece la venganza, si; pero
también la justicia, el amor, la donacidn, la relacion interpersonal...
solo queda la nada. Voluntad de poder, y nada mas: nihilismo. Asi
lo interpreta Polo (2015c, pp. 293-325), en efecto, pues sostiene que

% Como ya sefial6 Hegel en la Fenomenologia del espiritu (IV, B, § 2), “toda

conciencia exige duplica [...] la duplicacién de la autoconciencia es esencial en
el concepto del espiritu”.

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



175

La superacion del espiritu de venganza

Nietzsche ha cercenado la intencién propia de la voluntad, que es la
intencion de alteridad; como resultado de ello aparece la nada: voluntad
de poder, y ademas nada. Dice asi:

[...] si yo me limito a una posicién voluntaria,
ejerciéndola desde esa “parte ante” que es mi propia
subjetividad, tal posicion voluntaria no va mas alla de
ella misma, es decir, no tiene cardcter de amor, porque
carece de la connotacion intencional de la voluntad: lo
otro. Es evidente que al establecer mis propios limites
sustituyo lo otro por la nada. En suma: si existe lo otro,
no existe la nada; y al revés, si no existe lo otro respecto
de una voluntad, entonces existe la nada. La nada es
aquello a lo que no se puede extender la posicion
voluntaria; de modo que: voluntad de poder, y ademas
nada (2015¢, p. 311).

Si, desaparecidoel otro, desaparecelavenganza quedeél procede, esta
superacion del espiritu de venganza no es la tinica, sino la que consagra
el subjetivismo moderno y lo aboca al nihilismo. Alternativamente,
la venganza se supera mas adecuadamente prescindiendo de la
anterioridad y de la secuencia prioridad/posterioridad. Es lo propio de
la presencia mental y de la libertad trascendental, caracteristica del ser
personal que se alcanza desaferrandose de esa presencia.

Bibliografia

Arendt, H. y Heidegger, M. (2000). Correspondencia. 1925-1975. U. Ludz
(ed.). A. Kovacsics (trad.). Herder.

Aristoteles (1982). Metafisica. V. Garcia Yebra (ed.). Gredos.

Boecio, A. M. (1977). La consolacién de la filosofia. P. Masa (trad.). Aguilar.

Carroll, B. W.y Ostlie, D. A. (2007). An Introduction to Modern Astrophysics.
Pearson.

Carassai, M. (2017). Sp(rache). El bacilo lingiiistico de la venganza y la
idea de eterno retorno en Nietzsche. A. Rovi Ruiz y M. Parmeggiani
(trads.). Estudios Nietzsche, 17, 129-141. DOLI: https://doi.org/10.24310/
EstudiosNIETen.vil7.10846.

De Aquino, T. (1952). Suma teoldgica. II-Il. A. Martinez Casado, D.
Gonzalez, V. Rodriguez Rodriguez, L. Lopez de las Heras y J. M.
Rodriguez Arias (trads.). BAC.

Fink, E. (1960). Nietzsches Philosophie. Kohlhammer.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-177



176

Juan Garcia Gonzalez

__(2019). La filosofia de Nietzsche. A. Ciria (trad.). Herder.

Galparsoro Ruiz, J. I. (2010). Infinito y tiempo en Nietzsche. Ontology
Studies, 10, 183-198. URL: https://raco.cat/index.php/Ontology/
article/view/245085.

Gutiérrez, C. (2020). ;Ha superado Zaratustra el espiritu de
venganza? Estudios Nietzsche, 16,41-54. DOL: https://doi.org/10.24310/
EstudiosNIETen.vi16.10815.

Jaspers, K. (1936). Nietzsche. Einfiihrung in das Verstindnis seines
Philosophierens. Walter de Gruyter.

___(2003). Nietzsche. E. Estiu (trad.). Sudamericana.

Hegel, G. W. F. (1988). Simtliche Werke. 19. Vorlesungen iiber die Geschichte
der Philosophie. I1I. Frommann-Holzboog.

___ (2015). Fenomenologia del espiritu. M. Jiménez Redondo (trad.).
Pretextos.

Heidegger, M. (1991). Ser y tiempo. J. Gaos (trad.). FCE.

__ (1994). Conferencias y articulos. E. Barjau (trad.). Ediciones del Serbal.

_(1996). Gesamtausgabe. 1. Abteilung: Verdffentlichte Schriften 1910-1976.
6.1. Nietzsche. I. Klostermann.

_(1997). Gesamtausgabe. 1. Abteilung: Verdffentlichte Schriften 1910-1976.
6.2. Nietzsche. 1I. Klostermann.

__ (2000a). Gesamtausgabe. 1. Abteilung: Verdffentlichte Schriften 1910—
1976. 16. Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges (1910-1976).
Klostermann.

__ (2000b). Gesamtausgabe. 1. Abteilung: Verdffentlichte Schriften 1910—
1976. 7. Vortrige und Aufsitze (1936-1952). Klostermann.

___(2002). Serenidad. 1. Zimmerman (trad.). Ediciones del Serbal.

__ (2005). ;Qué significa pensar? R. Gabas (trad.). Trotta.

Kant, I. (1994). Critica de la razén pura. P. Rivas (trad.). Alfaguara.

Levinas, E. (1987). Hors sujet. Fata Morgana.

__ (1997). Fuera del sujeto. R. Sanz Torrejon (trad.). Caparrds Editores.

Nietzsche, F. (1980). Asi hablo Zaratustra. A. Sanchez Pascual (trad.).
Alianza.

___ (2008). Fragmentos postumos. Volumen 1V. (1885-1889). D. Sanchez
Meca (ed.). J. L. Vermal Beretta (trad.). Tecnos.

__ (2010). Fragmentos péstumos. Volumen III. (1882-1885). D. Sanchez
Meca (ed.). D. Sdnchez Meca y J. Conill (trads.). Tecnos.

__ (2019). Humano, demasiado humano. M. Parmeggiani (trad.). Tecnos.

Ortega y Gasset, ]. (1958). Historia como sistema. Revista de Occidente.

Topicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



177

La superacion del espiritu de venganza

Oyarzan Montes, L. F. (2010). Nietzsche y la redencion de la venganza.
A partir de Asi hablo Zaratustra y otros textos. [Tesis de maestria].
Universidad de Chile.

Polo, L. (2015a). Obras completas. III. El ser. 1. Existencia extramental.
EUNSA.

__ (2015b). Obras completas. XIII. La persona humana y su crecimiento.
EUNSA.

__ (2015c). Obras completas. XXIV. Estudios de filosofia moderna y
contempordnea. EUNSA.

___ (2016a). Obras completas. X. Quién es el hombre. Presente y futuro del
hombre. EUNSA.

___ (2016b). Obras completas. XV. Antropologia trascendental. EUNSA.

__ (2017). Obras completas. XIX. Persona y libertad. EUNSA.

__ (2018). Obras completas. XVII. Nietzsche como pensador de dualidades.
EUNSA.

__ (2022a). Obras completas. XXX. Articulos y conferencias. EUNSA.

__ (2022b). Obras completas. XXXII. Glosas a Nietzsche. EUNSA.

Rojas Jiménez, A. (2009). La cuadratura. La uiltima palabra del pensamiento
ontolégico de Heidegger. Universidad de Malaga.

__ (2014). Das Potenzlose. Die Spur Schellings in der Spitphilosophie
Heideggers. Olms.

Van Alan, H. (2003). The Concept of Ungrund in Jakob Boehme. (1575-1624).
[Tesis de maestria, The University of Oklahoma]. ShareOK. URL:
https://hdl.handle.net/11244/329740.

Vermal Beretta, ]. L. y Bautista Llinares Chover, ]. (2016). Introduccion.
En F. Nietzsche, Fragmentos pdstumos. Volumen 1V. (1885-1889). (pp.
11-34). D. Sanchez Meca (ed.). J. L. Vermal Beretta y J. Bautista
Llinares Chover (trads.). Tecnos.

Tépicos, Revista de Filosofia 68, ene-abr (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-177



