http://doi.org/10.21555/top.v640.2034

Preparing for a Critique: An Implicit Dialog
Between Heidegger and Late Modern Linguistics

Preparacion para una critica: un didlogo implicito
entre Heidegger y la lingitiistica tardomoderna

Guillermo Moreno Tirado

Universidad de La Frontera

Chile

guillermo.mrntrd@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-0818-9253

Recibido: 14 - 07 - 2020.
Aceptado: 08 - 10 - 2020.
Publicado en linea: 13 - 08 - 2022.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
A~ &Y _nc_sad -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 225-259



226

Guillermo Moreno Tirado

Abstract

This paper aims to prepare a broad discussion with gen-
eral linguistics that would be articulated in the form of a cri-
tique (in the Kantian sense). The framework of this preparation
will be the implicit dialogue that arguably took place between
Heidegger and late modern linguistics. To carry out this prepa-
ration, I provide a brief definition of what is understood by late
modern linguistics. I also present its constitutive features and
what internal problems can be observed in it from Heidegger’s
perspective. Finally, I deal with one of its fundamental features,
namely, the problem of the distinction between the linguistic
and the extralinguistic, which is discussed from the perspective
of an interpretation of the Heideggerian analysis of some verses
by Holderlin.

Keywords: Heidegger; sign; language; linguistics; dialogue.

Resumen

Este articulo pretende preparar una discusion amplia con
la lingtiistica general que se articulase en forma de critica (en
sentido kantiano). El marco de esta preparacion sera el didlogo
implicito que, defiendo, tuvo lugar entre Heidegger y la
lingiiistica tardomoderna. Para llevar a cabo esta preparacion,
se da una definicién somera de qué se entiende por lingiiistica
tardomoderna y, por otra parte, se argumenta cuales son
sus rasgos constitutivos y qué problemas internos pueden
observarse desde el pensamiento de Heidegger. Finalmente, se
atiende a uno de sus rasgos fundamentales, a saber, el problema
de la distincién entre lo lingiiistico y lo extralingiiistico, que se
discute desde una interpretacion del anadlisis heideggeriano de
unos versos de Holderlin.

Palabras clave: Heidegger; signo; lenguaje; lingtiistica;
dialogo.

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



227

Preparacién para una critica

1. Introduccion: constataciones filolégicas®

Este trabajo tiene como objetivo preparar una discusion, a propdsito
de cuestiones filosoficas, con la lingiiistica desarrollada a lo largo del
siglo XX, que aqui llamaremos lingiiistica tardomoderna —se daran tanto
las razones para llamarla asi como la extension de esa denominacion—.
El horizonte de este trabajo (asi como de otros que ya han visto la luz y
de otros que se espera poder publicar en lo sucesivo) es la preparacion
de una critica que, en principio, pretende ser de la lingiiistica general (por
tanto, de los presupuestos de esta ciencia), pero que, finalmente, tratara
de abarcar un &mbito mas general en el que puedan incluirse cuestiones
desarrolladas por Freud (y asumidas por el psicoanalisis), por Lacan
y por la psicologia (y quiza por la psiquiatria) clinica o terapéutica en
general. Todas esas cuestiones podrian, quiza, terminar reuniéndose
bajo el rotulo de lenguaje y, por tanto, seria esta la cuestion de fondo en
la que nos estaremos moviendo.

El marco para esta preparacion es la filosofia de Heidegger,
entendiendo por ello tanto el trabajo hermenéutico-fenomenologico
(Rodriguez, 1997) con los textos de los autores de la historia del
pensamiento, que consiste en un intento por volver a pensar nuestra
situacion histdrica, nuestro propio tiempo, como aquel sobre el ente que
en cada caso somos nosotros mismos (Martinez Marzoa, 1996; Leyte,
2005; Rodriguez, 2010). Dado que la cuestion de fondo es el lenguaje, sera
este el aspecto o el recurso de esa filosofia al que mas se recurrird, pero
no es nuestro interés aqui confrontarnos con todo lo que Heidegger dijo
sobre el lenguaje, ni tampoco asumirlo todo acriticamente. Sin embargo,
si que forma parte de este marco el planteamiento de fondo con respecto
al lenguaje en Heidegger, a saber, que se trata de “la casa del ser” y
de “la morada del hombre” (Heidegger, 1976, p. 313), entendiendo por
ello el ambito o el “espacio-de-juego-temporal” (cfr. Heidegger, 1989a,
pp- 371-388) en el que somos en la medida en que somos el ente que
en cada caso tiene que ser €l mismo, el ente que consiste en existir, etc.
Teniendo esto en cuenta, el modo en que se va a preparar la discusion es

! Este escrito ha sido redactado en el marco del Proyecto Fondecyt

Postdoctorado (ANID) N.¢ 3220048, titulado La irreductibilidad de hablar una
lengua. Una critica de la lingiiistica general a partir de la filosofia de Heidegger, del que
el autor es el Investigador Responsable.

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-259



228

Guillermo Moreno Tirado

preguntando: ;qué querria decir que Heidegger discute con la lingiiistica
que se desarrolla en paralelo a su actividad filoso6fica? Preguntamos, por
tanto, qué discusion podemos establecer desde el discurso filoséfico con
la lingiiistica, de manera que decir qué discusidn es (trazar sus puntos
nucleares) comportara haberla preparado. Finalmente, se afrontara
un aspecto de esa discusion desde Heidegger que dara razon de que
hayamos asumido su filosofia como el marco para esta preparacion.

Este planteamiento inicial implica que aqui se entiende que, a pesar
de la escasez de referencias a la lingtiistica o a lingiiistas, hay en la obra de
Heidegger un reconocimiento, si bien la mayoria de las veces implicito,
de la necesidad de atender a esta ciencia para la comprension, en tltimo
término, de nuestro modo de estar en el mundo. Esto se traduce en una
discusion implicita con ella.?

Esto no quiere decir que no existan esas referencias en lo absoluto;
por ejemplo, en Ser y tiempo se citan los estudios de J. Wackernagel, y
G. Herbig (cfr. Heidegger, 1967, p. 462, en nota) y hay referencias a J.
Grimm tanto en Ser y tiempo (cfr. Heidegger, 1967, p. 73, en nota) como
en el curso De la esencia del lenguaje (cfr. Heidegger, 1999, pp. 54 y 103-
106), y en este mismo texto, en el protocolo a la décima y undécima hora,
a F. Bopp (cfr. Heidegger, 1999, pp. 38 y 205-212). Por supuesto, en este
y otros textos hay referencias a autores del siglo XVIII, como Herder
o Hamann, que quiza no seria preciso considerar como meramente
lingiiistas, ya que resultaria, por de pronto, muy dificil catalogarlos en los
limites estrictos de nuestras disciplinas (como ocurre, por ejemplo, con
Goethe). Por otro lado, hay alguna referencia a Carnap (cfr. Heidegger,
1983, pp. 227-230), quien, ciertamente, no es lingtiista, pero algunos de
sus trabajos si intervienen en los debates de lingiiistas, especialmente
hasta los afios cincuenta y sesenta, concretamente en las intervenciones
de L. Hjelmslev y de K. Biihler. Heidegger también cita las traducciones
de Bruno Snell, quien ha escrito un texto de lingiiistica general (Snell,
1971) que, en si mismo, no carece de interés, pero, ciertamente, no es de
los trabajos mas sefialados de la lingiiistica desarrollada casi en paralelo

2 En cierto modo, nos valemos de la interpretacion del pensamiento de

Heidegger en linea con la semidtica que ha sido desarrollada por el proyecto
de investigacion que lleva a cabo Adrian Bertorello (2010 y 2011). Debemos este
trabajo a su investigacion y pretendemos enriquecer sus aportes y apuntar a
otras vias de desarrollo sin asumir explicitamente la semiotica y sus problemas.

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



229

Preparacién para una critica

a la actividad de Heidegger.> Como es conocido, si hay referencias y
dedicacién explicita a Von Humboldt, especialmente a su introducciéon
al estudio de la lengua kawi,* pero, dado el alcance de esa referencia, no
vamos a atender a ella aqui.

Ahora bien, mas alla de las referencias explicitas, la atencién a esta
ciencia se nota especialmente por lo que respecta a que él mismo se vale
de nociones lingiiisticas para argumentar parentescos genéticos entre
vocablos® y para sus andlisis de términos, tanto griegos como latinos
o alemanes.® Este reconocimiento implicito aumenta en nimero si se

®  Heidegger, sin embargo, no cita su trabajo de lingiiistica, sino de

filologia, que es mucho mas amplio y mucho mas relevante.

4 Nos referimos, claro estd, a Sobre la diversidad de la estructura del
lenguaje humano y su influencia sobre el desarrollo espiritual de la humanidad, que
mereceria siempre una atencion aparte y para el cual el texto de referencia de la
interpretacidon heideggeriana es la coleccion De camino al habla y, principalmente,
El camino hacia el lenguaje de 1959 (Heidegger 1985, pp. 227-257); este trabajo
es, a mi parecer, mucho mas critico de lo que Cristina Lafont (1997) defiende
en su obra ya clasica. Por de pronto, es mucho mas critico por lo que respecta
a la asuncion del “holismo lingiiistico”, ya que Heidegger no asume esta tesis
como “epistemoldgica” en sentido restringido, ni tampoco en el sentido mas
amplio que defiende Lafont como “panlingiiismo”. Por otra parte, es bastante
cuestionable la tesis que defiende la autora a propdsito del “giro lingiiistico”,
por cuanto el trabajo de Heidegger siempre ha estado, de un modo u otro,
ligado al problema de la lengua o el lenguaje (cfr. Heidegger, 1985, pp. 86-89). En
cualquier caso, para la linea de interpretacién que aqui se asume de los trabajos
de Heidegger sobre el lenguaje véanse los trabajos, en cierto modo ya clasicos,
de H. Jaeger (1971), J. Greisch (1987) y J. Powell (1992).

> Heidegger se refiere a ello, normalmente, como “etimologias”; por
ejemplo, cfr., a propodsito de la palabra Wesen, Heidegger (1977, pp. 346 y ss.;
2000a, pp. 30-32; 1976, pp. 177-202 y 1985, pp. 189-190). Si por etimologia se
entiende la mera historiografia filolégicamente reconocible de las palabras,
evidentemente, casi ninguna lo es, y la que lo sea solo lo es, digamos, por
casualidad. Sin embargo, si por etimologia se entiende la nociéon que de ella
maneja la lingiiistica diacrénica —por ejemplo, la que teoriza E. Coseriu
(1973)—, entonces, en muchos casos si son correctos los parentescos genéticos
senalados, mientras que en otros casos se trata, no de parentescos genéticos, sino
de parentescos estructurales sincrénicos. Sobre estas nociones, cfr., ademas del
estudio de Coseriu, el trabajo de L. Hjelmslev (1968).

¢ Como diré a continuacion, Heidegger se referira a ello, mas bien, en
términos de gramatica y en algtin caso como morfologia. Véase el paragrafo

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-259



230

Guillermo Moreno Tirado

considera que, cuando Heidegger esta llevando a cabo su proyecto
intelectual, lo que se conoce como “gramatica” no solo es una parte de
la actividad de la lingiiistica, sino, en cierto modo, sinénimo de ella,
de modo que cabe considerar que alli donde hay referencias a esta,
las hay a la lingiiistica (por ejemplo, Heidegger, 1994, pp. 70-71).” Esa

3 del curso El inicio del pensar occidental, en el apartado 2 de la repeticién (o
reiteracion, Wiederholung), que se titula: “El“declinar’ [Untergehen] —pensado de
modo griego— y la pregunta por la esencia de su palabra [Wortwesen]”, donde
Heidegger tiene la necesidad de hablar del participio activo del verbo griego,
en concreto, del verbo diinein, a saber, dilnon, en la sentencia de Herdclito que
esta siendo objeto de interpretacion (el fragmento 16: to mé dilnon pote pds an
tis ldthoi): “Sin embargo, puesto que aqui habla un pensador, entonces, ya en
la primera observacidn, debemos empefiarnos en captar la palabra absoluta
e inmediatamente en el dmbito del pensar esencial. Lo que parece una mera
explicacion gramatical de la palabra t6 dvvov puede, en este sentido, ayudarnos”
(Heidegger, 1994, p. 70; cfr. también Heidegger, 1983, pp. 56-75; acerca de estas
paginas, cfr. Volpi, 2007).

7 Esto conlleva que también haya que rastrear el problema en relacién con
la légica, por cuanto: “Finalmente, siguiendo el curso natural de la ciencia, en el
instante en el que buscamos preguntar por el lenguaje, nos encontramos con el
diccionario y la gramatica, para entonces constatar que toda gramatica se deriva
de la légica griega, la cual ya habia establecido los conceptos fundamentales
y las reglas del lenguaje y el decir. Nos encontramos en la extrana situacion
de que, por un lado, nos liberamos de la légica y, por otro, al mismo tiempo,
volvemos a entrar en sus cadenas” (Heidegger, 1998, p. 21). Unas paginas antes,
en este mismo curso, se lee: “Generalmente nos encontramos los enunciados en
el lenguaje [o: la lengua]. En el lenguaje, se ha dado la primera meditacién sobre
el enunciado. El lenguaje llega a ser la guia de la reflexién sobre el enunciado. De
ahi que la doctrina sobre el lenguaje entrara en una relacién peculiar con lalégica.
Ambas se determinan una a la otra. Hasta nuestros dias, la légica determina a
la gramatica, y la gramatica determina a la 1égica [...]. Para distinguir la mera
consideracion de las formaciones de palabras [o: morfologia] (gramatica) de
los enunciados se intenta desde el principio delimitarlas de acuerdo con su
rendimiento real” (Heidegger, 1998, p. 5). Y algo mas adelante: “Una lengua es
tanto mas segura cuanto mas reposa tanto sobre un diccionario como sobre una
gramatica. La formacion de palabras [o: morfologia] del diccionario procede de
su delimitacién en la gramatica. La gramatica crea la distincién entre palabra
y oracién, palabra principal [sustantivo] y verbo [palabra temporal], palabra
de propiedades [adjetivo y adverbio], epiteto [o: adjetivo para grupo nominal],
oracion principal, oracion subordinada [o condicionada], oraciéon consecuente,
etc. Toda esta division de la lengua, que nos es familiar, se ha originado a partir

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



231

Preparacién para una critica

referencia a la gramatica no es una mera particularidad de la cuestién
del lenguaje, sino que enraiza en la misma actividad fenomenoldgico-
hermenéutica que Heidegger lleva a cabo. Pues es esta actividad la que
lo lleva a considerarla, como creemos que se puede leer en el paragrafo
34 de Ser y tiempo, uno de los lugares mas explicitos en los que trasluce
esta discusion. Alli mismo se explicita la importancia de considerar
como toma el lenguaje la lingiiistica para preguntar fenomenoldgico-
hermenéuticamente sobre este:

En definitiva, la investigacion filoséfica debera decidirse
finalmente a preguntar cual es el modo de ser que le
corresponde en general al lenguaje. ;Es el lenguaje una
cosa [Zeug] ala mano dentro del mundo, o tiene el modo
de ser del Dasein, o ninguna de las dos? ;Cual es el modo
de ser del lenguaje, para que pueda haber una “lengua
muerta”? ;Qué significa ontoldégicamente que una
lengua pueda desarrollarse y desintegrarse? Poseemos
una ciencia del lenguaje [Sprachwissenschaft, lingiiistica],
pero es oscuro el ser del ente que esta tiene por tema;
incluso esta encubierto el horizonte para la pregunta
que lo investiga. ;Es casualidad que las significaciones
sean inmediata y regularmente “mundanas”, que
estén predefinidas por la significatividad del mundo,
y que incluso sean a menudo predominantemente
“espaciales”, o es este un “hecho” ontologico-existencial
necesario y por qué? La investigacion filosofica debera
renunciar a una “filosofia del lenguaje” para indagar en
las “cosas mismas”, y tendra que adoptar una posicién
conceptualmente clara de la problematica (Heidegger,
1967, p. 166).

En cualquier caso, dado el cierto silencio que, a pesar de todo,
puede apreciarse en Heidegger ante la lingtiistica que se desarrolla en
paralelo a su propio trabajo, tenemos que mantener que la discusion es
implicita pero que atraviesa la problematica del lenguaje en toda su obra

de las disposiciones basicas de la logica, ha surgido en la orientacién hacia una
determinada lengua (el griego) en una determinada forma de pensar, a saber,
tal como se afirma primero en la existencia [Dasein] griega [o sea, en el mundo
griego]” (Heidegger, 1998, p. 17).

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-259



232

Guillermo Moreno Tirado

(cfr. Granel, 1983 y 1995). El que la discusion sea implicita no le quita
ninguna fuerza, pues la articulacion de la historia del pensamiento va
mas alla de las declaraciones expresas de sus autores. A pesar de que
este trabajo no pretende explicitamente defender que esta esa discusién
en Heidegger, en la medida en que estamos preparando esa discusién
en general, necesariamente se mostrara que si la hay.

A esa lingtiistica con la que digo que discute Heidegger la llamaré
lingiiistica tardomodernay, antes que nada, daré una definiciéon somera de
lo que se entiende aqui por tal denominacién, que, aunque no pretende
ser un término inamovible o definitivo, tampoco es un rétulo vacio.

2. Lingiiistica y Tardomodernidad

Se usa la nocién Tardomodernidad® y derivados para referir a la
situacion histdrica a la que pertenecemos nosotros, y se usa esta nocion
porque, por una parte, no nos encontramos en otra cosa que en lo
que podia encontrarse Kant, Hegel, Marx o Nietzsche y, sin embargo,
y precisamente por la relacién de pensamiento que hay entre ellos (y
entre algunos mas), tampoco puede decirse inocentemente que nos
encontramos en lo mismo. Por tanto, hay que decir que somos modernos,
que estamos en la Modernidad, y al mismo tiempo que es un momento
tardio de esa situacion historica, lo cual quiere decir que este tiempo
esta en descomposicidn, en ruina, en decadencia, etc., o, en palabras de
Heidegger, en acabamiento (Vollendung).

Tal situacién es consecuencia del desarrollo interno del proyecto
que resumidamente llamamos Modernidad, que esta caracterizado por
lo que desde Kant podemos llamar la forma de la ciencia moderna y la
forma del derecho moderno, y que tiene en su horizonte abarcar todo el
globo, pues él mismo es la construccién del espacio de homologacion
de todo con todo por el vaciamiento progresivo de los contenidos de
antemano vinculantes con las cosas. Esta expansion y vaciamiento de
los contenidos de antemano vinculantes es otro modo de decir que este
proyecto consiste en que se haga valer a priori el intercambio general
de todo con todo, lo cual significa que ese intercambio sea la asunciéon
obvia o el presupuesto fundamental (por tanto, atematico) de nuestro trato
con las cosas. Esto no quiere decir que nosotros seamos a cada paso

8 El término se encuentra en Felipe Martinez Marzoa (2019, pp. 95-100;

para lo que sigue, cfr. también Martinez Marzoa, 2018b y 2018c).

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



233

Preparacién para una critica

“conscientes” de tal intercambio general en lo que Heidegger llamaria el
trato con los 1itiles, con las cosas a la mano, sino que ese trato con las cosas se
termina revelando como siempre de antemano mediado por la posibilidad
de intercambio de las cosas, en principio, por otras cualesquiera, lo que
llega incluso, cuando es tematizado, a asumirse como un rasgo inherente
o natural de las cosas, hasta el punto de que el onus probandi cae sobre
aquellas “cosas” que pretenden demostrar no entrar en ese intercambio.

Llamar a este proyecto tardio, ademas de pretender poner en juego la
“imagen” del “llegar tarde”, a destiempo (cuando el tiempo se encuentra
out of joint), viene justificado porque ese proyecto no estd ahora mismo
(pero tampoco en tiempos de Heidegger) en su apogeo, a saber, en el
momento de “determinar la posicion fundamental cambiante dentro de
la relacién con el ente, [que] es tarea de toda una época” (Heidegger,
1984, p. 49), sino cuando esa tarea, por asi decir, ya se ha llevado a cabo
y lo que nos llegan son las ruinas (en muy buen estado de conservacion)
de todo ello. Esas ruinas son los textos de los autores de la Modernidad
(igual que ruinas son los textos de los autores de otras situaciones
histdricas), y si bien nuestro tiempo sigue asentado sobre el mismo suelo
que aquellos, este ha dejado de ser fértil.

Lo tardio se pone explicitamente de manifiesto en nuestro tiempo
porque reconocemos que la propia tarea del discurso filosofico es la
interpretacion, de manera que no reconocemos a un discurso filoséfico
como tal (o al menos lo ponemos en duda) si no hace intervenir (aunque
sea implicitamente) en su discusién la interpretacion de textos (en el
sentido amplio en que Derrida o Lacan entenderian esta palabra). Que
el discurso filosofico sea cada vez mas el proyecto de una historia, de
una interpretacion de textos, camina en paralelo a que toda disciplina
cientifica se ajuste al modo matemidtico de fundamentacion, que consiste
en la determinacion de antemano de sus entidades (del “ser” de estas)
desde principios o en construccidon axiomatica, y a que toda construccion
juridica tenga en su horizonte la universalidad y neutralidad (a pesar de
que, en la mayoria de los casos, las construcciones juridicas se piensen
para el mantenimiento de los privilegios de algunos o que, finalmente, el
resultado del funcionamiento de esas construcciones sea precisamente
ese mantenimiento) de un proyecto de homologacién para todo el globo
y mas alla.

Por otra parte, el uso de esta nocién trata de evitar otra que tiene,
sin embargo, mucha mas aceptacion y extension, a saber, la nocion de

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-259



234

Guillermo Moreno Tirado

posmodernidad (pareja a posmetafisica).” Se trata de evitarlo porque, sea
como fuere que luego se concrete el significado de esta nocion, refiere
a alguna posterioridad a todo aquello, o sea, a la Modernidad y a la
metafisica, algo que es mucho suponer y que tiene mas aspecto de
proyecto pseudopolitico e ideologico que de teoria o discurso filosofico.
La ventaja de la nocién de Tardomodernidad es que no pronostica que vaya
a venir otra cosa (otra situacion histdrica), ni tampoco da por supuesto
que se haya dejado nada atras, sino que, mas bien, problematiza con
o discute el sentido de lo que pueda significar eso de dejar algo atras
(como, por ejemplo, nociones de la metafisica moderna como sujeto,
objeto, validez, universalidad, etc.) y asume que el discurso filosofico no se
ocupa de lo que vendra, sino de lo que hay.

Pues bien, la lingtiistica con la que decimos que Heidegger discute es
con aquella que cumple la pretension de ajustarse al modelo matematico
de fundamentacion. Historiograficamente, podemos considerar que
esta es la que inicia con la publicacién del Curso de lingiiistica general
de Ferdinand de Saussure (2005)'° y que se desarrolla en la recepcion y
discusion de este texto (cfr. Coseriu, 1981, pp. 15-185) sin prejuzgar en
ello qué teoria lingtiistica sea “la mejor” o cuantas “escuelas” lingtiisticas
haya, y, por tanto, sin que se trate de la obra de un solo lingtiista o de una
escuela de ellos. Lo que diremos pretende ser lo suficientemente general
como para abarcar a todo el movimiento en cuanto disciplina cientifica.
Por otro lado, tampoco pretendemos en lo que sigue ser demasiado
originales en la presentacion de los rasgos de esta lingtiistica, pues de
lo que se trata es de allanar el terreno para discutirla. En cualquier caso,
adjetivar a la lingiiistica como tardomoderna va a estar justificado por
la presentacion de esos rasgos, pues son ellos los que se ajustan a ser
tardios, filosoficamente considerados.

Con la formulacién anterior no se quiere decir tampoco que antes
del Curso no hubiera lingtiistica, lo cual es absolutamente falso, ni

®  Cfr., para un andlisis critico de esta cuestion, el trabajo de G. Vattimo

(1987) en el que se cuestiona, precisamente, el ntcleo de la asuncion del pos- o
trans- implicito en este término como indicativo de superacion a colacién de una
lectura de Heidegger y Nietzsche.

10" La edicién escogida se debe a que en ella aparecen el estudio y las notas
de Tullio de Mauro a la edicidn italiana del Curso, todo lo cual fue posible tras la
publicacién, por Robert Godel (1969), de las fuentes del curso, y la edicién critica
de Rudolf Engler (cfr. De Saussure, 1967-1968).

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



235

Preparacién para una critica

tampoco que el Curso introduzca los conceptos que la lingiiistica
tardomoderna emplea, lo cual tampoco es verdad para la mayoria de
esos conceptos (por no decirlo de practicamente todos). Mas bien, lo
que se esta queriendo decir es que puede considerarse al Curso como
el hito fundacional y fundamental de un fenémeno de la Modernidad
tardia que llamamos lingiiistica (una disciplina cientifica que se asienta
sobre un suelo cuya constituciéon ya ha tenido lugar) y que afecta a la
comprension del fendmeno mas general del lenguaje, al menos por lo
que respecta a la concepcion que en esta situacion tenemos de €l (por
referencia tanto a cémo los escritos en los que este fendmeno se revela se
llaman a si mismos, como al hecho de que, efectivamente, lo que hay en
ellos es algo que pertenece al lenguaje). Por tanto, puede considerarse a
la lingtiistica que lo discute como tardomoderna.

Historiograficamente, la lingliistica de la que hablamos tiene
sus antecedentes en los estudios de la gramatica y la logica como los
elementos que dan sostén y explican el lenguaje en su relacion con el
pensamiento'! y que tienen su florecimiento entre los siglos XVIII y XIX
a través de la recepcion de los testimonios de los viajes a tierras exoticas,
el conocimiento de las lenguas de esas regiones y el descubrimiento
y recepcion en Europa de la llamada Gramitica de Panini, que
corresponde a un conjunto de textos en sanscrito clasico que consisten
en la observacion y practica de esa lengua (cfr. Coseriu, 1972, 1975, 2003;
Mounin, 1971).

Lo que hace del Curso el hito fundacional del fendémeno lingiiistica
que, a mi juicio, puede ser llamada tardomoderna es su propia condiciéon
de bisagra entre la lingiiistica que se desarrolla hasta el siglo XIX (aquella

""" Esto es asi ya en la Edad Media, pero la relevancia de que este sea el

estado de la cuestion se alcanza en la Modernidad con la publicacion de La
gramdtica'y La Iégica de Port-Royal (Arnauld y Lancelot, 1966, 1967a, 1967b). En
esta obra se teoriza la fundamentacién de la gramatica en la 16gica y cémo esta
estd, a su vez, determinada por la gramatica. Brekle escribe en el prefacio a La
gramdtica: “Se sabe que para Arnauld la gramatica (o en un sentido moderno,
la lingiiistica) y la légica no eran mds que dos caras del mismo objeto: la forma
de todo pensamiento humano” (Arnauld y Lancelot, 1966, p. V); por otro lado,
Donzé, en las conclusiones de su estudio, afirma que La gramitica de Port-Royal
fue concebida “como una explicacion de la lengua por el acto del espiritu que
juzga o concibe: de ahi sus relaciones con laldgica. Esta es —mas que una reunion
de comentarios, reglas o indicaciones— una reflexiéon sobre la naturaleza del
lenguaje” (Donzé, 1971, p. 173).

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-259



236

Guillermo Moreno Tirado

de la gramatica comparada y la neogramatica) y la que empieza a hacerse
ya entre el siglo XIX y el XX (cfr. Hjelmslev, 1972, pp. 27-89),'> no tanto
por lo que respecta a la circunstancia de su fecha de publicacién como
porque en el Curso conviven los presupuestos de aquella forma anterior
de hacer lingiiistica y una refundacion de esta ciencia que comporta la
deconstruccion implicita de aquellos presupuestos.

Asi, el Curso se mantiene en un delicado equilibrio entre los
presupuestos heredados de la gramatica comparada y la neogramatica
(porlo que respecta tanto a las diferencias entre fonologia y fonética como
a los presupuestos psicologicos del conjunto significado y al problema de
la relacion entre “lenguaje” o “expresion verbal” y “pensamiento”) y
una nueva forma de construccion de la propia ciencia que asume que
esta debe “delimitarse y definirse a si misma” (De Saussure, 2005, p.
20)," esto es —y lo es a pesar de que en el curso no esté formulado
explicitamente de este modo—, que tiene que constituirse definiendo
sus conceptos desde si misma como en un sistema axiomatico:
matemdticamente. En otras palabras, la lingtiistica debe dar la definicion
de sus principios o supuestos fundamentales y, a partir de ahi, deducir
sus propias categorias; todo ello cumpliendo solamente la exigencia de
simplicidad o economia de férmulas y de empiricidad, o sea, que se trate
siempre de observaciones concretas de lenguas en actos de habla de esas
lenguas (cfr. Hjelmslev, 1971, pp. 11-54)."* Al mismo tiempo que el Curso
se plantea implicitamente esta tarea axiomatica que va a condicionar

2 Cfr. asimismo su estudio Lenguaje (Hjelmslev, 1968), donde no solo

recorre, en los primeros capitulos, los resultados y los usos de la lingiiistica del
siglo XIX, sino que el resto del libro es una exposicién de los desarrollos de la
glosematica en discusion con la lingiiistica de Saussure (cfr. Benveniste, 2016,
pp- 3-45; 2014, pp. 11-40 y 43-66; Malmberg, 1975).

3" Se trata de la tercera tarea de la lingiiistica; las otras dos son, como se
lee en la misma pagina del Curso: “hacer la descripcion y la historia de todas
las lenguas que ella podria considerar, lo cual equivale a hacer la historia de
las familias de lenguas y a reconstruir en la medida de lo posible las lenguas
madres de cada familia” y “buscar las fuerzas que estan en juego de una manera
permanente y universal en todas las lenguas y extraer las leyes generales a las
cuales se puedan traer todos los fenémenos particulares de la historia” (De
Saussure, 2005, p. 20).

4 Por otro lado, para un estudio critico sobre las implicaciones del
“modelo axiomatico” en el estudio lingiiistico, concretamente, en la gramatica,
cfr. Coseriu (1962, pp. 235-260).

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



237

Preparacién para una critica

la definicién de sus conceptos fundamentales desde el principio,
encontramos en él todavia el presupuesto de que el “lenguaje” es algo
que accede al “mundo”, de modo que lo entiende como una cosa, un ttil
a nuestro servicio para acceder a la esfera de las cosas en general y para
comunicar tanto informacion sobre esas cosas como sobre la esfera de
nuestros “pensamientos”.

Elfenomeno delalingiiistica tardomodernano consiste enla asunciéon
de todo lo que aparece en el Curso, sino en la adopcidn critica de algunas
de sus construcciones tedricas que ponen en crisis esa concepcion
todavia metafisica del lenguaje. Por tanto, no estoy diciendo que toda la
lingiiistica del siglo XX sea saussureana, ni siquiera que el pensamiento
lingiiistico de Saussure sea, como tal, el mas dominante;" sin embargo,
lo que si defiendo es que los rasgos fundamentales de este fendomeno se
encuentran ya en el Curso que ve la luz en 1916. Ademas, estoy tratando
de insinuar que esos rasgos van a dinamitar los presupuestos de la
lingiiistica inmediatamente anterior, como, por ejemplo, el presupuesto
de que el lenguaje “dice”, “accede a”, “expresa” (o como quiera que se le
formule) el mundo, tal que hay dos esferas absolutamente diferenciadas
(el lenguaje y el mundo), o como el presupuesto de que hay un problema
que se expresa como la relacién entre el “lenguaje” y el “pensamiento”
(que no es sino otra forma de expresar el anterior), pero que esos mismos
rasgos todavia se encuentran en el Curso y se traspasaran acriticamente
a la lingtiistica posterior. Antes de atender a esos rasgos, merece la pena
detenerse en lo siguiente a pesar de que suponga adelantar alguna
cuestién que se tratara mas adelante y que incide directamente en la
discusion implicita que sostengo que hay entre la filosofia de Heidegger
y la lingtiistica.

Con lo que se acaba de formular no se esta queriendo decir que sea
lo mismo “decir” (en el sentido de la expresion verbal) que “pensar”
0 que sea lo mismo un fendomeno de la fisica que la expresion que lo
comunica; no pretendo defender un panlingiiismo. Ni siquiera se trata
de decir que la lingtiistica lo sustenta. Ahora bien, si se esta diciendo
que la cuestién, por ejemplo, de si es lo mismo “decir” que “pensar” y,
por tanto, si hay que preocuparse de qué relacién guarda el “lenguaje”
con el “pensamiento”, después de la constitucion de la lingtiistica del

1> Sabemos que este pensamiento se expresa con otra cara tras las

investigaciones de Godel (1969) y la publicacion de los Escritos de Saussure
(2002).

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-259



238

Guillermo Moreno Tirado

siglo XX resulta ser una suerte de pseudoproblema. Esto no pretendo
demostrarlo aqui, pero creo que la filosofia de Heidegger pone de
manifiesto hasta qué punto pensar el ser no es mas que llevarlo a lenguaye,
de modo que la distincion entre “lenguaje” y “pensamiento” es, mas
bien, la distincion entre “expresar” y “no expresar” todavia lo que,
de todos modos, no puede sino terminar siendo lenguaje. Que haya,
ademas, en Heidegger una distincion explicita entre poesia como modo
excelente de decir (por tanto, no meramente expresar, sino, digamos,
hacer o actuar, en el sentido de la voz alemana handeln), esto es, de llevar
u ofrecer al ser la relacion del hombre con el ser, y pensar, que es otro modo
de llevar u ofrecer esa relacion (cfr. Heidegger, 1976, pp. 313-314 y 362-
364), no desdice nada de la formulacién anterior. Tanto pensar como
poetizar son modos de decir que llevan a lenguaje la relacion del ser con el
hombre ofreciéndosela al ser y, en ello, la custodian, esto es, cuidan de que
siga asi. Lo que los diferencia es, precisamente, el modo de ese decir en el
sentido del camino que recorre ese decir: en la poesia, el camino es desde
las cosas, digamos, internandose en ellas, decirlas, lo cual se traduce en
que dicen el “ser” de las cosas callando; el del pensar es apartandose de las
cosas (ganando distancia), decir no tanto las cosas, sino el “ser” de estas o
la distancia misma que, ejemplarmente, se dice en lo no dicho de la poesia.

3. Los rasgos de la lingiiistica tardomoderna

Los rasgos de la lingiiistica que, en funcion de lo expuesto en el
apartado anterior, llamo tardomoderna son los siguientes:

En primer lugar, dado que parte de la tarea de la lingiiistica tiene
que ver con definir su propio ambito de objetos, ella tiene que encontrar
algn procedimiento interno por el cual pueda diferenciar sus entidades
de cualquier otra entidad. Este procedimiento consiste en definir el signo
lingiiistico como la relacion biunivoca de un elemento de un conjunto
ordenado por pares binarios de oposiciones con un elemento de otro
conjunto ordenado del mismo modo, tal que ninguno de los conjuntos
tenga otra cosa en comun que esa misma relacion biunivoca. En otras
palabras, que dado un elemento se siga siempre el otro, o que el uno
no sea sino la ocurrencia del otro, de modo que quede definido que
cada uno de los elementos de los aspectos del signo estan constituidos
por oposicidn, negatividad y relatividad a todo el sistema dado de signos. El
procedimiento para la constitucion de esta entidad y la definiciéon a
partir de la relacién biunivoca consiste en reconocer lo lingtiistico mismo
mediante apartamiento de lo “no lingtiistico”, de lo extralingiiistico. Por

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



239

Preparacién para una critica

tanto, para cada uno de los aspectos del signo lingiiistico, la lingiiistica
fundamenta un modo de apartamiento de lo extralingiiistico que define,
junto con la relacién biunivoca, la pertenencia de los elementos a cada
uno de los conjuntos.

Cada uno de esos conjuntos constituye los aspectos de las entidades
lingiiisticas (los signos lingiiisticos mismos) y son, asimismo, llamadas
entidades lingiiisticas por cuanto un lingiiista puede, mediante abstraccion,
dedicarse momentaneamente a analizar solamente uno de los aspectos
(uno de los conjuntos) a pesar de que ninguno de ellos es sin el otro.
Como se sabe, son, por un lado, el conjunto de las entidades lingtiisticas
llamadas fonemas y el conjunto de las entidades lingiiisticas llamadas
sememas;'® el primero es el conjunto significante y el segundo el conjunto
significado. Un elemento pertenece al conjunto significante si y solo si,
teniendo aspecto expresable fisico matematicamente (por ejemplo, una
articulacion sonora productible por el aparato fonador y perceptible por
el aparato auditivo), se distingue de cualquier otro aspecto expresable
fisico matematicamente similar porque corresponde con un elemento y
solo uno del conjunto significado. A su vez, un elemento pertenece al
conjunto significado si y solo si, teniendo el aspecto de una referencia a
todo el ambito que se presupone determinable por la fisica-matematica
en general o —y esto es muy importante— una referencia de sentido (un
acto de significacion, diria Husserl, o un comportamiento ante-predicativo,
diria Heidegger, i. e. una articulacion de sentido) en general, se distingue

16" Como se sabe, en el Curso se nombran como significante y significado.

En general aqui se adoptard esta denominacién, pero con ello no se estara
pretendiendo asumir todo lo que un lingiiista particular (ni siquiera Saussure)
dice acerca del “significante” o el “significado”. Solamente se estaran adoptando
estos rotulos para mencionar cada uno de los conjuntos que estamos definiendo
resumidamente. Estos conjuntos han recibido otras denominaciones, y quiza
una de las mas relevantes sea la de Hjelmslev, que denomina, en la construcciéon
de su glosematica, a cada uno de los elementos que constituyen la unidad del
signo lingiiistico elemento de expresion y elemento de contenido (cfr. Hjelmslev,
1968, pp. 15-41). Pero lo importante para la cuestién que aqui nos ocupa es
la razén por la cual se adoptaria una u otra nomenclatura y, a mi juicio, esta
siempre tiene que ver con la claridad y la precision en la exposicion de lo que
se esta observando; sobre este y otros problemas relacionados con los rasgos de
la lingiiistica tardomoderna desde una lectura de la filosofia de Heidegger, cfr.
Moreno Tirado (2020, pp. 247-310).

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-259



240

Guillermo Moreno Tirado

de cualquier otra similar porque corresponde con un elemento y solo
uno del conjunto significante.

Digo que es muy importante que la lingiiistica considere como
constitucién no lingtiistica la referencia de sentido (entendiendo por ello
lo que la fenomenologia, en general, alcanza) porque esto es lo que hace
que se fundamente a si misma como por fuera del sentido. Esto tendra sus
consecuencias y lo veremos en los proximos apartados, pero podemos
adelantar que, por lo que llevamos dicho, la lingiiistica ya no puede
proceder de otro modo en nuestra situacion histdrica y, sin embargo,
este proceder debe ser siempre en la forma de un “como si”, pues,
como veremos, “el sentido” tiene que formar parte de la ocupacién del
lingliista aunque unos u otros lingtiistas no se ocupen de preguntarse
por ello.

Lo que interesa notar ahora es que aquello que permite a la
lingiiistica delimitar algo lingiiistico por distincion de algo material o
referencial, ambos en sentido amplio, es reconocer eso otro que tienen
en comun y que constituye el vinculo entre significante y significado, a
saber, la relacion antes descrita. A eso comun se le puede llamar, como
muchos lingtiistas hacen, estructura.” Esto implica que la lingiiistica
tardomoderna no tiene mas remedio que valerse de este término para
definir su propio ambito de objetos.

Esta definicion de su ambito de objetos a partir del término estructura,
que no debe leerse como un compromiso tedrico de este trabajo con
corriente intelectual alguna (sobre estas, cfr. Fernandez Liria, 2004), es el
primer rasgo de la lingiiistica tardomoderna, en el cual estan implicados
tanto el trabajo independiente en cada uno de los conjuntos (trabajo que
siempre sera independiente solo por abstraccion, no porque de hecho
se encuentren separadas las unidades fonematicas de las unidades
semematicas) como el trabajo a propodsito de la naturaleza del signo
lingiiistico. Este trabajo, en concreto, indaga el caracter constitutivo del
vinculo entre significante y significado, o sea, entre unidades fonematicas
y unidades semematicas. De la naturaleza de este vinculo y, asi, de la
del signo lingiiistico, hay que decir desde el primer momento que, por
definicion, no es ninguna cosa, es decir, su estatuto es, valiéndonos de
palabras de Husser], estrictamente eidético. Esto se debe, precisamente, a

17" Para una caracterizacion amplia de este término, no solo en lingiiistica,

pero que ciertamente recoge lo que la lingiiistica pone en juego, lo sepan unos u
otros lingiiistas o no, cfr. Villaverde Lopez (2017).

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



241

Preparacién para una critica

que para hablar del estatuto de ese vinculo entre significante y significado
hay que valerse (aunque sea implicitamente) de la nocion de estructura
tal y como se ha puesto en juego aqui (cfr. Martinez Marzoa, 2001, p. 14).
Asi, a este primer rasgo le pertenece también el que el estatuto de los
objetos de la lingtiistica tardomoderna sea siempre eidético y, por tanto,
puede interpretarse (y esta es mi postura, aunque no la desarrollaré
aqui) que el trabajo de los lingtiistas es fenomenolégico (cfr. Martinez
Marzoa, 2012, pp. 12-13).

El segundo rasgo, y a consecuencia de este primero, tiene que ver
con la definicién de su objeto de estudio, a saber, la lengua y, entonces,
necesariamente también el habla.'® La lengua es identificada con la
estructura, o sea, se define explicitamente como un sisterma de signos
concreto. Ahora bien, dado que ese sistema no tiene otro estatuto que el
de la estructura, su “observacién” por parte del lingiiista esta limitada a

8 A proposito de ello, hay que diferenciar, por lo que respecta al uso que

se hace en el Curso, el término objet del término matiere. Para Saussure, objet es
sinénimo de objectum y a su vez de télos en el sentido medieval-aristotélico, o
sea, se trata de la meta, el objetivo que (en este caso) la lingiiistica debe perseguir
(cfr. Hjelmslev, 1972, p. 48; cfr. también la nota 40 de Tullio de Mauro en De
Saussure, 2005, pp. 414-416). Este objeto es la lengua: “Ia lingiiistica tiene por tinico
y verdadero objeto la lengua, considerada en si misma y por si misma” (De Saussure,
2005, p. 317). Sin embargo, hoy sabemos, gracias al trabajo de R. Godel y R.
Engler, y al extenso comentario en notas de Tullio de Mauro, que “la tiltima linea
del C. L. G. es la “conclusion de los editores’, dicho de otro modo, nada en las
fuentes manuscritas muestra que Saussure haya pronunciado esta célebre frase,
y evidentemente, entonces, menos que ella represente ‘la idea fundamental’ de
su ensefianza” (De Saussure, 2005, p. 476). Por otra parte, los objetos (en sentido
cercano al kantiano) son referidos por Saussure, en general, como matiere (cfr. De
Saussure, 2005, p. 125). La matiére de la lingiiistica son los hechos lingiiisticos,
o sea, las entidades lingiiisticas constituidas segtin el lugar que ocupan en
el sistema de valores u obligaciones. Asi, “[I]a materia de la lingiiistica esta
constituida, en principio, por todas las manifestaciones del lenguaje humano, ya
se trate de pueblos salvajes o de naciones civilizadas, de épocas arcaicas, clasicas
o de decadencia, teniendo en cuenta, en cada periodo, no solamente el lenguaje
correcto y el ‘buen lenguaje’, sino todas las formas de expresion” (De Saussure,
2005, p. 20). Por otro lado, debe tenerse en cuenta la fuerte discusién que hay
en el seno de la lingiiistica a proposito de este asunto, como muestra el texto
de Coseriu (1962, pp. 11-113), y que muy pronto se asumié que la lingiiistica
debia ocuparse del habla (cfr. Cataldn Menéndez-Pidal, 1955; en esta estela, quiza
quepa leer los estudios de Dominguez Rey, 2009 y 2014).

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-259



242

Guillermo Moreno Tirado

las realizaciones concretas de este.'® Estas realizaciones es lo que se define
como el habla, esto es, la observacion de la puesta en marcha de un
sistema en los actos concretos de los hablantes de ese sistema, esto es, de
esa lengua. Esto implica que los conceptos de lengua y habla constituyen
dos caras de cierto lo mismo al que se suele llamar, entonces, lenguaje;
este término es elevado a un espacio de universalidad o generalidad
que afecta a todas las lenguas, de tal modo que se entiende que una
gramatica (pero también que la gramatica, como expresion general en
forma de singulare tantum) es la expresion abstracta y tedrica de una de
esas lenguas (o, si es la gramatica, del lenguaje y, entonces, este también
en singulare tantum).

Esto quiere decir que este segundo rasgo consiste en que la
lingiiistica tiene que reconocer una escision® entre lengua y habla, o sea,
una irreductibilidad de uno y otro lado, para su propia marcha como
ciencia, al tiempo que, dado que su pretension es conocer su objeto,
tiende a subsumir un lado en otro, o sea, a proponer y proponerse un

1 Por cierto que estas “realizaciones concretas” son, a su vez, la

concrecion de cada sistema de signos hasta el punto de que es este criterio el
que permite distinguir entre “lenguas muertas” y “lenguas vivas”: las primeras
son aquellas en las cuales el conjunto de sus realizaciones concretas esta cerrado
y las segundas aquellas en las que estd abierto. Por otra parte, la concrecién
de un sistema de signos lingiiisticos no esta definida por la extensién del conjunto
de sus realizaciones concretas, sino por la intensién de esas realizaciones. Esta
se traduce, precisamente, en los elementos lingiiisticos analizables en el orden
tedrico que suelen registrarse en una gramatica (en sentido amplio: morfologia,
fonética, ortografia, sintaxis, etc.) y que terminan definiendo los rasgos concretos
de un sistema.

20 El funcionalismo o la lingiiistica funcional hace un reconocimiento
explicito de esta distincion y también lo hace, en su deconstruccién del problema,
Derrida; pero no reconocerlo no implica que la escisién no esté, incluso alli
donde se formule que la lengua esta vigente en cualquier realizaciéon concreta
y en cualquiera de sus variaciones. Por supuesto que estd ahi, pero solamente
porque la lengua solo se manifiesta en la realizacién de actos de habla (como ya
se ha dicho). La escision de la que se habla aqui no es una posicion teérica de
una u otra lingiiistica, es un rasgo inherente a la lingtiistica tardomoderna que,
ademas, se sigue del rasgo anterior. Cuando se dice aqui reconocimiento, no se
pretende decir que tales o cuales lingiiistas, escuelas o corrientes lo expresen
explicitamente, sino que pertenece a la construccién interna de la lingiiistica. No
se estd tratando de pasar revista a unas u otras posiciones de lingiiistas, sino,
mas bien, de hacerse cargo del fendémeno de esta disciplina cientifica.

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



243

Preparacién para una critica

estudio universal y general del lenguaje, esto es, una teoria general y
universal del lenguaje (cfr. Hjelmslev, 1971) o una gramdtica universal
(por ejemplo o ejemplarmente, generativa; cfr. Chomsky, 2015). En otras
palabras, tiende a la absolutizacion de uno de los dos miembros de
la escision y a la pretension de subsuncién del otro en ese. Este rasgo
camina en paralelo al hecho de que la lingiiistica avanza tanto porque se
propone este camino como porque este camino no se llega a realizar, es
decir, porque no se consuma la subsuncion de un lado por el otro. Que
no se realice, se cumpla o se consuma a ultranza dicha absolutizacion
se debe a que ella misma tiene que mantener la distincién entre ambos
lados de la escision para su propia supervivencia, es decir, para seguir
marchando como ciencia. Ya que en la escision le va el que pueda seguir
hablandose tanto de lenguas distintas como de realizaciones concretas
de esta o aquella lengua (que sigan siendo distinguibles, por ejemplo,
las variantes de las invariantes, o sea, las unidades funcionales de los dos
conjuntos que constituyen los aspectos del signo, en distincion de las
meras variantes dentro de esas unidades), ninguna teoria lingtiistica que
pretenda alcance universal llega a culminarse e imponerse por completo,
ni en su metodologia ni en su terminologia.”

Estos dos rasgos desembocan en un tercero, a saber, que a la
lingiiistica tardomoderna le es inherente concebir el lenguaje como
algo, en cierto modo, ahi delante, ya sea porque lo asume implicita o
explicitamente como instrumento, herramienta, medio o vehiculo
de transmision de informacion para la comunicacion, érganon (en el
sentido heleno-medieval y no griego clasico y arcaico del término),
actividad creativa o enérgeia (en el sentido heleno-medieval), producto
social, cultural o érgon (en el sentido heleno-medieval). Le es inherente
esta concepcidn porque la lingiiistica se entiende como ciencia y, por
tanto, sea como fuere, tiene que delimitar su ambito de objetos y, por
consiguiente, asumir que aquello que estudia se constituye como objeto.

Habria mucho que discutir sobre cada uno de los rasgos y mucho
que matizar, asi como muchas interrelaciones que explicitar entre los
tres rasgos. Por consiguiente, con esto no se pretende que estos rasgos
se impongan como definicion definitiva del fenémeno. La exposicion de

2l Por esta razén yo no me cifio a una sola terminologia o a la metodologia

de una sola teoria o pensamiento lingiiistico, sino que los analisis que aqui se
proponen estan pensando en la ciencia lingiiistica en general y tienen, mas bien,
caracter critico con respecto a ella, en el sentido kantiano del término.

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-259



244

Guillermo Moreno Tirado

este andlisis se considera provisional y sometida a discusion, pero los
elementos puestos en la agrupacion de los tres rasgos deberan aparecer
en una ulterior exposicion mas definitiva del andlisis, ya sea en este u
otro orden. Lo relevante, pues, no es coémo se ha expuesto, sino lo que
se ha pretendido indicar, y es con eso que se ha pretendido indicar con
qué discute la filosofia de Heidegger. Asi, a continuacion se tratard de
responder a la pregunta: ;en qué sentido se da esa discusion?

4. Los puntos de la discusion implicita de Heidegger con la
lingiiistica tardomoderna

Lo que los tres rasgos sefialados indican es, invirtiendo el orden en
el que han aparecido en el apartado anterior, a) que el lenguaje es, en
cierto sentido, algo de lo que hacer objeto de estudio; b) que a dicho objeto
le pertenecen dos lados irreductibles entre si, pero, al mismo tiempo,
irreductiblemente interrelacionados, que son la lengua y el habla; c)
que en la medida en que la lingiiistica tenga como tarea propia definir
su objeto de estudio, tiene que asumir la definicion de sus entidades
a partir de la contraposicién entre lingiiistico y extralingtiistico, no
teniendo mas remedio que recurrir al concepto de estructura para definir
el estatuto del signo lingiiistico (siendo, entonces, justamente el estatuto
que ese concepto constituye lo que aclara el caracter de arbitrariedad del
vinculo entre significado y significante y de diferencia de cada uno de los
aspectos y de cada uno de los signos entre si). Estas tres indicaciones,
como se puede ver, estan estrechamente relacionadas, y es con ello con
lo que defiendo que discute implicitamente Heidegger.

Ya en el paragrafo 34 de Ser y tiempo (citado en el primer apartado) se
pregunta acerca de qué tipo de ente es el lenguaje y, alli mismo, se hace
notar que la respuesta a dicha pregunta comporta un posicionamiento
fundamental acerca del problema, a saber, si se entiende el lenguaje
como un ente o como algo en lo que se estd. Es evidente que, para
Heidegger, la respuesta cotidiana (por tanto, la respuesta trivial, pero,
por ello mismo, la que se presenta como punto de partida) a dicha
pregunta es que el lenguaje es un ente subsistente, ya que la concepcién
moderna del lenguaje es la de un instrumento, herramienta o vehiculo
para la trasmision de informacion, es decir, para la comunicacion y, en
definitiva, para la dominacién (incondicionada) de lo ente propia de la

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



245

Preparacién para una critica

metafisica moderna de la subjetividad.” Pero también es evidente, y este
es el primer punto de la discusion, que esa concepcion tan solo oblitera
la comprension de la fenomenalidad del lenguaje o, como lo dice
Heidegger, de su esencia. Esta comprensién puede esbozarse diciendo
que incluso o precisamente alli donde la lingiiistica toma al lenguaje
como objeto de estudio y, en ese sentido, asume la concepcion moderna
de este, esta concepcidn se revela tan secundaria como los fundamentos
de la metafisica moderna de la subjetividad de la que depende.” Ese
caracter secundario de la lingiiistica se percibe porque ella misma debe
asumir los presupuestos inherentes a la ciencia moderna,® o sea, los
presupuestos inherentes a la fisica matematica moderna, de manera que,
en definitiva, los juicios o enunciados cognoscitivos sobre el lenguaje
estan tan carentes de fundamento, de suelo firme, o tan instalados en el
abismo, como los analisis de Heidegger muestran que lo esta la propia

2 “La decadencia del lenguaje de la que actualmente tan tarde y tan

abundantemente se charla no es el fundamento, sino una consecuencia del
proceso por el cual el lenguaje, bajo el domino de la metafisica moderna de la
subjetividad, cae casi inexorablemente fuera de su elemento. El lenguaje incluso
nos niega concedernos su esencia: ser la casa de la verdad del ser. Mas bien, el
lenguaje se entrega como un instrumento para nuestro mero querer y ejercer
el dominio sobre lo ente. Este mismo aparece como lo real en el entramado de
causas y efectos. Calculando-actuando nos encontramos con el ente como lo real,
pero también con las explicaciones y fundamentaciones cientificas y filosoficas”
(Heidegger, 1976, p. 318). Cfr. también Heidegger (1989b); sigo, en este punto, la
lectura que propone G. Kovacs (2013), a quien también sigo sobre el asunto del
lenguaje en Heidegger en general (cfr. Kovacs, 2001 y 2018).

2 En rasgos generales, esta es la tesis que defiende Derrida en los dos
primeros capitulos de la primera parte de De la gramatologia (Derrida, 1967, pp.
11-108).

2 Heidegger expone esta nocion en muchos de sus textos, pero puede
encontrarse un desarrollo sistematico de esta, como se sabe, tanto en La
época de la imagen del mundo (Heidegger, 1977, pp. 75-113) como en Ciencia y
meditacion (Heidegger, 2000a, pp. 37-65; a proposito de ello, cfr. Richter, 2010).
Esta problematica hay que considerarla, como también se sabe, cara tanto a la
cuestion de la técnica moderna y el Ge-stell (estructura de emplazamiento) como
a la nocién de Machenschaft (maquinaciéon o manipulacion) (cfr. Gorgone, 2006;
Schild, 2017 y 2018). Por otro lado, deben tenerse en cuenta los trabajos de F.
Schalow (2013 y 2014) para una lectura de la técnica critica con las traducciones
de estos textos y, por tanto, con sus interpretaciones.

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-259



246

Guillermo Moreno Tirado

ciencia moderna y, como le ocurre a esta, sin que ello le impida avanzar
y arrojar resultados.

El segundo punto de la discusion, en continuidad con el primero,
se encuentra en el cuestionamiento de la dependencia interna y el
irreductible reconocimiento de la escision que hay entre las nociones
lingiiisticas de lengua y habla en los textos recogidos en De camino al
habla. Podemos poner sobre la mesa, con Heidegger, que el habla de cada
hablante (es decir, el uso o la realizacion de una estructura lengua concreta)
no es sino el corresponder al hablar mismo de la lengua (o, dicho con
términos extraidos de la lingiiistica, a la propia estructura lengua en la
que consiste). Este hablar de la lengua, precisamente porque lo que dice
es la estructura de esa lengua misma (el orden del sistema de signos o
valores puros en el que se puede describir), no es sino “son del silencio”
(Heidegger, 1985, p. 27), lo cual concierta con que la observacion de una
lengua solo sea posible a través de su realizacién.” Este son del silencio no
puede sino romperse cada vez que hablamos, pero solo porque hablamos
correspondemos a €l y, en este sentido, escuchamos (o sea, pertenecemos:
gehoren) a la lengua. En la medida en que se corresponda (a pesar de
la ruptura) a ese escuchar, uno emprendera el esfuerzo de aprender
a pertenecer a la lengua. El decir de la poesia, en continuidad con el
milthos y el épos griego, seria la ruptura que, en su romper el elocuente
silencio del hablar de la lengua —que es donde se da la Unter-schied, la
distincion, diferencia, el vuelco, la brecha, etc., y el entre en el cual cada cosa
es esa y no otra— dice callando esa escision y mantiene abierto el entre,
el “espacio-de-juego-temporal” en el que somos, en el cual moramos y
por lo cual este morar es, a pesar de todo, poético (cfr. Heidegger, 2000,
pp- 189-208). Este decir (Sagen) es entonces un cantar o canto (Singen) que
rememora (Andenken) lo que ha sido en cuanto aquello por-venir y que
Heidegger pone en relacion con el mélos pindarico (puesta en relacién

% Esta lectura del silencio discute explicitamente con la parte final del

trabajo de B. Ulrich (2013, pp. 80-87). Esto no quiere decir que se niegue, sin mas,
lo que alli se dice, pero si se cuestiona, con la lectura que propongo, que haya que
interpretarlo (incluso el callar del ser) en sentido mistico o meramente simbdlico.
En otro orden, puede consultarse Moreno Marquez (2016), el cual, si bien no se
encontraria incémodo con la lectura de Ulrich, si creo que pone el énfasis en el
caracter de intuicién fenomenoldgica que tiene el acceso a los elocuentes silencios a
los que nos referimos.

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



247

Preparacién para una critica

que refiere a la teoria de los géneros poéticos de Holderlin; cfr. Martinez
Marzoa, 2018a y Blay Montmany, 2018).2

El tercer punto de discusion se aprecia con respecto al problema de
la contraposicion (implicita en la fundamentacion de la lingiistica) entre
lo lingiiistico y lo extralingiiistico. Siendo una necesidad interna de la
lingiiistica establecer esta oposicion, que es consustancial a la necesidad
que la lingiiistica tiene de echar mano del concepto de estructura (tal como
mas arriba se formuld, e, insisto, sin que esto suponga aqui, ni tampoco
para todo lingiiista, la adscripcion inmediata a movimiento intelectual
alguno), es también subsidiaria de la necesidad de establecerse por
fuera de la nocién de sentido, aunque finalmente tenga que terminar
incluyendo lo que con esa nocién se recoge en su propio trabajo. Este
rasgo pone a la misma lingiiistica en fuga o crisis, por cuanto ella misma
tiene que terminar incluyendo en sus propios conceptos precisamente
la referencia al sentido que, al mismo tiempo, ha tenido que establecer
como algo no lingtiistico. Podemos poner de manifiesto esta tesitura con
Heidegger haciendo notar que siempre somos en referencia a las cosas, es
decir, que estamos insertos en el campo del sentido, que somos un ser-
en-el-mundo (cfr. Moreno Tirado, 2019).

El desarrollo de este ser en referencia a las cosas en Heidegger es muy
extenso y ocupa tanto la relacion que hay entre su comprension de la

% Debe advertirse en este punto que la discusién que se establece con

la lingiiistica tardomoderna, en la medida en que toma en seria consideracion
los conceptos fundamentales de esta ciencia, permite arrojar algo de luz sobre
los textos de Heidegger acerca del lenguaje sin que la lectura de ellos termine
sosteniendo algo asi como la busqueda de nuevas mitologias —lectura que
puede encontrarse, por ejemplo, en el estudio de Christian Sommer (2017)
sobre los cursos de Holderlin— o lecturas maniqueistas acerca de la esencia del
lenguaje. Segun este ultimo tipo de lectura, habria dos modos de lenguaje: uno
venido a menos, que seria el que aconteceria como el cotidiano (en el sentido
peyorativo) de los procesos de trasmisién de informacion (y en la informatica), y
otro que seria esencial, pleno o como se lo llamara (incluso aunque se lo llame
natural o tradicional), el cual se identificaria con la poesia y la filosofia, de
modo que se podria llamar lenguaje poético o filosdfico. Esta posicién ha sido
defendida por Ingebor Schiissler (2006, pp. 77-79), quien usa explicitamente las
denominaciones referidas; a lo largo del estudio citado de G. Moreno Tirado
(2020) puede encontrarse la critica mds explicita a estas interpretaciones, la cual
no pretende limitarse a la lectura de Heidegger, sino que afecta el modo de
entender los problemas filoséficos de la Modernidad.

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-259



248

Guillermo Moreno Tirado

transcendencia del Dasein y el lenguaje, segtin la cual “solo hay lenguaje
en un ente que, conforme a su esencia, transciende” (Heidegger, 1992, p.
447), y de ello con la libertad y el tiempo (cfr. Heidegger, 1978, pp. 203-
280), como la formulacién del lenguaje como casa del ser y el alli donde
hay mundo y, por tanto, historia.

El lenguaje no es solo una herramienta que el hombre
posee al lado de otras muchas, sino que el lenguaje
concede en general, en primer lugar, la posibilidad
de estar en medio de la patencia del ente. Solo donde
hay lenguaje hay mundo, lo cual significa: el alrededor
siempre cambiante de obra y decision, responsabilidad
y accidén, pero también de arbitrariedad y ruido,
confusion y decadencia. Solo donde impera un mundo
hay historia. El lenguaje es un bien en un sentido mas
originario [que una posesion, o un “activo”]. El es un
bien para, es decir: él garantiza que el hombre pueda ser
histdrico. El lenguaje no es una herramienta disponible,
sino aquel acontecimiento-apropiado [Ereignis] con
el que cuenta la mas alta posibilidad del hombre
(Heidegger, 1981, p. 38).

Y, efectivamente, para ganar esta “articulacién esencial mas
originaria” (Heidegger, 1976, p. 314),% el pensar y el poetizar tendrian
la tarea de “liberar el lenguaje de la gramatica” (Heidegger, 1976, p.
314). Esta liberacion tendria como paso previo el ejercicio critico de
problematizar la necesidad de la lingiiistica de establecerse frente a lo
real, esto es, de postular lo extralingiiistico para su fundamentacion.?®

¥ La expresion alemana es das urspriingliche Wesensgefiige, donde habria

que interpretar urspriingliche en el sentido de “fenomenoldgico”, no en el sentido
de “genéticamente anterior”.

% “Liberar al lenguaje de la gramatica para ganar un orden mas originario
es algo reservado al pensar y al poetizar” (Heidegger, 1976, p. 314). Interpreto
“mas originario” en el sentido de la nota anterior. En este sentido, no estoy de
acuerdo con lo que Agamben dice en El lenguaje y la muerte a propdsito de este
proyecto de liberacién: “El programa heideggeriano de una ‘liberacion de la
gramatica respecto de la légica’ (Heidegger 1, p. 34 [sic]) no es, en este sentido,
verdaderamente realizable: deberia ser, al mismo tiempo, una ‘liberacion del
lenguaje respecto de la gramatica’ y presupone una critica de la interpretacion

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



249

Preparacién para una critica

Como ya se ha dicho, este postulado responde a su caracter cientifico, esto
es, a la exigencia que debe cumplir en el establecimiento de su objeto de
estudio y su sistema axiomatico de definiciones.

A esta liberacion (que no consiste sino en asumir el caracter
imprescindible de la lingliistica, esto es, en asumir que hay que
hacer el ejercicio de “pasar por ella”) perteneceria la interpretacion
heideggeriana de la nocion de signo (Zeichen), en la que estaria incluido
el signo lingtiistico. A partir de esta palabra podemos articular una
discusion desde Heidegger con la nocion lingtiistica y su necesidad de
establecerla “al margen del sentido” en la medida en que con ella se dice
qué somos (cfr. Heidegger, 2000a, pp. 134-140) en cuanto hablantes (seres
de palabra), o sea, en cuanto siempre ya estamos referidos a las cosas tal que
nuestro mundo circundante no es mas que la trama de esas referencias
y, por tanto, que el mundo como el “adénde de la transcendencia” (cfr.
Heidegger, 1978, pp. 203-280) no es sino lenguaje.

Pues bien, respondiendo a la pregunta por el sentido de la discusién
implicita con la lingiiistica, decimos que, atendiendo a los tres puntos
senalados, esta discusion seria el ejercicio de posibilitar la comprension
de la fenomenalidad del lenguaje, la cual muestra que los conceptos
de la lingtiistica criticamente considerados permiten articular esa
comprension. Esta consiste, entonces, en desvelar que somos un signo,
esto es, que en tanto que hablantes siempre estamos referidos a las cosas como

del lenguaje que esta ya contenida en las categorias gramaticales mas
elementales: el concepto de “articulacién’ [&pOpov], de letra [yoapua] y el de
‘parte del discurso’” [épog Tov Adyov]. Estas categorias no son propiamente ni
logicas ni gramaticales, pero hacen posible toda gramatica y toda ldgica, y tal
vez toda émiotrjun en general” (Agamben, 2002, p. 42-43). Disiento de esto, por
un lado, porque por liberacién no creo que haya que entender desasimiento de
las categorias, sino atencion rigurosa y seria a ellas, es decir, tanto a la historia
de la gramatica que Heidegger considera por hacer (cfr. Heidegger, 1983, pp.
60-61) como a la lingiiistica. Pero, por otro lado, porque, si lo que quiere decir
Agamben con que estas categorias no son propiamente ni ldgicas ni gramaticales
es que son ontologicas, o sea, fenomenoldgicas, entonces si seria viable el proyecto
de Heidegger (en el sentido antes dicho). Si con ello quiere decir otra cosa,
sospecho que ello mismo estard oscilando entre una intuicién fenomenoldgica
no del todo explorada y posicionamientos implicitos, con lo cual tampoco estaria
de acuerdo. Se sospecha esto porque la discusién de Agamben, de todas formas,
es con Derrida, al menos con los trabajos que comprenden La voz y el fenémeno,
La escritura y la diferencia y De la gramatologia.

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-259



250

Guillermo Moreno Tirado

nuestro mundo. Ese estar referidos a las cosas se manifiesta en la medida en
que respondemos (rompiendo) al son del silencio del hablar de la lengua, esto
es, en la medida en que aprendemos a pertenecer a la lengua.

Para terminar de preparar la discusién general con la lingtiistica,
me detendré en el siguiente apartado en la interpretacion de Heidegger
de esta nocién a partir de los versos de Holderlin: “Somos un signo,
sin interpretacion, / sin dolor somos y casi hemos / perdido el lenguaje
en lo extrano” (Heidegger, 2000a, p. 135). Pero antes hay que dar una
advertencia acerca de esa interpretacion.

En el texto “Recuerdo” (donde Heidegger comenta el himno de
Holderlin, Andenken), estos que “son un signo” (del himno Mnemosyne)
son explicitamente los poetas (cfr. Heidegger, 1981, pp. 103-107 y 113-
118; Heidegger, 1980, pp. 163-212). Estos son aquellos que se encuentran
entre dioses y hombres y, en este sentido, su modo de ser es el de los
semidioses: la corriente del rio, Heracles, etc. Estos, los poetas, como los
semidioses son los que sefalan el entre en el cual los dioses son dioses
porque los hombres son hombres y viceversa, de modo que ellos son
los que mantienen “lo abierto”, el entre de “cielo y tierra”, tal que, de
nuevo, la tierra es la tierra porque el cielo es cielo y viceversa. Cabria,
entonces, decir que nosotros (el que escribe, el que lee esto, un vecino,
etc.) no somos “un signo”, sino que, como mucho, nosotros tratamos
de interpretar (y el verso dice que no lo conseguimos, que esos signos
son “sin interpretacién”) y, de ese modo, nos mantenemos en lo abierto
(precisamente porque ese caracter de “sin interpretacién” obliga a
continuar la exégesis, nos obliga a seguir leyendo). Pero también podria
decirse que poeta no es este o aquel que escribe versos, sino todo aquel
que, en unos u otras circunstancias, es signo y, en tal sentido, mantiene
lo abierto. Leido de este modo, si que “somos un signo”, al menos
porque, en algun sentido, el ser poeta es una posibilidad de cada cual
que, ciertamente, rara vez se decide, pero que siempre esta ahi para ser
decidida.

Pues bien, dicho esto, paso ahora a dar una interpretacién de estos
versos que, sin ser la de Heidegger, se apoya en €l y, de ese modo, da
cuenta de que su filosofia resulta ser el marco apropiado para preparar
la discusién con la lingiiistica. El siguiente apartado, por tanto, esta a
caballo entre ser parte de la preparacion y entrar en la discusion critica
con la lingiiistica. Esta circunstancia lo hara breve y provisional, pero

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



251

Preparacién para una critica

resulta necesario para terminar de mostrar la “adecuacién” (si acaso
cabe hablar asi) del marco propuesto.

5. Ser un Signo

Se ha argumentado que la nocién de extralingiiistico surge a colacién
de tener que definir qué es una entidad lingiiistica a diferencia de
otras, por tanto, frente a aquellas entidades fisicas, en sentido amplio. Lo
extralingtiistico es todo eso que la lingiiistica tiene que no considerar para
estudiar su objeto, o sea, para ser una ciencia, digamos, “con todas las de
la ley”. Sin embargo, todo lo que constituye lo extralingiiistico termina
siendo consideracion lingiiistica, tanto porque de eso no lingiiistico
dependen las posibilidades lingiiisticas de distincién interna —por
ejemplo, a la hora de dirimir entre las unidades funcionales (tanto del
conjunto significante como del conjunto significado) y las variaciones de
realizacion de esas unidades, esto es, entre los valores puros de una lengua
y su manifestacion (las idiosincrasias del acento de una region, el tipo
de grafia de una escritura, etc.)— como porque, finalmente, no es sino a
todo eso al margen de lo cual la lingiiistica tiene que constituirse, a saber,
el sentido, a lo que de todas formas esta anclada la misma funcionalidad
de sus entidades, de sus signos lingiiisticos, porque sus valores puros
no estan sino anclados al sentido (y, por consiguiente, por muy puros
que quiera considerarlos la lingiiistica, estan entrelazados a la trama de
significatividad atematica que Heidegger llama mundo circundante). En
otras palabras, en la lingiiistica se pretende atender a un tipo de signo, pero
como si este fuera sin interpretacion. Mientras no se aclare en qué sentido se
da ese anclaje de las entidades lingiiisticas al sentido, nosotros mismos
seremos un signo sin interpretacion, es decir, ni entenderemos qué es
el lenguaje ni tampoco entenderemos en qué consistimos nosotros en
cuanto hablantes.

Noétese que, si bien la traduccion de la palabra deutungslos por sin
interpretacion es posiblemente la mejor, la palabra, sin embargo, en su
forma verbal, deuten, quiere decir también sefialar e indicar, por lo cual se
puede decir que hace referencia al haber alli algtin significado en el que se
anda envuelto. Ademas, esta palabra se utiliza en la expresion die Zukunft
deuten, interpretar o ver el futuro, en el sentido en el que en castellano
decimos leer el futuro, y en la expresion ein Triume deuten, interpretar un
suerfio, darle o extraerle el sentido o el significado a un sueno, o sea, traducir
sus signos (los propios del suefo) a signos de alguna lengua (signos
lingiiisticos). Analizado de este modo, en el primer verso se nos dice que,

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-259



252

Guillermo Moreno Tirado

a pesar de ser un signo, un indicar o referir y estar referido a las cosas,
somos sin o ausentes de interpretacion o significado, es decir, estamos
afectados de una Verddung (devastacion, desertizacion u obliteracién)® o,
como dirfamos en castellano, de un allanamiento. Este es justamente el
allanamiento en el que nos sitaa la lingiiistica, lo que supone que ella
misma permite o facilita (en uno de los sentidos de allanar) el estudio de
las lenguas (y nosotros ya siempre estudiamos las lenguas con y a través
de la lingtiistica tardomoderna), pero también que nivela u homologa
(desertiza) los signos (y especialmente los lingiiisticos) hasta obliterar su
lectura o interpretacion.

Por otro lado, resulta muy inquietante que a deutungslos le siga
schmerzlos. Por de pronto, porque, en general, puede que esto o aquello
sea indoloro, pero no que uno sea sin dolor; en general, mientras uno anda
siendo, hay dolor o, si se prefiere decir asi, afeccion sensitiva en general.
Ahora bien, sin dolor uno si es en la muerte, es decir, solo en la muerte
somos sin dolor. Por consiguiente, a la interpretacion anterior le falta una
precisién, ya que si somos algo en la misma medida en que somos un
signo, esto es, hablantes, es, precisamente y como Heidegger demuestra
en Ser y tiempo, vueltos hacia la muerte, o sea, hacia lo schmerzlos.

Con esta lectura se revela un aspecto de la estructura del verso;
schmerzlos no sigue meramente a deutungslos, sino que pone en quiebra,
en crisis, en fuga justamente esa ausencia de lectura, es decir, pone en
fuga la Verddung o el allanamiento en el que nos deja la lingtiistica. Ahora,
ser sin dolor quiere decir estar vueltos hacia la muerte o, en otras palabras,
estar vueltos hacia nuestra finitud. Esto, la finitud, es, sin duda, lo propio,
y es, también sin duda, el caracter mismo de la ciencia en el que enraiza
asimismo la lingiiistica, que, como tal, debe ser conocimiento (finito)
sobre las lenguas en general.

Pero la lingtiistica (y también la ciencia misma) tiende, por asi decir,
a apartarse de esa limitacién que la finitud marca. Leyendo los versos,
diré que tiende hacia lo extrasio, hacia lo otro que esta finitud en la que,
sin embargo, enraiza; es decir, tiende a defender la posibilidad de dar la
descripcién ultima de la estructura, no ya de una lengua, sino de todas

¥ En Carta sobre el “Humanismo”, se lee: “La devastacién [Verddung] del
lenguaje que velozmente y por todas partes se extiende [...]” (Heidegger, 1976,
p- 318), o en el texto de 1962, Estancia: “La huida de los dioses y con ello la
devastacion [Verddung] del habitar de los hombres, el vacio de sus obras, lo en
vano [Vergebliche] de sus acciones” (Heidegger, 2000b, p. 215).

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



253

Preparacién para una critica

las lenguas, esto es, del lenguaje en general en una feoria general, en una
gramitica universal que terminaria por allanar toda interpretacion. Ahora
bien, el verso nos anuncia lo que implica el que nos hayamos volcado en
eso extrafio con un casi.

Asi, de que se pueda asumir la muerte —pues decidirse por asumir
la finitud es siempre una decision que se puede tomar, incluso a pesar
de que siempre sea una decision por tomar— es consecuencia que 10
perdamos el lenguaje. Ciertamente, esa asuncion esta siempre siendo
un adelantarnos, anticiparnos a o precursar lo que haya de venir, de
manera que lo que “haya de venir” no sean simplemente sucesos que
me sobrevendran mafiana, sino, sobre todo, aquello que ingenuamente
he supuesto que ya pasé (como paséd la imposicion de la lingtiistica
o de la ciencia moderna como punto de partida para el problema del
lenguaje en nuestro tiempo), pero que, si me adelanto o anticipoy precurso
mis posibilidades, se me revela como lo que “todavia estd por llegar”. Por
eso, el verso termina diciéndonos que casi perdimos el lenguaje en lo
extrafio, porque no haberlo perdido del todo es “algo” siempre por venir,
siempre por decidirse.

Pero esta particular manera de formular la asunciéon de la muerte
no deberia implicar dejar de hacer lingtiistica (y empezar a hacer,
¢qué?), ni tampoco dejar de considerarla, de enfrentar sus problemas
filosoficos internos (los elementos de los tres rasgos que se sefalaron),
sino, precisamente, asumir que la lingtiistica es imprescindible para que
pueda haber interpretacion, con toda la problematicidad que ella convoca
y arrastra. Por ello, no se trata de que, por hacer lingiiistica, casi hayamos
perdido el lenguaje en lo extrafio, sino que, mas bien, esto casi ocurre por no
asumir qué quiere decir que ya siempre tengamos que hacerla, es decir,
por no asumir su caracter ineludible, por no adelantarnos, anticiparnos
o precursarla, por no habernos decidido a que ella misma sea algo por-
venir, un por-venir que debe consistir en una critica a sus presupuestos
fundamentales.

Solo un apunte mas para concluir e insistir en la importancia que
creemos que tiene esta preparacion para una critica a la lingtiistica y esa
critica misma. A pesar de lo que pudiera parecer, no se ha pretendido
explicitar el dialogo entre Heidegger y la lingiiistica, sino poner de
manifiesto que se encuentra y que tiene que encontrarse de modo
implicito. Para ello, ciertamente, es necesario hacerse con un acervo
lingiiistico suficiente como para, efectivamente, advertir ese dialogo.
Esto tltimo arroja un resultado muy interesante a lo dicho, a saber, que

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-259



254

Guillermo Moreno Tirado

el estudio de la lingiiistica —que, recordemos, era siempre, lo supiera
el lingtiista o no, fenomenoldgico— es imprescindible para el ejercicio
fenomenoldgico-hermenéutico y, ademas, que esto es hasta tal punto asi
que, en todo analisis fenomenoldgico-hermenéutico, lo sepa o no quien
lo esté llevando a cabo, habran intervenido necesariamente cuestiones
y conceptos que solo se han podido fundamentar por la lingiiistica
tardomoderna. Casi valdria, entonces, decir que mas nos vale saber
esto (decidirnos a esto), pues de todas maneras andara teniendo lugar,
haciéndonos de las suyas en nuestros propios ejercicios tedricos, ya sean
lingiiisticos o fenomenoldgico-hermenéuticos.

(Hasta qué punto, en funcion de lo que se ha defendido aqui,
cabria una hermenéutica que pretendiéndose fenomenolggica (o a la
inversa) pudiera pasar por encima de las cuestiones lingiiisticas? El
dialogo implicito entre Heidegger y la lingiiistica tardomoderna nos
permite, en cualquier caso, preparar una critica mas exhaustiva a los
presupuestos fundamentales de esta ciencia. Esta es la conclusion mas
firme a la que puede llegar este trabajo. Esa critica, insisto, como se ha
podido ver, no debiera consistir en ningtin caso en una refutacién, cosa
que, por otro lado, careceria de sentido tanto por lo que respecta a lo
que puede hacer el discurso filoséfico como por lo que concierne a la
firmeza cientifica de la propia lingiiistica. La critica a los presupuestos
de esta ciencia debe, mas bien, posibilitar que abandonemos, en la
medida de lo posible, nuestra ingenuidad en relacién con la concepcién
metafisica del lenguaje. Ademas, esa misma critica, si logra hacerse con
una comprension del fendmeno del lenguaje, debera extenderse a la
psicologia y la psiquiatria clinica, al menos alli donde estas reconocen
ciertos trastornos como pertenecientes al lenguaje. Esos trastornos en
algin sentido “del lenguaje” quiza ofrezcan otra luz una vez se haya
abandonado la ingenuidad con respecto a la concepciéon moderna y
metafisica del lenguaje.

Referencias bibliograficas

Agamben, G. (2002). El lenguaje y la muerte. Un seminario sobre el lugar de
la negatividad. T. Segovia (trad.). Pre-Textos.

Arnauld, A. y Lancelot, C. (1966). Grammaire générale et raisonnée ou
La Grammaire de Port-Royal. Edition critique présentée par Herbert E.
Brekle. Lart de penser. La logique de Port-Royal. Edité par Bruno Baron
von Freytag Lorinhoff et Herbert E. Brekle. Tome I. Nouvelle impression en
facsimilé de la premiére édition de 1662. Frommann-Holzboog Verlag.

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



255

Preparacién para una critica

__ (1967a). Grammaire générale et raisonnée ou La Grammaire de Port-Royal.
Edition critique présentée par Herbert E. Brekle. Lart de penser. La logique
de Port-Royal. Edité par Bruno Baron von Freytag Lorinhoff et Herbert
E. Brekle. Tome II. Supplément : Présentation synoptique des variantes
de texte des éditions 1662-1683. Avec des annotations. Frommann-
Holzboog Verlag.

__ (1967b). Grammaire générale et raisonnée ou La Grammaire de Port-Royal.
Edition critique présentée par Herbert E. Brekle. L'art de penser. La logique
de Port-Royal. Edité par Bruno Baron von Freytag Lorinhoff et Herbert
E. Brekle. Tome 1II. Supplément : Présentation synoptique des variantes
de texte du MS BN Fr. 19915 et I'édition de 1662. Avec des annotations.
Frommann-Holzboog Verlag.

Benveniste, E. (2014). Problemes de linguistique générale. I (1974).
Gallimard.

___(2016). Problemes de linguistique général. I (1966). Gallimard.

Bertorello, A. (2010). La funcién poética del lenguaje en el discurso
filosofico de M. Heidegger. Una interpretaciéon del estilo
heideggeriano desde V. Shklovski y R. Jakoboson. Areté: Revista de
Filosofia, 22(2), 177-188.

__ (2011). La lentitud de las cosas. El lugar de lo alosemidtico en la
lectura heideggeriana de Georg Trakl. Tépicos del Seminario, 26, 93-
110.

Blay Montmany, E. (2018). Pindaro desde Holderlin. La Oficina.

Catalan Menéndez-Pidal, D. (1955). La escuela lingiiistica espafiola y su
concepcion del lenguaje. Gredos.

Chomsky, N. (2015). Aspects of the Theory of Syntax (1965). The MIT Press.

Coseriu, E. (1962). Teoria del lenguaje y lingiiistica general. Cinco estudios.
Gredos.

__ (1972). Die Geschichte der Sprachphilosophie von der Antike bis zur
Gegenwart. Eine Ubersicht. Vorlesung gehalten im Winter Semester
1970/71 an der Universitit Tiibingen. Teil II. Von Leibniz bis Rousseau.
G. Narr (ed.). Tiibinger Beitrdage zur Linguistik.

__(1973). Sincronia, diacronia e historia. EI problema del cambio lingiiistico.
Gredos.

__ (1975). Die Geschichte der Sprachphilosophie von der Antike bis zur
Gegenwart. Eine Ubersicht. Vorlesung gehalten im Wintersemester 1968-
69 an der Universitit Tiibingen. Teil I. Von der Antike bis Leibniz. G. Narr
(ed.). Tibinger Beitrdge zur Linguistik.

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-259



256

Guillermo Moreno Tirado

__ (1981). Lecciones de lingiiistica general. E. Coseriu, J. M. Azaceta y
Garcia de Albéniz (trads.). Gredos.

__ (2003). Geschichte der Sprachphilosophie: von Anfingen bis Rousseau. .
Albrecht (ed.). A. Francke.

De Saussure, F. (1967-1968). Cours de linguistique général. Tres voliumenes.
R. Engler (ed.). Otto Harrassowitz.

___(2002). Ecrits de linguistique générale. S. Bouquet, R. Engler y A. Weil
(eds.). Gallimard.

__ (2005). Cours de linguistique générale. C. Bally, A. Séchehaye, A.
Riedlinger y T. de Mauro (eds.). L.-J. Calvet (trad.). Payot & Rivages.

Derrida, J. (1967). De la grammatologie. Les Editions de Minuit.

Dominguez Rey, A. (2009). Lingiiistica y fenomenologia. (Fundamento
poético del lenguaje). Verbum.

___ (2014). El gramma poético. Germen precientifico del lenguaje. Anthropos.
Donzé, R. (1971). La grammaire générale et raisonnée de Port-Royal.
Contribution a I'histoire des idées grammaticales en France. Francke.
Fernandez Liria, C. (2004). El estructuralismo. Sentido de una polémica.
En J. M. Navarro Cordon (ed.), Perspectivas del pensamiento

contempordaneo. Vol. 1. Corrientes. (pp. 95-131). Editorial Sintesis.

Greisch, J. (1987). La parole heureuse. Martin Heidegger entre les choses et les
mots. Beauchesne.

Granel, G. (1983). Les fondements de la linguistique. En M. Haar (ed.),
L’Herne. Martin Heidegger. (pp. 431-442). Editions de 'Herne.

__(1995). Galilée.

Godel, R. (1969). Les sources manuscrites du Cours de linguistique général
de F. de Saussure. Libraire Droz.

Gorgone, S. (2006). Machenschaft und totale Mobilmachung: Heideggers
Besinnung als Phanomenologie der Moderne. Heidegger Studien, 22,
49-69.

Heidegger, M. (1967). Sein und Zeit. Max Niemeyer Verlag.

__(1976). Gesamtausgabe. 1. Abteilung: Verdffentlichte Schriften 1910-1976.
Band 9. Wegmarken. Vittorio Klostermann.

_(1977). Gesamtausgabe. 1. Abteilung: Verdffentlichte Schriften 1910-1976.
Band 5. Holzwege. Vittorio Klostermann.

__ (1978). Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944. Band
26. Metaphysische Anfangsgriinde der Logik im Ausgang von Leibniz.
Vittorio Klostermann.

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



257

Preparacién para una critica

__ (1980). Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944. Band
39. Holderlins Hymnen »Germanien« und »Der Rhein«. Vittorio
Klostermann.

__ (1981). Gesamtausgabe. 1. Abteilung: Verdffentlichte Schriften 1910-1976.
Band 4. Erliuterungen zu Hélderlins Dichtung. Vittorio Klostermann.

__ (1983). Gesamtausgabe. 1I. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944. Band 40.
Einfiihrung in die Metaphysik. Vittorio Klostermann.

__ (1984). Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944. Band
41. Die Frage nach dem Ding. Zu Kants Lehre von den transzendentalen
Grundsitzen. Vittorio Klostermann.

__ (1985). Gesamtausgabe. 1. Abteilung: Verdffentlichte Schriften 1910-1976.
Band 12. Unterwegs zur Sprache. Vittorio Klostermann.

__(1989a). Gesamtausgabe. I1I. Abteilung: Unverdffentlichte Abhandlungen.
Vortrige — Gedachtes. Band 65. Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis).
Vittorio Klostermann.

___ (1989b). Uberlieferte Sprache und technische Sprache. Erker Verlag.

_ (1992). Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944. Band
29/30. Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit.
Vittorio Klostermann.

_ (1994). Gesamtausgabe. 1I. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944. Band 55.
Heraklit. 1. Der Anfang des Abendlindischen Denkens. 2. Logik. Heraklits
Lehre vom Logos. Vittorio Klostermann.

_ (1998). Gesamtausgabe. 1I. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944. Band 38.
Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache. Vittorio Klostermann.

— (1999). Gesamtausgabe. 1V. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen.
Band 85. Vom Wesen der Sprache. Vittorio Klostermann.

__ (2000a). Gesamtausgabe. 1. Abteilung: Verdffentlichte Schriften 1910-
1976. Band 7. Vortrige und Aufsiitze. Vittorio Klostermann.

___(2000b). Gesamtausgabe. 111. Abteilung: Unverdffentlichte Abhandlungen.
Vortrige — Gedachtes. Band 75. Zu Hoélderlin / Griechenlandreisen.
Vittorio Klostermann.

Hjelmslev, L. (1968). El lenguaje. M. Victoria Catalina (trad.). Gredos.

__(1971). Prolegémenos para una teoria del lenguaje. J. L. Diaz de Liafio
(trad.). Gredos.

__ (1972). Ensayos lingiiisticos. E. Bombin Izquierdo y F. Pifiero Torre
(trads.). Gredos.

Jaeger, H. (1971). Heidegger und die Sprache. Francke.

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-259



258

Guillermo Moreno Tirado

Kovacs, G. (2001). Heidegger in Dialogue with Herder: Crossing the
Language of Metaphysics toward Be-ing-historical Language.
Heidegger Studien, 17, 45-63.

__ (2013). Heidegger's Insight into the History of Language. Heidegger
Studien, 29, 121-132.

__ (2018). Logic, Language, and History in Heidegger. Heidegger
Studien, 34, 99-119.

Lafont, C. (1997). Lenguaje y apertura del mundo. El giro lingiiistico de la
hermenéutica de Heidegger. Alianza.

Leyte, A. (2005). Heidegger. Alianza.

Martinez Marzoa, F. (1996). Heidegger y su tiempo. Akal.

__(2001). Lingiiistica fenomenoldgica. A. Machado Libros.

__ (2012). La soledad y el circulo. Abada Editores.

___(2018a). De Kant a Hélderlin. La Oficina.

___(2018Db). EI concepto de lo civil. La Oficina.

__ (2018c). La filosofia de “El capital” de Marx. Abada Editores.

__(2019). Hojas. Abada Editores.

Malmberg, B. (1975). Los nuevos caminos de la lingiiistica. . Almela (trad.).
Siglo XXL

Moreno Marquez, C. (2016). Margenes silentes. Palabra excedida y
silencio inspirado (Hofmannsthal/Blanchot). Quaderns de filosofia,
3(1), 27-49.

Moreno Tirado, G. (2019). Perder el symbolon. A proposito de un
allanamiento. Studia Heideggeriana, 8, 79-93. DOI: https://doi.
org/10.46605/sh.vol8.2019.18.

__ (2020). EI allanamiento del lenguaje. Un estudio a partir de la obra de
M. Heidegger. [Tesis doctoral]. Universidad Complutense de Madrid.
URL: https://eprints.ucm.es/59432/1/T41812.pdf.

Mounin, G. (1971). Historia de la lingiiistica desde los origenes al siglo XX. F.
Marcos (trad.). Gredos.

Powell, J. (1992). Heidegger and Language. Indiana University Press.

Richter, E. (2010). Heideggers Thesen zu den Fundamenten der
Wissenschaften. Heidegger Studien, 26, 19-44.

Rodriguez, R. (1997). La transformacion hermenéutica de la fenomenologia.
Una interpretacion de la obra temprana de Heidegger. Tecnos.

__(2010). Hermenéutica y subjetividad. Trotta.

Schalow, F. (2013). The “Ownmost Sway” of Technicity and Its
Hermeneutic Guideline (Part I). Heidegger Studien, 29, 51-66

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



259

Preparacién para una critica

__ (2014). A Look at Recent Literature on Technicity, Machination, and
the Turning: Part II. Heidegger Studien, 30, 79-95.

Schild, A. (2017). Machenschaft? — La tournure de fond en comble
grecque... de la seule et unique histoire-destinée [Geschichte] de
l'estre ! (1ere partie). Heidegger Studien, 33, 175-198.

__ (2018). Machenschaft? — La tournure de fond en comble grecque...
de la seule et unique histoire-destinée [Geschichte] de l'estre ! (2éme
partie). Heidegger Studien, 34, 147-190.

Schiissler, 1. (2006). Le langage comme “fonds disponible” et comme
“événement-appropriement”. Heidegger Studien, 22, 71-92.

Snell, B. (1971). La estructura del lenguaje. M. Macau de Lledo (trad.).
Gredos.

Sommer, C. (2017). Mythologie de 1'événement. Heidegger avec Holderlin.
Epiméthée.

Ulrich, B. (2013). Heidegger, Trakl et le site de celui-ci dans le
“retournement natal”. Heidegger Studien, 29, 67-88.

Vattimo, G. (1987). El fin de la modernidad. Nihilismo y hermenéutica en la
cultura posmoderna. A. L. Bixio (trad.). Gedesia.

Volpi, F. (2007). Sur la grammaire et sur I"étymologie du mot “étre”. En
J.-E. Courtine (ed.), L'introduction a la métaphysique de Heidegger. (pp.
125-143). Vrin.

Villaverde Lopez, G. (2017). Consideraciones en torno a la nocién de
estructura y la época moderna. En A. Leyte (ed.), La historia de la
nada. 14 ensayos a partir del pensamiento de Felipe Martinez Marzoa. (pp.
109-134). La Oficina.

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-259



