
Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso) 2007-8498(en línea) pp.409-439

http://doi.org/10.21555/top.v62i0.1209

Beyond Epistemology: Experience and 
Understanding in Michael Oakeshott

Más allá de la epistemología: experiencia y 
comprensión en Michael Oakeshott

Juan Antonio González de Requena Farré
Universidad Austral de Chile

Chile
 jgonzalez@spm.uach.cl

https://orcid.org/0000-0002-4296-2211

Recibido: 26 – 07 – 2019.
Aceptado: 16 – 10 – 2019.
Publicado en línea: 10 – 12 – 2021.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution
-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.



410 Juan Antonio González de Requena Farré

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
Usually, the criticism of the modern foundational epistemo-

logical project and the representational conception of knowl-
edge is associated with the philosophies of Heidegger and 
Wittgenstein. However, in an epigone of British idealism such 
as Michael Oakeshott, one can also recognize a singular position 
against philosophical foundationalism, representational episte-
mology, the theory of truth as correspondence and universalist 
rationalism. This article aims to reconstruct Oakeshott’s philo-
sophical inquiries into the conditions of human experience and 
understanding. Through the exegesis of his philosophical es-
says, we propose an integral reading of his systematic reflection 
on the modalities of human knowledge, which coherently com-
bines idealistic, skeptical, and hermeneutical motives beyond 
the temptations of traditional epistemology.

Keywords: epistemology; experience; understanding; ratio-
nalism; British idealism.

Resumen
Habitualmente, la crítica al moderno proyecto epistemológico 

fundacional y a la concepción representacional del conocimiento 
se asocia con las filosofías de Heidegger y Wittgenstein. 
No obstante, en un epígono del idealismo británico como 
Michael Oakeshott también se puede reconocer un singular 
posicionamiento contra el fundacionalismo filosófico, contra la 
epistemología representacional, contra la teoría de la verdad 
como correspondencia y contra el racionalismo universalista. 
Este artículo pretende reconstruir la indagación filosófica de 
Oakeshott en torno a las condiciones de la experiencia y la 
comprensión humanas. Mediante la exégesis de sus ensayos 
filosóficos, proponemos una lectura integral de su reflexión 
sistemática sobre las modalidades del conocimiento humano, 
la cual aúna coherentemente motivos idealistas, escépticos y 
hermenéuticos más allá de las tentaciones de la epistemología 
tradicional. 

Palabras clave: epistemología; experiencia; comprensión; 
racionalismo; idealismo. 



411Más allá de la epistemología

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 409-439

El malestar en la epistemología1

En el pensamiento contemporáneo ha ido ganando terreno la 
perspectiva de que resulta preciso ir más allá en la desconfianza filosófica 
respecto a la ilusión de una consciencia plena y transparente. Algunas 
voces defienden que habría que llevar aún más lejos el cuestionamiento 
filosófico emprendido por los maestros de la sospecha (Freud, Nietzsche y 
Marx) —como los llamó Ricœur (1990, pp. 32-35)— para revisar incluso 
el lugar que la filosofía se atribuye en nuestra cultura. En su libro de 
1979, La filosofía y el espejo de la naturaleza, Richard Rorty intentó poner 
en jaque toda una concepción cultural de la filosofía, según la cual las 
cuestiones filosóficas conciernen a problemas eternos de la reflexión 
humana, ya se trate de asuntos referentes a la especial naturaleza de lo 
mental, o bien de tópicos relacionados con la fundamentación última 
del conocimiento humano. Para Rorty, la indagación de la naturaleza 
de la mente y de los fundamentos del conocimiento se han vinculado 
sistemáticamente en una tradición filosófica que, desde el siglo XVII, 
basó toda una teoría del conocimiento en la comprensión de los 
procesos mentales y en el acceso privilegiado a la autoconciencia (1989, 
pp. 13-14). Como juez de las pretensiones de validez de las distintas 
representaciones culturales y en cuanto indagación de las condiciones 
mentales del conocimiento humano, la filosofía se habría arrogado el 
papel de fundamento al aportar una teoría general de la representación. 
Según Rorty, si el conocimiento se concibe como una representación 
de un mundo externo, la filosofía puede sucumbir a la tentación de 
centrarse en las condiciones mentales de la representación para sopesar 
las pretensiones de representar la realidad. En ese sentido, desde la 
reflexión de Descartes, Locke y Kant, la filosofía moderna se habría 
perfilado como una empresa fundacional en que la epistemología se 
posicionó como árbitro de los lenguajes culturales en el contexto de una 
forma de vida secularizada: cuando no fue preciso proteger a la nueva 
ciencia de la intromisión de la ideología religiosa, la filosofía pretendió 
erigirse como fundamento de la representación lograda, con base en la 
teoría del conocimiento y la filosofía de la mente (cfr. Rorty, 1989, p. 14). 

1  Artículo vinculado al proyecto Fondecyt Regular nº 1190030, 
investigación financiada por CONICYT.



412 Juan Antonio González de Requena Farré

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

La metáfora presente en el título de Rorty, el espejo de la naturaleza, alude 
precisamente a la autocomprensión representacional del conocimiento 
y de la mente que ha caracterizado a gran parte de la filosofía moderna:

La imagen que mantiene cautiva a la filosofía 
tradicional es la de la mente como un gran espejo, que 
contiene representaciones diversas —algunas exactas, 
y otras no— y se puede estudiar con métodos puros, 
no empíricos. Sin la idea de la mente como espejo, no 
se habría abierto paso la noción del conocimiento como 
representación exacta. Sin esta última idea, no habría 
tenido sentido la estrategia común de Descartes y Kant—
obtener representaciones más exactas inspeccionando, 
reparando y limpiando el espejo, por así decirlo (Rorty, 
1989, p. 20).

También Charles Taylor se ha sumado al cuestionamiento de la 
preeminencia filosófica y cultural de la epistemología, esa “hidra, 
cuyas cabezas serpenteantes han hecho estragos a lo largo de la cultura 
intelectual de la modernidad” (1997, p. 11). Y es que el pensador 
canadiense considera una ilusión fatal la concepción epistemológica 
según la cual solo cabe pronunciarse legítimamente sobre distintas 
cuestiones cuando nos hemos enfrentado previamente al problema 
del conocimiento y a las condiciones de posibilidad de los enunciados 
justificables. En su ensayo de 1995, “La superación de la epistemología”, 
Taylor explora la crisis aparente en que se encuentra la tradición 
epistemológica y el proyecto filosófico fundacional de la filosofía 
moderna. Más que centrarse en el cuestionamiento del fundacionalismo 
epistemológico (como hizo Rorty), el pensador canadiense considera 
preciso revisar la concepción del conocimiento que posibilitó el proyecto 
fundacional, es decir, la teoría representacional que sirvió de marco a la 
tradición epistemológica. Según esta concepción representacional:

[…] el conocimiento ha de considerarse como la correcta 
representación de una realidad independiente. En su 
forma original, veía el conocimiento como la imagen 
interna de una realidad externa (Taylor, 1997, p. 21).

Esta perspectiva epistemológica se asocia a la mecanización de la 
imagen del mundo y al intento de explicar en términos mecanicistas la 
capacidad humana de conocer, como si se tratase de una recepción pasiva 



413Más allá de la epistemología

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 409-439

de impresiones de un mundo externo; pero el enfoque representacional 
del conocimiento también se vinculó a la confianza cartesiana en la 
autorreflexión desapegada y en la autocerteza de la propia mente como 
vías para obtener la evidencia (cfr. Taylor, 1997, pp. 23-24). Este giro 
reflexivo de la epistemología moderna no solo ha consagrado el ideal de 
certeza autoconsciente, sino también el ideal de autorresponsabilidad 
y la moderna noción de “autonomía”. En ese sentido, la interpretación 
epistemológica y la perspectiva representacional de la filosofía moderna 
se asociaron a ciertas concepciones culturales e ideas morales modernas 
cuyas implicaciones habría que sopesar críticamente: la imagen dualista 
de un sujeto idealmente desvinculado, absolutamente distinto de su 
cuerpo, del mundo natural y social; la concepción puntual del yo como 
punto de partida de una relación meramente instrumental con el mundo, 
con los otros y con uno mismo; finalmente, la interpretación atomista 
de la sociedad como un conjunto de propósitos individuales aislados 
(cfr. Taylor, 1997, pp. 26-27). Ahora bien, para Taylor, la superación de 
la epistemología no tiene por qué implicar una ruptura incondicional 
con la tradición filosófica moderna, pues —como revelan los intentos de 
Heidegger, Merleau-Ponty o Wittgenstein por clarificar las condiciones 
mundanas, corpóreas y lingüísticas del conocimiento— la aclaración 
de nuestra condición de agentes conocedores y la comprensión de las 
limitaciones de nuestro conocimiento podrían contribuir a superar las 
ilusiones epistemológicas de la perspectiva representacional, de la razón 
instrumental, del yo desvinculado y de la individualidad atómica (cfr. 
Taylor, 1997, pp. 35-36). 

Tanto Rorty como Taylor comparten la apreciación de que pensadores 
como Wittgenstein y Heidegger han sido los protagonistas de una 
labor filosófica comprometida con la superación de la interpretación 
epistemológica y con el abandono del programa fundacional. Por un 
lado, Rorty considera que en estos pensadores se exploró una nueva 
forma de filosofía —edificante más que sistemática— que impugnaba 
la perspectiva epistemológica del conocimiento y la mente al cuestionar 
la noción del conocimiento como representación exacta y la idea 
de lo mental como dotación interior que posibilita los procesos del 
conocimiento (cfr. Rorty, 1989, pp. 15-16). Por otro lado, Taylor sostiene 
que pensadores como Heidegger o Wittgenstein han contribuido a 
la superación de la perspectiva epistemológica y la concepción del 
conocimiento como representación desvinculada en la medida en que 
indagaron las condiciones de la intencionalidad y las prácticas con que 



414 Juan Antonio González de Requena Farré

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

estamos implicados como agentes involucrados en la realización de una 
forma de vida. De ese modo, el fundacionalismo resultaría socavado, 
pues toda representación se sustentaría en los trasfondos inarticulados 
de nuestras prácticas mundanas (más que en procesos mentales 
autocontenidos, abstractamente separados de los objetos externos), 
así como presupondría la gramática compartida y pública de nuestros 
juegos de lenguaje (cfr. Taylor, 1997, pp. 29-35). 

Por nuestra parte, consideramos que el cuestionamiento de 
los supuestos representacionales de la teoría del conocimiento y la 
impugnación del programa epistemológico fundacional también fueron 
llevados a cabo en otras latitudes y con otros ropajes filosóficos, como 
los del idealismo británico de finales del siglo XIX y comienzos del 
siglo XX. No en vano el neohegelianismo británico de ese periodo —a 
través de pensadores como Francis Herbert Bradley, Bernard Bosanquet 
o Robin George Collingwood— parece contraponerse a los supuestos 
epistemológicos que se articularon en el neokantismo decimonónico 
o en el positivismo lógico de la primera mitad del siglo XX, ya que 
cuestionó el predominio del conocimiento científico, el énfasis en el 
entendimiento analítico y la pretensión fundacional de disponer de una 
ciencia de las ciencias. Este artículo pretende rescatar la labor filosófica 
de uno de los epígonos del idealismo neohegeliano británico: Michael 
Oakeshott, quien —en velada conversación con distintas corrientes 
del pensamiento contemporáneo y como testigo privilegiado de los 
derroteros intelectuales del siglo XX— exploró de forma idiosincrática los 
atolladeros de la teoría del conocimiento y las expectativas desmedidas 
del fundacionalismo epistemológico (cfr. Isaacs, 2006, pp. 3-5; Nardin, 
2001, pp. 4-5; Tseng, 2003, pp. 4-5). 

Aunque resulta más conocido como pensador político o como un 
intelectual supuestamente conservador, Oakeshott desarrolló a lo 
largo de toda su obra una cuidadosa reflexión sobre las condiciones de 
la experiencia, del aprendizaje, de la comprensión y de la teorización 
humanas más allá de las tentaciones del programa fundacional 
epistemológico, de la noción representacional del conocimiento y 
de la concepción de la mente como conciencia interior autocontenida 
y desvinculada. En efecto, Oakeshott compartió con algunos de sus 
contemporáneos —como Wittgenstein, Ryle o Polanyi— la vinculación 
del conocimiento con actividades tradicionales compartidas en una 
forma de vida, así como el ataque a la concepción de la razón como 
facultad mental preexistente y la crítica de la separación dualista 



415Más allá de la epistemología

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 409-439

cartesiana entre mente y mundo; pero, en mayor medida que otros 
pensadores, remarcó el modo en que la comprensión práctica arraiga 
en las tradiciones y supone la transmisión de cierta herencia intelectual, 
afectiva y práctica compartida (Wells, 1994). Por ese énfasis en la 
facticidad de nuestra comprensión práctica, en el carácter condicional 
de toda plataforma de comprensión y en el ocultamiento de lo aún 
no comprendido que constituye el reverso de nuestros intentos de 
teorización —de manera que no habría un punto de vista teórico último 
o un fundamento ajeno al cuestionamiento—, podríamos considerar a 
Oakeshott como el “Heidegger inglés” (Turner, 2005). Ahora bien, estas 
relaciones de la obra de Oakeshott con el pensamiento de autores como 
Wittgenstein o Heidegger solo resultan plenamente inteligibles sobre el 
trasfondo intelectual del idealismo neohegeliano británico.

La experiencia y sus modos
El vínculo del pensamiento de Oakeshott con el idealismo 

neohegeliano británico (en la línea de Bradley o Collingwood) resulta 
evidente en su primer libro sistemático, Experience and its Modes, 
originalmente publicado en 1933. En esta obra, el pensador británico 
desarrolla una filosofía de la experiencia, con el genitivo en sentido 
subjetivo y objetivo: se realiza un recuento filosófico de la experiencia 
plenamente satisfactoria, pero la filosofía no sería sino la consideración 
irrestricta de la experiencia concreta y completa, sin limitaciones 
abstractas. ¿A qué se refiere Oakeshott con este concepto comprehensivo 
de “experiencia”? Como argumenta en Experience and its Modes, la 
experiencia nos remite a la totalidad plena e indivisible en que tienen 
lugar tanto el propio experimentar como lo experimentado; se nos da, 
pues, como un mundo significativo, único y coherente (cfr. Oakeshott, 
1966, p. 322). En ese sentido, la experiencia y lo experimentado resultan 
—según Oakeshott— correlativos e inseparables (salvo para el análisis 
abstracto), de manera que constituyen un todo singular (cfr. 1966, p. 9). 

Por otro lado, desde una posición característicamente idealista y 
de profundo arraigo hegeliano, Oakeshott defiende que la experiencia 
involucra pensamiento y juicio, de modo que “lo que se da en la 
experiencia es un mundo de ideas” (1966, p. 323), aunque con distintos 
niveles del juicio (la sensación, la percepción, la intuición, el sentimiento, 
la volición, etc.). Si la consideramos como una totalidad única, pueden 
reconocerse modificaciones de la experiencia como la conciencia, la 
sensación, la percepción, la volición, la intuición o el sentimiento; pero, 



416 Juan Antonio González de Requena Farré

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

en todos los casos, la experiencia resulta inseparable del pensar, y nos 
encontramos con distintas manifestaciones de pensamiento o del juicio 
en cuanto afirmaciones de la totalidad concreta y singular de un mundo 
significativo (cfr. Oakeshott, 1966, pp. 10-11). Por eso, para el pensador 
británico no tiene sentido la separación abstracta entre sensación y 
juicio a pesar de que la primera se dé como una experiencia inmediata 
y el segundo aparezca asociado a la interpretación y las inferencias 
de la reflexión, como una modalidad de experiencia mediada. No en 
vano, si separamos la sensación y el juicio, habría que asumir que lo 
dado inmediatamente resulta tan simple y aislado como inexpresable 
e incompartible (cfr. Oakeshott, 1966, pp. 12-13). El caso es que no hay 
experiencia sin un mínimo de consciencia, esto es, sin reconocimiento 
y, por ende, sin juicio, sin identificación o predicación conceptual, sin 
relación entre ideas o sin inferencias reflexivas. Tampoco puede darse la 
experiencia consciente sin un sujeto portador de los estados, sin memoria 
ni reflexión, o bien sin cierta organización personal de un ámbito 
significativo e inteligible de experiencias, hábitos y conocimientos. Así 
—concluye Oakeshott—, ni la sensación ni la percepción pueden darse 
como forma de experiencia inmediata ajena a la mediación del juicio: 
solo percibimos lo que nos resulta reconocible como algo determinado, 
inteligible y significativo en la forma de un juicio, aunque no siempre se 
dé inferencia explícita o se articule una proposición definida (cfr. 1966, 
p. 13).

Además, el pensador británico argumenta que el mundo de la 
experiencia contiene su propio criterio de verdad al dársenos como 
una totalidad coherente de ideas, o bien, “un mundo de ideas a la vez 
único y completo” (Oakeshott, 1966, p. 323). En efecto, la verdad resulta 
correlativa a la experiencia plena y satisfactoria de un mundo de ideas 
completo y sistemático, provisto de cierta unidad inteligible, esto es, 
de una coherencia intelectual completa y singular, sin contradicciones 
ni discrepancias. Bajo esta concepción de la verdad como coherencia 
intelectual, la unidad y la completitud de la experiencia son inseparables 
del significado absolutamente coherente de un mundo de ideas logrado 
(cfr. Oakeshott, 1966, pp. 28-35). 

Así pues, lo absoluto en la experiencia radica en lograr un mundo 
de ideas completo y unificado, una experiencia integral y coherente, 
y el conocimiento no consiste sino en un sistema de ideas coherente y 
satisfactorio que despliegue todas las implicaciones de un mundo de 
experiencia (cfr. Oakeshott, 1966, pp. 40-41). Por eso, según el pensador 



417Más allá de la epistemología

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 409-439

británico, tampoco tiene sentido la separación abstracta de los hechos y 
la teoría: la teoría no es más que los hechos relacionados e integrados en 
un todo único; las teorías se transforman en hechos al establecerse con 
certeza, del mismo modo que los hechos devienen teoría al desplegar sus 
relaciones (cfr. Oakeshott, 1966, p. 43). En suma, la experiencia lograda 
se da como un mundo de ideas universales y una totalidad singular, 
coherente y completa. De ese modo, universalidad e individualidad 
no se contradicen, pues resultan correlativas: solo hay genuina 
universalidad en la unidad completa de lo individual, y únicamente 
hay individualidad lograda en la universalidad de un mundo de ideas 
coherente (cfr. 1966, pp. 45-46). 

Asimismo, Oakeshott considera que el mundo de la experiencia 
plena y única coincide con la realidad, de manera que en cada 
experiencia se nos da la totalidad de la realidad como un mundo de 
ideas afirmado en juicios (incluso cuando se enuncia bajo la forma de la 
negación, la suposición, la imaginación o la opinión). Desde ese punto 
de vista, la realidad, la experiencia plena de un mundo coherente e 
inteligible, así como el conocimiento logrado de un sistema de ideas, 
resultan correlativos, y no tiene sentido diferenciarlos abstractamente, 
pues se estaría incurriendo en contradicción (cfr. Oakeshott, 1966, p. 49). 
En todo caso —sostiene Oakeshott—, aunque la realidad no sea sino 
la experiencia completa de un mundo de ideas, no se trata de meras 
representaciones mentales ni de estados mentales subjetivos. Y es que no 
se pueden separar abstractamente el sujeto y el objeto de la experiencia, 
pues esta no es sino unidad del experimentar y de lo experimentado en 
un mundo significativo completo, coherente y satisfactorio (cfr. 1966, 
pp. 56-60).

Desde la perspectiva de Oakeshott, aun cuando la experiencia plena 
concierne a una totalidad inteligible, nuestros juicios pueden referirse 
a modalidades acotadas o presuposiciones restrictivas; es lo que 
ocurre cuando se delimitan mundos intelectuales abstractos como los 
de la ciencia, la historia o la práctica. Cada una de estas detenciones o 
acotaciones abstractas no realiza la experiencia plena y absolutamente 
satisfactoria en la medida en que solo considera la realidad desde la 
perspectiva homogénea de la cantidad, del pasado o de la voluntad, 
respectivamente. Según Oakeshott, estos confinamientos abstractos de 
la experiencia no se dejan reducir unos a otros ni se pueden sustituir por 
la perspectiva filosófica concreta, pues en ese momento incurriríamos 
en una falacia de irrelevancia (cfr. 1966, pp. 323-328). Como detenciones 



418 Juan Antonio González de Requena Farré

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

abstractas o delimitaciones restrictivas de la experiencia plena de un 
mundo significativo, los modos de la experiencia no constituyen partes 
de la experiencia, productos de distintas facultades intelectuales, o 
bien etapas en el desarrollo de la experiencia; se trata de mundos 
abstractos e independientes, con cierta coherencia bajo sus presupuestos 
condicionales aunque fallen a la hora de lograr una experiencia concreta 
completamente lograda, absoluta y sin restricciones (cfr. Oakeshott, 1966, 
pp. 72-73). En fin, la relación entre los distintos modos y la experiencia 
absoluta es la que existe entre lo abstracto y lo concreto; no en vano 
la diversidad de los modos de experiencia (la ciencia, la historia y la 
práctica) solo resulta inteligible en la unidad concreta y absolutamente 
satisfactoria de la experiencia (cfr. Oakeshott, 1966, p. 81). Precisamente, 
en la concepción del pensador británico, la filosofía constituye un 
tipo de experiencia sin presupuestos restrictivos, que despliega una 
comprensión autoconsciente y autocrítica de las limitaciones de los 
modos abstractos de experiencia y busca autónomamente la experiencia 
lograda de un mundo de ideas plenamente inteligible y absolutamente 
coherente (cfr. Oakeshott, 1966, p. 82).

Racionalidad, imaginación y aprendizaje
En El racionalismo en la política y otros ensayos (originalmente 

publicado en 1962), Oakeshott matiza significativamente su concepción 
anterior de los modos de la experiencia. Como se aprecia en el ensayo 
“El racionalismo en la política”, de 1947, el pensador británico inicia un 
rescate de los idiomas de la actividad y los hábitos tradicionales que 
subyacen tanto a las distintas modalidades de conocimiento humano 
cuanto a nuestros principios reflexivos. En su crítica del racionalismo, 
Oakeshott sostiene que existe un vínculo interno entre el conocimiento 
y las formas de actividad, y distingue dos tipos de conocimiento: el 
conocimiento técnico es el saber diagnóstico de lo que hay que hacer y se 
puede formular reflexivamente en reglas deliberadamente aprendidas y 
proposiciones explícitas para la resolución de problemas; por otra parte, 
el conocimiento práctico corresponde a un saber cómo, y está incorporado 
en nuestros hábitos tradicionales e idiomas comunes de actividad, sin 
requerir reflexión ni seguimiento de reglas explícitas (cfr. Oakeshott, 
2000, pp. 27-30). Aunque resulta difícil separar el conocimiento técnico 
y el conocimiento práctico, ya que se trata de “componentes gemelos 
del conocimiento involucrados en toda actividad humana” (2000, p. 
27), Oakeshott argumenta que cierta teoría del conocimiento propia del 



419Más allá de la epistemología

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 409-439

racionalismo ha reducido toda forma de saber al conocimiento técnico y 
ha consagrado la ilusión de la soberanía de la técnica (2000, pp. 30-31).

Del mismo modo, en el ensayo “La conducta racional”, Oakeshott 
cuestiona la perspectiva racionalista según la cual la racionalidad 
consiste en la actividad propositiva, en la persecución deliberada de fines 
premeditados y explícitamente formulados, en la reflexión desapegada 
y elección calculada de fines y medios, así como en el seguimiento u 
observancia de principios y reglas formuladas proposicionalmente (cfr. 
2000, pp. 106-107). Esta concepción racionalista de la actividad humana 
parece asumir que la mente puede separarse del contenido efectivo de 
lo que se hace, como si fuese un instrumento neutral y formalmente 
independiente (cfr. 2000, p. 109). Oakeshott impugna la consideración de 
la mente neutral o la inteligencia pura como algo existente por sí mismo 
que luego adquiere contenidos en forma de ideas y causa la ejecución 
de acciones; y es que la mente o inteligencia no son sino resultados de 
lo que hacemos y de nuestro conocimiento de cómo actuar y aplicar 
distinciones. Según Oakeshott, “esta mente es una ficción; no es más 
que actividad objetivada” (2000, p. 112). Por otro lado, la actividad no es 
racional porque implique la formulación explícita de reglas y principios 
proposicionales, pues se presupone un conocimiento práctico sobre 
cómo decidir los asuntos circunstanciales, todo un idioma compartido 
de actividad y cierta fidelidad a nuestros hábitos tradicionales, de los 
cuales los principios reflexivos son apenas una abreviatura. Por eso, 
concluye Oakeshott, la actividad humana es racional cuando resulta fiel 
al conocimiento habitual sobre cómo conducirse conforme al idioma 
tradicional apropiado, y explora sus sugerencias (intimations) de manera 
que se mantenga “un lugar en el flujo de la simpatía, la coherencia de la 
actividad, que integra un modo de vida” (2000, p. 130).

Pese a este marcado énfasis en las actividades habituales y los 
idiomas tradicionales de comportamiento, Oakeshott sigue manteniendo 
que hay un vínculo interno entre experiencia, realidad y conocimiento, 
solo que ahora insiste en que también son inseparables el conocimiento 
y la actividad. En el ensayo de 1959 titulado “La voz de la poesía en 
la conversación de la humanidad”, el pensador británico reafirma su 
concepción previa: “el mundo real es un mundo de experiencia dentro 
del cual el yo y el no-yo se revelan en la reflexión” (Oakeshott, 2000, p. 
453). Si en Experience and its Modes la experiencia y lo experimentado 
resultaban inseparables como aspectos de la conformación de un mismo 
mundo significativo, ahora Oakeshott plantea que el reconocimiento 



420 Juan Antonio González de Requena Farré

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

como yo y la separación del no yo se generan recíprocamente a través 
de la actividad en que consiste el yo. Así, la actividad del yo resulta 
primordial aunque exhiba distintos grados de fuerza, modalidades 
específicas y habilidades particulares. Oakeshott no solo identifica 
al yo con su actividad, sino que además concibe la actividad del yo 
como imaginación, o sea como creación y elaboración de imágenes a 
través de modos específicos de imaginar y de habilidades imaginativas 
particulares (cfr. 2000, p. 454). Recíprocamente, el no yo correspondería 
a las imágenes constituidas en la actividad imaginativa del yo bajo 
formatos específicos y en campos imaginativos variables y discernibles. 
De la misma manera que no cabe separar una mente neutral e 
independiente del contenido de sus actividades, la imaginación 
tampoco es una facultad pura: “No es actividad genérica, que preceda y 
provea los materiales a actividades especiales; en todas sus apariciones 
está gobernada por consideraciones específicas y discernibles” 
(Oakeshott, 2000, p. 455). Si en Experience and its Modes la experiencia era 
inseparable del pensamiento y del juicio, ahora se mantiene el vínculo 
del pensamiento con la actividad de la imaginación, uno de cuyos 
modos imaginativos es precisamente el pensamiento (cfr. Oakeshott, 
2000, p. 455). Y, así como en Experience and its Modes se diferenciaban 
los modos de experiencia de la ciencia, la historia y la práctica (como 
mundos abstractamente acotados cuyas contradicciones solo podían ser 
superadas desde la perspectiva filosófica de una experiencia absoluta y 
plenamente lograda), en “La voz de la poesía en la conversación de la 
humanidad” el pensador británico considera que la ciencia, la historia, 
la práctica y, en particular, la poesía constituyen voces idiomáticas de la 
actividad humana y modos de la imaginación con un lenguaje propio y 
una manera determinada de expresarse. Según Oakeshott, los universos 
de discurso y las voces de la actividad imaginativa de la humanidad no 
se organizan sistemáticamente en algún orden racional; solo se reúnen 
en su diversidad idiomática, exploran sus matices expresivos y se 
relacionan conversacionalmente, sin que pueda afirmarse en exclusiva 
alguna manera de hablar idealizada o alguna razón prominente:  

En una conversación, los participantes no realizan una 
investigación ni un debate; no hay ninguna “verdad” 
que descubrir, ninguna proposición que probar, ninguna 
conclusión que buscar. Los participantes no tratan de 
informar, persuadir o refutarse recíprocamente, de 



421Más allá de la epistemología

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 409-439

modo que el poder de convicción de sus expresiones no 
depende de que todos hablen el mismo idioma; pueden 
diferir sin estar en desacuerdo (Oakeshott, 2000, p. 448).

Aunque en Experience and its Modes la filosofía se arrogaba la 
exploración ilimitada de una experiencia absolutamente satisfactoria, 
el lenguaje de la filosofía tampoco puede monopolizar la conversación 
humana, ya que solo examina el estilo de cada voz y reflexiona 
parasitariamente sobre las relaciones entre los universos de discurso, 
sin contribuir específicamente al curso conversacional (cfr. Oakeshott, 
2000, pp. 449-450).

Los ensayos recogidos en La voz del aprendizaje liberal (originalmente 
publicado en 1989) permiten reconocer un nuevo énfasis que nos conduce 
desde la experiencia, el conocimiento habitual de nuestras actividades 
compartidas y los modos de la imaginación humana hasta el aprendizaje, 
entendido como aspecto constitutivo de la inteligencia humana y 
compromiso de autocomprensión que nos vincula a toda una herencia 
de artes, prácticas y lenguajes. Del mismo modo que la experiencia, la 
mente o la imaginación humanas son inseparables de sus actividades 
y contenidos sustanciales, tampoco el aprendizaje cultural consiste en 
la adquisición de capacidades o aptitudes intelectuales generales al 
margen de las expresiones sustanciales de pensamientos, juicios, afectos, 
indagaciones e interpretaciones; y es que, según Oakeshott, “aprender 
es llegar a comprender y responder a estas expresiones sustanciales 
de pensamientos como invitaciones a pensar y creer” (2009, p. 54). En 
ese sentido, el aprendizaje humano constituye una iniciación en los 
modos de la imaginación humana y en las distintas voces culturales y 
hábitos intelectuales que nos permiten autocomprendernos; se trata del 
compromiso de participar activamente en la conversación humana (cfr. 
Oakeshott, 2009, p. 62). 

En el ensayo “El aprendizaje y la enseñanza”, de 1967, Oakeshott 
no solo recalca el compromiso de autocomprensión o la actividad 
inteligente y libre, constitutivos del aprendizaje; insiste, además, en el 
carácter sustancial de la herencia de pensamientos y logros aprendidos, 
adquiridos como un mundo de expresiones significativas: “un todo 
de significados entrelazados que se establecen e interpretan entre sí” 
(Oakeshott, 2009, p. 70). En ese contexto, el pensador británico vincula lo 
que sabemos a capacidades (abilities) con distinto nivel de conocimiento 
implicado, ya se trate de habilidades para realizar actos corporales o 



422 Juan Antonio González de Requena Farré

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

bien de capacidades complejas para llevar a cabo operaciones mentales 
o actividades intelectuales. En todo caso, la capacidad aúna lo que 
sabemos y el uso, de manera que el saber se vincula constitutivamente 
con aquello que podemos hacer o comprender (cfr. Oakeshott, 2009, 
pp. 75-76). Además, las capacidades integran un componente de 
información, esto es, datos relevantes y hechos conocidos que proveen 
reglas para ejecutar acciones y criterios para evaluar desempeños y 
detectar actuaciones erróneas. Incluso hay proposiciones con forma 
de regla que aportan principios explicativos para dar cuenta del curso 
lógico de una actuación, aunque en ese tipo de información no se trata 
de practicar o adquirir una habilidad, sino de la actividad de explicar y 
entender, la cual no siempre es parte del conocimiento constitutivo de 
una acción (cfr. Oakeshott, 2009, pp. 78-80). 

Ahora bien, aunque en el conocimiento haya un componente de 
información, es decir, hechos identificables y proposiciones que articulan 
reglas para expresar nuestras capacidades, nuestro conocimiento no 
se agota en su aspecto informacional, pues también concurre el juicio 
o discernimiento: “hay que sumar el ‘saber cómo’ al ‘saber qué’ de 
la información” (2009, p. 80). En Experience and its Modes ya se había 
insinuado que hay juicios no explícitamente articulados en proposiciones; 
y, en El racionalismo en la política y otros ensayos, se reconocía el carácter 
implícito de nuestro compromiso con el seguimiento de las sugerencias 
de la tradición y del conocimiento habitual de nuestros idiomas de 
actividad. Ahora Oakeshott asocia abiertamente el juicio o discernimiento 
(judgment) con ese componente tácito o implícito del conocimiento 
que no puede formularse en proposiciones, reglas o recuentos de 
información. En todo caso, el pensador británico no considera razonable 
separar el saber cómo del saber qué; y es que, aunque algunas capacidades 
parecen no involucrar el componente informacional de las reglas, el 
saber cómo está implicado en todo conocimiento genuino y no es un tipo 
de conocimiento distinto. Por eso Oakeshott prefiere hablar del juicio 
o de la capacidad de pensar a la hora de caracterizar el componente 
del conocimiento implicado en la interpretación circunstancial, así como 
en el empleo, determinación de la importancia y elección tanto de la 
información cuanto de las reglas pertinentes (cfr. 2009, p. 81). Pero, 
además, las capacidades que adquirimos y las reglas de comprensión 
incorporadas se especifican en un estilo de expresión individual que 
no se deja reducir a proposiciones ni se articula en reglas; en suma, el 



423Más allá de la epistemología

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 409-439

aprendizaje humano es también la adquisición implícita de un estilo 
(cfr. Oakeshott, 2009, p. 83).

Comprensión y teorización
El vínculo teórico que, a través de los escritos de Oakeshott, se 

establece entre experiencia, actividad, imaginación, conocimiento y 
aprendizaje experimenta una redefinición conceptual en el libro On Human 
Conduct, de 1975. En el primer ensayo que compone esta obra, titulado 
“On the Theoretical Understanding of Human Conduct”, el pensador 
británico introduce todo un léxico que gira en torno a la comprensión 
y la teorización. Si en Experience and its Modes parecía predominar la 
consideración filosófica de la experiencia absoluta y plenamente lograda, 
ahora el punto de partida consiste en la comprensión condicional del 
acontecer (y el vocabulario de la experiencia pasa a segundo plano). 
Oakeshott comienza aclarando que la comprensión arraiga en la 
situación humana, que inevitablemente se desenvuelve en un mundo 
significativo, comprensible e inteligible de acontecimientos; ahora bien, 
la comprensión también puede comprometerse incondicionalmente 
con la búsqueda de una mayor inteligibilidad, en cuyo caso nos 
involucramos en la aventura intelectual de la teorización (cfr. 2003, p. 1). 
En ese sentido, el compromiso de teorizar presupone como condición 
un acontecer (going-on) al cual se presta atención, y que es reconocido 
como un dato comprendido e inteligible para una conciencia reflexiva. 
Como ocurría en Experience and its Modes, el compromiso de comprender 
surge de algún juicio o hecho ya comprendido, que puede suscitar 
una indagación crítica y nuevas interrogantes pese a que ya hay cierta 
suficiencia condicional en nuestra primera comprensión del acontecer. 
Para Oakeshott, “el compromiso de comprender consiste, entonces, en 
una empresa de teorizar continua, autopropulsada, crítica” (2003, p. 2). 
En la comprensión cotidiana o en nuestras aventuras de teorización, 
podemos alcanzar plataformas condicionales de comprensión a partir 
de las cuales cabe continuar indagando para alcanzar un entendimiento 
más logrado, pero nunca definitivo. Por otra parte, hay otras condiciones 
de la comprensión teórica, como la conciencia reflexiva, la presencia de 
un teorizador preocupado por comprender, una apuesta y diseño de 
investigación, así como un teorema resultante. El pensador británico 
recurre al vocabulario filosófico griego para clarificar las características 
de la teorización y los aspectos de la comprensión teórica:



424 Juan Antonio González de Requena Farré

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Thea: un espectáculo, la observación de un “acontecer”. 
Theorein: distinguir, atender y quizás identificar un 
“acontecer”. Theoros: un espectador preocupado por 
seguir y comprender un “acontecer”; un teorizador. 
Theoria: la actividad de contemplación, de indagación 
y de búsqueda de la comprensión; teorizar. Y theorema: 
lo que emerge de esta actividad, la comprensión de un 
“acontecer”; un teorema (Oakeshott, 2003, p. 3, nota 1).

Eso sí, en ningún caso el resultado teórico constituye un término 
incondicional de la investigación, ya que siempre podría incitar un nuevo 
compromiso incondicional a comprender lo que aún no se comprende del 
todo. Al fin y al cabo, la teorización devela tanto como oculta, de manera 
que “la ironía de toda teorización es su propensión a generar, no una 
comprensión, sino algo que aún no se comprende” (Oakeshott, 2003, p. 
11). Según Oakeshott, este énfasis en el teorizar como empresa transitiva 
permite entender que la teoría no es una estructura autosuficiente, 
sino una actividad y un compromiso de aprender a comprender más 
claramente aquello que ya resulta inteligible de cierta forma.

Para comprender la inteligibilidad del acontecer se requiere el 
reconocimiento de características y la composición reflexiva de esas 
características en identidades conceptuales. Así pues, la identificación 
constituye una forma de comprensión que permite aprehender algo como 
una conjunción de características y componer algún tipo ideal específico, 
de manera que el acontecer resulta comprendido como unidad de lo 
particular y lo general. Como en Experience and its Modes, el acontecer 
resulta inteligible en cuanto mundo de ideas y no se puede separar lo 
comprendido y el compromiso de comprender: “La comprensión y el 
instrumento de la comprensión emergen conjuntamente” (Oakeshott, 
2003, p. 4). En todo caso, el pensador británico enfatiza ahora los 
niveles de comprensión posibles, pues la aprehensión inicial de un 
acontecer comprendido como reconocimiento de características puede 
dar lugar luego a identificaciones y reidentificaciones más ajustadas 
de tipos ideales, de modo que se comprendan los hechos. Además, la 
comprensión del acontecer identificado alcanzada con cada juicio puede 
introducir una invitación a seguir investigando las relaciones con otras 
identidades y a explorar las conexiones entre aconteceres; en ese caso, la 
teorización alcanza una plataforma de comprensión con condiciones y 
supuestos incuestionables (cfr. Oakeshott, 2003, pp. 6-7).



425Más allá de la epistemología

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 409-439

Si en Experience and its Modes se planteaba la posibilidad de acotar la 
experiencia bajo la forma limitada de mundos abstractos y homogéneos 
como los de la ciencia, la historia o la práctica, en On Human Conduct 
se perfilan distintas plataformas de comprensión condicionales que 
permiten comprender aconteceres identificados y teorizar relaciones 
especificadas. La identificación de un acontecer en cierta plataforma 
de comprensión condicional puede incitar también un diagnóstico 
utilizable para la posible ejecución de una acción a partir de juicios 
determinados (cfr. Oakeshott, 2003, pp. 7-8). Pero, cuando el teorizador 
se compromete con el examen crítico de las condiciones y supuestos de 
una plataforma de comprensión, se instala en una nueva plataforma de 
comprensión condicional que le permite identificar un acontecer a través 
de presupuestos y postulados, como pueden ser las leyes de una ciencia. 
Cada plataforma de comprensión condicional introduce una teorización 
autónoma no reducible a otras plataformas, y exhibe su propia validez 
condicional. Además, cada plataforma de comprensión condicional 
involucra ciertos órdenes de indagación que especifican las preguntas 
posibles y las diferentes identidades categoriales implicadas. Así como 
en Experience and its Modes se remarcaba el riesgo de la confusión 
categorial al extrapolar las características de un modo de experiencia 
en otro, en On Human Conduct se argumenta que no logran prescribirse 
órdenes de indagación precisos a partir de identidades categorialmente 
ambivalentes (cfr. Oakeshott, 2003, p. 12). 

En el caso de que siga interrogando los postulados condicionales 
como algo que también espera ser comprendido (y no solo empleado 
para comprender), el teorizador emprende la aventura filosófica de 
indagar constantemente el carácter condicional de los supuestos de 
cualquier comprensión. Solo por ese continuo reconocimiento de la 
condicionalidad de todo teorema puede sostenerse que la filosofía 
es un compromiso de teorización incondicional, no porque alcance 
a aprehender presupuestos incondicionales o fundamentos últimos 
ni mucho menos porque pueda reemplazar las plataformas de la 
comprensión cotidiana o los órdenes de indagación de alguna ciencia 
concreta (cfr. Oakeshott, 2003, pp. 9-12).

En el ensayo “On the Theoretical Understanding of Human 
Conduct”, Oakeshott distingue enfáticamente la categoría de 
aconteceres y órdenes de indagación correspondientes que son propios 
de los procesos desprovistos de inteligencia (al ser determinados por 
condiciones causales o compuestos por leyes), y, por otro lado, la 



426 Juan Antonio González de Requena Farré

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

indagación pertinente para las prácticas humanas, que amerita una 
teorización de identidades como autocomprensiones y expresiones 
de inteligencia reflexiva, aprendizaje y evaluación normativa. Frente a 
la experiencia comprehensiva y constitutiva de mundos en Experience 
and its Modes, ahora parece trazarse una línea divisoria entre tipos 
básicos de aconteceres (los procesos y las prácticas), que condicionan 
categorialmente nuestras opciones de comprensión y órdenes de 
indagación. Para poder hacer inteligible la identidad de cada uno de 
estos aconteceres a partir de sus presupuestos o postulados, no solo se 
requiere especificar su problemática en el marco de los distintos órdenes 
de investigación, sino también prescribir un idioma de indagación 
particular referente al asunto investigado (cfr. Oakeshott, 2003, pp. 13-
16). Según el pensador británico:

Cada uno de tales idiomas es un sistema inequívoco 
de teoremas que ha adquirido (o aspira a) la condición 
de una “ciencia” distinguible; esto es, el siempre 
inacabado carácter ideal compuesto de teoremas que 
a un teorizador le preocupa construir, y que aquí se 
usa como un instrumento de comprensión. De este 
modo, por ejemplo, dentro del “orden” de indagación 
concerniente a “aconteceres” identificados como 
manifestaciones de inteligencia, son idiomas distintos 
la ética, la jurisprudencia y la estética; así como la física, 
la química y la psicología son idiomas similarmente 
distinguibles dentro del “orden” de indagación 
concerniente a identidades especificadas como 
componentes de un “proceso” (Oakeshott, 2003, p. 17).

En ese sentido, para el pensador británico, las ciencias constituyen 
órdenes e idiomas de indagación categorialmente autónomos, excluyentes 
e irreducibles, que suministran un aparato de comprensión condicional 
bajo la forma de un sistema de teoremas (cfr. Oakeshott, 2003, pp. 17-
18). En el caso de la comprensión teórica del comportamiento humano, 
parece irrelevante suministrar explicaciones en términos de procesos 
psicológicos o sistemas sociológicos, pues la actividad y las interacciones 
humanas involucran presupuestos distintivos: la conciencia reflexiva y 
la autocomprensión de la propia situación; la libertad de los agentes; 
el desenvolvimiento del agente en un mundo de asuntos, ocasiones 
y cosas inteligibles (pragmata); la deliberación reflexiva de las propias 



427Más allá de la epistemología

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 409-439

opciones de acción; la persuasión y el discurso persuasivo, así como la 
posible justificación, por parte del agente, de sus actuaciones, o bien la 
explicación de sus razones (cfr. Oakeshott, 2003, pp. 36-50). 

Como ocurría en “La voz de la poesía en la conversación de la 
humanidad” o en “El aprendizaje y la enseñanza”, el pensador británico 
también destaca el nexo entre comprensión y acción al teorizar las 
condiciones del comportamiento humano y le da a la propia teorización 
el carácter de una actividad (aunque no pueda equipararse con el 
comportamiento teorizado): “Hacer consiste en un comprender, e 
innegablemente en toda comprensión hay un hacer” (Oakeshott, 
2003, p. 34). Asimismo, cuando Oakeshott reflexiona sobre la libertad 
inherente a la actividad humana genuina, argumenta que se trata de la 
conciencia reflexiva y la comprensión inteligente, por parte del agente, 
de su situación y de sus propias opciones; pero no se identifica con la 
cualidad sustantiva de autodirigirse, en virtud de cierta autosuficiencia 
de la voluntad subjetiva, de la autodeterminación o de una autonomía 
intrínseca e incondicional (cfr. Oakeshott, 2003, pp. 36-37). Además, 
la actividad humana exhibe intencionalidad solo en la medida en que 
el agente se compromete inteligentemente con su situación y escoge 
y realiza acciones específicas para hacerse cargo de lo inaceptable de 
la situación actual; sin embargo, no puede decirse que se tenga una 
intención previa o propositiva, de manera que se elija un fin premeditado 
o una meta deseada y, consecuentemente, los medios de su satisfacción 
(cfr. Oakeshott, 2003, pp. 39-40).  

Por lo demás, la actividad humana se despliega habitualmente en 
el marco condicional del comportamiento inter homines, es decir, en 
respuesta a otros agentes que responden a nuestras iniciativas con sus 
propios compromisos, comprensiones, elecciones y acciones. De ahí la 
importancia de la enunciación persuasiva y de esas recomendaciones 
respecto a los méritos de las acciones, que los agentes comparten 
conversacionalmente con otros en el discurso de la deliberación y en la 
argumentación persuasiva (cfr. Oakeshott, 2003, pp. 44-49). Oakeshott 
también discute el supuesto aspecto subjetivo de la actividad humana 
en respuesta a la situación que el agente reconoce como propia. Y es 
que la acción requiere comprensión y diagnóstico apropiado de la 
situación en que el agente se encuentra; ahora bien, no se trata de un 
sentimiento o pensamiento meramente subjetivos ni se requiere a un 
sujeto ensimismado y egocéntrico, que persiga metas exclusivamente 



428 Juan Antonio González de Requena Farré

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

particulares al margen de su situación, comprendida y compartida con 
otros (cfr. Oakeshott, 2003, pp. 51-54).

Pero quizás el aspecto más distintivo de las prácticas humanas sea 
su carácter normativo, eventualmente expresado como un lenguaje 
moral vernáculo para el autodescubrimiento (self-disclosure) y la 
autoescenificación (self-enactment) del agente:

Una práctica puede identificarse como un conjunto 
de consideraciones, maneras, usos, observancias, 
costumbres, estándares, máximas canónicas, principios, 
reglas y oficios, que especifican procedimientos 
convenientes o denotan obligaciones o deberes 
relacionados con acciones y enunciados humanos 
(Oakeshott, 2003, p. 55).

Por último, en On Human Conduct es tal el énfasis de Oakeshott en la 
contingencia e inteligibilidad contextual de las actividades humanas que 
la comprensión lograda de las prácticas parece pasar por identificarlas 
como eventos históricos dependientes de otros acontecimientos en 
la trama de una historia. En suma, la teorización de la actividad y los 
discursos humanos se logra primariamente en una tarea de comprensión 
histórica de los acontecimientos como resultados contingentes de 
elecciones y encuentros entre agentes humanos:

La comprensión teórica de una acción o enunciación 
sustantiva es, entonces, en principio, una comprensión 
“histórica”. Teorizar una actuación consiste en atender 
a un acontecimiento y comprenderlo como un agente 
(él mismo una continuidad contingente de creencias) 
embarcado en una aventura de autodescubrimiento y 
autoescenificación en relación con y en términos de sus 
circunstancias contingentes comprendidas (Oakeshott, 
2003, pp. 106-107).

En todo caso, esta reivindicación de la comprensión histórica 
como modo de aprehender las actividades y discursos humanos 
contingentes no implica alguna forma de historicismo que consagre 
la perspectiva histórica, ni suministra un entendimiento consumado 
de nuestra experiencia. No en vano Oakeshott reconoce que existen 
otras plataformas de comprensión para las actividades humanas 
inteligentes (como la ética, la estética o la jurídica) y otros órdenes de 



429Más allá de la epistemología

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 409-439

indagación para los procesos causales de la naturaleza. Efectivamente, 
como el pensador británico argumenta en Sobre la historia y otros ensayos 
(originalmente publicado en 1983), la teorización histórica constituye 
un tipo de indagación distintiva, no reducible a la investigación de 
procesos causales o determinaciones estructurales. Sin embargo, el 
pasado histórico no coincide con un pasado práctico decisivo para la 
vida; del mismo modo, la comprensión histórica no brinda un acceso 
filosófico privilegiado a cierta historicidad de la existencia humana 
ni a la proyección práctica primordial, incondicional e inmediata del 
quehacer humano en el mundo (cfr. Oakeshott, 2013, pp. 33-35). Como 
ya se planteaba en Experience and its Modes, la indagación histórica no 
puede pretender una comprensión integral y sustantiva de la experiencia 
lograda: solo constituye una teorización condicional de las actividades 
humanas contingentes en términos de vestigios, testimonios e indicios 
(situaciones, actuaciones, artefactos y enunciaciones simbólicas), 
interrelacionados conceptualmente e inferidos desde el presente y que 
se ensamblan para dar respuesta a ciertas preguntas sobre el pasado (cfr. 
Oakeshott, 2013, p. 56).

Idealismo, escepticismo y hermenéutica
En consonancia con la concepción de Oakeshott de la verdad como 

la coherencia lograda de un mundo de ideas completo y singular, 
nuestro recorrido por la labor de teorización del pensador británico a 
través de su obra ha privilegiado el desarrollo coherente de sus ideas 
y la unicidad de su aventura intelectual (a pesar de ciertos cambios 
en el vocabulario filosófico). Ciertamente, desde la categoría central, 
absoluta e incondicional de “experiencia” en Experience and its Modes, 
nuestro autor parece haber descentrado su perspectiva marcadamente 
neohegeliana y explora, a través de su obra posterior, otros términos 
clave para dar cuenta de las condiciones de la inteligibilidad significativa 
de las actividades y mundos humanos: la categoría de “conversación” 
entre voces distintas, en El racionalismo en la política y otros ensayos; la 
categoría de “comprensión” del acontecer contingente, en On Human 
Conduct (cfr. Alexander, 2012, pp. 26-34). Asimismo, cabe reconocer un 
desplazamiento progresivo desde la conceptualización de la experiencia 
en los años treinta a la tematización de la tradición en los cuarenta y 
cincuenta para, finalmente, privilegiar el idioma moral y la normatividad 
de la práctica en los setenta (cfr. López Atanes, 2010, pp. 75-87). 



430 Juan Antonio González de Requena Farré

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Sin embargo, aun cuando Oakeshott expresa a través de toda su 
obra ciertas reservas respecto a la concepción de la filosofía como un 
sistema rígido o una doctrina cerrada, y aunque cultivó un personal 
estilo ensayístico, nunca dejó de desplegar el pensamiento sistemático y 
la preocupación por clarificar de manera coherente nuestros supuestos 
intelectuales condicionales, de manera que cabe reconocer en sus escritos 
un esfuerzo intelectual inteligible y coherente (cfr. Podoksik, 2003, p.4). 
Si bien no plantea una teoría del conocimiento o una epistemología 
que pretendan establecer las estructuras o principios últimos del saber 
desde una perspectiva fundacional, Oakeshott no dejó de teorizar sobre 
las condiciones de la experiencia, de la comprensión y de la propia 
teorización, sin pretender haber agotado los matices de los distintos 
modos de experiencia y plataformas de comprensión desde alguna 
posición filosófica incondicional y abstractamente autosuficiente. En ese 
sentido, podemos sospechar —con Oakeshott— que habría algo de vana 
empresa seudofilosófica en la perspectiva epistemológica tradicional, 
como lo hay en cualquier enfoque abstracto e indeterminado que intente 
dictarle a los distintos modos de experiencia sus estándares de validez 
y prescriba a las plataformas de comprensión humanas condiciones 
incondicionales. 

Los especialistas en Oakeshott han tratado de identificar las 
diferentes influencias, afinidades y complicidades intelectuales que 
hay entre el pensador británico y ciertos autores del canon filosófico. 
En ese sentido, existe cierto consenso respecto a la influencia declarada 
del idealismo filosófico de Hegel y Bradley, así como respecto al influjo 
implícito del neohegelianismo británico y de Collingwood (cfr. Boucher, 
2012, pp. 251-259; Franco, 2004, pp. 24-30 y 45-46). En su reconstrucción 
filosófica del idealismo británico, David Boucher y Andrew Vincent 
(2012) atribuyen a los pensadores de esta orientación una serie de 
ideas recurrentes y entrelazadas, que fácilmente pueden reconocerse 
en la reflexión de Oakeshott. El principio guía del idealismo británico 
afirma que la conciencia resulta inseparable de lo experimentado: no es 
una recepción pasiva de representaciones externas, sino una actividad 
constitutiva de la realidad conocida en la que naturaleza y espíritu se 
vinculan internamente más allá de la distinción representacional entre 
sujeto y objeto. Sin este supuesto de la conciencia, nada resultaría 
inteligible o significativo (cfr. Boucher y Vincent, 2012, pp. 1-2). 
Puesto que resulta inconcebible una realidad independiente a la cual 
nuestras representaciones mentales hubieran de corresponder, entre 



431Más allá de la epistemología

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 409-439

los neohegelianos británicos se impuso una noción de la verdad como 
coherencia de nuestros juicios y del mundo de ideas completo con el cual 
se relacionan y se implican. Desde la perspectiva del idealismo absoluto 
neohegeliano que Oakeshott asumió, el punto de partida es el carácter 
comprehensivo, integral e inclusivo de nuestra experiencia como 
unidad relacional a partir de la cual se diferencian los distintos aspectos 
familiares de nuestro mundo. Por lo demás, la noción neohegeliana 
de “experiencia” no implica necesariamente el acceso primario a una 
experiencia sentiente básica, pues toda experiencia implica pensamiento 
y juicio, como bien entendió Oakeshott. Además, el idealismo británico 
adoptó un tipo de explicación basada en la génesis o emanación 
histórica y en el desarrollo evolutivo de los problemas, lo que concuerda 
con la preocupación de Oakeshott por las contingencias históricas de 
la comprensión. Por último, los neohegelianos británicos concibieron el 
mundo de la experiencia modalmente, esto es, como modos que estipulan 
condiciones de verdad al enmarcar la coherencia y comprensión de 
nuestros juicios. Respecto a estos modos, la filosofía asumía un rol más 
o menos protagónico, dependiendo de cómo cada pensador relacionaba 
teoría y práctica: en el caso de Oakeshott, la filosofía solo sobreviene 
cuando los distintos modos de experiencia han desplegado su actividad 
acotada, y no puede reemplazarlos (cfr. Boucher y Vincent, 2012, pp. 40-
42). En virtud de su compromiso intelectual con el panorama filosófico 
del neohegelianismo británico (del que adoptó cierto monismo de la 
experiencia, la noción de “absoluto”, la de “modalidad” y la concepción 
coherentista de la verdad), Oakeshott encontró una plataforma para 
oponerse al naturalismo, al positivismo, al utilitarismo, así como para 
resistir el realismo de Russell y Moore (cfr. Boucher, 2012, p. 248).

Aun cuando se reconoce la deuda hacia el idealismo británico, se ha 
discutido la presencia de cierto escepticismo filosófico en el pensamiento 
de Oakeshott. Quienes defienden la idea de que el pensador británico es 
un idealista escéptico aducen su concepción no fundacional, restrictiva y 
autocrítica de la filosofía, más próxima al razonamiento práctico y al 
tenor conversacional que a una ciencia de las ciencias; además, rescatan 
un vínculo con el escepticismo filosófico de Montaigne, esto es, un 
compromiso con el carácter condicional de la comprensión humana que 
hace inviable un saber incondicional y definitivo (cfr. Tseng, 2003, pp. 2-3). 
En ese sentido, cabría pensar que el pensamiento de Oakeshott socava el 
proyecto filosófico de la Ilustración, no solo al impugnar la epistemología 
fundacional (con su cientificismo, su concepción representacional de la 



432 Juan Antonio González de Requena Farré

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

mente, su teoría del conocimiento como relación entre sujeto y objeto 
o su racionalismo universalista), sino también al recusar el formalismo 
en ética y el naturalismo en historiografía (cfr. Tseng, 2003, p. 6). El 
tipo de escepticismo filosófico que ilustra Oakeshott no sería tanto 
el escepticismo pirrónico radical, sino un escepticismo moderado 
semejante al de Hume, para quien el razonamiento demostrativo sobre 
la estructura causal de la naturaleza ha de dar paso a nuestras inferencias 
probables basadas en la costumbre o el hábito. Al fin y al cabo, aunque 
Oakeshott cuestionaría un escepticismo filosófico de corte naturalista 
(que de algún modo socavara la fiabilidad de la experiencia), también es 
cierto que remarca el carácter condicional e incompleto de los distintos 
modos de experiencia y reconoce la diversidad de los presupuestos 
del saber más allá de alguna razón universal (cfr. Tseng, 2003, pp. 114-
117). Ahora bien, el escepticismo filosófico parece deberle aún más al 
tradicionalismo escéptico de Montaigne, que insiste en la imposibilidad 
de obtener un conocimiento absoluto dada la condicionalidad y 
contingencia de nuestras búsquedas intelectuales, inevitablemente 
contextualizadas en los marcos tradicionales de la vida cotidiana. Así 
pues, se puede afirmar que la concepción de la experiencia como una 
totalidad concreta y significativa lleva aparejada, en el pensamiento de 
Oakeshott y frente a las exigencias fundacionales de la epistemología 
moderna, un reconocimiento de la relevancia del saber implícito 
articulado en nuestras tradiciones (cfr. Tseng, 2003, pp. 117-119). En 
definitiva, el escepticismo de Oakeshott resultaría inseparable de su 
idealismo neohegeliano, tal como se expone en Experience and its Modes. 

La relación del pensamiento de Oakeshott con algunas corrientes 
intelectuales contemporáneas resulta más difícil de evaluar, ya que en la 
prosa estilizada y en el estilo ensayístico de nuestro autor no abundan 
las citas a otros filósofos del siglo XX. No obstante, resulta razonable 
pensar que el pensador británico conocía las propuestas filosóficas 
que saturaban los ambientes académicos en que se desenvolvió. 
No es forzado suponer que Oakeshott estaba al tanto de las ideas de 
Wittgenstein (con quien coincidió como docente en Cambridge) a pesar 
de no haber hecho referencia explícita ni discutir abiertamente las ideas 
del filósofo austriaco; de hecho, se han planteado ciertas perspectivas 
compartidas entre los dos autores en lo que concierne a su concepción 
del lenguaje como actividad y a la relevancia que ambos asignan a 
las prácticas y marcos lingüísticos (cfr. Plotica, 2015, p. 16). En ese 
sentido, resulta concebible una conversación virtual entre Oakeshott y 



433Más allá de la epistemología

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 409-439

Wittgenstein que permitiría poner de manifiesto sus afinidades. Ambos 
pensadores compartirían una concepción no fundacional de la actividad 
filosófica, que privilegia las prácticas subyacentes a la teorización, 
de manera que la filosofía se limitaría a describir las condiciones de 
la comprensión común cotidiana. Además, tanto Oakeshott como 
Wittgenstein entenderían la acción humana como práctica articulada 
sobre el trasfondo intersubjetivo de la trama de prácticas, reglas y usos 
comunitarios; así, ambos considerarían que la agencia personal está 
enmarcada por las convenciones de la tradición, y sostendrían que el 
mundo humano no está conformado por hechos, sino por comprensiones 
articuladas en prácticas discursivas y expresadas en enunciaciones y 
acciones (cfr. Plotica, 2015, p. 17). En suma, los dos pensadores asumieron 
la diversidad de los marcos de enunciación y enunciación como juegos 
de lenguaje o prácticas sostenidas en voces idiomáticas distintas, y 
entendieron que la enunciación y la acción resultan inteligibles a partir 
de ciertas técnicas o artes aprendidas de empleo del lenguaje. Asimismo, 
ambos reconocieron la dimensión social e intersubjetiva de las acciones 
y enunciaciones humanas, y destacaron que el empleo del lenguaje se 
sostiene en convenciones e instituciones sociales estructuradas en virtud 
de reglas compartidas (cfr. Plotica, 2015, pp. 19-22).

Por otro lado, aunque Oakeshott visitó Marburgo en los años veinte, 
cuando Heidegger era docente (y Gadamer, fiel discípulo), y a pesar del 
interés del pensador británico por la filosofía alemana contemporánea, 
apenas hay referencias a la hermenéutica filosófica en los escritos de 
nuestro autor. Sin embargo, hay propuestas de ubicar el significado del 
pensamiento de Oakeshott en el contexto de la hermenéutica filosófica 
del siglo XX, pues su teorización de las categorías de la experiencia 
humana siguió la misma pista hegeliana que siguieron quienes indagaron 
la comprensión condicional del significado como una construcción 
históricamente enmarcada (cfr. Nardin, 2001, pp. 5-6). Oakeshott 
compartiría con la hermenéutica filosófica la asunción de que la 
experiencia humana consiste en significaciones y de que la interpretación 
se vincula con nuestra precomprensión del mundo al explicitar 
temáticamente aquello que ya comprendemos de alguna manera. En 
ese sentido, la filosofía no sería más que una labor interpretativa de 
aquellas interpretaciones ya disponibles en otros dominios acotados de 
experiencia, bajo el supuesto de que cualquier experiencia constituye un 
encuentro dialéctico entre la comprensión y lo comprendido —o bien, 
entre el intérprete y lo interpretado—, que permite ampliar los horizontes 



434 Juan Antonio González de Requena Farré

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

condicionales de la comprensión (cfr. Nardin, 2001, pp. 5-6). Por nuestra 
parte, consideramos que una lectura en paralelo de la hermenéutica 
filosófica de Gadamer y de los escritos de Oakeshott (en especial a partir 
de El racionalismo en la política y otros ensayos) permite reconocer más 
supuestos comunes: la dimensión lingüística de la actividad y el aspecto 
conversacional de la condición humana (cfr. Gadamer, 2003, pp. 526-547; 
2004, pp. 145-152); la crítica al racionalismo universalista y los métodos 
intelectuales instrumentales de la Ilustración (cfr. Gadamer, 2004, p. 
48); la distinción entre el saber práctico (deliberativo y circunstancial) 
y la planificación técnica o el control instrumental (cfr. Gadamer, 2003, 
pp. 386-395); el reconocimiento de la contingencia y condicionalidad de 
nuestras acciones, enunciaciones y comprensiones, siempre situadas 
en cierta precomprensión (cfr. Gadamer, 2003, pp. 372-375; 2004, pp. 
63-70); el rescate de la tradición —auténtica reserva de significaciones 
transmitidas y herencia compartida mediante su constante recreación—, 
así como la reivindicación de la autoridad, las fidelidades y los marcos 
normativos incorporados en nuestras tradiciones e instituciones (cfr. 
Gadamer, 2003, pp. 344-356). 

En conclusión: la idiosincrática superación de la epistemología 
en Oakeshott
A pesar de las deudas intelectuales y de las afinidades con otras 

propuestas filosóficas contemporáneas, no debemos subestimar la 
unidad coherente que sostiene el pensamiento de nuestro autor. Desde 
el más explícito posicionamiento idealista de Experience and its Modes, 
Oakeshott despliega, a través de toda su teorización de los modos de 
la experiencia y la comprensión humana, una serie coherente de ideas 
respecto a las condiciones del conocimiento y el aprendizaje humanos, 
sin las cuales la actividad de saber y la iniciativa de teorizar resultarían 
ininteligibles. En ningún caso el pensador británico construye una 
teoría del conocimiento indeterminada o una epistemología abstracta 
con la pretensión de suplantar los modos acotados de la experiencia 
o la comprensión condicional; solo se exploran las condiciones de 
inteligibilidad que son inherentes a la propia experiencia concreta y a la 
actividad específica de teorizar. 

Como una de las condiciones de inteligibilidad de la experiencia y 
de la comprensión, Oakeshott sostiene que la experiencia, la imaginación 
o la comprensión conforman nexos integrales y constitutivos en 



435Más allá de la epistemología

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 409-439

que se perfilan de modo correlativo quien experimenta, imagina o 
comprende, así como lo experimentado, lo imaginado o lo comprendido 
sustancialmente. De esa manera, el pensador británico se aleja de la 
concepción representacional del conocimiento como relación extrínseca 
entre las capacidades internas de la mente y el mundo externo. Además, 
Oakeshott defiende una concepción judicativa, predicativa e inferencial 
de la experiencia y la comprensión; así, trasciende el mito de que hay 
algo dado independientemente de la experiencia y la comprensión, 
es decir, al margen de algún juicio que exprese el reconocimiento de 
algo como algo y permita la identificación conceptual de algo ya 
comprendido. El pensador británico también marca distancia con la 
concepción representacional del conocimiento en la medida en que 
remarca el vínculo constitutivo existente entre la experiencia o la 
comprensión humanas y, por otra parte, las distintas formas de actividad 
y elaboración imaginativas, así como los distintos modos de recepción 
activa y cultivo de nuestro legado de tradiciones mediante el aprendizaje. 
Por otro lado, al remarcar que cada idea solo resulta inteligible en virtud 
de su interrelación con otras ideas y con la totalidad de condiciones e 
implicaciones de una experiencia plenamente desarrollada (es decir, 
con los complejos nexos de significado que se esbozan en la experiencia 
y la comprensión humanas), Oakeshott desborda el entendimiento 
analítico y atomizado que ha caracterizado a algunas concepciones 
representacionales del conocimiento. 

Si bien Oakeshott cuestiona la concepción representacional de la 
experiencia y la comprensión humana, no parece razonable atribuirle 
alguna forma de construccionismo relativista (como propone Marsh, 
2005), en virtud del cual el conocimiento humano sería el causante, el 
artífice o el productor de los hechos conocidos, de modo que solo habría 
innumerables perspectivas cognitivas igualmente válidas, cada una con 
sus propios productos derivados de un sistema cognitivo específico. Al 
fin y al cabo, esa concepción construccionista del conocimiento comparte 
con la visión representacional la discutible idea de que el nexo entre el 
conocimiento y lo conocido resulta extrínseca, exterior y, eventualmente, 
funcional o instrumental, como lo es la relación entre causa y efecto, 
proceso productivo y producto, artífice y artefacto. Además, al 
introducir cierto relativismo de las formas de producción cognitiva, el 
construccionismo parece situarse de manera autocontradictoria en una 
no perspectiva externa (esto es, ajena a cualquier marco de experiencia o 
comprensión), desde la cual equipararía indiferentemente los distintos 



436 Juan Antonio González de Requena Farré

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

puntos de vista de los sistemas cognoscentes. Bajo esa perspectiva 
externa construccionista, la teorización de las condiciones internas de la 
experiencia o la comprensión humanas parece dar paso a la psicología 
o a la sociología del conocimiento e, incluso, a una posible biología 
del conocimiento, que supuestamente se harían cargo del proceso de 
producción (psíquica, social o biológica) de nuestras percepciones, 
creencias, ideas y razones en distintos sistemas cognitivos. Se trata de un 
patente caso de irrelevancia y de confusión categorial, puesto que “los 
mecanismos psicológicos no pueden ser los motivos de acciones o las 
razones para creencias” (Oakeshott, 2003, p. 22), y ya que se abordarían:

[…] las acciones y los enunciados humanos y a las 
prácticas y las relaciones a las que los seres humanos 
pueden adherir como si fueran componentes no 
inteligentes de un “proceso”, o los componentes 
funcionales de un “sistema”, que no tiene que aprender 
sus roles para poder desempeñarlos (Oakeshott, 2009, 
p. 58).

Salvo que el construccionismo se interprete en un sentido muy débil 
y lato, como afirmación de que no hay hechos conocidos al margen de 
nuestra experiencia o de nuestras plataformas de comprensión, es dudoso 
que Oakeshott proponga algún tipo de epistemología construccionista. 
En vez de dar cuenta externamente de los hechos conocidos como 
productos o fabricaciones derivados de algún proceso o sistema cognitivo, 
el pensador británico ha insistido, a través de toda su obra, en que hay 
un vínculo interno entre la experiencia y lo experimentado, o bien entre 
la comprensión y lo comprendido, de modo que el experimentador o el 
intérprete surgen conjuntamente y se constituyen correlativamente con 
lo experimentado o lo comprendido en nuestros mundos intelectuales 
e idiomas de actividad inteligente. Según Oakeshott, ese nexo interno 
se daría también entre nuestra experiencia, actividad, imaginación, 
aprendizaje, comprensión y teorización, de manera que la comprensión 
lograda —coherente e íntegramente desplegada— de la actividad 
inteligente e imaginativa o de nuestros idiomas intelectuales no puede 
remitir externamente a procesos productivos o rendimientos funcionales 
de mecanismos o sistemas cognitivos sin incurrir en ignoratio elenchi.

No es de extrañar que nuestro autor apueste precisamente por 
una autocomprensión de las modalidades de la experiencia y las 
plataformas de la comprensión humana en términos de lenguaje, como 



437Más allá de la epistemología

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 409-439

si se tratase de voces expresivas y tradiciones idiomáticas que articulan 
un mundo significativo, no en virtud de la aplicación mecánica de reglas 
constructivas, sino mediante el uso creativo, virtuoso y estilizado de 
ciertas maneras compartidas de hablar. En ese sentido, frente al ideal de 
explicitud plena que ha caracterizado a cierta tradición epistemológica, 
Oakeshott ha insistido en el carácter implícito de gran parte de nuestra 
experiencia, aprendizaje y comprensión. Asimismo, ha destacado cierta 
opacidad constitutiva de la experiencia y la teorización al señalar que 
cada avance en la comprensión indica algo incomprendido, como si 
existiese un vínculo entre la aclaración develadora y el ocultamiento de 
lo inarticulado. 

El pensador británico también ha objetado, a través de toda su 
obra, el espejismo epistemológico de una mente autocontenida, pura y 
privadamente accesible, separada de su propia actividad constitutiva, 
de sus elaboraciones imaginativas, de su compromiso e implicación 
en la comprensión condicional, de las tradiciones significativas en 
que participamos, o bien de los idiomas de indagación específicos 
que ordenan nuestra teorización. En ese sentido, nuestro autor elude 
cualquier metafísica del sujeto que posicione a la subjetividad como 
polo decisivo de una concepción representacional del conocimiento; y 
es que, por más que en la experiencia estén implicadas las percepciones 
e imágenes de los sujetos, “[l]a ‘subjetividad’ no es una categoría 
ontológica” (Oakeshott, 2013, p. 26). 

Finalmente, el pensador británico se desmarca de cualquier tentación 
epistemológica fundacional al enfatizar la pluralidad de modos de 
experiencia, formas de imaginación, plataformas de comprensión e 
idiomas de indagación de nuestra actividad intelectual, de manera que 
ninguna perspectiva podría arrogarse un papel prominente o basal 
para la construcción del conocimiento humano y el aseguramiento de 
una autocerteza última. Y es que, frente al programa epistemológico 
fundacional, Oakeshott ha destacado la contingencia y normatividad 
inherente a las prácticas humanas y a nuestras modalidades de 
comprensión condicional; asimismo, ha remarcado el componente 
imaginativo y poético tanto de nuestros idiomas morales compartidos 
como de la autoexploración y autoescenificación morales individuales, al 
ser la voz de la poesía eminentemente conversable, autoconsumatoria y no 
instrumental (Worthington, 2002). Aparentemente, nuestro epígono del 
idealismo británico se encuentra a la altura de Heidegger o Wittgenstein 



438 Juan Antonio González de Requena Farré

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

cuando se trata de impugnar la concepción representacional de la teoría 
del conocimiento y la perspectiva epistemológica fundacional.

Referencias
Alexander, J. (2012). Oakeshott as Philosopher. En E. Podoksik (ed.), The 

Cambridge Companion to Oakeshott. (pp. 7-41). Cambridge University 
Press.

Boucher, D. (2012). Oakeshott in the Context of British Idealism. En E. 
Podoksik (ed.), The Cambridge Companion to Oakeshott. (pp. 245-273). 
Cambridge University Press.

Boucher, D. y Vincent, A. (2012). British Idealism: A Guide for the Perplexed. 
Continuum.

Franco, P. (2004). Michael Oakeshott: An Introduction. Yale University 
Press.

Gadamer, H.-G. (2003). Verdad y método. I. A. Agud Aparicio y R. de 
Agapito (trads.). Ediciones Sígueme.

	  (2004). Verdad y método. II. M. Olasagasti (trad.). Ediciones Sígueme.
Isaacs, S. (2006). The Politics and Philosophy of Michael Oakeshott. Routledge.
López Atanes, F. J. (2010). Conducta humana y sociedad civil. Introducción a 

la filosofía política de M. Oakeshott. Unión Editorial.
Marsh, L. (2005). Constructivism and Relativism in Oakeshott. En T. 

Fuller y C. Abel (eds.), The Intellectual Legacy of Michael Oakeshott. 
(pp. 238-262). Imprint Academic.

Nardin, T. (2001). The Philosophy of Michael Oakeshott. The Pennsylvania 
State University Press.

Oakeshott, M. (1966). Experience and its Modes. Cambridge University 
Press.

	  (2000). El racionalismo en la política y otros ensayos. E. L. Suárez (trad.). 
Fondo de Cultura Económica.

	  (2003). On Human Conduct. Clarendon Press.
	  (2009). La voz del aprendizaje liberal. A. Bello, (trad.). Katz.
	  (2013). Sobre la historia y otros ensayos. M. V. Rodil (trad.). Katz.
Plotica, L. P. (2015). Michael Oakeshott and the Conversation of Modern 

Political Thought. State University of New York Press.
Podoksik, E. (2003). In Defence of Modernity: Vision and Philosophy in 

Michael Oakeshott. Imprint Academic.
Ricœur, P. (1990). Freud: una interpretación de la cultura. A. Suárez, M. 

Olivera y E. Inciarte (trads.). Siglo XXI.



439Más allá de la epistemología

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 409-439

Rorty, R. (1989). La filosofía y el espejo de la naturaleza. J. Fernández Zulaica 
(trad.). Cátedra.

Taylor. C. (1997). Argumentos filosóficos. F. Birulés Beltrán (trad.). Paidós.
Tseng, R. (2003). The Sceptical Idealist: Michael Oakeshott as a Critic of the 

Enlightenment. Imprint Academic.
Turner, S. (2005). The English Heidegger. Philosophy of the Social Sciences, 

35(3), 353-368. DOI: https://doi.org/10.1177/0048393105277991.
Wells, H. (1994). The Philosophical Michael Oakeshott. Journal of the 

History of Ideas, 55(1), 129-145. DOI: https://doi.org/10.2307/2709957.
Worthington, G. (2002). The Voice of Poetry in Oakeshott’s Moral 

Philosophy. The Review of Politics, 64(2), 285-310.


