http://doi.org/10.21555/top.v62i0.1209

Beyond Epistemology: Experience and
Understanding in Michael Oakeshott

Mas alla de la epistemologia: experiencia y
comprension en Michael Oakeshott

Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

Universidad Austral de Chile

Chile

jgonzalez@spm.uach.cl
https://orcid.org/0000-0002-4296-2211

Recibido: 26 — 07 — 2019.
Aceptado: 16 — 10 - 2019.
Publicado en linea: 10 — 12 — 2021.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
A~ v _nc_sad -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso) 2007-8498(en linea) pp.409-439



410

Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

Abstract

Usually, the criticism of the modern foundational epistemo-
logical project and the representational conception of knowl-
edge is associated with the philosophies of Heidegger and
Wittgenstein. However, in an epigone of British idealism such
as Michael Oakeshott, one can also recognize a singular position
against philosophical foundationalism, representational episte-
mology, the theory of truth as correspondence and universalist
rationalism. This article aims to reconstruct Oakeshott’s philo-
sophical inquiries into the conditions of human experience and
understanding. Through the exegesis of his philosophical es-
says, we propose an integral reading of his systematic reflection
on the modalities of human knowledge, which coherently com-
bines idealistic, skeptical, and hermeneutical motives beyond
the temptations of traditional epistemology.

Keywords: epistemology; experience; understanding; ratio-
nalism; British idealism.

Resumen

Habitualmente, la criticaal moderno proyecto epistemologico
fundacional y a la concepcion representacional del conocimiento
se asocia con las filosofias de Heidegger y Wittgenstein.
No obstante, en un epigono del idealismo britanico como
Michael Oakeshott también se puede reconocer un singular
posicionamiento contra el fundacionalismo filoséfico, contra la
epistemologia representacional, contra la teoria de la verdad
como correspondencia y contra el racionalismo universalista.
Este articulo pretende reconstruir la indagacion filosofica de
Oakeshott en torno a las condiciones de la experiencia y la
comprension humanas. Mediante la exégesis de sus ensayos
filosoficos, proponemos una lectura integral de su reflexién
sistematica sobre las modalidades del conocimiento humano,
la cual atina coherentemente motivos idealistas, escépticos y
hermenéuticos mas alla de las tentaciones de la epistemologia
tradicional.

Palabras clave: epistemologia; experiencia; comprension;
racionalismo; idealismo.

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



411

Mas alla de la epistemologia

El malestar en la epistemologia’

En el pensamiento contemporaneo ha ido ganando terreno la
perspectiva de que resulta preciso ir mas alla en la desconfianza filosofica
respecto a la ilusién de una consciencia plena y transparente. Algunas
voces defienden que habria que llevar ain mas lejos el cuestionamiento
filosofico emprendido por los maestros de la sospecha (Freud, Nietzsche y
Marx) —como los llamo Ricceur (1990, pp. 32-35) — para revisar incluso
el lugar que la filosofia se atribuye en nuestra cultura. En su libro de
1979, La filosofia y el espejo de la naturaleza, Richard Rorty intentd poner
en jaque toda una concepcién cultural de la filosofia, segin la cual las
cuestiones filosoficas conciernen a problemas eternos de la reflexion
humana, ya se trate de asuntos referentes a la especial naturaleza de lo
mental, o bien de topicos relacionados con la fundamentacion ultima
del conocimiento humano. Para Rorty, la indagacién de la naturaleza
de la mente y de los fundamentos del conocimiento se han vinculado
sistematicamente en una tradicion filosofica que, desde el siglo XVII,
basé toda una teoria del conocimiento en la comprension de los
procesos mentales y en el acceso privilegiado a la autoconciencia (1989,
pp- 13-14). Como juez de las pretensiones de validez de las distintas
representaciones culturales y en cuanto indagacion de las condiciones
mentales del conocimiento humano, la filosofia se habria arrogado el
papel de fundamento al aportar una teoria general de la representacion.
Seguin Rorty, si el conocimiento se concibe como una representacion
de un mundo externo, la filosofia puede sucumbir a la tentacion de
centrarse en las condiciones mentales de la representacion para sopesar
las pretensiones de representar la realidad. En ese sentido, desde la
reflexion de Descartes, Locke y Kant, la filosofia moderna se habria
perfilado como una empresa fundacional en que la epistemologia se
posiciond como arbitro de los lenguajes culturales en el contexto de una
forma de vida secularizada: cuando no fue preciso proteger a la nueva
ciencia de la intromision de la ideologia religiosa, la filosofia pretendio
erigirse como fundamento de la representacion lograda, con base en la
teoria del conocimiento y la filosofia de la mente (cfr. Rorty, 1989, p. 14).

! Articulo vinculado al proyecto Fondecyt Regular n° 1190030,

investigacion financiada por CONICYT.

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 409-439



412

Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

La metafora presente en el titulo de Rorty, el espejo de la naturaleza, alude
precisamente a la autocomprension representacional del conocimiento
y de la mente que ha caracterizado a gran parte de la filosofia moderna:

La imagen que mantiene cautiva a la filosofia
tradicional es la de la mente como un gran espejo, que
contiene representaciones diversas —algunas exactas,
y otras no— y se puede estudiar con métodos puros,
no empiricos. Sin la idea de la mente como espejo, no
se habria abierto paso la nocién del conocimiento como
representacion exacta. Sin esta tltima idea, no habria
tenido sentido la estrategia comtin de Descartes y Kant—
obtener representaciones mas exactas inspeccionando,
reparando y limpiando el espejo, por asi decirlo (Rorty,
1989, p. 20).

También Charles Taylor se ha sumado al cuestionamiento de la
preeminencia filosofica y cultural de la epistemologia, esa “hidra,
cuyas cabezas serpenteantes han hecho estragos a lo largo de la cultura
intelectual de la modernidad” (1997, p. 11). Y es que el pensador
canadiense considera una ilusién fatal la concepcion epistemoldgica
segiin la cual solo cabe pronunciarse legitimamente sobre distintas
cuestiones cuando nos hemos enfrentado previamente al problema
del conocimiento y a las condiciones de posibilidad de los enunciados
justificables. En su ensayo de 1995, “La superacion de la epistemologia”,
Taylor explora la crisis aparente en que se encuentra la tradicién
epistemoldgica y el proyecto filoséfico fundacional de la filosofia
moderna. Mds que centrarse en el cuestionamiento del fundacionalismo
epistemoldgico (como hizo Rorty), el pensador canadiense considera
preciso revisar la concepcion del conocimiento que posibilito el proyecto
fundacional, es decir, la teoria representacional que sirvio de marco a la
tradicion epistemologica. Segtin esta concepcion representacional:

[...] el conocimiento ha de considerarse como la correcta
representacion de una realidad independiente. En su
forma original, veia el conocimiento como la imagen
interna de una realidad externa (Taylor, 1997, p. 21).

Esta perspectiva epistemologica se asocia a la mecanizacion de la
imagen del mundo y al intento de explicar en términos mecanicistas la
capacidad humana de conocer, como si se tratase de una recepcion pasiva

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



413

Mas alla de la epistemologia

de impresiones de un mundo externo; pero el enfoque representacional
del conocimiento también se vincul6 a la confianza cartesiana en la
autorreflexion desapegada y en la autocerteza de la propia mente como
vias para obtener la evidencia (cfr. Taylor, 1997, pp. 23-24). Este giro
reflexivo de la epistemologia moderna no solo ha consagrado el ideal de
certeza autoconsciente, sino también el ideal de autorresponsabilidad
y la moderna nocién de “autonomia”. En ese sentido, la interpretacién
epistemoldgica y la perspectiva representacional de la filosofia moderna
se asociaron a ciertas concepciones culturales e ideas morales modernas
cuyas implicaciones habria que sopesar criticamente: la imagen dualista
de un sujeto idealmente desvinculado, absolutamente distinto de su
cuerpo, del mundo natural y social; la concepciéon puntual del yo como
punto de partida de una relacién meramente instrumental con el mundo,
con los otros y con uno mismo; finalmente, la interpretacion atomista
de la sociedad como un conjunto de propdsitos individuales aislados
(cfr. Taylor, 1997, pp. 26-27). Ahora bien, para Taylor, la superacion de
la epistemologia no tiene por qué implicar una ruptura incondicional
con la tradicién filosofica moderna, pues —como revelan los intentos de
Heidegger, Merleau-Ponty o Wittgenstein por clarificar las condiciones
mundanas, corpéreas y lingiliisticas del conocimiento— la aclaracién
de nuestra condicion de agentes conocedores y la comprension de las
limitaciones de nuestro conocimiento podrian contribuir a superar las
ilusiones epistemoldgicas de la perspectiva representacional, de la razén
instrumental, del yo desvinculado y de la individualidad atémica (cfr.
Taylor, 1997, pp. 35-36).

Tanto Rorty como Taylor comparten la apreciacién de que pensadores
como Wittgenstein y Heidegger han sido los protagonistas de una
labor filosofica comprometida con la superacion de la interpretacion
epistemoldgica y con el abandono del programa fundacional. Por un
lado, Rorty considera que en estos pensadores se explord una nueva
forma de filosofia —edificante mas que sistematica— que impugnaba
la perspectiva epistemologica del conocimiento y la mente al cuestionar
la nocién del conocimiento como representacion exacta y la idea
de lo mental como dotacion interior que posibilita los procesos del
conocimiento (cfr. Rorty, 1989, pp. 15-16). Por otro lado, Taylor sostiene
que pensadores como Heidegger o Wittgenstein han contribuido a
la superacién de la perspectiva epistemologica y la concepcion del
conocimiento como representacion desvinculada en la medida en que
indagaron las condiciones de la intencionalidad y las practicas con que

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 409-439



414

Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

estamos implicados como agentes involucrados en la realizacion de una
forma de vida. De ese modo, el fundacionalismo resultaria socavado,
pues toda representacion se sustentaria en los trasfondos inarticulados
de nuestras practicas mundanas (mas que en procesos mentales
autocontenidos, abstractamente separados de los objetos externos),
asi como presupondria la gramatica compartida y ptblica de nuestros
juegos de lenguaje (cfr. Taylor, 1997, pp. 29-35).

Por nuestra parte, consideramos que el cuestionamiento de
los supuestos representacionales de la teoria del conocimiento y la
impugnacién del programa epistemolédgico fundacional también fueron
llevados a cabo en otras latitudes y con otros ropajes filosoficos, como
los del idealismo britanico de finales del siglo XIX y comienzos del
siglo XX. No en vano el neohegelianismo britanico de ese periodo —a
través de pensadores como Francis Herbert Bradley, Bernard Bosanquet
o Robin George Collingwood — parece contraponerse a los supuestos
epistemoldgicos que se articularon en el neokantismo decimonoénico
o en el positivismo 16gico de la primera mitad del siglo XX, ya que
cuestiond el predominio del conocimiento cientifico, el énfasis en el
entendimiento analitico y la pretension fundacional de disponer de una
ciencia de las ciencias. Este articulo pretende rescatar la labor filoséfica
de uno de los epigonos del idealismo neohegeliano britanico: Michael
Oakeshott, quien —en velada conversacion con distintas corrientes
del pensamiento contemporaneo y como testigo privilegiado de los
derroteros intelectuales del siglo XX — exploré de forma idiosincratica los
atolladeros de la teoria del conocimiento y las expectativas desmedidas
del fundacionalismo epistemologico (cfr. Isaacs, 2006, pp. 3-5; Nardin,
2001, pp. 4-5; Tseng, 2003, pp. 4-5).

Aunque resulta mas conocido como pensador politico o como un
intelectual supuestamente conservador, Oakeshott desarrolld a lo
largo de toda su obra una cuidadosa reflexion sobre las condiciones de
la experiencia, del aprendizaje, de la comprensién y de la teorizacién
humanas mas alld de las tentaciones del programa fundacional
epistemoldgico, de la nocién representacional del conocimiento y
de la concepcién de la mente como conciencia interior autocontenida
y desvinculada. En efecto, Oakeshott compartié con algunos de sus
contemporaneos —como Wittgenstein, Ryle o Polanyi— la vinculaciéon
del conocimiento con actividades tradicionales compartidas en una
forma de vida, asi como el ataque a la concepcién de la razén como
facultad mental preexistente y la critica de la separacion dualista

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



415

Mas alla de la epistemologia

cartesiana entre mente y mundo; pero, en mayor medida que otros
pensadores, remarco el modo en que la comprension practica arraiga
en las tradiciones y supone la transmision de cierta herencia intelectual,
afectiva y practica compartida (Wells, 1994). Por ese énfasis en la
facticidad de nuestra comprension practica, en el caracter condicional
de toda plataforma de comprension y en el ocultamiento de lo atin
no comprendido que constituye el reverso de nuestros intentos de
teorizaciéon —de manera que no habria un punto de vista tedrico tltimo
o un fundamento ajeno al cuestionamiento—, podriamos considerar a
Oakeshott como el “Heidegger inglés” (Turner, 2005). Ahora bien, estas
relaciones de la obra de Oakeshott con el pensamiento de autores como
Wittgenstein o Heidegger solo resultan plenamente inteligibles sobre el
trasfondo intelectual del idealismo neohegeliano britanico.

La experiencia y sus modos

El vinculo del pensamiento de Oakeshott con el idealismo
neohegeliano britanico (en la linea de Bradley o Collingwood) resulta
evidente en su primer libro sistematico, Experience and its Modes,
originalmente publicado en 1933. En esta obra, el pensador britanico
desarrolla una filosofia de la experiencia, con el genitivo en sentido
subjetivo y objetivo: se realiza un recuento filoséfico de la experiencia
plenamente satisfactoria, pero la filosofia no seria sino la consideracién
irrestricta de la experiencia concreta y completa, sin limitaciones
abstractas. ;A qué se refiere Oakeshott con este concepto comprehensivo
de “experiencia”? Como argumenta en Experience and its Modes, la
experiencia nos remite a la totalidad plena e indivisible en que tienen
lugar tanto el propio experimentar como lo experimentado; se nos da,
pues, como un mundo significativo, tinico y coherente (cfr. Oakeshott,
1966, p. 322). En ese sentido, la experiencia y lo experimentado resultan
—segun Oakeshott— correlativos e inseparables (salvo para el analisis
abstracto), de manera que constituyen un todo singular (cfr. 1966, p. 9).

Por otro lado, desde una posicién caracteristicamente idealista y
de profundo arraigo hegeliano, Oakeshott defiende que la experiencia
involucra pensamiento y juicio, de modo que “lo que se da en la
experiencia es un mundo de ideas” (1966, p. 323), aunque con distintos
niveles deljuicio (la sensacidn, la percepcidn, la intuicion, el sentimiento,
la volicidn, etc.). Si la consideramos como una totalidad tinica, pueden
reconocerse modificaciones de la experiencia como la conciencia, la
sensacion, la percepcion, la volicidn, la intuicion o el sentimiento; pero,

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 409-439



416

Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

en todos los casos, la experiencia resulta inseparable del pensar, y nos
encontramos con distintas manifestaciones de pensamiento o del juicio
en cuanto afirmaciones de la totalidad concreta y singular de un mundo
significativo (cfr. Oakeshott, 1966, pp. 10-11). Por eso, para el pensador
britanico no tiene sentido la separacion abstracta entre sensaciéon y
juicio a pesar de que la primera se dé como una experiencia inmediata
y el segundo aparezca asociado a la interpretacion y las inferencias
de la reflexion, como una modalidad de experiencia mediada. No en
vano, si separamos la sensacién y el juicio, habria que asumir que lo
dado inmediatamente resulta tan simple y aislado como inexpresable
e incompartible (cfr. Oakeshott, 1966, pp. 12-13). El caso es que no hay
experiencia sin un minimo de consciencia, esto es, sin reconocimiento
y, por ende, sin juicio, sin identificacion o predicacion conceptual, sin
relacion entre ideas o sin inferencias reflexivas. Tampoco puede darse la
experiencia consciente sin un sujeto portador de los estados, sin memoria
ni reflexion, o bien sin cierta organizacion personal de un ambito
significativo e inteligible de experiencias, habitos y conocimientos. Asi
—concluye Oakeshott—, ni la sensacion ni la percepcion pueden darse
como forma de experiencia inmediata ajena a la mediacién del juicio:
solo percibimos lo que nos resulta reconocible como algo determinado,
inteligible y significativo en la forma de un juicio, aunque no siempre se
dé inferencia explicita o se articule una proposicion definida (cfr. 1966,
p. 13).

Ademas, el pensador britanico argumenta que el mundo de la
experiencia contiene su propio criterio de verdad al darsenos como
una totalidad coherente de ideas, o bien, “un mundo de ideas a la vez
tnico y completo” (Oakeshott, 1966, p. 323). En efecto, la verdad resulta
correlativa a la experiencia plena y satisfactoria de un mundo de ideas
completo y sistematico, provisto de cierta unidad inteligible, esto es,
de una coherencia intelectual completa y singular, sin contradicciones
ni discrepancias. Bajo esta concepciéon de la verdad como coherencia
intelectual, la unidad y la completitud de la experiencia son inseparables
del significado absolutamente coherente de un mundo de ideas logrado
(cfr. Oakeshott, 1966, pp. 28-35).

Asi pues, lo absoluto en la experiencia radica en lograr un mundo
de ideas completo y unificado, una experiencia integral y coherente,
y el conocimiento no consiste sino en un sistema de ideas coherente y
satisfactorio que despliegue todas las implicaciones de un mundo de
experiencia (cfr. Oakeshott, 1966, pp. 40-41). Por eso, segtin el pensador

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



417

Mas alla de la epistemologia

britanico, tampoco tiene sentido la separacion abstracta de los hechos y
la teoria: la teoria no es mas que los hechos relacionados e integrados en
un todo Uinico; las teorias se transforman en hechos al establecerse con
certeza, del mismo modo que los hechos devienen teoria al desplegar sus
relaciones (cfr. Oakeshott, 1966, p. 43). En suma, la experiencia lograda
se da como un mundo de ideas universales y una totalidad singular,
coherente y completa. De ese modo, universalidad e individualidad
no se contradicen, pues resultan correlativas: solo hay genuina
universalidad en la unidad completa de lo individual, y tinicamente
hay individualidad lograda en la universalidad de un mundo de ideas
coherente (cfr. 1966, pp. 45-46).

Asimismo, Oakeshott considera que el mundo de la experiencia
plena y tunica coincide con la realidad, de manera que en cada
experiencia se nos da la totalidad de la realidad como un mundo de
ideas afirmado en juicios (incluso cuando se enuncia bajo la forma de la
negacion, la suposicion, la imaginacién o la opinién). Desde ese punto
de vista, la realidad, la experiencia plena de un mundo coherente e
inteligible, asi como el conocimiento logrado de un sistema de ideas,
resultan correlativos, y no tiene sentido diferenciarlos abstractamente,
pues se estaria incurriendo en contradiccion (cfr. Oakeshott, 1966, p. 49).
En todo caso —sostiene Oakeshott—, aunque la realidad no sea sino
la experiencia completa de un mundo de ideas, no se trata de meras
representaciones mentales ni de estados mentales subjetivos. Y es que no
se pueden separar abstractamente el sujeto y el objeto de la experiencia,
pues esta no es sino unidad del experimentar y de lo experimentado en
un mundo significativo completo, coherente y satisfactorio (cfr. 1966,
pp- 56-60).

Desde la perspectiva de Oakeshott, aun cuando la experiencia plena
concierne a una totalidad inteligible, nuestros juicios pueden referirse
a modalidades acotadas o presuposiciones restrictivas; es lo que
ocurre cuando se delimitan mundos intelectuales abstractos como los
de la ciencia, la historia o la practica. Cada una de estas detenciones o
acotaciones abstractas no realiza la experiencia plena y absolutamente
satisfactoria en la medida en que solo considera la realidad desde la
perspectiva homogénea de la cantidad, del pasado o de la voluntad,
respectivamente. Segin Oakeshott, estos confinamientos abstractos de
la experiencia no se dejan reducir unos a otros ni se pueden sustituir por
la perspectiva filosofica concreta, pues en ese momento incurririamos
en una falacia de irrelevancia (cfr. 1966, pp. 323-328). Como detenciones

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 409-439



418

Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

abstractas o delimitaciones restrictivas de la experiencia plena de un
mundo significativo, los modos de la experiencia no constituyen partes
de la experiencia, productos de distintas facultades intelectuales, o
bien etapas en el desarrollo de la experiencia; se trata de mundos
abstractos e independientes, con cierta coherencia bajo sus presupuestos
condicionales aunque fallen a la hora de lograr una experiencia concreta
completamente lograda, absoluta y sin restricciones (cfr. Oakeshott, 1966,
pp- 72-73). En fin, la relacién entre los distintos modos y la experiencia
absoluta es la que existe entre lo abstracto y lo concreto; no en vano
la diversidad de los modos de experiencia (la ciencia, la historia y la
practica) solo resulta inteligible en la unidad concreta y absolutamente
satisfactoria de la experiencia (cfr. Oakeshott, 1966, p. 81). Precisamente,
en la concepcion del pensador britanico, la filosofia constituye un
tipo de experiencia sin presupuestos restrictivos, que despliega una
comprension autoconsciente y autocritica de las limitaciones de los
modos abstractos de experiencia y busca autonomamente la experiencia
lograda de un mundo de ideas plenamente inteligible y absolutamente
coherente (cfr. Oakeshott, 1966, p. 82).

Racionalidad, imaginacion y aprendizaje

En El racionalismo en la politica y otros ensayos (originalmente
publicado en 1962), Oakeshott matiza significativamente su concepcién
anterior de los modos de la experiencia. Como se aprecia en el ensayo
“El racionalismo en la politica”, de 1947, el pensador britanico inicia un
rescate de los idiomas de la actividad y los habitos tradicionales que
subyacen tanto a las distintas modalidades de conocimiento humano
cuanto a nuestros principios reflexivos. En su critica del racionalismo,
Oakeshott sostiene que existe un vinculo interno entre el conocimiento
y las formas de actividad, y distingue dos tipos de conocimiento: el
conocimiento técnico es el saber diagndstico de lo que hay que hacer y se
puede formular reflexivamente en reglas deliberadamente aprendidas y
proposiciones explicitas para la resolucion de problemas; por otra parte,
el conocimiento practico corresponde a un saber cémo, y esta incorporado
en nuestros habitos tradicionales e idiomas comunes de actividad, sin
requerir reflexion ni seguimiento de reglas explicitas (cfr. Oakeshott,
2000, pp. 27-30). Aunque resulta dificil separar el conocimiento técnico
y el conocimiento practico, ya que se trata de “componentes gemelos
del conocimiento involucrados en toda actividad humana” (2000, p.
27), Oakeshott argumenta que cierta teoria del conocimiento propia del

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



419

Mas alla de la epistemologia

racionalismo ha reducido toda forma de saber al conocimiento técnico y
ha consagrado la ilusién de la soberania de la técnica (2000, pp. 30-31).

Del mismo modo, en el ensayo “La conducta racional”, Oakeshott
cuestiona la perspectiva racionalista segun la cual la racionalidad
consiste en la actividad propositiva, en la persecucion deliberada de fines
premeditados y explicitamente formulados, en la reflexion desapegada
y eleccion calculada de fines y medios, asi como en el seguimiento u
observancia de principios y reglas formuladas proposicionalmente (cfr.
2000, pp- 106-107). Esta concepcion racionalista de la actividad humana
parece asumir que la mente puede separarse del contenido efectivo de
lo que se hace, como si fuese un instrumento neutral y formalmente
independiente (cfr. 2000, p. 109). Oakeshott impugna la consideracion de
la mente neutral o la inteligencia pura como algo existente por si mismo
que luego adquiere contenidos en forma de ideas y causa la ejecucion
de acciones; y es que la mente o inteligencia no son sino resultados de
lo que hacemos y de nuestro conocimiento de cémo actuar y aplicar
distinciones. Segun Oakeshott, “esta mente es una ficcién; no es mas
que actividad objetivada” (2000, p. 112). Por otro lado, la actividad no es
racional porque implique la formulacién explicita de reglas y principios
proposicionales, pues se presupone un conocimiento practico sobre
como decidir los asuntos circunstanciales, todo un idioma compartido
de actividad y cierta fidelidad a nuestros habitos tradicionales, de los
cuales los principios reflexivos son apenas una abreviatura. Por eso,
concluye Oakeshott, la actividad humana es racional cuando resulta fiel
al conocimiento habitual sobre cdmo conducirse conforme al idioma
tradicional apropiado, y explora sus sugerencias (intimations) de manera
que se mantenga “un lugar en el flujo de la simpatia, la coherencia de la
actividad, que integra un modo de vida” (2000, p. 130).

Pese a este marcado énfasis en las actividades habituales y los
idiomas tradicionales de comportamiento, Oakeshott sigue manteniendo
que hay un vinculo interno entre experiencia, realidad y conocimiento,
solo que ahora insiste en que también son inseparables el conocimiento
y la actividad. En el ensayo de 1959 titulado “La voz de la poesia en
la conversacién de la humanidad”, el pensador britanico reafirma su
concepcion previa: “el mundo real es un mundo de experiencia dentro
del cual el yo y el no-yo se revelan en la reflexion” (Oakeshott, 2000, p.
453). Si en Experience and its Modes la experiencia y lo experimentado
resultaban inseparables como aspectos de la conformacion de un mismo
mundo significativo, ahora Oakeshott plantea que el reconocimiento

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 409-439



420

Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

como yo y la separacion del no yo se generan reciprocamente a través
de la actividad en que consiste el yo. Asi, la actividad del yo resulta
primordial aunque exhiba distintos grados de fuerza, modalidades
especificas y habilidades particulares. Oakeshott no solo identifica
al yo con su actividad, sino que ademas concibe la actividad del yo
como imaginacidn, o sea como creacion y elaboracion de imagenes a
través de modos especificos de imaginar y de habilidades imaginativas
particulares (cfr. 2000, p. 454). Reciprocamente, el no yo corresponderia
a las imagenes constituidas en la actividad imaginativa del yo bajo
formatos especificos y en campos imaginativos variables y discernibles.
De la misma manera que no cabe separar una mente neutral e
independiente del contenido de sus actividades, la imaginacién
tampoco es una facultad pura: “No es actividad genérica, que preceda y
provea los materiales a actividades especiales; en todas sus apariciones
estd gobernada por consideraciones especificas y discernibles”
(Oakeshott, 2000, p. 455). Si en Experience and its Modes la experiencia era
inseparable del pensamiento y del juicio, ahora se mantiene el vinculo
del pensamiento con la actividad de la imaginacion, uno de cuyos
modos imaginativos es precisamente el pensamiento (cfr. Oakeshott,
2000, p. 455). Y, asi como en Experience and its Modes se diferenciaban
los modos de experiencia de la ciencia, la historia y la practica (como
mundos abstractamente acotados cuyas contradicciones solo podian ser
superadas desde la perspectiva filoséfica de una experiencia absoluta y
plenamente lograda), en “La voz de la poesia en la conversacién de la
humanidad” el pensador britanico considera que la ciencia, la historia,
la practica y, en particular, la poesia constituyen voces idiomaticas de la
actividad humana y modos de la imaginacion con un lenguaje propio y
una manera determinada de expresarse. Segin Oakeshott, los universos
de discurso y las voces de la actividad imaginativa de la humanidad no
se organizan sistematicamente en algin orden racional; solo se retinen
en su diversidad idiomatica, exploran sus matices expresivos y se
relacionan conversacionalmente, sin que pueda afirmarse en exclusiva
alguna manera de hablar idealizada o alguna razén prominente:

En una conversacion, los participantes no realizan una
investigacion ni un debate; no hay ninguna “verdad”
que descubrir, ninguna proposicién que probar, ninguna
conclusion que buscar. Los participantes no tratan de
informar, persuadir o refutarse reciprocamente, de

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



421

Mas alla de la epistemologia

modo que el poder de convicciéon de sus expresiones no
depende de que todos hablen el mismo idioma; pueden
diferir sin estar en desacuerdo (Oakeshott, 2000, p. 448).

Aunque en Experience and its Modes la filosofia se arrogaba la
exploracion ilimitada de una experiencia absolutamente satisfactoria,
el lenguaje de la filosofia tampoco puede monopolizar la conversacién
humana, ya que solo examina el estilo de cada voz y reflexiona
parasitariamente sobre las relaciones entre los universos de discurso,
sin contribuir especificamente al curso conversacional (cfr. Oakeshott,
2000, pp. 449-450).

Los ensayos recogidos en La voz del aprendizaje liberal (originalmente
publicado en 1989) permiten reconocer un nuevo énfasis que nos conduce
desde la experiencia, el conocimiento habitual de nuestras actividades
compartidas y los modos de laimaginaciéon humana hasta el aprendizaje,
entendido como aspecto constitutivo de la inteligencia humana y
compromiso de autocomprension que nos vincula a toda una herencia
de artes, practicas y lenguajes. Del mismo modo que la experiencia, la
mente o la imaginacion humanas son inseparables de sus actividades
y contenidos sustanciales, tampoco el aprendizaje cultural consiste en
la adquisicion de capacidades o aptitudes intelectuales generales al
margen de las expresiones sustanciales de pensamientos, juicios, afectos,
indagaciones e interpretaciones; y es que, segin Oakeshott, “aprender
es llegar a comprender y responder a estas expresiones sustanciales
de pensamientos como invitaciones a pensar y creer” (2009, p. 54). En
ese sentido, el aprendizaje humano constituye una iniciacion en los
modos de la imaginacion humana y en las distintas voces culturales y
habitos intelectuales que nos permiten autocomprendernos; se trata del
compromiso de participar activamente en la conversaciéon humana (cfr.
Oakeshott, 2009, p. 62).

En el ensayo “El aprendizaje y la ensefianza”, de 1967, Oakeshott
no solo recalca el compromiso de autocomprensién o la actividad
inteligente y libre, constitutivos del aprendizaje; insiste, ademas, en el
cardcter sustancial de la herencia de pensamientos y logros aprendidos,
adquiridos como un mundo de expresiones significativas: “un todo
de significados entrelazados que se establecen e interpretan entre si”
(Oakeshott, 2009, p. 70). En ese contexto, el pensador britanico vincula lo
que sabemos a capacidades (abilities) con distinto nivel de conocimiento
implicado, ya se trate de habilidades para realizar actos corporales o

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 409-439



422

Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

bien de capacidades complejas para llevar a cabo operaciones mentales
o actividades intelectuales. En todo caso, la capacidad atna lo que
sabemos y el uso, de manera que el saber se vincula constitutivamente
con aquello que podemos hacer o comprender (cfr. Oakeshott, 2009,
pp- 75-76). Ademas, las capacidades integran un componente de
informacion, esto es, datos relevantes y hechos conocidos que proveen
reglas para ejecutar acciones y criterios para evaluar desempefios y
detectar actuaciones erréneas. Incluso hay proposiciones con forma
de regla que aportan principios explicativos para dar cuenta del curso
logico de una actuacién, aunque en ese tipo de informacion no se trata
de practicar o adquirir una habilidad, sino de la actividad de explicar y
entender, la cual no siempre es parte del conocimiento constitutivo de
una accion (cfr. Oakeshott, 2009, pp. 78-80).

Ahora bien, aunque en el conocimiento haya un componente de
informacion, es decir, hechos identificables y proposiciones que articulan
reglas para expresar nuestras capacidades, nuestro conocimiento no
se agota en su aspecto informacional, pues también concurre el juicio
o discernimiento: “hay que sumar el ‘saber cémo’ al ‘saber qué de
la informacién” (2009, p. 80). En Experience and its Modes ya se habia
insinuado que hay juicios no explicitamente articulados en proposiciones;
y, en El racionalismo en la politica y otros ensayos, se reconocia el caracter
implicito de nuestro compromiso con el seguimiento de las sugerencias
de la tradicién y del conocimiento habitual de nuestros idiomas de
actividad. Ahora Oakeshott asocia abiertamente el juicio o discernimiento
(judgment) con ese componente tacito o implicito del conocimiento
que no puede formularse en proposiciones, reglas o recuentos de
informacion. En todo caso, el pensador britanico no considera razonable
separar el saber cémo del saber qué; y es que, aunque algunas capacidades
parecen no involucrar el componente informacional de las reglas, el
saber como esta implicado en todo conocimiento genuino y no es un tipo
de conocimiento distinto. Por eso Oakeshott prefiere hablar del juicio
o de la capacidad de pensar a la hora de caracterizar el componente
del conocimiento implicado en la interpretacion circunstancial, asi como
en el empleo, determinacion de la importancia y elecciéon tanto de la
informacion cuanto de las reglas pertinentes (cfr. 2009, p. 81). Pero,
ademas, las capacidades que adquirimos y las reglas de comprension
incorporadas se especifican en un estilo de expresion individual que
no se deja reducir a proposiciones ni se articula en reglas; en suma, el

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



423

Mas alla de la epistemologia

aprendizaje humano es también la adquisicion implicita de un estilo
(cfr. Oakeshott, 2009, p. 83).

Comprension y teorizacion

El vinculo tedrico que, a través de los escritos de Oakeshott, se
establece entre experiencia, actividad, imaginacién, conocimiento y
aprendizajeexperimentaunaredefiniciéon conceptualenellibro On Human
Conduct, de 1975. En el primer ensayo que compone esta obra, titulado
“On the Theoretical Understanding of Human Conduct”, el pensador
britanico introduce todo un léxico que gira en torno a la comprension
y la teorizacion. Si en Experience and its Modes parecia predominar la
consideracion filoséfica de la experiencia absoluta y plenamente lograda,
ahora el punto de partida consiste en la comprension condicional del
acontecer (y el vocabulario de la experiencia pasa a segundo plano).
Oakeshott comienza aclarando que la comprension arraiga en la
situaciéon humana, que inevitablemente se desenvuelve en un mundo
significativo, comprensible e inteligible de acontecimientos; ahora bien,
la comprensién también puede comprometerse incondicionalmente
con la busqueda de una mayor inteligibilidad, en cuyo caso nos
involucramos en la aventura intelectual de la teorizacién (cfr. 2003, p. 1).
En ese sentido, el compromiso de teorizar presupone como condiciéon
un acontecer (going-on) al cual se presta atencion, y que es reconocido
como un dato comprendido e inteligible para una conciencia reflexiva.
Como ocurria en Experience and its Modes, el compromiso de comprender
surge de algtn juicio o hecho ya comprendido, que puede suscitar
una indagacion critica y nuevas interrogantes pese a que ya hay cierta
suficiencia condicional en nuestra primera comprension del acontecer.
Para Oakeshott, “el compromiso de comprender consiste, entonces, en
una empresa de teorizar continua, autopropulsada, critica” (2003, p. 2).
En la comprensién cotidiana o en nuestras aventuras de teorizacion,
podemos alcanzar plataformas condicionales de comprension a partir
de las cuales cabe continuar indagando para alcanzar un entendimiento
mas logrado, pero nunca definitivo. Por otra parte, hay otras condiciones
de la comprensién tedrica, como la conciencia reflexiva, la presencia de
un teorizador preocupado por comprender, una apuesta y disefio de
investigacion, asi como un teorema resultante. El pensador britanico
recurre al vocabulario filoséfico griego para clarificar las caracteristicas
de la teorizacién y los aspectos de la comprensién tedrica:

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 409-439



424

Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

Thea: un espectaculo, la observacion de un “acontecer”.
Theorein: distinguir, atender y quizas identificar un
“acontecer”. Theoros: un espectador preocupado por
seguir y comprender un “acontecer”; un teorizador.
Theoria: la actividad de contemplacion, de indagacion
y de btisqueda de la comprension; teorizar. Y theorema:
lo que emerge de esta actividad, la comprension de un
“acontecer”; un teorema (Oakeshott, 2003, p. 3, nota 1).

Eso si, en ningtin caso el resultado tedrico constituye un término
incondicional de la investigacion, ya que siempre podria incitar un nuevo
compromiso incondicional a comprender lo que atin no se comprende del
todo. Al fin y al cabo, la teorizacion devela tanto como oculta, de manera
que “la ironia de toda teorizacion es su propension a generar, no una
comprension, sino algo que aun no se comprende” (Oakeshott, 2003, p.
11). Segn Oakeshott, este énfasis en el teorizar como empresa transitiva
permite entender que la teoria no es una estructura autosuficiente,
sino una actividad y un compromiso de aprender a comprender mas
claramente aquello que ya resulta inteligible de cierta forma.

Para comprender la inteligibilidad del acontecer se requiere el
reconocimiento de caracteristicas y la composicion reflexiva de esas
caracteristicas en identidades conceptuales. Asi pues, la identificacion
constituye una forma de comprension que permite aprehender algo como
una conjuncion de caracteristicas y componer algun tipo ideal especifico,
de manera que el acontecer resulta comprendido como unidad de lo
particular y lo general. Como en Experience and its Modes, el acontecer
resulta inteligible en cuanto mundo de ideas y no se puede separar lo
comprendido y el compromiso de comprender: “La comprension y el
instrumento de la comprension emergen conjuntamente” (Oakeshott,
2003, p. 4). En todo caso, el pensador britanico enfatiza ahora los
niveles de comprensién posibles, pues la aprehensiéon inicial de un
acontecer comprendido como reconocimiento de caracteristicas puede
dar lugar luego a identificaciones y reidentificaciones mas ajustadas
de tipos ideales, de modo que se comprendan los hechos. Ademas, la
comprension del acontecer identificado alcanzada con cada juicio puede
introducir una invitacién a seguir investigando las relaciones con otras
identidades y a explorar las conexiones entre aconteceres; en ese caso, la
teorizacion alcanza una plataforma de comprensiéon con condiciones y
supuestos incuestionables (cfr. Oakeshott, 2003, pp. 6-7).

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



425

Mas alla de la epistemologia

Si en Experience and its Modes se planteaba la posibilidad de acotar la
experiencia bajo la forma limitada de mundos abstractos y homogéneos
como los de la ciencia, la historia o la practica, en On Human Conduct
se perfilan distintas plataformas de comprension condicionales que
permiten comprender aconteceres identificados y teorizar relaciones
especificadas. La identificacién de un acontecer en cierta plataforma
de comprension condicional puede incitar también un diagnoéstico
utilizable para la posible ejecucién de una accién a partir de juicios
determinados (cfr. Oakeshott, 2003, pp. 7-8). Pero, cuando el teorizador
se compromete con el examen critico de las condiciones y supuestos de
una plataforma de comprension, se instala en una nueva plataforma de
comprension condicional que le permite identificar un acontecer a través
de presupuestos y postulados, como pueden ser las leyes de una ciencia.
Cada plataforma de comprension condicional introduce una teorizaciéon
autonoma no reducible a otras plataformas, y exhibe su propia validez
condicional. Ademas, cada plataforma de comprensién condicional
involucra ciertos 6rdenes de indagacion que especifican las preguntas
posibles y las diferentes identidades categoriales implicadas. Asi como
en Experience and its Modes se remarcaba el riesgo de la confusién
categorial al extrapolar las caracteristicas de un modo de experiencia
en otro, en On Human Conduct se argumenta que no logran prescribirse
ordenes de indagacion precisos a partir de identidades categorialmente
ambivalentes (cfr. Oakeshott, 2003, p. 12).

En el caso de que siga interrogando los postulados condicionales
como algo que también espera ser comprendido (y no solo empleado
para comprender), el teorizador emprende la aventura filosofica de
indagar constantemente el caracter condicional de los supuestos de
cualquier comprension. Solo por ese continuo reconocimiento de la
condicionalidad de todo teorema puede sostenerse que la filosofia
es un compromiso de teorizaciéon incondicional, no porque alcance
a aprehender presupuestos incondicionales o fundamentos ultimos
ni mucho menos porque pueda reemplazar las plataformas de la
comprension cotidiana o los 6rdenes de indagacion de alguna ciencia
concreta (cfr. Oakeshott, 2003, pp. 9-12).

En el ensayo “On the Theoretical Understanding of Human
Conduct”, Oakeshott distingue enfaticamente la categoria de
aconteceres y 6rdenes de indagacion correspondientes que son propios
de los procesos desprovistos de inteligencia (al ser determinados por
condiciones causales o compuestos por leyes), y, por otro lado, la

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 409-439



426

Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

indagacion pertinente para las practicas humanas, que amerita una
teorizacion de identidades como autocomprensiones y expresiones
de inteligencia reflexiva, aprendizaje y evaluacion normativa. Frente a
la experiencia comprehensiva y constitutiva de mundos en Experience
and its Modes, ahora parece trazarse una linea divisoria entre tipos
basicos de aconteceres (los procesos y las practicas), que condicionan
categorialmente nuestras opciones de comprension y Oordenes de
indagacion. Para poder hacer inteligible la identidad de cada uno de
estos aconteceres a partir de sus presupuestos o postulados, no solo se
requiere especificar su problematica en el marco de los distintos érdenes
de investigacién, sino también prescribir un idioma de indagaciéon
particular referente al asunto investigado (cfr. Oakeshott, 2003, pp. 13-
16). Segtin el pensador britanico:

Cada uno de tales idiomas es un sistema inequivoco
de teoremas que ha adquirido (o aspira a) la condiciéon
de una “ciencia” distinguible; esto es, el siempre
inacabado caracter ideal compuesto de teoremas que
a un teorizador le preocupa construir, y que aqui se
usa como un instrumento de comprension. De este
modo, por ejemplo, dentro del “orden” de indagacién
concerniente a “aconteceres” identificados como
manifestaciones de inteligencia, son idiomas distintos
la ética, la jurisprudencia y la estética; asi como la fisica,
la quimica y la psicologia son idiomas similarmente
distinguibles dentro del “orden” de indagacion
concerniente a identidades especificadas como
componentes de un “proceso” (Oakeshott, 2003, p. 17).

En ese sentido, para el pensador britanico, las ciencias constituyen
ordeneseidiomasdeindagacioncategorialmenteauténomos, excluyentes
e irreducibles, que suministran un aparato de comprensioén condicional
bajo la forma de un sistema de teoremas (cfr. Oakeshott, 2003, pp. 17-
18). En el caso de la comprension tedrica del comportamiento humano,
parece irrelevante suministrar explicaciones en términos de procesos
psicologicos o sistemas socioldgicos, pues la actividad y las interacciones
humanas involucran presupuestos distintivos: la conciencia reflexiva y
la autocomprension de la propia situacion; la libertad de los agentes;
el desenvolvimiento del agente en un mundo de asuntos, ocasiones
y cosas inteligibles (pragmata); la deliberacion reflexiva de las propias

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



427

Mas alla de la epistemologia

opciones de accion; la persuasion y el discurso persuasivo, asi como la
posible justificacion, por parte del agente, de sus actuaciones, o bien la
explicacion de sus razones (cfr. Oakeshott, 2003, pp. 36-50).

Como ocurria en “La voz de la poesia en la conversacion de la
humanidad” o en “El aprendizaje y la ensefianza”, el pensador britanico
también destaca el nexo entre comprension y acciéon al teorizar las
condiciones del comportamiento humano y le da a la propia teorizaciéon
el caracter de una actividad (aunque no pueda equipararse con el
comportamiento teorizado): “Hacer consiste en un comprender, e
innegablemente en toda comprensién hay un hacer” (Oakeshott,
2003, p. 34). Asimismo, cuando Oakeshott reflexiona sobre la libertad
inherente a la actividad humana genuina, argumenta que se trata de la
conciencia reflexiva y la comprension inteligente, por parte del agente,
de su situaciéon y de sus propias opciones; pero no se identifica con la
cualidad sustantiva de autodirigirse, en virtud de cierta autosuficiencia
de la voluntad subjetiva, de la autodeterminacién o de una autonomia
intrinseca e incondicional (cfr. Oakeshott, 2003, pp. 36-37). Ademas,
la actividad humana exhibe intencionalidad solo en la medida en que
el agente se compromete inteligentemente con su situacion y escoge
y realiza acciones especificas para hacerse cargo de lo inaceptable de
la situacion actual; sin embargo, no puede decirse que se tenga una
intencion previa o propositiva, de manera que se elija un fin premeditado
o una meta deseada y, consecuentemente, los medios de su satisfaccion
(cfr. Oakeshott, 2003, pp. 39-40).

Por lo demas, la actividad humana se despliega habitualmente en
el marco condicional del comportamiento inter homines, es decir, en
respuesta a otros agentes que responden a nuestras iniciativas con sus
propios compromisos, comprensiones, elecciones y acciones. De ahi la
importancia de la enunciacion persuasiva y de esas recomendaciones
respecto a los méritos de las acciones, que los agentes comparten
conversacionalmente con otros en el discurso de la deliberaciéon y en la
argumentacion persuasiva (cfr. Oakeshott, 2003, pp. 44-49). Oakeshott
también discute el supuesto aspecto subjetivo de la actividad humana
en respuesta a la situacion que el agente reconoce como propia. Y es
que la accién requiere comprensién y diagndstico apropiado de la
situacion en que el agente se encuentra; ahora bien, no se trata de un
sentimiento o pensamiento meramente subjetivos ni se requiere a un
sujeto ensimismado y egocéntrico, que persiga metas exclusivamente

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 409-439



428

Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

particulares al margen de su situacion, comprendida y compartida con
otros (cfr. Oakeshott, 2003, pp. 51-54).

Pero quizas el aspecto mas distintivo de las practicas humanas sea
su caracter normativo, eventualmente expresado como un lenguaje
moral vernaculo para el autodescubrimiento (self-disclosure) y la
autoescenificacion (self-enactment) del agente:

Una practica puede identificarse como un conjunto
de consideraciones, maneras, usos, observancias,
costumbres, estandares, maximas canodnicas, principios,
reglas y oficios, que especifican procedimientos
convenientes o denotan obligaciones o deberes
relacionados con acciones y enunciados humanos
(Oakeshott, 2003, p. 55).

Por altimo, en On Human Conduct es tal el énfasis de Oakeshott en la
contingencia e inteligibilidad contextual de las actividades humanas que
la comprensién lograda de las practicas parece pasar por identificarlas
como eventos histéricos dependientes de otros acontecimientos en
la trama de una historia. En suma, la teorizacion de la actividad y los
discursos humanos se logra primariamente en una tarea de comprension
histérica de los acontecimientos como resultados contingentes de
elecciones y encuentros entre agentes humanos:

La comprension tedrica de una accion o enunciacion
sustantiva es, entonces, en principio, una comprension
“histérica”. Teorizar una actuacion consiste en atender
a un acontecimiento y comprenderlo como un agente
(él mismo una continuidad contingente de creencias)
embarcado en una aventura de autodescubrimiento y
autoescenificacion en relaciéon con y en términos de sus
circunstancias contingentes comprendidas (Oakeshott,
2003, pp. 106-107).

En todo caso, esta reivindicacion de la comprension historica
como modo de aprehender las actividades y discursos humanos
contingentes no implica alguna forma de historicismo que consagre
la perspectiva histdrica, ni suministra un entendimiento consumado
de nuestra experiencia. No en vano Oakeshott reconoce que existen
otras plataformas de comprension para las actividades humanas
inteligentes (como la ética, la estética o la juridica) y otros drdenes de

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



429

Mas alla de la epistemologia

indagacion para los procesos causales de la naturaleza. Efectivamente,
como el pensador britdnico argumenta en Sobre la historia y otros ensayos
(originalmente publicado en 1983), la teorizacion histérica constituye
un tipo de indagacién distintiva, no reducible a la investigacion de
procesos causales o determinaciones estructurales. Sin embargo, el
pasado historico no coincide con un pasado practico decisivo para la
vida; del mismo modo, la comprension histérica no brinda un acceso
filosofico privilegiado a cierta historicidad de la existencia humana
ni a la proyeccién practica primordial, incondicional e inmediata del
quehacer humano en el mundo (cfr. Oakeshott, 2013, pp. 33-35). Como
ya se planteaba en Experience and its Modes, la indagacién histdrica no
puede pretender una comprension integral y sustantiva de la experiencia
lograda: solo constituye una teorizacion condicional de las actividades
humanas contingentes en términos de vestigios, testimonios e indicios
(situaciones, actuaciones, artefactos y enunciaciones simbdlicas),
interrelacionados conceptualmente e inferidos desde el presente y que
se ensamblan para dar respuesta a ciertas preguntas sobre el pasado (cfr.
Oakeshott, 2013, p. 56).

Idealismo, escepticismo y hermenéutica

En consonancia con la concepcién de Oakeshott de la verdad como
la coherencia lograda de un mundo de ideas completo y singular,
nuestro recorrido por la labor de teorizacion del pensador britanico a
través de su obra ha privilegiado el desarrollo coherente de sus ideas
y la unicidad de su aventura intelectual (a pesar de ciertos cambios
en el vocabulario filoséfico). Ciertamente, desde la categoria central,
absoluta e incondicional de “experiencia” en Experience and its Modes,
nuestro autor parece haber descentrado su perspectiva marcadamente
neohegeliana y explora, a través de su obra posterior, otros términos
clave para dar cuenta de las condiciones de la inteligibilidad significativa
de las actividades y mundos humanos: la categoria de “conversacion”
entre voces distintas, en El racionalismo en la politica y otros ensayos; la
categoria de “comprension” del acontecer contingente, en On Human
Conduct (cfr. Alexander, 2012, pp. 26-34). Asimismo, cabe reconocer un
desplazamiento progresivo desde la conceptualizacion de la experiencia
en los afios treinta a la tematizacion de la tradicion en los cuarenta y
cincuenta para, finalmente, privilegiar el idioma moral y la normatividad
de la prictica en los setenta (cfr. Lopez Atanes, 2010, pp. 75-87).

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 409-439



430

Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

Sin embargo, aun cuando Oakeshott expresa a través de toda su
obra ciertas reservas respecto a la concepcion de la filosofia como un
sistema rigido o una doctrina cerrada, y aunque cultivd un personal
estilo ensayistico, nunca dejé de desplegar el pensamiento sistematico y
la preocupacion por clarificar de manera coherente nuestros supuestos
intelectuales condicionales, de manera que cabe reconocer en sus escritos
un esfuerzo intelectual inteligible y coherente (cfr. Podoksik, 2003, p.4).
Si bien no plantea una teoria del conocimiento o una epistemologia
que pretendan establecer las estructuras o principios tltimos del saber
desde una perspectiva fundacional, Oakeshott no dejo de teorizar sobre
las condiciones de la experiencia, de la comprension y de la propia
teorizacion, sin pretender haber agotado los matices de los distintos
modos de experiencia y plataformas de comprension desde alguna
posicion filoséfica incondicional y abstractamente autosuficiente. En ese
sentido, podemos sospechar —con Oakeshott— que habria algo de vana
empresa seudofilosofica en la perspectiva epistemologica tradicional,
como lo hay en cualquier enfoque abstracto e indeterminado que intente
dictarle a los distintos modos de experiencia sus estandares de validez
y prescriba a las plataformas de comprension humanas condiciones
incondicionales.

Los especialistas en Oakeshott han tratado de identificar las
diferentes influencias, afinidades y complicidades intelectuales que
hay entre el pensador britanico y ciertos autores del canon filosofico.
En ese sentido, existe cierto consenso respecto a la influencia declarada
del idealismo filosofico de Hegel y Bradley, asi como respecto al influjo
implicito del neohegelianismo britanico y de Collingwood (cfr. Boucher,
2012, pp. 251-259; Franco, 2004, pp. 24-30 y 45-46). En su reconstruccién
filosofica del idealismo britanico, David Boucher y Andrew Vincent
(2012) atribuyen a los pensadores de esta orientacion una serie de
ideas recurrentes y entrelazadas, que facilmente pueden reconocerse
en la reflexion de Oakeshott. El principio guia del idealismo britanico
afirma que la conciencia resulta inseparable de lo experimentado: no es
una recepcion pasiva de representaciones externas, sino una actividad
constitutiva de la realidad conocida en la que naturaleza y espiritu se
vinculan internamente mas alla de la distincidon representacional entre
sujeto y objeto. Sin este supuesto de la conciencia, nada resultaria
inteligible o significativo (cfr. Boucher y Vincent, 2012, pp. 1-2).
Puesto que resulta inconcebible una realidad independiente a la cual
nuestras representaciones mentales hubieran de corresponder, entre

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



431

Mas alla de la epistemologia

los neohegelianos britanicos se impuso una nocion de la verdad como
coherencia de nuestros juicios y del mundo de ideas completo con el cual
se relacionan y se implican. Desde la perspectiva del idealismo absoluto
neohegeliano que Oakeshott asumid, el punto de partida es el caracter
comprehensivo, integral e inclusivo de nuestra experiencia como
unidad relacional a partir de la cual se diferencian los distintos aspectos
familiares de nuestro mundo. Por lo demas, la nocién neohegeliana
de “experiencia” no implica necesariamente el acceso primario a una
experiencia sentiente basica, pues toda experiencia implica pensamiento
y juicio, como bien entendié Oakeshott. Ademas, el idealismo britanico
adoptdé un tipo de explicaciéon basada en la génesis o emanacion
histérica y en el desarrollo evolutivo de los problemas, lo que concuerda
con la preocupacion de Oakeshott por las contingencias historicas de
la comprension. Por ultimo, los neohegelianos britanicos concibieron el
mundo de la experiencia modalmente, esto es, como modos que estipulan
condiciones de verdad al enmarcar la coherencia y comprension de
nuestros juicios. Respecto a estos modos, la filosofia asumia un rol mas
0 menos protagdnico, dependiendo de como cada pensador relacionaba
teoria y practica: en el caso de Oakeshott, la filosofia solo sobreviene
cuando los distintos modos de experiencia han desplegado su actividad
acotada, y no puede reemplazarlos (cfr. Boucher y Vincent, 2012, pp. 40-
42). En virtud de su compromiso intelectual con el panorama filoséfico
del neohegelianismo britanico (del que adoptd cierto monismo de la
experiencia, la nocién de “absoluto”, la de “modalidad” y la concepcién
coherentista de la verdad), Oakeshott encontr6 una plataforma para
oponerse al naturalismo, al positivismo, al utilitarismo, asi como para
resistir el realismo de Russell y Moore (cfr. Boucher, 2012, p. 248).

Aun cuando se reconoce la deuda hacia el idealismo britanico, se ha
discutido la presencia de cierto escepticismo filosofico en el pensamiento
de Oakeshott. Quienes defienden la idea de que el pensador britanico es
un idealista escéptico aducen su concepcion no fundacional, restrictiva y
autocritica de la filosofia, mas proxima al razonamiento practico y al
tenor conversacional que a una ciencia de las ciencias; ademas, rescatan
un vinculo con el escepticismo filoséfico de Montaigne, esto es, un
compromiso con el caracter condicional de la comprensién humana que
haceinviable unsaberincondicional y definitivo (cfr. Tseng, 2003, pp. 2-3).
En ese sentido, cabria pensar que el pensamiento de Oakeshott socava el
proyecto filosofico de la Ilustracién, no solo al impugnar la epistemologia
fundacional (con su cientificismo, su concepcion representacional de la

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 409-439



432

Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

mente, su teoria del conocimiento como relacion entre sujeto y objeto
o su racionalismo universalista), sino también al recusar el formalismo
en ética y el naturalismo en historiografia (cfr. Tseng, 2003, p. 6). El
tipo de escepticismo filosofico que ilustra Oakeshott no seria tanto
el escepticismo pirronico radical, sino un escepticismo moderado
semejante al de Hume, para quien el razonamiento demostrativo sobre
la estructura causal de la naturaleza ha de dar paso a nuestras inferencias
probables basadas en la costumbre o el habito. Al fin y al cabo, aunque
Oakeshott cuestionaria un escepticismo filosofico de corte naturalista
(que de algtin modo socavara la fiabilidad de la experiencia), también es
cierto que remarca el caracter condicional e incompleto de los distintos
modos de experiencia y reconoce la diversidad de los presupuestos
del saber mas alla de alguna razon universal (cfr. Tseng, 2003, pp. 114-
117). Ahora bien, el escepticismo filosofico parece deberle aun mas al
tradicionalismo escéptico de Montaigne, que insiste en la imposibilidad
de obtener un conocimiento absoluto dada la condicionalidad y
contingencia de nuestras busquedas intelectuales, inevitablemente
contextualizadas en los marcos tradicionales de la vida cotidiana. Asi
pues, se puede afirmar que la concepcion de la experiencia como una
totalidad concreta y significativa lleva aparejada, en el pensamiento de
Oakeshott y frente a las exigencias fundacionales de la epistemologia
moderna, un reconocimiento de la relevancia del saber implicito
articulado en nuestras tradiciones (cfr. Tseng, 2003, pp. 117-119). En
definitiva, el escepticismo de Oakeshott resultaria inseparable de su
idealismo neohegeliano, tal como se expone en Experience and its Modes.

La relacion del pensamiento de Oakeshott con algunas corrientes
intelectuales contemporaneas resulta mas dificil de evaluar, ya que en la
prosa estilizada y en el estilo ensayistico de nuestro autor no abundan
las citas a otros fildésofos del siglo XX. No obstante, resulta razonable
pensar que el pensador britanico conocia las propuestas filoséficas
que saturaban los ambientes académicos en que se desenvolvio.
No es forzado suponer que Oakeshott estaba al tanto de las ideas de
Wittgenstein (con quien coincidiéd como docente en Cambridge) a pesar
de no haber hecho referencia explicita ni discutir abiertamente las ideas
del filésofo austriaco; de hecho, se han planteado ciertas perspectivas
compartidas entre los dos autores en lo que concierne a su concepcion
del lenguaje como actividad y a la relevancia que ambos asignan a
las practicas y marcos lingiiisticos (cfr. Plotica, 2015, p. 16). En ese
sentido, resulta concebible una conversacion virtual entre Oakeshott y

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



433

Mas alla de la epistemologia

Wittgenstein que permitiria poner de manifiesto sus afinidades. Ambos
pensadores compartirian una concepcién no fundacional de la actividad
filosofica, que privilegia las practicas subyacentes a la teorizacion,
de manera que la filosofia se limitaria a describir las condiciones de
la comprensiéon comun cotidiana. Ademas, tanto Oakeshott como
Wittgenstein entenderian la accion humana como practica articulada
sobre el trasfondo intersubjetivo de la trama de practicas, reglas y usos
comunitarios; asi, ambos considerarian que la agencia personal esta
enmarcada por las convenciones de la tradicion, y sostendrian que el
mundo humano no esta conformado por hechos, sino por comprensiones
articuladas en practicas discursivas y expresadas en enunciaciones y
acciones (cfr. Plotica, 2015, p. 17). En suma, los dos pensadores asumieron
la diversidad de los marcos de enunciacién y enunciacion como juegos
de lenguaje o practicas sostenidas en voces idiomaticas distintas, y
entendieron que la enunciacién y la acciéon resultan inteligibles a partir
de ciertas técnicas o artes aprendidas de empleo del lenguaje. Asimismo,
ambos reconocieron la dimension social e intersubjetiva de las acciones
y enunciaciones humanas, y destacaron que el empleo del lenguaje se
sostiene en convenciones e instituciones sociales estructuradas en virtud
de reglas compartidas (cfr. Plotica, 2015, pp. 19-22).

Por otro lado, aunque Oakeshott visit6 Marburgo en los afios veinte,
cuando Heidegger era docente (y Gadamer, fiel discipulo), y a pesar del
interés del pensador britanico por la filosofia alemana contemporanea,
apenas hay referencias a la hermenéutica filosofica en los escritos de
nuestro autor. Sin embargo, hay propuestas de ubicar el significado del
pensamiento de Oakeshott en el contexto de la hermenéutica filosofica
del siglo XX, pues su teorizacidon de las categorias de la experiencia
humana sigui6 la misma pista hegeliana que siguieron quienes indagaron
la comprension condicional del significado como una construccién
histéricamente enmarcada (cfr. Nardin, 2001, pp. 5-6). Oakeshott
compartiria con la hermenéutica filosofica la asuncion de que la
experiencia humana consiste en significaciones y de que la interpretacién
se vincula con nuestra precomprension del mundo al explicitar
tematicamente aquello que ya comprendemos de alguna manera. En
ese sentido, la filosofia no seria mas que una labor interpretativa de
aquellas interpretaciones ya disponibles en otros dominios acotados de
experiencia, bajo el supuesto de que cualquier experiencia constituye un
encuentro dialéctico entre la comprension y lo comprendido —o bien,
entre el intérprete y lo interpretado—, que permite ampliar los horizontes

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 409-439



434

Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

condicionales de la comprension (cfr. Nardin, 2001, pp. 5-6). Por nuestra
parte, consideramos que una lectura en paralelo de la hermenéutica
filosofica de Gadamer y de los escritos de Oakeshott (en especial a partir
de El racionalismo en la politica y otros ensayos) permite reconocer mas
supuestos comunes: la dimension lingtiistica de la actividad y el aspecto
conversacional de la condicion humana (cfr. Gadamer, 2003, pp. 526-547;
2004, pp- 145-152); la critica al racionalismo universalista y los métodos
intelectuales instrumentales de la Ilustracion (cfr. Gadamer, 2004, p.
48); la distincion entre el saber practico (deliberativo y circunstancial)
y la planificacion técnica o el control instrumental (cfr. Gadamer, 2003,
pp- 386-395); el reconocimiento de la contingencia y condicionalidad de
nuestras acciones, enunciaciones y comprensiones, siempre situadas
en cierta precomprension (cfr. Gadamer, 2003, pp. 372-375; 2004, pp.
63-70); el rescate de la tradicion —auténtica reserva de significaciones
transmitidas y herencia compartida mediante su constante recreacion—,
asi como la reivindicaciéon de la autoridad, las fidelidades y los marcos
normativos incorporados en nuestras tradiciones e instituciones (cfr.
Gadamer, 2003, pp. 344-356).

En conclusion: la idiosincratica superacion de la epistemologia
en Oakeshott

A pesar de las deudas intelectuales y de las afinidades con otras
propuestas filosoficas contemporaneas, no debemos subestimar la
unidad coherente que sostiene el pensamiento de nuestro autor. Desde
el mas explicito posicionamiento idealista de Experience and its Modes,
Oakeshott despliega, a través de toda su teorizacién de los modos de
la experiencia y la comprensién humana, una serie coherente de ideas
respecto a las condiciones del conocimiento y el aprendizaje humanos,
sin las cuales la actividad de saber y la iniciativa de teorizar resultarian
ininteligibles. En ningun caso el pensador britanico construye una
teoria del conocimiento indeterminada o una epistemologia abstracta
con la pretensién de suplantar los modos acotados de la experiencia
o la comprensién condicional; solo se exploran las condiciones de
inteligibilidad que son inherentes a la propia experiencia concreta y a la
actividad especifica de teorizar.

Como una de las condiciones de inteligibilidad de la experiencia y
de la comprension, Oakeshott sostiene que la experiencia, la imaginacion
o la comprensién conforman nexos integrales y constitutivos en

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



435

Mas alla de la epistemologia

que se perfilan de modo correlativo quien experimenta, imagina o
comprende, asi como lo experimentado, lo imaginado o lo comprendido
sustancialmente. De esa manera, el pensador britanico se aleja de la
concepcion representacional del conocimiento como relacidon extrinseca
entre las capacidades internas de la mente y el mundo externo. Ademas,
Oakeshott defiende una concepcion judicativa, predicativa e inferencial
de la experiencia y la comprension; asi, trasciende el mito de que hay
algo dado independientemente de la experiencia y la comprension,
es decir, al margen de algtn juicio que exprese el reconocimiento de
algo como algo y permita la identificacion conceptual de algo ya
comprendido. El pensador britanico también marca distancia con la
concepcion representacional del conocimiento en la medida en que
remarca el vinculo constitutivo existente entre la experiencia o la
comprension humanas y, por otra parte, las distintas formas de actividad
y elaboracion imaginativas, asi como los distintos modos de recepcién
activay cultivo de nuestrolegado de tradiciones mediante el aprendizaje.
Por otro lado, al remarcar que cada idea solo resulta inteligible en virtud
de su interrelacion con otras ideas y con la totalidad de condiciones e
implicaciones de una experiencia plenamente desarrollada (es decir,
con los complejos nexos de significado que se esbozan en la experiencia
y la comprension humanas), Oakeshott desborda el entendimiento
analitico y atomizado que ha caracterizado a algunas concepciones
representacionales del conocimiento.

Si bien Oakeshott cuestiona la concepcidn representacional de la
experiencia y la comprension humana, no parece razonable atribuirle
alguna forma de construccionismo relativista (como propone Marsh,
2005), en virtud del cual el conocimiento humano seria el causante, el
artifice o el productor de los hechos conocidos, de modo que solo habria
innumerables perspectivas cognitivas igualmente validas, cada una con
sus propios productos derivados de un sistema cognitivo especifico. Al
finy al cabo, esa concepcion construccionista del conocimiento comparte
con la vision representacional la discutible idea de que el nexo entre el
conocimiento y lo conocido resulta extrinseca, exterior y, eventualmente,
funcional o instrumental, como lo es la relacion entre causa y efecto,
proceso productivo y producto, artifice y artefacto. Ademas, al
introducir cierto relativismo de las formas de produccion cognitiva, el
construccionismo parece situarse de manera autocontradictoria en una
no perspectiva externa (esto es, ajena a cualquier marco de experiencia o
comprension), desde la cual equipararia indiferentemente los distintos

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 409-439



436

Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

puntos de vista de los sistemas cognoscentes. Bajo esa perspectiva
externa construccionista, la teorizacion de las condiciones internas de la
experiencia o la comprension humanas parece dar paso a la psicologia
o a la sociologia del conocimiento e, incluso, a una posible biologia
del conocimiento, que supuestamente se harian cargo del proceso de
produccién (psiquica, social o biolégica) de nuestras percepciones,
creencias, ideas y razones en distintos sistemas cognitivos. Se trata de un
patente caso de irrelevancia y de confusion categorial, puesto que “los
mecanismos psicoldgicos no pueden ser los motivos de acciones o las
razones para creencias” (Oakeshott, 2003, p. 22), y ya que se abordarian:

[...] las acciones y los enunciados humanos y a las
practicas y las relaciones a las que los seres humanos
pueden adherir como si fueran componentes no
inteligentes de un “proceso”, o los componentes
funcionales de un “sistema”, que no tiene que aprender
sus roles para poder desempenarlos (Oakeshott, 2009,
p. 58).

Salvo que el construccionismo se interprete en un sentido muy débil
y lato, como afirmaciéon de que no hay hechos conocidos al margen de
nuestraexperiencia o denuestras plataformas de comprension, es dudoso
que Oakeshott proponga algun tipo de epistemologia construccionista.
En vez de dar cuenta externamente de los hechos conocidos como
productos o fabricaciones derivados de algn proceso o sistema cognitivo,
el pensador britanico ha insistido, a través de toda su obra, en que hay
un vinculo interno entre la experiencia y lo experimentado, o bien entre
la comprension y lo comprendido, de modo que el experimentador o el
intérprete surgen conjuntamente y se constituyen correlativamente con
lo experimentado o lo comprendido en nuestros mundos intelectuales
e idiomas de actividad inteligente. Segin Oakeshott, ese nexo interno
se daria también entre nuestra experiencia, actividad, imaginacion,
aprendizaje, comprension y teorizacion, de manera que la comprension
lograda —coherente e integramente desplegada— de la actividad
inteligente e imaginativa o de nuestros idiomas intelectuales no puede
remitir externamente a procesos productivos o rendimientos funcionales
de mecanismos o sistemas cognitivos sin incurrir en ignoratio elenchi.

No es de extrahar que nuestro autor apueste precisamente por
una autocomprension de las modalidades de la experiencia y las
plataformas de la comprensiéon humana en términos de lenguaje, como

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



437

Mas alla de la epistemologia

si se tratase de voces expresivas y tradiciones idiomaticas que articulan
un mundo significativo, no en virtud de la aplicaciéon mecanica de reglas
constructivas, sino mediante el uso creativo, virtuoso y estilizado de
ciertas maneras compartidas de hablar. En ese sentido, frente al ideal de
explicitud plena que ha caracterizado a cierta tradicion epistemologica,
Oakeshott ha insistido en el caracter implicito de gran parte de nuestra
experiencia, aprendizaje y comprension. Asimismo, ha destacado cierta
opacidad constitutiva de la experiencia y la teorizacion al senalar que
cada avance en la comprensién indica algo incomprendido, como si
existiese un vinculo entre la aclaracién develadora y el ocultamiento de
lo inarticulado.

El pensador britanico también ha objetado, a través de toda su
obra, el espejismo epistemologico de una mente autocontenida, pura y
privadamente accesible, separada de su propia actividad constitutiva,
de sus elaboraciones imaginativas, de su compromiso e implicacion
en la comprension condicional, de las tradiciones significativas en
que participamos, o bien de los idiomas de indagacién especificos
que ordenan nuestra teorizacion. En ese sentido, nuestro autor elude
cualquier metafisica del sujeto que posicione a la subjetividad como
polo decisivo de una concepcién representacional del conocimiento; y
es que, por mas que en la experiencia estén implicadas las percepciones
e imagenes de los sujetos, “[l]a ‘subjetividad’ no es una categoria
ontologica” (Oakeshott, 2013, p. 26).

Finalmente, el pensador britanico se desmarca de cualquier tentacién
epistemoldgica fundacional al enfatizar la pluralidad de modos de
experiencia, formas de imaginacién, plataformas de comprensiéon e
idiomas de indagacion de nuestra actividad intelectual, de manera que
ninguna perspectiva podria arrogarse un papel prominente o basal
para la construccion del conocimiento humano y el aseguramiento de
una autocerteza ultima. Y es que, frente al programa epistemologico
fundacional, Oakeshott ha destacado la contingencia y normatividad
inherente a las practicas humanas y a nuestras modalidades de
comprension condicional; asimismo, ha remarcado el componente
imaginativo y poético tanto de nuestros idiomas morales compartidos
como de la autoexploracién y autoescenificacion morales individuales, al
serlavozdelapoesiaeminentemente conversable, autoconsumatoriay no
instrumental (Worthington, 2002). Aparentemente, nuestro epigono del
idealismo britanico se encuentra a la altura de Heidegger o Wittgenstein

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 409-439



438

Juan Antonio Gonzalez de Requena Farré

cuando se trata de impugnar la concepcidn representacional de la teoria
del conocimiento y la perspectiva epistemoldgica fundacional.

Referencias

Alexander, J. (2012). Oakeshott as Philosopher. En E. Podoksik (ed.), The
Cambridge Companion to Oakeshott. (pp. 7-41). Cambridge University
Press.

Boucher, D. (2012). Oakeshott in the Context of British Idealism. En E.
Podoksik (ed.), The Cambridge Companion to Oakeshott. (pp. 245-273).
Cambridge University Press.

Boucher, D. y Vincent, A. (2012). British Idealism: A Guide for the Perplexed.
Continuum.

Franco, P. (2004). Michael Oakeshott: An Introduction. Yale University
Press.

Gadamer, H.-G. (2003). Verdad y método. I. A. Agud Aparicio y R. de
Agapito (trads.). Ediciones Sigueme.

___ (2004). Verdad y método. II. M. Olasagasti (trad.). Ediciones Sigueme.

Isaacs, S. (2006). The Politics and Philosophy of Michael Oakeshott. Routledge.

Lopez Atanes, F. J. (2010). Conducta humana y sociedad civil. Introduccion a
la filosofia politica de M. Oakeshott. Union Editorial.

Marsh, L. (2005). Constructivism and Relativism in Oakeshott. En T.
Fuller y C. Abel (eds.), The Intellectual Legacy of Michael Oakeshott.
(pp- 238-262). Imprint Academic.

Nardin, T. (2001). The Philosophy of Michael Oakeshott. The Pennsylvania
State University Press.

Oakeshott, M. (1966). Experience and its Modes. Cambridge University
Press.

___(2000). El racionalismo en la politica y otros ensayos. E. L. Sudrez (trad.).
Fondo de Cultura Econémica.

___(2003). On Human Conduct. Clarendon Press.

__(2009). La voz del aprendizaje liberal. A. Bello, (trad.). Katz.

__(2013). Sobre la historia y otros ensayos. M. V. Rodil (trad.). Katz.

Plotica, L. P. (2015). Michael Oakeshott and the Conversation of Modern
Political Thought. State University of New York Press.

Podoksik, E. (2003). In Defence of Modernity: Vision and Philosophy in
Michael Oakeshott. Imprint Academic.

Ricceur, P. (1990). Freud: una interpretacion de la cultura. A. Suarez, M.
Olivera y E. Inciarte (trads.). Siglo XXL

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



439

Mas alla de la epistemologia

Rorty, R. (1989). La filosofia y el espejo de la naturaleza. ]. Fernandez Zulaica
(trad.). Catedra.

Taylor. C. (1997). Argumentos filosdficos. F. Birulés Beltran (trad.). Paidds.

Tseng, R. (2003). The Sceptical Idealist: Michael Oakeshott as a Critic of the
Enlightenment. Imprint Academic.

Turner, S. (2005). The English Heidegger. Philosophy of the Social Sciences,
35(3), 353-368. DOI: https://doi.org/10.1177/0048393105277991.

Wells, H. (1994). The Philosophical Michael Oakeshott. Journal of the
History of Ideas, 55(1), 129-145. DOL: https://doi.org/10.2307/2709957.

Worthington, G. (2002). The Voice of Poetry in Oakeshott’'s Moral
Philosophy. The Review of Politics, 64(2), 285-310.

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN:0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 409-439



