http://doi.org/10.21555/top.v0i61.1176

The Systematic Sense of Hegel's Reading of
Plotinus

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de
Plotino

Sergio Montecinos Fabio

Universidad de Concepcion

Chile

semontecinos@udec.cl
https://orcid.org/0000-0002-4967-3455.

Juan Serey Aguilera

Universidad Bernardo O’Higgins
Chile
juan.serey.a@mail.pucv.cl

Recibido: 03 — 05 — 2019.
Aceptado: 02 - 08 - 2019.
Publicado en linea: 23 — 06 — 2021.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
=TT -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



70

S. Montecinos Fabio y ]J. Serey Aguilera

Abstract

There is an affinity between Hegel’s philosophy and
Neoplatonism that Hegel himself explicitly pointed out. We claim
that this affinity is due to systematic reasons and involves theoret-
ical and practical aspects of both philosophies. To argue in that di-
rection, we address the thematization of Plotinus’s philosophy in
the Hegelian Lessons on the history of philosophy. We seek to show
that, according to Hegel, Plotinus elaborates in ancient times, for
the first time, a complex synthesis of the philosophical principles
that precede his own thought, and for this reason Hegel’s specu-
lative exposition ascribes to Neoplatonism the logical category of
totality. In this synthesis of finite principles —which we will seek
to determine in this paper—, Hegel recognizes tasks and problems
close to those of his own philosophy. However, can it be asserted
that Hegel’s philosophy is for this reason a modern Neoplatonism,
or is there a point at which both projects are revealed to have a fun-
damental incompatibility?

Keywords: speculative dialectics; Neoplatonism; history of phi-
losophy; nous; synthesis; totality; system.

Resumen

Existe una afinidad entre la filosofia de Hegel y el neoplatonismo
que el propio fildsofo se encargé de sefialar. Sostenemos que esta
afinidad tiene razones de orden sistematico e involucra aspectos
tedricos y practicos de ambas filosofias. Para argumentar en dicha
direccién abordaremos el tratamiento de la filosofia de Plotino en
las Lecciones hegelianas sobre la historia de la filosofia. Buscaremos
mostrar que, para Hegel, Plotino elabora en la Antigiiedad, por
primera vez, una compleja sintesis de los principios filosoficos que
anteceden a su propio pensamiento. Por este motivo, la exposicion
especulativa hegeliana adscribe al neoplatonismo la categoria 16gica
de totalidad. En esta sintesis de principios finitos —que buscaremos
determinar en el articulo—, Hegel reconoce tareas y problemas
cercanos a los de su filosofia, ;pero podemos afirmar por esto que
la filosofia de Hegel es un neoplatonismo moderno, o hay un punto
en el que ambos proyectos revelan tener una incompatibilidad
fundamental?

Palabras clave: dialéctica especulativa; neoplatonismo; historia
de la filosofia; nous; sintesis; totalidad; sistema.

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



71

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de Plotino

El pensamiento debe existir siempre y necesariamente en la
alteridad y en la identidad. Finalmente, las cosas pensadas
deben ser, en relacion con la inteligencia, a la vez idénticas
y diversas. De nuevo, cada uno de los objetos pensados
lleva consigo, a la vez, la referida identidad y alteridad.

Plotino, Enéada, V, 3, 10, 20-25

1. Planteamiento!

En su estudio “Plotino en el Idealismo aleman”, Beierwaltes (cfr.
2004b, p. 83) comienza subrayando el hecho que, hacia fines del siglo
XVIII y comienzos del XIX, se produjo un vuelco en el enjuiciamiento del
neoplatonismo, cuya comprension se encontraba por entonces dominada
por las historias de la filosofia de Brucker, Tiedemann y Tennemann.
Mientras que estos autores veian en el neoplatonismo una corriente
intelectual meramente motivada por la exaltacién (Schwirmerei) y una
“fantasia irracional” (Beierwaltes, 2004b, p. 145), autores como Goethe,
Novalis, Schelling, Creuzer, Fichte y Hegel contribuyeron de diversos
modos al desarrollo de una nueva comprension del neoplatonismo. Esta
nueva comprension estuvo marcada por el reconocimiento de conceptos
centrales de la filosofia neoplatdnica como una clave para hacer frente al
problema de la condicion reflexiva de la subjetividad finita y su conexién
con lo absoluto. Por una parte, esto ha llevado a reconocer una “afinidad
objetiva entre neoplatonismo e Idealismo [aleman]” (Beierwaltes,
2004b, p. 83); por otra parte, permite cuestionar, o al menos debilitar,
el paradigma de la historia de la filosofia que tiende a una separacién
estricta entre Antigiiedad y Modernidad filosofica tras reconocer en
la primera una “filosofia del ser” para la cual la condicién reflexiva
del conocimiento era imperceptible, y en la segunda una “filosofia de

1 Los autores de este articulo son:

Juan Serey Aguilera, Investigador Asociado, Centro de Estudios Histdricos,
Universidad Bernardo O"Higgins. Chile.

Sergio Montecinos Fabio, Profesor asistente, Departamento de Filosofia,
Universidad de Concepcion, Chile.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



72 S. Montecinos Fabio y ]J. Serey Aguilera

la conciencia” (Vigo, 1999, p. 47), para la cual los problemas de corte
ontoloégico eran de segundo orden o incluso irrelevantes.

De acuerdo con esto, podria afirmarse, siguiendo la tesis de Vigo
(1999), que la filosofia en la Antigiiedad llegd a tener en consideracion, en
vista del problema general del ser, operaciones reflexivas de mediacién
y autoconsciencia que anticipan rasgos elementales de la Modernidad.
Mientras que, a la inversa, podemos sostener que la Modernidad,
particularmente en el periodo clasico de la filosofia alemana, tematizd
diversas dimensiones de la reflexividad del Yo en el horizonte de un
proceso de constitucién de una autoconsciencia absoluta dentro del cual
problemas de corte ontolégico no fueron para nada extrafios, sino mas
bien centrales.

Como anticipa el listado propuesto por Beierwaltes, uno de los
principales artifices de esta revalorizacion del neoplatonismo, la cual
pone en tela de juicio la fijacién en la Modernidad del problema de la
autoconsciencia y la reflexion, es precisamente Hegel, quien “deliberada
y repetidamente vuelve a los antiguos [...] para contrarrestar los
aspectos mds recientes de la era mds reciente, a saber, la Modernidad”
(Duque, 2018, p. 14). En tal sentido, Beierwaltes subraya que “frente a
la dura resistencia de la interpretacion critico-ilustrada de la historia de
la filosofia, Hegel reconocié el sentido logico-especulativo de la filosofia
neoplatdnica, fundamentando tal sentido desde su propio pensamiento”
(Beierwaltes, 2004b, p. 145). Cabe ofrecer en este planteamiento una
aproximacién preliminar a este reconocimiento y esta fundamentacion del
neoplatonismo por parte de Hegel, ya que desde ahi podemos enunciar
el objetivo y la division del presente estudio.

Pues bien, del hecho de que Hegel haya reconocido el sentido
especulativo de la filosofia neoplaténica dan cuenta algunos célebres
pasajes de sus obras, por ejemplo, cuando sostiene que Ficino reconoce
con razon en el Parménides de Platon? —“el documento y sistema mas
completo del verdadero escepticismo [...] y lado negativo de lo racional”
(GW, 4, p. 207)— “una obra sagrada”, recomendando una “purificacion
del animo y libertad del espiritu” a quienes “se atrevan a rozar sus

2 Con esto, Ficino —neoplatdnico renacentista— sigue fielmente la larga
tradicion de lo que, en general, puede denominarse como platonismo antiguo,
la cual asigno centralidad al Parménides y el Timeo. Como apunta Ramos Jurado
con Jamblico tal centralidad devino canon para el estudio del pensamiento de
Platon (cfr. 2006, pp. 151-142).

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



73

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de Plotino

secretos” por medio del “sagrado estudio de esta obra” (GW, 4, p.
207), pues sélo asi podrian captar el lado positivo de lo absoluto contenido
implicitamente en ella. O, por poner otro ejemplo, cuando, en el prologo
a la Fenomenologia®, sostiene que:

Aunque en ocasiones lo mas excelente de la filosofia
de Platéon haya sido encontrado en mitos carentes de
valor cientifico, hubo tiempos, que incluso han sido
llamados tiempos de exaltacion [Schwirmerey], en los
que la filosofia aristotélica era atendida en virtud de su
profundidad especulativa, mientras que el Parménides
de Platéon, probablemente la obra maestra de la
dialéctica antigua, era considerado como el verdadero
develamiento y la expresién positiva de la vida divina, e
incluso pese a la abundante turbiedad de lo producido
por el éxtasis, este mal entendido éxtasis no debio6 ser
otra cosa sino el concepto puro (GW, 9, p. 48).

Ambos pasajes revelan cierto influjo que el neoplatonismo ejerce
en Hegel al momento de comprender la relaciéon entre lo uno y lo
multiple, la identidad y la diferencia. Por un lado, este influjo resulta
fundamental para su recepcion de Platén y Aristoteles; por otro lado —
mas importante de mencionar ahora—, resulta esencial para su propia
concepcion especulativa de la dialéctica, ya que la unidad de identidad y
diferencia es lo que permite un desarrollo sistemitico del concepto.

Pero la cita de Beierwaltes también nos dice que Hegel fundamenta en
su propio pensamiento el caracter 16gico-especulativo que reconoce en
el neoplatonismo, lo que quiere decir: no sdlo recibe de él cierto influjo
o reconoce en €l una operacion importante para su propio proyecto
filosofico, sino que también lo piensa y determina a partir de su propia
filosofia. El lugar en el que esta fundamentacion logico-especulativa del
neoplatonismo acontece es su interpretacion general de la historia de la
filosofia. Este hecho, que a primera vista puede parecer extrafio, puede
explicarse —como veremos con mas detalle— a partir de la peculiar
conexién que Hegel establece entre logica especulativa e historia de

3 Respecto a este pasaje, Halfwassen sostiene: “La recepcién mds positiva

y explicita del neoplatonismo, que es al mismo tiempo la significacién mas
positiva del Parménides platdnico, se realiza en el ‘Prélogo’ a la Fenomenologia del
espiritu a comienzos del afio 1807” (1999, p. 92).

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



74 S. Montecinos Fabio y ]J. Serey Aguilera

la filosofia, conexién de la cual resulta un desarrollo sistematico de
esta ultima. Precisamente por este motivo, la lectura hegeliana del
neoplatonismo adopta marcadamente un perfil sistematico vinculado
a categorias logicas, lo cual se refleja en la funcion especifica que Hegel
adscribe a esta tradicion dentro del pensamiento antiguo. Al respecto,
debe subrayarse la siguiente peculiaridad que el neoplatonismo exhibe
dentro de la interpretacion global realizada por Hegel en sus lecciones
sobre historia de la filosofia: el filésofo asigna al neoplatonismo un
“caracter sintético” (Halfwassen, 1999, p. 160) debido a que el principio
de esta filosofia consiste en la unificacion de otros principios ya presentes
en el tiempo, pero caracterizados por su indole inmediata y abstracta. Por
este motivo, Hegel establece cierto paralelismo entre el neoplatonismo
y su propio proyecto filoséfico, paralelismo que podriamos caracterizar
como un reconocimiento en la distancia, puesto que apunta al modo en
que ambeas filosofias cumplen una funcién racional dentro de su propia
época, vale decir: a los modos en que cada una exhibe como lo racional
se completa en una época a través del desarrollo inmanente de las (0)
posiciones caracteristicas de la finitud.

Lo anterior no solo nos alerta de la conciencia historica de Hegel,
sino también de la circularidad de su concepciéon de la historia de la
filosofia, ya que el “avance” que su filosofia representa en lo relativo a
la menesterosidad (Bediirfnis) de su propio tiempo (cfr. GW, 4, p. 7) es, en
cierto sentido, la repeticion de una operacién ya acontecida en el tiempo,
si bien bajo circunstancias y alcances que no pueden ser del todo andlogos. De
acuerdo con este esquema, en el siguiente articulo nos proponemos
investigar la funcion sistematica que Hegel asigna al neoplatonismo en
cuanto principio sintético, concentrandonos para ello en su lectura de
Plotino debido no sélo a que es el fundador de dicha corriente filosdfica,
sino también a que, en la propia lectura de Hegel, es su filosofia la
que asienta las bases del principio neoplatonico, que alcanzara su
culminacion en Proclo. Junto con ello, procuraremos establecer coémo
es que Hegel reconoce en su exposicion de Plotino aspectos tedricos
y practicos que coinciden de modo notable con su propia filosofia.
Finalmente, ofreceremos una respuesta a la siguiente pregunta: ;puede,
en consecuencia, considerarse la filosofia especulativa de Hegel como
una variante moderna del neoplatonismo o, pese a la afinidad reconocida
por el propio Hegel, hay algin aspecto que impida dicha identificacion,
cierta distancia irreconciliable a pesar del reconocimiento?

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



75

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de Plotino

Para ello, en primer lugar (en el segundo apartado) abordaremos
el concepto hegeliano de historia de la filosofia, para luego (en el tercer
apartado) aproximarnos a los antecedentes historico-sistematicos del
neoplatonismo: Aristételes, el dogmatismo y el escepticismo. Este paso
se justifica porque cada una de estas tres filosofias expone un principio
que constituira el material de la sintesis operada por el neoplatonismo.
Posteriormente (en el cuarto apartado), ingresaremos a la determinacién
del principio neoplaténico tal como se desprende de la filosofia de
Plotino. Para finalizar (en el quinto apartado), elaboraremos una
recapitulacion de los pasos dados en busca de verificar los puntos de
contacto entre el neoplatonismo de Plotino y la dialéctica especulativa
de Hegel, para luego ofrecer nuestra posicion respecto a la pregunta
sobre la posibilidad de considerar a la filosofia especulativa de Hegel
como un neoplatonismo moderno.*

2. El concepto hegeliano de la historia de la filosofia

La interpretacion de la historia de la filosofia, llevada a cabo por
Hegel a través de lecciones durante diversos periodos de su produccién

*  Como una aclaraciéon metodoldgica importante, quisiéramos subrayar

que nuestro articulo tiene por contenido fundamental la lectura hegeliana de
Plotino, el cual es considerado por el Suabo, en conformidad con la historiografia
filosofica tradicional, como fundador de esa corriente de pensamiento —en si
misma heterogénea y llena de matices— que se conoce como neoplatonismo. Por
este motivo nos basamos fundamentalmente en obras de Hegel, particularmente
las que reflejan su filosofia de la historia de la filosofia. Precisamente una de
las cosas que buscamos mostrar es como Hegel expone su propia filosofia
mediante una apropiacién de la historia de la filosofia, lo cual constituye, ante
todo, un ejercicio hermenéutico (no historiografico). Con esto reconocemos
que la interpretacién que Hegel hace de Plotino (asi como del neoplatonismo
en general) depende de la estructura sistematico-especulativa que subyace a su
interpretacién de la historia de la filosofia en su conjunto, asi como de la posicién
particular que asigna al neoplatonismo y, no en tltima instancia, del estado de
la investigacion historiografica sobre el neoplatonismo disponible en su época
(ala cual sin duda contribuy6 a expandir y mejorar). Por ello, debemos tener en
todo momento presente que los juicios que Hegel emite sobre el neoplatonismo
suponen un complejo aparato de interpretacién que, en ultima instancia,
Hegel funda en su Ciencia de la I6gica, de modo que cuando Hegel juzga, p.ej. a
“Plotino”, se trata de un Plotino mediado por dicho aparato hermenéutico, o sea,
visto a través del lente de su ldgica especulativa.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



76 S. Montecinos Fabio y ]J. Serey Aguilera

filosofica,® se relaciona con dos elementos centrales de su filosofia:
en primer lugar, con su comprensién del Espiritu como un modo
de existencia histérico y autoconsciente; en segundo lugar, con la
comprension de la historicidad de éste como un proceso que manifiesta
en la contingencia del tiempo un desarrollo categorial cuya exposicion y
deduccion tiene lugar en la ciencia logica, entendida como el “lugar” en
el que el espiritu “piensa su propia esencia” (GW, 11, p. 8) para exponerla
en su diversificacién como pensamientos puros determinados (cfr. Enz.
§§2-6). De acuerdo con esto, la historia de la filosofia constituye un modo
de autoconocimiento del espiritu y, por ende, debe considerarse como
una disciplina o ciencia filoséfica especifica, que tendria lugar, dentro
de la divisién enciclopédica, en el Espiritu Absoluto, precisamente en
conexioén con la filosofia, como una suerte de introduccion subjetiva a
su estudio (cfr. Diising, 1983, p. 21). A diferencia de una consideraciéon
filosofica de la historia universal, la consideracién filosofica de la
historia de la filosofia tiene como objeto al pensamiento mismo en
su desarrollo histérico, de manera que, podriamos decir, se trata de
una relacién directa que el pensar tiene con los estadios de su propio
desarrollo: “La historia de la filosofia es la historia del descubrimiento
de los pensamientos sobre lo absoluto, lo cual es su objeto.” (Enz. § 10)

> Hegel anuncia, durante el semestre de invierno de 1805-1806, por primera

vez lecciones sobre historia de la filosofia (cfr. Kimmerle, 1967, p. 64). Segin
el informe de Gabler, ya por entonces Hegel habia ensayado “una prosecucion
dialéctica de sistema a sistema” (Kimmerle, 1967, p.70), lo cual se transformara
en su forma habitual de exposicion. Posteriormente, en Heidelberg, Hegel ofrece
lecciones de historia de la filosofia durante los semestres de 1816-1817 y 1817-
1818. Finalmente, en Berlin ofrece seis lecciones sobre el tema entre los afnos
1819 y 1829-1830 (cfr. Diising, 1983, p. 21). Debido a que en la edicion critica
(Gesammelte Werke) de las obras de Hegel hasta ahora sélo se han publicado los
apuntes de las primeras dos lecciones de las que se conserva documentacién
(esto es: la del semestre de verano de 1819 y la del semestre de invierno de
1820-1821), usaremos como base de nuestro trabajo la edicién habitual de las
obras de Hegel (Werke), que, en el caso de las Lecciones, constituye un compendio
indiferenciado de los diferentes apuntes de las lecciones dictadas por Hegel a
través de su actividad docente, precisamente los apuntes que la edicion critica
esta editando por separado. Cabe agregar que el plan de la edicion critica es
editar los apuntes de la leccién de 1823-1824 en GW 30/2, los de la lecciéon de
1825-1826 en GW 30/3, los de 1827-1828 en GW 30/4, los de 1829-1830 y 1831-
1832 en GW 30/5, asi como un tomo anexo (GW 30/6).

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



77

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de Plotino

Por esta razon, Hegel caracteriza al curso de la historia de la filosofia
como una “galeria de los héroes de la razén pensante, los cuales, gracias
a esta razon han penetrado en la esencia de las cosas [...] para elaborar y
legarnos el supremo tesoro, el tesoro del conocimiento de la razén” (Werke,
20, p. 465).

En lo referente a su contenido, la historia de la filosofia constaria
de dos respectos: por un lado, un respecto externo perteneciente a la
aparicion (Erscheinung), el cual presentaria una configuracion (Gestalt)
que le “da a los niveles de desarrollo de la idea la forma de una secuencia
contingente” (Enz. § 13). Se trata de la historia de individuos o nombres
propios que han llegado, en circunstancias contingentes e histéricamente
situadas, a poner de relieve pensamientos o principios diversos, los
cuales expresarian el nucleo especulativo propio de una época. Es
precisamente en virtud de aquella contingencia que tales principios y
pensamientos aparecen en la historia del pensamiento entremezclados
con representaciones, prejuicios y opiniones pertenecientes al contexto
especifico de emergencia de su discurso, vale decir, el modo en que éstos
también se encuentran limitados por el tiempo.

Por otro lado, se encontraria un respecto interno al pensar, en virtud
del cual éste se reconoce a si mismo de un modo diferenciado en su
propia historia:

[...] la historia de la filosofin muestra en las diversas
filosofias que aparecen, por una parte, una sola filosofia
en sus diversos niveles de formacion; por otra parte,
muestra que los principios particulares, los cuales tiene
como base cada vez un sistema, son solamente ramas de
uno y el mismo todo (Enz. § 13).

En tal sentido, la superficie de la aparicion expresaria los conceptos
esenciales del espiritu, y ello, en la medida en que se trata de la historia
propia del pensamiento, de un modo mas claro y especifico que otras
formas de historia tales como la historia de la conciencia o la misma
historia universal. Por este motivo es que —como adelantamos—
existe un vinculo tan estrecho entre ldgica e historia de la filosofia:
bajo la concepcion hegeliana, ésta no contendria sino el modo en que
los principios de aquélla han surgido en el tiempo a través de diversos
discursos e individualidades: “El mismo desarrollo del pensar que es
expuestoenlahistoria delafilosofia, peroliberado de aquella exterioridad
histdrica se presenta puramente dentro del elemento del pensamiento” (Enz.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



78 S. Montecinos Fabio y ]J. Serey Aguilera

§ 14). Cabria concluir del pasaje que tanto la historia de la filosofia como
la légica constituyen dos modos directos de autoconocimiento de la
razon; mientras que la primera apuntaria a la exposicion externa de su
desarrollo categorial, la segunda apuntaria a la exposicion interna de tal
desarrollo.

Ahora bien, una de las posibilidades que este enfoque ofrece
a la hora de interpretar la tradicién de la filosofia consiste en que es
posible detectar en sus representantes principios especificos que nos
informan sobre conceptos y estructuras de mediacion que corresponden
a categorias ldgicas, las cuales, por su parte, cumplen determinadas
funciones sistematicas. Siguiendo esta directriz, buscaremos localizar
la funcion sistematica del neoplatonismo, tal como se desprende de
la interpretacion hegeliana del pensamiento de Plotino. Que existe,
en general, una conexion peculiar entre ambas filosofias es un hecho
conocido en la investigacion, partiendo, como dijimos, del hecho de que
el propio Hegel se encarg6 de subrayar afinidades fundamentales entre
su pensamiento y el principio neoplatonico. Sin embargo, la naturaleza
sistematica de esta conexidn es algo mucho menos explicitado, lo cual no
se condice con el hecho de que el propio Hegel asignd al neoplatonismo
la importante categoria logica de totalidad (Totalitit; cfr. Werke, 20, p. 457)
precisamente por la funcién sintética que el principio del neoplatonismo
tiene en su reconstruccion sistematica del pensamiento antiguo, funcién
que Halfwassen describe como “una unificacion de los sistemas
antiguos en un nivel mas alto, que surge de un conocimiento de la idea
mas profundo y concreto que el que los antiguos sistemas captaron”
(1999, pp. 160-161). Es precisamente debido a este caracter sintético
del principio neoplatéonico que Hegel advierte cierta correspondencia
entre la posicidon de su propio pensamiento frente a la filosofia moderna
en general y la posicion que la filosofia neoplatonica tiene frente a las
filosofias y filosofemas que la anteceden.

Ahora bien, para Halfwassen —cuyo estudio sobre la conexién
entre Hegel y el neoplatonismo es probablemente el mas completo en
su género— el caracter sintético del neoplatonismo se refiere, por un
lado, al hecho de que esta filosofia representa, en general, una sintesis
entre el principio oriental de la unidad sustancial y el principio griego
de la determinacidn, la particularidad o subjetividad (cfr. 1999, p. 167).
Por otro lado, se refiere al hecho especifico de que “Hegel determina
al neoplatonismo desde sus fuentes como una sintesis especulativa de
platonismo, pitagorismo y aristotelismo” (1999, p. 160). Sin embargo, a

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



79

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de Plotino

estas dos formas de sintesis cabe anadir una tercera, que se desprende
directamente de laexposicionenlas Lecciones: en cuanto periodo historico,
el neoplatonismo es el resultado (Resultat) de un movimiento que se
inicia con Aristoteles y avanza a través del dogmatismo (epicureismo y
estoicismo) y el escepticismo, los cuales, por su parte, exponen principios
especificos. Debido a que, segun el silogismo del método en la Idea
Absoluta de la Logica (GW, 12, pp. 283ss), el contenido y la naturaleza
especifica del resultado sélo es concebible en su unidad con el inicio y el
avance, debemos revisar estos antecedentes del neoplatonismo antes de
determinar su principio especifico.

3. Antecedentes historico-sistematicos del neoplatonismo
antiguo

Hegel comprende al neoplatonismo en directa conexiéon con uno
de los puntos nucleares de la filosofia aristotélica, como una suerte de
consumacion de un principio enunciado en Aristoteles por primera vez
de acuerdo con su naturaleza especulativa. Sin embargo, no es del todo
evidente que exista un verdadero avance de la filosofia antigua posterior
al pensamiento de Aristételes (cfr. Diising, 1983, p. 132). Es tanto menos
evidente sise conoce laimportancia que el Estagirita tiene para la filosofia
de Hegel, ese “hombre al que ningtin otro tiempo puede igualar” (Werke,
19, p. 132).°* No obstante, la transformacion del espiritu del mundo
acontecida tras el eclipse de la polis, la consecuente retirada por parte del
individuo de un mundo inestable y hostil, asi como el refugio de éste en
su interioridad y, finalmente, el surgimiento del mundo romano, cuyo

®  Con todo, ha de mencionarse desde ya que, segin muestra Halfwassen,

tanto la interpretacion hegeliana de Aristételes como la de Platon se encuentran,
en cierto sentido, mediadas por fuentes pertenecientes al platonismo medio
y el neoplatonismo, asi como por informes pertenecientes a Sexto Empirico
(principalmente en Adversus mathematicos) que atribuyen la doctrina de los
principios supremos alos pitagoricos, aunque en realidad se trate de una doctrina
esotérica de la Academia (cfr, Halfwassen, 1999, pp. 168-175). Entre otras cosas,
como veremos, esto es lo que permite a Hegel leer complementariamente la
doctrina platénica de las ideas y el pensar divino aristotélico. Por lo demas, Hegel
destaca que el neoplatonismo es también un aristotelismo y un pitagorismo
(comprendiendo, como dijimos, bajo ‘pitagorismo’ doctrinas que en realidad
fueron platonicas), e incluso destaca que Plotino era en realidad mas aristotélico
que platénico, con lo cual parece revelar su propio juicio respecto al papel que
juega la doctrina del nous en Plotino.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



80 S. Montecinos Fabio y ]J. Serey Aguilera

derecho y principio universal es caracterizado por Hegel como algo
abstracto y dominante (cfr. Werke, 19, pp. 252 y ss.), genera el espacio
para el surgimiento de nuevos principios y relaciones entre principios
que no se limitan a expresar lentamente el acabamiento y la crisis del
mundo griego, sino que también constituyen una profundizacion del
espiritu y una mayor determinacion de aquello que Aristételes y Platén
habian elevado al rango de suprema verdad: la idea. Como veremos,
este espacio abierto por la cultura del helenismo y su integracion en
el mundo romano es lo que viene a ser consumado y acabado por el
neoplatonismo, con lo cual se configura como la culminacién de la
metafisica antigua y el transito hacia el principio de la interioridad y
subjetividad cristiana.

Pues bien, debido a que no podemos detenernos en un analisis
pormenorizadodelalecturahegeliana de Aristoteles, nos concentraremos
en el punto que, desde la perspectiva sistematica de Hegel, sera
posteriormente desarrollado a cabalidad por el neoplatonismo y sus
antecedentes: el dogmatismo y el escepticismo.

3.1. La filosofia de Aristoteles

Deciamos que, para Hegel, Aristoteles habia llegado a enunciar de
acuerdo con su naturaleza el principio de la filosofia especulativa. Esta
enunciacion se da en el contexto del problema general de la sustancia,
puesto que, a propdsito de este problema, Aristoteles llega a formular
la naturaleza especulativa del pensar: con su comprension de la ousia
primera o “sustancia absoluta” (Werke, 19, p. 158) como pensar infinito,
Aristoteles alcanza en su Metafisica (XII, 9, 1074b34 y ss.) la cumbre de
la especulacion; “no existe un idealismo mas alto” (Werke, 19, p. 158).
La ousia primera es caracterizada como una “actividad pura” (reine
Titigkeit) en la que posibilidad (Mdglichkeit) y efectividad (Wirklichkeit),
materia (potencia) y forma (acto), son uno y lo mismo.” Lo posible en
ello es actualidad, mientras que lo actual es la pura identidad consigo
del contenido; no proviene de otra cosa ni se dirige a otra cosa. En esto

7 En este punto se revela algo que advertimos anteriormente (cfr.

Halfwassen, 1999, p. 350): Hegel lee la doctrina aristotélica en clave inmanentista
porque incorpora interpretaciones platdnicas y neoplatdnicas. De otro modo, no
podria hablar de potencia en lo inteligible puro, pues esto proviene del concepto
académico de materia inteligible y no apunta a pasividad, sino a carencia de
desarrollo, 1o cual es coherente con el An-sich-sein hegeliano.

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



81

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de Plotino

Hegel detecta un tipo de esencialidad que no corresponde a la idea de
un sustrato inmoévil, sino que se constituye como el poner y asumir
del movimiento mismo, el permanecer en si en el poner de la forma
(es decir, de la diferencia). En términos modernos, esto no es sino una
reflexion en si, absoluta, lo cual es precisamente el modo en que Hegel
comprende la esencia y, mas determinadamente, el hacer esencial del
sujeto en cuanto concepto.® De acuerdo con esto, es posible afirmar que
Hegel interpreta la ousia primera de Aristételes como un movimiento de
determinacién inmanente y, por tanto, como un modelo para comprender
la clase de conexidn existente entre el concepto especulativo y el
contenido por €l determinado. De ahi que sefiale que, en la sustancia
absoluta de Aristoteles, “la posibilidad no se diferencia de la forma, sino
que ella es lo que se produce a si misma su contenido, lo que se produce
sus propias determinaciones” (Werke, 19, p. 158.). Si Platon habia
llegado al “basamento abstracto de la idea” (Halfwassen, 1999, p. 167)
al comprender la relacion esencial entre lo uno y lo multiple, Aristoteles
enuncia la idea como sujeto cuya reflexion consiste en ponerse como
multiplicidad. En tal sentido, Hegel caracteriza el principio aristotélico
como el “principio de la vivacidad, de la subjetividad”, y ello no en el
sentido de una “subjetividad particular”, sino de una “subjetividad
pura” (Werke, 19, p. 153), absoluta.

Junto con ello, este principio absoluto es comprendido por Aristoteles
segtin el modelo de la auto-relacién del pensar: ndesis noéseos, férmula
que sera de importancia fundamental para Plotino. Hegel, nuevamente,
interpreta esta idea segin el modelo reflexivo de la subjetividad
absoluta, vale decir, el ponerse a si mismo en lo otro como hacer esencial
del concepto. Por su parte, esto apunta implicitamente —pues Aristoteles
no da ese paso— tanto a la autodeterminacion del pensar como realidad
y objetividad, como el encontrarse a si mismo en ella, pues el fin [ Zweck]
de lo pensado es el propio pensamiento. En tal sentido, Aristételes habria
enunciado la naturaleza especulativa de la razon, entendida de modo
general como unidad sujeto-objeto, pero, mas precisamente, como
un proceso mediante el cual el pensar se encuentra inmediatamente
depositado, presupuesto, en la sustancia y avanza paulatinamente hacia
la liberacion de esta inmediatez y el reconocimiento de si en la posicién

8 Para una interpretacion de la filosofia de Hegel en general y la Esencia

en particular como una metafisica de la forma, cfr. Rohs (1982).

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



82 S. Montecinos Fabio y ]J. Serey Aguilera

de lo sustancial como realidad efectiva libre. Se trata, en suma, de un
avance de la razén hacia el encuentro consigo misma, en lo que se aprecia
cierta estructura de auto-finalidad que permite unificar los diversos
estadios del proceso segiin el modelo aristotélico del movimiento
perfecto (entelequia), cuestion que Hegel reconocié tempranamente en
la Fenomenologia (GW, 9, p. 20).

Como advertimos ya, resulta dificil comprender desde aqui como
es que el pensar pudo seguir desarrollandose después de la cumbre que
significa la enunciacién aristotélica del pensar absoluto. Pero enunciar
este principio no equivale a desarrollarlo: el ntcleo especulativo de
la concepcion aristotélica parece exigir la expansion sistematica de
este principio de auto-finalidad a todas las esferas examinadas por el
Estagirita (la naturaleza, el espiritu y el pensamiento puro). Sin embargo,
segin Hegel, esta tarea no fue llevada a cabo. Al respecto sostiene lo
siguiente:

En Aristoteles el pensar se ha vuelto concreto, no es
la idea inmovil y abstracta, sino que ella es concreta
en la efectividad [Wirksamkeit] [...]. En Aristételes
hay ciertamente un principio, y es especulativo, pero
no es puesto de relieve como Uno; la naturaleza de
lo especulativo no es llevada a la conciencia como
el concepto para si; lo especulativo no contiene en
si el desarrollo [Entwicklung] de la multiplicidad
[Mannigfaltigkeit] del universo natural y espiritual.
Menos aun se establece lo especulativo como lo
universal desde el cual lo particular se desarrollaria
[...]. En la ciencia aristotélica la idea del pensar que se
piensa a si mismo es captada como la verdad suprema,
pero la realizacion [Realisierung] de ésta, [es decir,] la
conciencia del universo natural y espiritual, constituye
una larga serie de conceptos particulares que caen unos
fuera de otros. Lo que se requiere es un principio que
se lleve a cabo a través de lo particular (Werke, 19, pp.
246y ss.).

Es precisamente el limite del pensar aristotélico aquello que nos
informa con mayor precision sobre el sentido del desarrollo de la
filosofia helenistica y alejandrina (neoplaténica). Tal como sefala el
pasaje citado, en Aristoteles se llega a una captacion especulativa de

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



83

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de Plotino

la idea, pero ésta permanece enfrentada al desarrollo de su contenido
particular, de manera que ella misma deviene un objeto particular del
saber que se comporta negativamente con el resto.” Esto configura el
siguiente escenario: de un lado se encontraria la existencia particular
del universo natural y espiritual, mientras que del otro se encontraria
lo universal del pensamiento puro, lo Uno. En términos muy amplios,
la funcion basica del neoplatonismo consistiria precisamente en conectar
dialécticamente lo Uno y los modos de existencia particulares o finitos.
Esta tarea, que en cierto sentido completa la determinacion aristotélica
del pensar absoluto introduciendo en ella elementos platonizantes, sera
emprendida una vez puestas las condiciones para exponer un desarrollo
inmanente de la unidad a través de la particularidad. Esto sdlo es posible,
desde la perspectiva de Hegel, una vez que la oposicion entre el principio
universal del pensamiento y la particularidad de la existencia concreta se han
determinado y agudizado hasta asumirse, cuestion que tiene lugar en el
dogmatismo (estoicismo y epicureismo) y el escepticismo.

3.2. Dogmatismo y escepticismo

El periodo dogmatico-escéptico de la filosofia se ubica, segun la
reconstruccion de Hegel, entre aquél que culmina con Aristoteles (y con
los presocraticos) y el del neoplatonismo. Como adelantamos, en este
periodo tiene lugar el desarrollo y la agudizacion de la oposicion entre
lo universal de la idea y lo particular de la existencia concreta:

La idea no se desarrolla inmediatamente desde Platon
y Aristételes, sino que se da el rodeo del dogmatismo.
En los primeros, la idea es ciertamente puesta de relieve
como lo supremo, pero junto y fuera de ella se encuentra

®  Precisamente debido a este cardcter aislado del principio supremo

en Aristoteles, Duque sostiene “All things considered, the only thing we can
definitely say about this supreme life —this Principle, this Individual on which
‘the sensible universe and the word of nature (physis) depend’ (Metaphysics XII,
1072b 14), on which the intelligibility and even the existence of the world depend,
subject as it is to single One— is that it negates and destroys, so to speak, in its
own excessive character all the forms an schemes of being an of thought that
have been so patiently analyzed up until this point” (Duque, 2018, p. 10). Desde
esta perspectiva, podemos decir que la tarea de la metafisica post-aristotélica
seria expandir ese principio a las esferas de la realidad para reconocerlo luego
como lo Uno.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



84 S. Montecinos Fabio y ]J. Serey Aguilera

todavia el otro contenido, la riqueza del pensamiento
del espiritu [finito] y de la naturaleza [...]. Pero el que
la idea, entendida como una verdad que todo abarca y
en si contiene, aparezca [cursivas nuestras] se debe a que
esto finito, es decir, aquel contenido de determinaciones
que se encuentra fuera, fue también captado de modo
finito, vale decir: en su oposicion general. [...] Esta fue
la funcion del dogmatismo, que luego es disuelto por
el escepticismo. La disolucién de todo lo particular y
finito, que constituye la esencia del escepticismo, no fue
vista por Platon y Aristoteles, y por eso la idea no fue
puesta por ellos como lo que lo contiene todo (Werke,
19, p. 413).

Es importante subrayar el paralelo estructural entre las condiciones
de emergencia del neoplatonismo y las de la filosofia de Hegel (cfr.
Werke, 19, p. 251). En efecto, la determinacién finita de lo particular,
asi como su disolucién por parte del escepticismo, corresponde a la
lucha que el propio Hegel libr6 contra el tipo de filosofias que, en su
articulo Fe y saber (de 1802; cfr. GW, 4), caracterizé como “filosofias de la
reflexiéon”, precisamente porque no conseguian elevarse por encima del
entendimiento y su reflexion finita, operando con ello una determinacién
formal del contenido absoluto de la filosofia. Esta determinaciéon
formal limitaba lo racional al mantenerlo dentro de oposiciones fijas
y absolutas, lo cual impedia llegar al conocimiento especulativo de la
unidad diferenciada de la razon, pues para alcanzar este principio era
necesario disolver tales limites fijos. El propio Hegel asumi6 esa tarea
como un escepticismo, primero al llegar a Jena, en conexion con una
logica pre-especulativa que sdlo llego a esbozar; pero fundamentalmente
lo hizo con la peculiar apropiacion critica que realiz6 de las filosofias
y de la cultura de su propio tiempo, cuya exposicion no es sino la
Fenomenologia. El hecho de que haya caracterizado esta exposicion como
un “escepticismo que se consume a si mismo” (GW, 9, p. 56) nos alerta
de la funcion negativa de disolucién de las oposiciones fijas puestas por
la reflexién finita. Y al mismo tiempo: el hecho de que, refiriéndose a la
Fenomenologia, sostenga que “la 16gica tiene a la ciencia del espiritu que
aparece [cursivas nuestras] por su presuposicion” (GW, 21, p. 55), muestra
la necesidad de que, antes de llegar al conocimiento puro de la unidad
diferenciada de laidea, es necesario que la determinacién de lo particular

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



85

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de Plotino

tenga la forma de la finitud, vale decir, se dé en la forma de la oposicién
de la conciencia. De acuerdo con ambos respectos mencionados, lo
absoluto no puede aparecer de acuerdo con su naturaleza si antes no ha
aparecido de modo limitado, pero solo puede aparecer de acuerdo con
su naturaleza si se ha negado la forma de lo limitado de su aparicion.

Consideremos ahorala forma especifica que adoptaen el dogmatismo
la oposicion caracterizada en el pasaje.

3.2.1. El dogmatismo como fijacion del criterio

La “oposicion general” referida por Hegel se expresa, en primer
lugar, como un retroceso del conocimiento hacia su propia particularidad
y finitud: lo universal del pensar deviene una particularidad enfrentada
al contenido, una universalidad formal. Surge entonces la pregunta por
el conocimiento de lo verdadero. Lo fundamental ahora es la busqueda
y determinacion de un criterio mediante el cual se juzga lo verdadero,
deviniendotal criterio el principio. Este giro subjetivista, laabsolutizacion
del criterio subjetivo, es caracterizado por Hegel como una variante
antigua del formalismo intelectivo, por cuanto identifica lo universal
con un criterio especifico (vale decir, él mismo particular) frente al cual
se contrapone tanto la diversidad de aquello que se quiere conocer como
otros criterios de conocimiento. Asi, la identidad universal del principio
al que llega Aristdteles deviene ahora una identidad subjetiva abstracta.
Ciertamente, esta identidad cuenta con poder de determinacion, pero se
encuentra contrapuesta a lo determinado en general, a lo diferenciado
del criterio subjetivo; es un determinar exterior que se refiere a si mismo
de modo formal. Hegel considera esta posicion como un dogmatismo
(cfr. Werke, 19, p. 250) debido a que, a través de la aplicacion (Anwendung)
del criterio, lo particular es subsumido (subsumiert) por la universalidad
formal, mientras que la universalidad del contenido mismo adquiere una
forma sustancial frente a la cual el sujeto se comporta negativamente,
disponiéndolo de acuerdo con su criterio (Werke, 19, p. 412).1°

Por otro lado, Hegel considera que el principio general de este
periodo tiene “el significado esencial de la autoconsciencia”, “de la
referencia pura de la autoconsciencia a si misma” (Werke, 19, p. 250).
Esto es asi porque, independientemente de la filosofia particular

10" Notemos que el modelo de subsuncidn es precisamente lo contrario a la

forma sistematica que Hegel considera propia del conocimiento especulativo, a
saber, el desarrollo de lo universal a partir de la particularidad.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



86 S. Montecinos Fabio y ]J. Serey Aguilera

que se considere dentro del €l (es decir, estoicismo, epicureismo o
escepticismo), al pensar le es revelada en estas filosofias su libertad frente
al contenido, asi como su poder de determinacion. No es casual que, en
la Fenomenologia, Hegel haya tomado dos figuras de este periodo para el
tratamiento de la “Libertad de la Autoconciencia” (cfr. GW, 9, pp. 116 y
ss.): la conciencia descubre en estas figuras la libertad de su referencia a
si misma, su independencia respecto de todo condicionamiento exterior
y su poder de determinar la realidad segtin su criterio (o de negar todo
criterio, como hace el escepticismo). Por este motivo, el vacio de su auto-
referencia pura so6lo encuentra

[...] [su] cumplimiento vital en el corazén subjetivo,
en el sentimiento interno o en la fe. Es cierto que la
naturaleza y el mundo politico son también concretos,
pero solamente algo exteriormente concreto. Por eso
lo propiamente concreto no estd en la idea universal
determinada, sino s6lo en la autoconsciencia, en lo suyo
[Seinige] (Werke, 19, p. 251).

El giro subjetivista del periodo puede apreciarse muy bien atendiendo
al aspecto practico del dogmatismo, orientado fundamentalmente a la
determinacion y busqueda del sabio. Para las filosofias del periodo, sabio
es quien puede vivir conforme a su propio criterio, afirmar radicalmente
su si mismo frente a cualquier circunstancia o destino (Schicksal). El
sabio no encuentra su satisfaccion en algo fuera de €], sino en la certeza
de si mismo: “la autoconsciencia vive en la soledad de su pensar, y
encuentra en ella su satisfaccion” (Werke, 19, p. 252). Esta independencia
(Unabhingigkeit) de todo lo exterior, junto con labusqueda de satisfaccion
y libertad en si mismo, es, a su vez, reflejo de una época “de un temor
y servidumbre universal” (GW, 9, p. 118), que Hegel identifica con el
mundo romano. A diferencia del “sereno mundo griego” (Werke, 19,
p- 252), este mundo es dominado por la arbitrariedad de un Sefior y
el formalismo del derecho, que atomiza la sociedad mediante la figura
formal y homogénea de la persona buscando, precisamente, reestablecer
artificialmente el vinculo universal que ha dejado de existir en el tiempo.
En este mundo hostil e incierto, el individuo debe buscar la armonia
(Einigkeit) en su interior, en el mundo de su propio pensamiento, y
vivir conforme a sus certezas, que valen para €l como absolutas. De
esta condicion Hegel extrae una caracteristica que atraviesa el entero
periodo:

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



87

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de Plotino

Lo primero es entonces el principio, el criterio; lo
siguiente es que el sujeto se hace conforme a ese
criterio, precisamente con eso se alcanza la libertad,
la independencia, la imperturbabilidad, la ataraxia; la
igualdad en si mismo del espiritu que no padece por
nada es el fin compartido de estas filosofias (Werke, 19,
p- 254).

Con lo expuesto se aprecia como la unidad absoluta de la idea
en Aristoteles deviene un principio subjetivo libre, pero finito,
contrapuesto a su mundo efectivo, cuya forma es la de lo sustancial, no
la del pensamiento. Dentro del dogmatismo, la diferencia en el criterio
es lo que divide a estoicos y epictireos: mientras que los primeros tienen
al pensar abstracto como el criterio determinante, los segundos tienen
como criterio aquello que le aparece al sujeto como determinado: la
intuicion (Anschauung), la sensacion (Empfindung) y la percepcién
(Wahrnehmung). Se trata, entonces, de la unilateralidad de dos criterios:
el que se inclina por lo pensado y el que se inclina por lo intuido.
En cierto sentido, éste es el “precio a pagar” para que se destaque la
subjetividad e individualidad del pensamiento y aparezca para ella la
particularidad del contenido; como sefialamos, se trata del ingreso de
lo libre bajo la forma general de la limitacion, pues esta subjetividad
se encuentra limitada por la fijacién de la particularidad que subsume,
con lo cual deviene ella misma una particularidad encerrada en si, algo
finito que ha sido absolutizado.

3.2.2. Operacion negativa del escepticismo

En este marco, el escepticismo cumple la importante funciéon
sistematica de negar los modos deficientes en que lo particular es
determinado por un criterio formal, hasta asumir (aufheben) la finitud
y unilateralidad de todo criterio. En cuanto tercera figura del periodo,
el escepticismo constituye un “comportamiento negativo frente a todo
principio” (Werke, 19, p. 254), conducente a la negacion de todo criterio
(Werke, 19, p. 403), sea intuido o pensado, hasta alcanzar la suspension
del juicio, que impide determinar la verdad seguin un criterio limitado.
Por tanto, el escepticismo viene a ejercer un tipo de libertad que no
busca determinar, sino disolver toda determinacion establecida,
mostrado su finitud y nulidad. Al igual que el dogmatismo, el fin de
este procedimiento es alcanzar la ataraxia, la imperturbabilidad del

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



88 S. Montecinos Fabio y ]J. Serey Aguilera

individuo que suspende el juicio y, por tanto, toda buisqueda de una
verdad; sin embargo, a diferencia del dogmatismo, no fija ningtin criterio
determinado, mas bien hace lo contrario: “este escepticismo tuvo su lado
positivo enteramente en el caracter y su indiferencia [Gleichgiiltigkeit]
frente a la necesidad de la naturaleza” (GW, 4, p. 214), sefiala Hegel en
su temprano articulo dedicado a la Relacién del escepticismo con la filosofia.
Ahora bien, la funcién sistematica que Hegel otorga al escepticismo
en las Lecciones consiste en preparar el ingreso del principio neoplatonico:
la forma de la oposicién ha sido negada en toda su extension, de manera
que la distancia entre el pensamiento y el mundo exige ser asumida. O
en terminologia hegeliana: el entendimiento debe elevarse a razén, su
reflexion finita a especulacion. De este modo se ingresa nuevamente al
ambito de lo universal, pero se ha mostrado ya la inconsistencia de lo
particular que es determinado de modo abstracto por un pensamiento
finito, de manera que el pensamiento, el acto de determinar, se inscribe
en el nucleo de lo universal para engendrar desde si la particularidad.

4. El principio neoplatdnico

La exposicion hegeliana del neoplatonismo en las Lecciones se
concentra en los nombres de Plotino y Proclo," y es el primero quien
establece los ejes fundamentales dentro de los que se movera la
filosofia neoplaténica en su conjunto.” Como anunciamos, el transito
a su principio es el resultado de la negatividad propia del escepticismo
dirigida contra las determinaciones limitadas por el criterio subjetivo.
Esta negatividad tiene el siguiente resultado positivo: “en el escepticismo
se ha completado el extrafiamiento de todo lo determinado, con lo cual se
ha ejecutado completamente el recuerdo [Erinnerung] y la interiorizacion
[Innerlichmachung]” (Werke, 19, p. 404) de lo extrafio. Por tanto, lo
determinado transita a la objetividad que se hallaba opuesta para el

" Como sefialamos, nos concentraremos en la lectura hegeliana de Plotino.

Para un detallado estudio de la lectura hegeliana de Proclo, cfr. Beierwaltes
(2004a), Halfwassen (1999, pp. 387 y ss.) y Diising (1983, pp. 151 y ss.).

2 Lo cual, por cierto, no equivale a decir que la tradicién neoplatdnica sea
homogénea. A este respecto cabe mencionar, a modo de ejemplo, la importante
diferencia consistente en el papel que la tetrgia juega en autores como Jamblico y
Proclo frente a autores como Plotino y Porfirio, que tienden a mantenerse dentro
de la filosofia. Para una visiéon de conjunto del neoplatonismo y la tradicion
platonica en la Antigiiedad, cfr. Ramos Jurado (2006, pp. 116-154).

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



89

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de Plotino

dogmatismo (la masa sustancial opuesta al criterio y a lo determinado
por el criterio), mas no en el sentido de que lo negado, lo de-puesto, sea
simplemente tras-puesto, sino mas bien en el sentido de que alli debe ser
re-puesto.”” Por eso, Hegel sostiene que en el neoplatonismo el espiritu se
encuentra frente a la tarea de “producir [erzeugen] un mundo a partir de
la pérdida del mundo” (Werke, 19, p. 412). Concretamente, esta tarea de
reposicion de las determinaciones se diferencia del dogmatismo en lo
siguiente: no se trata ahora de construir a partir de un criterio subjetivo
que desplaza lo universal a un trasfondo sustancial, sino de situarse en la
posicion de la universalidad objetiva y poner de manifiesto lo interior en
(y de) ella.™ Se trata, entonces, de que el mundo “permanezca al mismo
tiempo interno en su exterioridad, un mundo reconciliado [versihnte]
con el pensar” (Werke, 19, p. 413), para lo cual el espiritu debe retornar
a la “objetualidad” (Gegenstindlichkeit) dandole la forma de un “mundo
inteligible [intelligible Welt]” (Werke, 19, p. 404).

En cuanto resultado, el neoplatonismo tiene para Hegel la funciéon
sistematica de asumir los principios anteriores que hemos procurado
esclarecer en sus aspectos basicos. No es de extranar que el neoplatonismo
constituya entonces cierto “retorno” al principio supremo de Aristoteles,
que a su vez es interpretado en conexion con la dialéctica platonica de
lo Uno y lo multiple, lo cual permite afincar al pensar en el “universo
verdadero” (Werke, 19, p. 451), consumando con ello el periodo al
expandir dicho principio a la tofalidad, que es, como dijimos, la categoria
logica que Hegel asigna al neoplatonismo.

Pues bien, Hegel afirma que la idea fundamental de la filosofia
neoplatdnica es “el pensar que se piensa a si mismo, el voUg que se hace a
si mismo objeto” (Werke, 19, p.413). La tendencia de Hegel, consistente en
interpretar este principio en clave ontoldgica y ademas como un modelo
de reflexion productiva (cfr. Halfwassen, 1999, p. 356) y autoconsciente,
se veradicalizada —y, hasta cierto punto, légicamente confirmada— tras

3" Para la dialéctica del de-poner y re-poner, cfr. Nuzzo (1995).

Estaidea también podria formularse del siguiente modo: traslanegacion
de todo criterio sélo queda indicar las condiciones ideales de la aparicion del
mundo bajo cualquier criterio determinado, condiciones que son libres del
limite impuesto por el criterio necesariamente cada vez, puesto que involucran
tanto al criterio como a lo que aparece determinado por el criterio cada vez. Esto
es lo que Gabriel comprende como una “teoria de segundo orden”, presente
tanto en Hegel como en Plotino (cfr. Gabriel, 2009, pp. 184-187).

14

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



90 S. Montecinos Fabio y ]J. Serey Aguilera

el paso por el dogmatismo y el escepticismo: mientras que el dogmatismo
ha puesto de relieve el momento de la determinacion en la oposicion
concreta (lo particular), asi como el caracter autoconsciente y reflexivo
del principio de tal determinacion, el escepticismo ha puesto de relieve
la dinamica que asume e interioriza las contradicciones generadas por
la finitud de lo determinado. Por tanto, ahora la idea fundamental que
aparece enunciada en Aristételes ha de ser pensada:

i. Como la identidad en la oposicion real entre el
conocimiento y su objeto.

ii. Como una unidad que contiene en si, inmanentemente,
una dinamica de conexion entre sus determinaciones.

iii. Como una teoria de la autoconsciencia umniversal o
absoluta que se conecta, de algiin modo, con la oposicién
real senalada en i.

Asi, seria posible afirmar que en el neoplatonismo se tematiza un
tipo de objetividad que contiene en si misma el hacer universal del
pensamiento, una objetividad “que es en el espiritu y en lo verdadero”
(Werke, 19, p. 406). Por lo demas, para Hegel esto constituye un saber, de
manera que cabe hablar de una lectura no-mistica de Plotino en particular
y del neoplatonismo en general en un sentido que vislumbraremos en
lo que sigue.

Tras la caracterizacion general del principio neoplatonico cabe
abordar los puntos especificos que, desde nuestra perspectiva, sustentan
tanto la funcién sistematica que Hegel le asigna como la semejanza que
el filésofo aprecia entre esta filosofia y su propio proyecto. Para este
fin conviene mencionar una caracteristica del tratamiento hegeliano de
Plotino, asaber, queéste configurauncirculoenel que puedendistinguirse
dos ejes de tematizacion: podemos denominar al primero como una
escala de “determinacién ontoldgica” que recorre descendentemente
las tres hipostasis (“los tres principios son lo Uno, el voig y el alma”;
Werke, 19, p. 453), mientras que el segundo corresponde, mas bien, a
una peculiar escala “epistemoldgica” que recorre ascendentemente las
hipostasis y que puede entenderse como un camino de elevacion del

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



91

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de Plotino

alma hacia la inteligencia y lo Uno."” De este modo, lo que es inicio en
el primer eje es resultado en el segundo, y a la inversa. A partir de estos
ejes obtenemos la division que nos permite ingresar en los primeros dos
puntos que quisiéramos subrayar.

4.1. Determinacion ontoldgica del “ser inteligible del mundo”

Conviene comenzar este punto retomando con algo mas de detalle
el sentido que para Hegel adquiere en el neoplatonismo el principio
supremo aristotélico. En general puede afirmase que, si Plotino realiza
una lectura platonizante de Aristételes al integrar al nous en un esquema
derivado de lo Uno, Hegel realiza una lectura aristotelizante de Plotino,
que subraya la centralidad del nous de un modo tal que le permite
interpretar la henologia plotiniana como una noologia (cfr. Halfwassen,
1999, p. 249), es decir, como una doctrina sobre la inteligencia. Esta
lectura “noolégica” de Plotino conduce a Hegel a afirmar cierto
primado del nous por sobre las ideas (entendiendo al primero como el
principio productivo de las ultimas) y al mismo tiempo a comprender
la inmanencia de éstas en lo sensible segtin el modelo de la reflexién
absoluta de la ndesis noéseos, con lo cual la auto-relacion del pensar adopta
la forma objetiva de una relacion inmanente entre lo uno y lo multiple.
Para Hegel, desde aqui puede explicarse parte de la funcién sistematica
central del neoplatonismo, a saber, la de llevar la unidad negativa del
pensamiento a la existencia concreta o particularidad real. En tal sentido es
que se afirma que “lo pensado, lo producido por el pensamiento es el
verdadero universo”, idea que se refuerza cuando se sostiene que el
pensar “es realmente efectivo en esto producido [Hervorgebrachten] y se
hace objeto de si mismo: se piensa” (Werke, 19, p. 451). Pues bien, esta
tesis exige dilucidar dos cuestiones de importancia:

1> Es importante notar que, si bien Hegel prioriza y ofrece un tratamiento

mas detallado de la escala ontoldgica, introduce en ella constantemente
referencias a problemas epistémicos debido al doble papel que, segiin su
interpretacion, la inteligencia juega para los neoplatdnicos: i) por un lado es lo
que constituye la esencialidad de las cosas; ii) por el otro, es una forma finita
de reflexion autoconsciente de la que el alma participa y que atraviesa diversos
grados de realizacion.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



92 S. Montecinos Fabio y ]J. Serey Aguilera

i) El mencionado principio aristotélico corresponde a la sequnda
de las hipdstasis: la inteligencia, el nous.'* En cambio, para Plotino lo
supremo es la primera hipdstasis: lo Uno. Lo Uno se encuentra mads
alld de la inteligencia y es la fuente desde la que ésta mana. Debido a
la elevada importancia que Hegel otorga a la inteligencia, surge el
problema de pensar su relacién con la primera hipostasis sin que su
funcién fundamental se vea mermada. O de otro modo: ;como puede
pensarse la conexién entre lo Uno y la inteligencia de un modo tal
que esta ultima conserve el caracter de “idea fundamental” pese a la
condicion derivativa que Plotino y otros neoplatonicos como Proclo le
atribuyen?

ii) Dadoel caracter determinante y concreto que, para Hegel, el pensar
absoluto aristotélico adquiere en el neoplatonismo, surge la necesidad
de esclarecer el sentido en que el pensar produce (y se encuentra en)
lo concreto, entendido fundamentalmente como naturaleza y vida.
Ademas, desde ahi cabria preguntarse qué significa, en este esquema, el
surgimiento de la tercera hipostasis, a saber, el alma o espiritu finito, en
términos hegelianos.

Pues bien, el problema planteado en i) da cuenta de la mencionada
tendencia de Hegel a interpretar lo Uno como la unidad esencial de
la inteligencia. Con esto Hegel se aleja de la tendencia general del
neoplatonismo, aun cuando se valga para ello del profundo espiritu
vinculador de esta filosofia. Mas con esta interpretacién Hegel es
completamente coherente con su propia filosofia, pues, en efecto, lo
Uno como abstraccién no constituye sino la inmediatez del saber puro,
lo cual coincide con la determinacion légica del inicio (Anfang), donde
se trata de “colocarse en el punto central, en el puro intuir o pensar”
(Werke, 19, p. 440). No se trata, entonces, de un momento trascendente,
sino del primer momento del desarrollo del pensar, que es aquello que
asume o supera (en el sentido de la Aufhebung hegeliana) todo lo finito.
Por tanto, la trascendencia de lo finito adquiriria en Plotino la figura de
una unidad separada de la actividad infinita del pensar mismo. Mas, si
recordamos la mencionada estructura circular del tratamiento hegeliano
de Plotino, entonces salta a la vista que, para Hegel, con lo Uno se trata

16 Cabe apuntar que Hegel tiende a referirse al nous como “pensar” (Denkern)

cuando refiere su sentido infinito, mientras que, siguiendo la traducciéon de
Ficino (intellectus), se refiriere al nous como “entendimiento” (Verstand) cuando
piensa su sentido finito y derivado.

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



93

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de Plotino

del momento en el que el alma, a través de la inteligencia, se ha elevado
por encima de todo lo finito para conectarse con la fuente ultima de
todo ser, y entonces, podriamos decir, se olvida de si misma en cuanto
particularidad o finitud, con lo cual surge la idea en su unidad inmediata
inicial, ain carente de determinacion.”

Ahora, que Hegel pueda interpretar asi la primera hipostasis se
funda en su propia filosofia, especificamente en su comprension de
la esencia como unidad negativa, reflexionada en si: Hegel entiende la
identidad en su unidad con la no-identidad, de modo que no necesita
mantener separados ambos momentos. Plotino, en cambio, expondria,
segin Hegel, la diferencia en su referencia a la unidad, pero separando
el pensamiento supremo, lo Uno, de toda determinacion.

La otra cara de la misma moneda consiste en la necesidad de que
el pensamiento se desarrolle y determine, que la unidad refiera la
diferencia, con lo cual lo Uno se revela expresamente como inteligencia.'®
Esto nos conduce al problema planteado en ii).

Refiriéndose a lo Uno, Hegel senala que “Plotino retrotrae todo a
esta sustancia” pues “solo ella es lo verdadero y permanece en todo
absolutamente igual a si” (Werke, 19, p. 477). Sin embargo, enseguida
se avanza a lo concreto, por cuanto para Plotino y el neoplatonismo “de
esto primero brota todo y lo Uno se abre (conectandose con la creacién
[Schiopfung] y toda produccion [Produktion])” (Werke, 19, p. 477). Pese a
que Hegel critique el hecho de que lo absoluto no pueda ser captado
como tal en la determinacién, asi como el caracter todavia rudimentario
de la dialéctica en Plotino,” valora como un “punto central” este paso

7" En este sentido, Hegel compara el momento extatico de la intuiciéon pura

con la ataraxia de los estoicos y epicuireos, mas, en el neoplatonismo, esta unidad
de las diferencias adquiriria un sentido objetivo.

8 Respecto a este punto, Hegel alude a las posiciones de Kant y Spinoza
al referirse a la unidad de esencia y existencia en Dios (cfr. Werke, 19, pp. 444s.):
Dios no ha de pensarse como una representacion que podria o no ser real (tener
existencia), sino que su pensamiento en nosotros es una esencia cuya existencia es
lanaturaleza. Ahora, precisamente porque la naturaleza trasciende la conciencia
individual, nuestro pensamiento de Dios ha de enriquecerse e integrarse con el
de la objetividad, que esta contenida en Dios en cuanto asuncién (Aufhebung) de
todas sus determinaciones finitas.

1 Tanto Halfwassen (1999, p. 469) como Beierwaltes (2004a, p. 173)
coinciden en que, debido a una mayor compenetracién con Platén, Proclo estuvo
en posicion de desarrollar una sistematizacion y una dialéctica mas elaborada

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



94 S. Montecinos Fabio y ]J. Serey Aguilera

a la determinacion, el cual constituye “el avance de lo no-abierto a la
revelacion” (Werke, 19, p. 447). La dificultad principal, segtin Hegel,
radica aqui en captar “como lo Uno se ha resuelto a determinarse” (Werke,
19, p. 447). Esta apretada férmula contiene dos aspectos fundamentales.
En primer lugar, se encuentra la estructura esencial, infinita, del pensar: la
determinacion del pensar es una auto-determinacion en el sentido del
principio aristotélico, pues, en cuanto acto puro, el pensar no piensa algo
dado, sino que eslaunidad de si mismo conlo pensado. En segundo lugar
se encuentra el sentido objetivo del nous, que marca lo mas caracteristico
del neoplatonismo de Plotino: determinarse, revelarse o abrirse implica,
en cierto sentido, salir de si mismo y colocarse en lo otro. Por ello, la
auto-diferenciacion del pensar no exhibe sino la condicién inteligible (y
de inteligibilidad) del mundo. Para dar este paso, Plotino efectia una
interpretacion inmanentista de la region inteligible de Platén, la cual,
segtin ha mostrado Vigo (cfr. 1999, p. 61), esta mediada por el platonismo
medio, concretamente por Alcinoo.?” De acuerdo con esta interpretaciéon
—que no puede dejar de evocarnos a Spinoza* —, la pluralidad de las
formas (logoi) es parte de un intelecto divino, dotado de movimiento,
que se encuentra en la objetividad como esencia de lo objetivo (la
inteligencia, en cuanto derivada de lo Uno, se piensa a si misma en sus
pensamientos, los cuales, por su parte dan forma al aparecer del mundo
real). De esta manera, los pensamientos determinados constituirian las
esencias del mundo cambiante (la mediacién en lo inmediato), cobrando
realidad en él, mientras que el extremo de la materia en cuanto tal,
sin mediacion, seria entendida como pura potencia de la forma, vale
decir, como posibilidad de aparecer de un determinado modo, modo
correspondiente al pensamiento en cuanto “unidad de lo diferenciado”
(Werke, 19, p. 453), de lo ideal y lo real.

que la de Plotino para exponer los diversos niveles de mediacién que emergen
dentro delarelacién delo Uno y lo Multiple. No es casual que Proclo se concentre
tanto en el Parménides, pues es el didlogo de Platon que contiene la referencia
mas expresa a su doctrina no escrita acerca de los principios fundamentales.

20 Para el problema del conocimiento y los grados de los inteligibles en
Alcinoo, cfr. (Martino, 2014).

2l Concretamente, pensamos en la proposicién VII de la segunda parte
de la Etica (Spinoza, 2015): “El orden y conexién de las ideas es el mismo que el
orden y conexion de las cosas (Ordo et connexio idearum idem est ac ordo et connexio
rerum)”.

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



95

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de Plotino

Ahora bien, si conectamos los aspectos recién avistados, entonces
queda claro el sentido de la presencia del pensamiento en la objetividad,
al menos en lo que se refiere a su aspecto ontologico: que el pensamiento
se piense a si mismo en la naturaleza quiere decir que su actividad de
autodeterminacion aparece en €sta. Mas esto constituye sélo un primer
momento de su reflexion: su exteriorizacidon o pérdida en lo otro; pues,
en la inmediatez de la naturaleza, los pensamientos aparecen mas bien
como un ocultamiento de la esencia de lo que aparece. Por este motivo,
el regreso del pensar a si mismo es todavia potencialidad, es decir, la
naturaleza solo contiene en si la posibilidad de la autoconsciencia. Pues
bien, la actualizacion de esta potencialidad en cuanto retorno del pensar
a si mismo viene dada por la tercera hipdstasis: el alma.

4.2. La elevacion del alma hacia lo Uno como desarrollo del

espiritu finito

La lectura hegeliana de la tercera hipostasis en Plotino se encuentra
dentro del tratamiento general del “mundo cambiante” (cfr. Werke, 19,
pp- 452 y ss.). Podriamos decir que, si en la determinacion ontolégica
del “ser inteligible del mundo” se trata de ganar la actividad infinita del
pensar para el mundo, ahora se trata de ganar para la autoconsciencia
universal la actividad autoconsciente de un pensar que brota del mundo,
es decir, una inteligencia dotada de alma y cuerpo individuales, finita.

Esta vez el tratamiento se inicia con el resultado al que se llega
desde la procesion de lo Uno al mundo, el cual podemos formular del
siguiente modo: vida es la naturaleza en cuanto animada por el pensar,
o, de otro modo, en cuanto que contiene inmanentemente el principio
de su determinacion o idealidad. En este sentido, podemos afirmar que
la vida es la unidad real de las formas de la inteligencia y, en cuanto tal,
conforma el principio espiritual inmediato de los seres materiales en la
naturaleza: el alma del mundo. Pues bien, esta idea comporta un problema
que exhibe dos caras: por un lado, la naturaleza en cuanto vida contiene,
diseminada, la actividad del pensar, sus huellas. Esto explica que la
materia exista en el modo de la configuracién (Gestalt) en el tiempo, vale
decir, como una existencia exterior cuya esencia seria el pensamiento.
Pero, si enfocamos el problema de la exterioridad de la existencia desde
otra perspectiva, salta a la vista la otra cara del problema: la naturaleza
solo existe como algo exterior para quien se pone fuera de ella. Pero, en rigor, en
su referencia al mundo la inteligencia no tiene nada “fuera”, de manera

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



96 S. Montecinos Fabio y ]J. Serey Aguilera

que la existencia exterior exige un tipo de inteligencia condicionado por la
exterioridad. Y, a su vez, seria precisamente dicho condicionamiento el
sustento de la existencia exterior de los seres materiales, pues el mundo
se configura en el tiempo para el ser que se abre al mundo temporalmente
(cfr. Beierwaltes, 1967, pp. 70 y ss.). Esta inteligencia condicionada
es lo que, en sentido estricto, Hegel denomina como entendimiento y
corresponde al alma individual neoplatdnica.

Hegel anuncia la idea general del siguiente modo: el mundo
cambiante es el mundo “inmerso en la diferencia” de la inteligencia
respecto de si misma, de modo que la pluralidad de las formas “no estan
solo en si en el entendimiento, sino que son para €él”, ellas son “suyas
en la forma de su objeto [Gegenstand]” (Werke, 19, p. 452). Apreciamos
que la diferencia que se encuentra inmediatamente asumida en el
pensar infinito se escinde —en la inteligencia qua entendimiento—
en los momentos de lo en si y lo que es para éste. A su vez, esto nos
indica que Plotino integra dentro de un marco ontolégico general
una teoria particular del conocimiento humano (recuperando asi la
relacion expuesta en el dogmatismo y escepticismo), pues la captacién
de las formas o esencias segin el modo de lo objetual requiere de la
intervencion de sus facultades finitas: i) la intuicién sensible, cuyo
principio es la materia, y ii) el juicio (logos) o pensar discursivo, cuyo
principio es el alma.

Pues bien, la materia, el no-ser o la potencialidad pura, es lo que
lleva al alma a referirse al exterior, mientras que su capacidad de captar
inmediatamente eso exterior no es sino la intuicion sensible, que también
puede ser entendida como la captacion de la esencia desde el lado de
su apariencia, su superficie. Por otra parte, el alma, a través del juicio,
puede referir lo exterior que le es dado a su origen inteligible, pues ella,
en cuanto participa de la inteligencia universal, contiene en si las formas
que constituyen la esencia de lo exterior, de modo que conocer (kennen)
no es sino traspasar lo sensible para reconocer (erkennen) su forma pura. Se
trata, en ese caso, de una recepcion de la teoria platonica de la anamnesis,
pues conocer no es sino el recuerdo de la forma en el alma cuya ocasién
viene dada por lo sensible.

En lo anterior se aprecia que el fundamento del conocimiento, la
raiz comun entre entendimiento y sensibilidad, se encuentra en la
coincidencia de la inteligencia consigo misma en la posicién de lo
sensible; la reflexion en si del pensar es entonces condicion de la asuncion
de la oposicion entre entendimiento y objeto. Desde el esquema de la

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



97

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de Plotino

procesion neoplatonica, esto puede explicarse del siguiente modo: si
todo lo que brota de lo Uno contiene sus huellas, entonces a partir de
la materia puede emprenderse un ascenso hacia lo Uno, ascenso que va
desde lo mas externo hasta lo mas interno.?? Debido a que se trata del
reconocimiento de algo que, en rigor, ya estaba en la inteligencia —y
en lo Uno en cuanto fuente tltima del sentido—, el conocimiento es al
mismo tiempo un autoconocimiento: una exploracion de la interioridad
de la inteligencia dirigida al reconocimiento de su presencia en el
mundo. Para apreciar el sentido que esta idea adquiere en el tratamiento
hegeliano del espiritu subjetivo conviene invocar un pasaje de la
Fenomenologia de marcada inspiracion neoplatonica, que caracteriza la
experiencia de la conciencia como:

[...] un camino del alma que atraviesa la serie de sus
configuraciones, entendidas como estaciones puestas
delante por su propia naturaleza, de modo que ella
misma se purifique hasta llegar a ser espiritu al alcanzar
por medio de la completa experiencia de si misma el
conocimiento de lo que ella es en si (GW, 9, p. 55).

Apreciamos que el camino del alma consiste en una elevacion por
encima de la particularidad de sus configuraciones, las cuales presentan
cada vez una referencia especifica del conocer a su objeto. En la medida
en que el objeto mismo contiene una esencialidad, esta referencia es
al mismo tiempo la interiorizacion y el recuerdo (Erinnerung) de las
esencialidades presentes en el mundo como su ser inteligible. En esto ya
se aprecia el sentido del movimiento: la autoconsciencia debe atravesar
la “corteza” de lo real para llegar al conocimiento de las esencialidades,
mostrar que lo espiritual aparece (erscheint) en la inmediatez de
lo en si, lo cual solamente se evidencia en un retorno a ello desde el
extraflamiento del espiritu. El fin de este proceso no es sino la reunién
de la autoconsciencia con la unidad objetiva de la idea, lo cual requiere
de la reconciliacion de la autoconsciencia finita con la naturaleza. Tal
reconciliacion tiene entonces el sentido general de una compenetracion de

2 Este ascenso puede entenderse como una reducciéon henoldgica: “Plotino

capta el regreso dialéctico desde la efectividad fundada al fundamento y origen
como una reduccién henoldgica (&vorywyn eig €v), pues este regreso se lleva a cabo
como una reconduccion de la multiplicidad a la unidad de lo Uno mismo, que se
encuentra libre de aquella multiplicidad” (Halfwassen, 1999, p. 237).

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



98 S. Montecinos Fabio y ]J. Serey Aguilera

la autoconsciencia finita y el objeto absoluto que contiene la actividad del
pensamiento universal, lo cual vale a su vez como una espiritualizacion de
aquel objeto a través del proceso que produce la reconciliacion senalada
al revelar su naturaleza ideal, el caracter ideal de la sustancia misma.
Esto nos lleva a considerar el sentido especifico de esta reconciliacion y
espiritualizacién del mundo, lo cual nos conduce a la dimensién practica
del problema.

4.3. La dimension practica del problema

Como ultimo paso debemos abordar el sentido practico que la
funcién sistematica del neoplatonismo adquiere en Hegel, cuestién
subrayada por el filésofo a proposito del problema del mal en Plotino.

Plotino identifica lo Uno con la idea del Bien siguiendo el modelo
platénico de la la Repuiblica (cfr. En. I, 3, 1-10). En correspondencia, el
mal provendria de la materia o lo sensible y configura una privacién del
Bien y del Ser: “el mal tiene su raiz, por tanto, en el no ser” (Werke, 19,
p- 459); se trata de la direccion contraria al Bien, de la tendencia hacia
“afuera”. Respecto a nuestro problema, lo mas relevante de la recepcion
neoplaténica de esta idea es el sentido sistematico que adopta. En
general, puede decirse que hay perfeccion en el mundo porque éste es
imagen o reflejo del Bien, de modo que la cantidad de Bien o perfeccién
es proporcional al grado de cercania que el reflejo tiene con respecto a su
origen. Sin embargo, mirado el asunto mas de cerca, es posible detectar
la siguiente distincion, correspondiente a los puntos 3.1. y 3.2.:

i) En su disposicién intrinseca, las cosas son mas o menos buenas
en la medida en que correspondan mas o menos a su idea (lo inteligible
del mundo) y ésta a su vez se encuentre mas o menos proxima a la idea
general del Bien. Existe, por tanto, una jerarquia de entes, que va desde
los astros en cuanto modos de existencia elevados hasta los modos de
existencia vegetativos e inertes, que representarian una mayor lejania en
relacion al Bien. Ahora bien, el concepto de disposiciéon (o “hechura”,
Beschaffenheit) expuesto en la Ciencia de la logica (GW, 11, pp. 67 y ss.)
es especialmente adecuado para entender esta idea, pues expone como
lo finito en general existe s6lo en la medida en que su ser tiene una
disposicion ideal y, al mismo tiempo, no la cumple cabalmente, de modo
que su ser se escinde en ser-limitado (Schranke) y deber-ser (Sollen). En
este nivel, es claro que nos estamos refiriendo al contenido expuesto en
el punto 3.1., vale decir, a la determinacién ontologica del ser inteligible
del mundo. Se trata, entonces, de que las cosas presentes en el mundo

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



99

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de Plotino

tienen una esencia ideal y a su vez esta idealidad las vincula con el Bien
y lo Uno. Pero al mismo tiempo, ellas no corresponden completamente
a su idealidad debido a la materialidad con la que aparecen vinculadas
necesariamente en el mundo, lo cual las aleja tendencialmente del Bien
y lo Uno.

ii) Este mismo esquema se presenta en la elevacion del alma
humana, adoptando esta vez un sentido eminentemente prdctico,
pues, en el caso del ser humano, al alma no le es simplemente dado
un determinado grado de bien, sino que también puede perfeccionar su
grado de conocimiento de las cosas, asi como actuar orientada por el
Bien, perseguir la virtud. En este contexto, la disposicion toma la forma
de una tendencia o impulso (Trieb) del alma hacia el Bien. Esta tendencia
se manifiesta en el alma como amor por lo Uno, el cual todo mueve,
incluyendo la autoconsciencia, cuya virtud se origina en €l (cfr. Werke,
19, p. 447). Desde aqui el ascenso del alma hacia el Bien y lo Uno se
muestra como una reduccion de lo sensible y como la conduccién de la
multiplicidad de las formas a su origen. De este modo, el alma humana
debe encontrar, a través del correcto enjuiciamiento, lo inteligible en
el mundo, reconocerse en ello y tender con la accién hacia su fuente,
lo cual equivale a alejarse voluntariamente de sus inclinaciones, cuyo
origen estd en la materia. Este movimiento de ascenso por encima de lo
finito, subraya Hegel, no es sino el movimiento negativo expuesto por el
escepticismo, esta vez en el marco de la reduccion henolégica:

El objetivo para el pensar subjetivo, asi como para lo
practico, es el bien; la determinaciéon de lo Uno es el
asunto principal. En general, cualquier predicado, p.ej.
ser o sustancia, no le son adecuados, pues ellos expresan
alguna determinidad (Werke, 19, p. 447).

Como se aprecia, nuevamente nos encontramos con la condicion
indeterminada de lo Uno en Plotino, lo cual, visto desde Hegel, convierte
ahora al ascenso del alma en una especie de teologia negativa, pues
cada conocimiento y accién particular son llevados a skepsis debido a
que no son adecuados a lo Uno en la medida en que ellos involucran
determinidad. La culminacién de este camino seria el vaciamiento de
toda determinidad por parte del alma, pues mediante esto consigue,
primero, reconocerse como nous universal y, segundo, entrar en
conexién con lo Uno, conexion que no puede sino tener el sentido de
una compenetracion de caracter mistico. Contrariamente, Hegel lee esta

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



100 S. Montecinos Fabio y ]J. Serey Aguilera

operacion considerando que, si bien la direccién ascendente concluye
con el inicio del camino de descenso anteriormente caracterizado, esta
vez la unidad de la idea se ha puesto explicitamente en conexion con el camino
para llegar a ella, de manera que no cabe hablar, en sentido estricto, de una
unidad inmediata como resultado del proceso, pues se ha conservado
en el recuerdo el camino para llegar a ella y tal recuerdo constituye la
historicidad de la conciencia y el saber en general.

Hemos mencionado ya que, en su lectura, Hegel modifica la
concepcion de lo Uno como una inmediatez indeterminada. Esto
repercute también en su comprension del Bien, marcando por tanto una
distancia frente a lo que él comprende como propio del neoplatonismo.
A esta distancia dedicaremos unas palabras en nuestra discusion final.
Lo que quisiéramos sefialar para finalizar este punto, en cambio, es un
punto de encuentro entre el respecto practico entre ambas filosofias.

A diferencia del dogmatismo y el escepticismo, donde el fin consistia
en un repliegue de la autoconsciencia a la libertad de su pensamiento
individual, el neoplatonismo exhibe con Plotino un camino de liberacién
de la finitud que avanza hacia la totalidad inteligible de lo objetivo,
dirigiéndose a la compenetracién con lo absoluto. Por un lado, el
horizonte de sentido abierto por esta idea indica la funcién esencial
que el conocimiento humano, en su variante tedrica y practica, tiene
en esta compenetracion entre lo finito y lo absoluto o, si se quiere, en
este reencuentro de lo Uno consigo mismo a partir de su caida. La
arquitectonica de la Ciencia de la l6gica exhibe también, en su cuispide,
el camino que va desde la vida inmediata a la idea absoluta, camino
recorrido y configurado por el conocer tedrico y practico en cuanto
término medio.

Pero, ademas, el hecho de vivir en cercania con lo Uno, en armonia
con el pensamiento absoluto y sus manifestaciones en la realidad,
constituye, desde una perspectiva neoplaténica, la suprema felicidad.
Esta concepcion —que anticipa el amor Dei Intellectualis en tanto tercer
género de conocimiento en Spinoza— se refleja también en la “traduccion
metodica” que Hegel realiza del theorein aristotélico, por cuanto él
concibe el movimiento del pensar puro como un automovimiento
al cual nos adherimos y del cual formamos parte cuando pensamos
puramente y emprendemos su exposicion. Para ser participes de esta
praxis absoluta del espiritu debemos renunciar a nuestras opiniones
y a todo saber adquirido previamente a través de modos finitos del
conocimiento (intuicion y representacion). Comprender la realidad en la

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



101

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de Plotino

especulacién y vivir de acuerdo a esta comprension, valorando con ello
el sentido profundo de las manifestaciones del espiritu en la realidad, el
sentido absoluto descubierto en nuestra finitud, seria una forma de vivir
mas sabiamente. En este sentido, bien podriamos relacionar la temprana
sentencia de Hegel, segtn la cual “la verdadera necesidad de la filosofia
no consiste en nada mas que aprender a vivir de ella y con ella” (GW, 5,
p- 261), con las ultimas palabras pronunciadas por Plotino a su discipulo
Eustoquio, exhortandolo a “elevar lo que de divino hay en nosotros
hacia lo que hay de divino en el universo” (cfr. Zamora, 2018).

5. Consideracion final y discusion

Hacia el final de sus Lecciones sobre historia de la filosofia, Hegel
sostiene que “la lucha de la autoconsciencia finita con la autoconsciencia
absoluta, que aparecié primero fuera de aquélla, ha terminado” (Werke,
20, p. 455), puesto que “la autoconsciencia finita ha terminado de
ser finita y con ello [...] la autoconsciencia universal ha alcanzado la
realidad efectiva de la que antes carecia” (Werke, 20, p. 460). El fin de esta
lucha seria el resultado (Resultat) del devenir del pensamiento tal como
se expone en la historia de la filosofia, y es la posicion en la que Hegel
comprende su propio proyecto filosofico. En lo referente a la tematica
que nos ha ocupado cabe resaltar, en primer lugar, el claro paralelo
entre la funcion sistematica que Hegel asigna al neoplatonismo y la
que atribuye a su propio proyecto filoséfico: ambos sistemas filosoficos
tienen una funcion sintética que les permite integrar la totalidad de los
principios precedentes en el marco de un desarrollo inmanente dirigido
al reconocimiento del principio de la propia sintesis, o a la propia sintesis
como principio retrospectivo: “nada se ha perdido, todos los principios
se conservan” (Werke, 20, p. 455).

El paralelo mencionado nos muestra ademas que la determinaciéon
hegeliana de la funcion sistematica del neoplatonismo exhibe el
reconocimiento, la apropiacién y la actualizacion, por parte de Hegel,
tanto de ciertas concepciones generales como de ciertas estructuras
reflexivas especificas presentes en la tradicion neoplatdnica (y, a través
de ella, del pensamiento antiguo). A modo de sintesis, podemos sefnalar
que, tras la determinacion especulativa del pensar como principio
universal por parte de Aristoteles, la tarea del neoplatonismo consiste
en exponer concretamente la realidad de este principio, es decir, como
es que el pensar se piensa a si en el mundo poniendo y reconociendo su
identidad con éste. Esto deriva:

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



102 S. Montecinos Fabio y ]J. Serey Aguilera

En una teoria idealista de constitucion de la objetividad, cuyo
fundamento no es sino lo Uno y su reflexion absoluta como inteligencia.

En una psicologia (i. e. una teoria del alma) que, en el marco provisto
por i), da cuenta de cémo un modo derivado de inteligencia, para el que
el mundo aparece en su exterioridad, puede alcanzar diversos grados
de conocimiento de éste, grados que alcanzan el reconocimiento de si
mismo como esencialidad de lo real y pensamiento universal. Aqui
lo Uno se muestra, mas bien, como el principio de orientacién del
desarrollo del alma.

En una integracion de los principios sistematicos que exponen
la particularidad (dogmatismo) y la negacion de la particularidad
(escepticismo), lo cual permite el desarrollo inmanente de lo universal a
partir de su particularizacién (autodeterminacion)

Pues bien, el paralelo indicado nos lleva a leer en i) la concepcién
hegeliana del pensar objetivo (cfr. GW, 11, p. 21; Enz. §§ 3-6), asi como
la del concepto en cuanto reflexion infinita que permanece siendo si
misma en lo otro; en ii), su tratamiento del espiritu subjetivo como una
teoria de la autoconsciencia; en iii), su apropiacion critica del paradigma
reflexivo moderno tal como se evidencia en las por él denominadas
“filosofias de la reflexioén de la subjetividad”. Tomando en cuenta esto,
nos preguntamos: ;Significa esto que el proyecto filoséfico hegeliano es
un neoplatonismo moderno?

Como sefialamos, es posible detectar en este reconocimiento en la
distancia una apropiacion y actualizacion de estructuras y conceptos del
neoplatonismo (en nuestro caso, de Plotino). La funcién sistematica que
el filésofo le asigna a esta tradicion antigua da cuenta de una lectura
coherente con aspectos centrales de su dialéctica especulativa. Sin
embargo, consideramos que no es posible entender la filosofia de Hegel
como una version moderna del neoplatonismo (tal como €l lo comprende
y expone) debido a la existencia de una incompatibilidad de fondo —
histérica y sistematica— entre ambos proyectos, incompatibilidad que
se manifiesta en el modo en que algunos problemas son tratados en su
particularidad y de la que ya hemos sefialado algunos aspectos.

Para finalizar quisiéramos poner de relieve este punto de ruptura
como parte de una discusion que, en todo caso, excede el marco especifico
del presente articulo. Con este objetivo cabe atender el problema, ya
avistado, del aspecto practico de la elevacién del alma hacia el Uno-Bien.

Aludiendo a Kant, Hegel sostiene que, mientras “la unidad mas
reciente, entendida como la unidad regulativa de la razén, vale como

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



103

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de Plotino

un principio subjetivo; Plotino pone la objetividad suprema, el ser”
(Werke, 19, p. 445). Esto indica que el caracter objetivo del nous en Plotino
representa para Hegel un avance respecto a la comprension de la razén
como una idea regulativa. Pues bien, el pasaje podria indicar un rechazo
definitivo al tipo de reflexividad propio de la filosofia trascendental en
favor de una ontologia que, en tiltima instancia, descansa en la idea de lo
Uno. Sin embargo, Hegel desliza la siguiente critica a Plotino:

Su entera filosofia es, por una parte, metafisica, pero no
porque domine en ella un impulso, una tendencia a la
explicacion, ala exposicion (por ejemplo, una deduccién
de la materia o del mal); sino ella es una remision del
alma de los objetos particulares a la intuicion de lo Uno,
de lo plenamente verdadero y eterno [...]. Por tanto,
la tendencia no es tanto ocuparse de lo que se impone
como realidad efectiva, de concebir y deducir, sino mas
bien sélo tomar estos objetos singulares como inicio [...]
al haber mostrado su posicién y su surgimiento, para
luego alejar al espiritu de esa exterioridad, dandole un
lugar en el medio de la idea simple y clara. El entero
tono de este filosofar consiste en conducir a la virtud y
al examen intelectual de lo eterno y Uno (Werke, 19, p.
439).

Esta critica, en la que resuena el famoso dardo lanzado a Schelling
en el prologo a la Fenomenologia, apunta a dos cuestiones esenciales para
diferenciar el proyecto hegeliano del de Plotino: en primer lugar, hace
hincapié en que, para Plotino, el sentido general de la finitud no consiste
en determinar la forma concreta que la reflexion absoluta se da en lo real,
sino mas bien en comprender lo real sélo en funcién de su trascendencia,
la cual se entiende como supresion de toda determinacién. En otras
palabras, el neoplatonismo de Plotino es metafisica primordialmente
en el sentido de la bisqueda de una trascendencia y no tanto en el de
la determinacion categorial del movimiento de elevacion por encima
de la finitud; solo considera al camino en funcién del resultado. De ahi se
explica para Hegel el abundante uso que esta filosofia hace de imagenes
y representaciones, en lugar de conceptos. Igualmente, esto refleja el
caracter pasivo del tipo de unificacién propuesto por el neoplatonismo,
donde lo finito se entrega a lo Uno al entrar en armonia con él. Para
Hegel, en cambio, lo finito es el lugar de realizacién de la razon, y para

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



104 S. Montecinos Fabio y ]J. Serey Aguilera

dar cuenta de como esta realizacion puede suceder en lo finito es que
reivindica el principio de la subjetividad moderna. En este sentido, no
concordamos con la posicion de Hogemann, quien adscribe a Hegel
una concepcion neoplatonica de la idea del Bien, llegando a sostener,
respecto del capitulo dedicado a la Idea del Bien, que “el desafio que
el texto hegeliano presenta para el lector actual radica en que Hegel ha
concebido esta teoria como una ontoteologia y no como una teoria de la
libertad humana” (Hogemann, 1994, p. 99).

Hemos hablado ya de aspectos en que ambas concepciones se
muestran compatibles, pero hay una diferencia que no puede soslayarse
sin traicionar el espiritu de la filosofia hegeliana. En la Idea del Conocer
de la Ldgica, Hegel retoma el problema general de la reflexion de la
subjetividad moderna dentro del proceso de su propia asuncion. Pero
“asuncion” aqui no es una huida del mundo o la captacion de éste como
indeterminacion, y tampoco la entrega pasiva el Bien, sino la realizacién
de lo racional en él. Precisamente por eso en la Idea del Bien se retoma
la idea practica kantiana y la critica consiste en que ésta tiene su verdad
en la accion, por lo que ha entrado siempre-ya, cada vez, en una relacién
dialéctica con lo realmente efectivo, que, en cuanto oposicion, lleva el
nombre de “mal”.

En el mismo respecto, la propia arquitecténica de la Doctrina del
Concepto nos muestra que Hegel elabora en ella, bajo el proceso general
de una realizacion del concepto, un complejo modelo de producciéon
subjetiva del mundo que, comenzando por el mecanismo en cuanto
contenido y forma de las explicaciones de la ciencia natural moderna,
se dirige a tematizar la capacidad que la razon tiene de establecer
una relacion técnica e instrumental con los objetos que la circundan,
valiéndose del grado de conocimiento que tiene de las propiedades de
las cosas (cfr. Sell, 2006, p. 95). Posteriormente, la exposicion avanza
hacia objetos que exhiben automovimiento, a los cuales califica como
“vivos” en la medida en que contienen en si el principio que los mueve.
Y dentro del reino de lo vivo se da la forma de vida humana, que se
distingue por buscar el fin en la verdad y el bien. Aqui, nuevamente, el
Bien funciona como el principio mas general de organizacion del proceso
de realizacion del concepto, con lo cual los momentos del mecanismo,
la finalidad técnico-instrumental y la vida en general son conservados y
medidos en funcién de la realizacién del Bien en el mundo.

Consideramos que esta comprension del resultado del proceso va
en una direccién contraria a la determinada por Hegel como propia

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



105

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de Plotino

de Plotino y el neoplatonismo, pues no se trata de acceder a lo puro y
divino en el resultado, sino de recibir activamente (valga el oximoron)
lo “divino” a través de la construccion de la libertad en el mundo,
proceso intersubjetivo en el que el mal, el error y lo otro son elementos
irreductibles. Esta diferencia sélo vuelve mas nitida la operacién
realizada por la interpretacion hegeliana de Plotino, pues hemos tenido
la ocasidon de apreciar como, alli donde Hegel detecta que Plotino
tiende a aislar lo Uno respecto de la diferencia, €l propone incardinar
la reflexividad. Consideramos que con esto el filosofo es un fiel reflejo de
la tendencia secularizadora de la Modernidad, pese a que, desde una
perspectiva actual, sea posible también vislumbrar en la interpretacién
hegeliana de Plotino que los procesos reflexivos de constitucion de la
objetividad han de permanecer, en un punto o momento, necesariamente
abiertos como condicién de su propio desarrollo. En este tltimo sentido,
podria sostenerse que el caracter constituyente e historico de la razén
autoconsciente encuentra su necesario complemento en un punto que
la excede.

Bibliografia

Aristoteles. (1998). Metafisica. V. Garcia Yebra (trad.). Gredos.

Beierwaltes, W. (1967). Zeit, das ,Leben der Seele”. En Plotino, Uber
Ewigkeit und Zeit (Enneade II1, 7). (pp. 62-74). W. Beierwaltes (trad.).
Klostermann.

___ (2004a). Hegel und Proklos. En Platonismus und Idealismus. (pp. 154-
187). Klostermann.

____ (2004b). Plotin im deutschen Idealismus. En Platonismus und
Idealismus. (pp. 82-153). Klostermann.

Diising, K. (1983). Hegel unddie Geschichteder Philosophie. Wissenschaftliche
Buchgesellschaft.

Duque, F. (2018). Remnants of Hegel. Remains of Ontology, Religion, and
Community, SUNY Press.

Gabriel, M. (2009). Skeptizismus und Idealismus in der Antike. Suhrkamp.

Halfwassen, J. (1999). Hegel und der spitantike Neuplatonismus.
Untersuchungen zur Metaphysik des Einen und des Nous in Hegels
spekulativer und geschichtlicher Deutung. Bouvier.

Hegel, G. W. E. (1968a). Differenz des Fichte’schen und Schelling’schen
Systems der Philosophie. En Gesammelte Werke. Band 4. Jenaer kritische
Schriften. (pp. 5-92). H. Buchner y O. Péggeler (eds.). Meiner.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



106

S. Montecinos Fabio y ]J. Serey Aguilera

__ (1968b). Glauben und Wissen oder die Reflexionsphilosophie der

Subjectivitdt, in der Vollstindigkeit ihrer Formen, als Kantische,
Jacobische, und Fichtesche Philosophie. En Gesammelte Werke. Band
4. Jenaer kritische Schriften. (pp. 315-414). H. Buchner y O. Poggeler
(eds.). Meiner.

__ (1968c). Verhiltnis des Skeptizismus zur Philosophie, Darstellung

seiner verschiedenen Modificationen, und Vergleichung des neusten
mit den alten. En Gesammelte Werke. Band 4. Jenaer kritische Schriften.
(pp- 197-238). H. Buchner y O. Poggeler (eds.). Meiner.

__ (1971). Gesammelte Werke. Band 9. Phinomenologie des Geistes. W.

Bonsiepen y R. Heede (eds.). Meiner.

__ (1978). Gesammelte Werke. Band 11. Wissenschaft der Logik. Erster

Band. Die objektive Logik (1812/13). F. Hogemann y W. Jaeschke (eds.).
Meiner.

__ (1986a). Werke. 19. Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie. II.

Suhrkamp.

__ (1986b). Werke. 20. Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie. I11.

Suhrkamp.

_ (1991). Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften (1830). E.

Nicolin y O. Poggeler (eds.). Meiner.

_ (1992). Gesammelte Werke. Band 12. Wissenschaft der Logik. Zweiter

Band. Die subjektive Logik (1816). H. Gawoll, F. Hogemann y W.
Jaeschke (eds.). Meiner.

__ (1998a). Fragmente aus Vorlesungsmanuskripten (1801/02). En

Gesammelte Werke. Band 5. Schriften und Entwiirfe (1799-1808). (pp.
255-273). M. Baum y K. Meist (eds.). Meiner.

__ (1998b). Gesammelte Werke. Band 21. Wissenschaft der Logik. Erster

Band. Die Lehre vom Sein (1832). F. Hogemann y W. Jaeschke (eds.).
Meiner.

__ (2006). Relacién del escepticismo con la filosofia. M. Paredes (trad.).

Biblioteca Nueva.

__ (2008). Enciclopedia de las ciencias filosdficas en compendio. R. Valls

Plana (trad.). Alianza.

__ (2011). Ciencia de la logica. I. La logica objetiva. F. Duque (trad.).

Abada.

___ (2015). Ciencia de la Logica. 1I. La Idgica subjetiva (1816). F. Duque

(trad.). Abada.

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



107

El sentido sistematico de la lectura hegeliana de Plotino

__ (2016). Gesammelte Werke. Band 30/1. Vorlesungen iiber die Geschichte
der Philosophie. I. Nachschriften zu den Kollegien 1819 und 1820/21. K.
Grotsch (ed.). Meiner.

Hogemann, F. (1994). Die Idee des Guten in Hegels Wissenschaft der
Logik. Hegel-Studien, 29, 79-102.

Kimmerle, H. (1967). Dokumente zu Hegels Jenaer Dozenttatigkeit
(1801-1807). Hegel-Studien, 4, 21-99.

Martino, G. (2014). La nocion de ousia en el didaskalikos de Alcinoo.
Revista de Filosofia y Teoria Politica, 45, 1-27. URL: http://www.rfytp.
fahce.unlp.edu.ar/article/view/RFyTPn45a02.

Nuzzo, A. (1995). Zur logischen Bestimmung des Ontologischen
Gottesbeweis. Bemerkungen zum Begriff der Existenz im Anschluss
an Hegel. Hegel-Studien, 30, 105-120.

Plotino. (1992). Enéadas I-1I. En Porfirio y Plotino, Vida de Plotino. Enéadas
I-1I.]. Igal (trad.). Gredos.

__ (1998). Enéadas V-VI.]. Igal (trad.). Gredos.

Ramos Jurado, E. A. (2006). De Platén a los neoplaténicos: escritura y
pensamiento griego. Sintesis.

Rohs, P. (1982). Form und Grund. Bouvier.

Sell, A. (2006). La technique mécanique ou chimique dans la Science de
la logique. En J.-M. Buée, E. Renault y D. Wittmann (eds.), Logique et
sciences concretes (nature et esprit) dans le systeme hégélien. (pp. 95-112).
Harmattan.

Spinoza, B. (2015). Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt. W.
Bartuschat (trad.). Meiner.

Vigo, A. (1999). Intelecto, pensamiento y conocimiento de si. La
estructura de la autoconsciencia en Plotino (V 3). Acta philosophica, 8,
45-68. URL: http://www.actaphilosophica.it/sites/default/files/pdf/
vigo-19991.pdf

Zamora, J. M. (2018). ;Cémo elevarse a lo divino? Sobre las ultimas
palabras de Plotino. Synthesis, 25(1), 95-112. DOI: https://doi.
org/10.24215/1851779Xe032.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 69-107



