Del Rio, F. (2020). Las filésofas tienen la palabra. Siglo XXI. 232 pp.

Caben pocas razones para dudar que las primeras dos décadas del
siglo XXI seran recordadas en el futuro como decenios de transformacion.
No sabemos todavia como serd el mundo en los afos cincuenta de este
siglo; si sabemos que a inicios de los afios veinte de los afios dos mil
aparecié una pandemia que nos encerrd a todas, que nos hizo patente
nuestra vulnerabilidad, que sacudié nuestra concepcién del Estado y
su papel en la vida de las personas, por mencionar sé6lo algunas nuevas
certezas. No sabemos como sera el mundo en esos afnos; sabemos, si, que
la lucha de las mujeres ha tenido un repunte particularmente potente
y significativo a lo largo de estos dos decenios. Nuestra voz, la voz
femenina, ha empezado a hacer eco en rincones distintos y variados del
orbe. En nuestro pais hemos visto ocurrir los Encuentros Internacionales
de Mujeres que Luchan en territorio zapatista; hemos visto a las jovenes
estudiantes tomar escuelas y facultades de la Universidad Nacional
Auténoma de México, y vimos una marcha multitudinaria el 8 de marzo
(justo antes del confinamiento) que pinté6 de morado a la Ciudad de
Meéxico, ademas de que salpico de colores femeninos al resto del pais.
Esto es por narrar sélo algunos de los acontecimientos mas visibles
de entre los sucesos mas nombrados en torno a la movilizacion de las
mujeres en el mundo. En este contexto aparece publicado el libro de
Fanny del Rio, que lleva por titulo Las fildsofas tienen la palabra y que nos
presenta diez entrevistas a diez mujeres filésofas que ejercen su labor en
Meéxico (salvo una que lo hace en los Estados Unidos de América).

El interés de Fanny del Rio por las mujeres tiene cierta trayectoria.
En 2009 publicé una novela que lleva por titulo La verdadera historia de
la Malinche, donde deja ya claro que la historia ha sido narrada, desde
siempre, con la mirada de quien se dice triunfador y que (casi) siempre
es hombre. La voz de la historia es masculina y los relatos que se nos
trenzan en el cuerpo y nos van trazando como sociedades cargan con
una perspectiva masculina silenciosa, pero potente e imponente. Su
inquietud por mirar de otra manera, por empezar a decir el mundo
en femenino, encuentra hoy un nicho propicio para ser propagada,
para contagiarse. En este sentido, la aparicion de Las fildsofas tienen la
palabra es extremadamente pertinente y exhibe una atinada sensibilidad
frente a la realidad. En €l se articula un sentir colectivo: es hora de que
las mujeres, de que las filosofas, sean escuchadas; es hora de que se
haga visible el valor de la filosofia hecha por ellas, de que se valore la

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 451-457



452

Toépicos, Revista de Filosofia

perspectiva femenina en el quehacer arduo y abstracto que casi siempre
acompana a esta disciplina.

El libro y sus lecturas

Aunque la descripcién que recién ofreci del libro dice de él que es un
conjunto de entrevistas, en realidad el volumen es mucho mas que eso.
Esto se hace patente al descubrir que puede ser leido, al menos, de tres
distintas maneras. Una de ellas, la mas inmediatamente relacionada con
la descripcion inicial, es como una narracion de como algunas filosofas
han pensado y vivido su labor en México, cémo decidieron estudiar o
dedicarse a la filosofia, cdmo era el mundo cuando tomaron su decisién,
coémo han ido desarrollando su profesion en un mundo masculino. En
esta descripcidn, el libro nos ofrece un vistazo al tipo de preocupaciones
que llevaron a estas mujeres a hacer filosofia, al tipo de filosofia que les
gusta y que hacen, incluso a algunas de las ideas que han defendido y
sostenido como filosofas. Esta primera lectura es, como lo dice la misma
Fanny, parte de un esfuerzo cada vez mas colectivo por “consolidar
un registro histérico de filésofas mexicanas” (p. 9), que no existe (y,
sobre todo, que no existe de manera sistematizada) actualmente en las
bibliotecas nacionales u otros espacios académicos.

La segunda lectura que, yo encuentro, puede hacerse de este libro es
aquélla que lo comprende como un compromiso con la visibilizacion de
las mujeres o, como dice Fanny, como un acto de responsabilidad ética y
de justicia epistémica. Su autora nos recuerda, en la introduccién al libro
y a este respecto, que hoy dia muchas fildsofas estudian el fenomeno de
la exclusion y el silenciamiento de las “mujeres en filosofia”, y parte de
la motivacion y el fin de hacerlo es “rescatar del olvido la lista de mujeres
que han producido escritos filoséficos a lo largo de la historia” (p. 9).
La lista de estas ultimas es muy larga y seguramente estara siempre
incompleta: debe haber un niimero razonablemente grande de mujeres
que han pensado, escrito y hecho filosofia a lo largo de la historia pero
que nunca han dicho que lo han hecho; debe haber montones de papeles
desaparecidos en el transito del tiempo sin que hayan siquiera sido
vistos o mirados, un montén de ideas valiosas que se fueron al silencio
del viento que se las llevé consigo. En este punto resulta de particular
interés como empieza el libro: Del Rio cita a la filésofa estadounidense
Linda Lopez, quien se sorprendio al percatarse de que en ninguna de sus
“clases de licenciatura, maestria y doctorado, habia oido mencionar el

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



453

Resenas

nombre de ninguna mujer filésofa” (p. 9). El eco de esta frase me susurra
todos los dias al oido. En la Facultad de Filosofia y Letras de la UNAM
teniamos muchas maestras mujeres; pocas nos ensefiaban su propio
pensamiento o el de otras mujeres. Recientemente, en una entrevista que
me hicieron, me preguntaron a qué mujeres filésofas latinoamericanas
leo regularmente. La respuesta, triste pero honesta, es que casi no leo
mujeres filosofas. Este libro hace patente que nosotras, otras fildsofas
mujeres, tenemos ahora la obligacion de rescatar lo rescatable, de
hacer visible lo que nosotras mismas creamos. Este libro es también un
enérgico llamado a los companeros filésofos a leer el pensamiento de
sus colegas mujeres, a estudiarlo y a ensefiarlo. Este libro quiza abra
una avenida para que la filosofia hecha por mujeres empiece a ser
estudiada y nombrada en las clases, para que nos decidamos a formar
una comunidad de filésofas que no sélo se leen entre si, sino que ademas
construyen pensamiento en comun. Para que esta construccion se haga
entre nosotras y con nuestros companeros varones.

Finalmente, una tercera lectura posible es aquélla que lo ve como un
documento histérico: un registro de la manera en que las mujeres hemos
cambiado la manera de pensar acerca de nosotras mismas, acerca del
lugar que ocupamos en la academia (en la sociedad, en el mundo), de
la manera en que hemos sido tratadas y como merecemos ser tratadas.
Desde mi perspectiva, ésta es una lectura que no es explicita, pero que
ofrece un valor inmenso al texto en cuestién. En lo que sigue intentaré
destacar como la conciencia de exclusion y silenciamiento es algo
reciente. Muchas de las entrevistadas no reconocen el fenémeno o dicen
que antes no lo pensaban como algo importante. La invisibilizacion era
ella misma invisible y, por tanto, parecia un fenémeno inexistente. Este,
gracias —entre muchas otras cosas— a las movilizaciones mencionadas
al inicio de esta resefia, es cada vez mas nombrado y reconocido. Lo que
ahora toca es erradicarlo de nuestras practicas y relaciones académicas.

Las entrevistadas

Diez mujeres, diez filésofas conforman este texto. Casi todas fueron
mis maestras (0 me ha tocado mirarlas desempenar papeles importantes
en el quehacer filoséfico nacional), como lo fueron de un gran niimero
de otras filosofas que estudiamos y nos desarrollamos profesionalmente
en México. Quiero subrayar brevemente s6lo algtin rasgo de cada una
de las entrevistas. El énfasis que haré es en la mirada de las entrevistadas

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 451-457



454

Toépicos, Revista de Filosofia

respecto de lo que es ser mujer y ser fildsofa. Esto servird, creo yo, para
ilustrar la tercera lectura del volumen antes mencionada. Mi tratamiento
de las entrevistas seguira el orden de su aparicion en el libro que nos
ocupa.

Virginia Aspe actualmente es profesora-investigadora en la
Universidad Panamericana y trabaja sobre textos filoséficos mexicanos
de los siglos XVI al XVIII que tratan sobre ley natural y derechos
humanos, sobre el problema del otro enrelacién conlaideade “dominio”,
entre otras cosas. En algtin momento de la entrevista, ella dice que las
mujeres estamos siempre mas cerca de la realidad en nuestra teorizacién
filosofica. Segun ella, la diferencia entre hombres y mujeres se refleja en
el modo en que nos aproximamos a la filosofia, pero no necesariamente
en los temas que trabajamos (aunque, precisa, esto si es distinto en la
vida ordinaria).

Paulette Dieterlen, investigadora del Instituto de Investigaciones
Filosoficas de la UNAM, ha centrado sus intereses de los tltimos afios
en torno al concepto de “justicia”. Esto, entre otras cosas, la llevo a
escribir un libro sobre la pobreza, su libro favorito segiin ella misma
sostiene. Al hablar sobre las mujeres y su papel en la filosofia, sostiene
que el feminismo tedrico esta mas avanzado que el practico: quién
mejor que ella a quien tanto le gustan los deportes (que suelen delimitar
mundos masculinos) puede saber de esto. Pero, ademas, habla acerca
de la desproporcion que existe hoy dia entre las discusiones sobre los
derechos de los animales y la situacion de las mujeres en el ambito de la
filosofia académica. Este apunte suyo, creo yo, es crucial el dia de hoy en
que, por lo que sabemos, diez mujeres al dia son asesinadas de manera
violenta en nuestro pais.

Alnarrar su historia, Kim Diaz nos dice lo dificil que es, en los Estados
Unidos de América, ser mujer, mexicana y filésofa. Tres determinaciones
del margen, como ella misma habla de estas propiedades. Actualmente
ella trabaja en la Universidad de Texas en El Paso y se dedica a estudiar
la filosofia latinoamericana, especialmente aquellas cuestiones de esta
ultima que tienen que ver con la realidad sociopolitica de los paises de
esa region del mundo. En la entrevista nos cuenta un experimento que
hace con sus alumnas: les pide que cierren los ojos e imaginen a alguien
que hace filosofia. Siempre, dice ella, el resultado de la imaginaciéon
arroja a un hombre con barba y pelo blanco. Ella dice que una pregunta
urgente en nuestro contexto actual es “;qué es ser hombre hoy?”. Quiza
de una respuesta a esta pregunta pueda surgir mucha comprension

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



455

Resenas

acerca de la relacion que prevalece entre los hombres y las mujeres en
nuestras sociedades capitaslistas actuales.

La siguiente entrevistada es Maite Ezcurdia, quien —siendo atn muy
joven— fallecid en diciembre de 2018. A pesar de su partida anticipada,
ella tuvo una vida académica intensa y dejo una importante herencia a
sus estudiantes. Ella fue impulsora ferviente de la filosofia del lenguaje
analitica en México y tenia un interés fuerte en la generacion de grupos
de investigacién que terminaran por crear una comunidad filoséfica
nacional y latinoamericana. Ella, en la entrevista, narra que venia de una
familia de mujeres fuertes. Ella misma fue una mujer fuerte. De manera
determinada dice que las mujeres no queremos entrar (ni a la filosofia,
ni a la academia) por cuota.

Juliana Gonzalez fue directora de la Facultad de Filosofia y Letras
de la UNAM y en su entrevista deja ver toda la fuerza que la constituye.
La suya es una entrevista dura y critica en la que sefiala muchos de los
problemas que ella ve en el quehacer filoséfico nacional. Entre muchas
otras cosas interesantes y dignas de ser pensadas, ella dice que en México
no hay una comunidad filoséfica, no digamos una escuela de filosofia.
Dice también que no somos buenas para “pintar la raya” en cuestiones
de género. Finalmente, hace una critica a las consecuencias negativas que
ha traido consigo el SNI: desde su perspectiva, este sistema contribuye al
individualismo y a la falta de creacion de comunidad de investigacion.

Olbeth Hansberg es investigadora del Instituto de Investigaciones
Filosoficas y actualmente trabaja de manera predominante en torno a
las emociones. Ella es otra mujer fuerte que ha tenido diversos cargos
administrativos: fue directora del Instituto mencionado, coordinadora
de Humanidades de la UNAM vy, finalmente, fue también miembro de la
Junta de Gobierno de esta misma universidad. En su entrevista narra su
modo de llegar a la filosofia, el esfuerzo que significo para ella dedicarse
a la filosofia.

Maria Pia Lara, profesora-investigadora de la UAM-Iztapalapa,
trabaja cuestiones de ética y filosofia politica. Desde su perspectiva:
“Algunas personas ponen en duda si hay un pensamiento de mujeres.
Por supuesto que lo hay. Lo que ocurri6 en el siglo pasado, la revolucién
feminista, fue la tinica revolucién global” (p. 87). Esta frase deja en claro
cudl es su posicion en torno a las mujeres y su papel en la filosofia.

Fernanda Navarro, simpatizante zapatista, ha dedicado sus afios
recientes a pensar, ensefiar y hacer suya la filosofia que subyace a los
planteamientos del EZLN. Su vida, tal como la narra, aunque sea de

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 451-457



456

Toépicos, Revista de Filosofia

manera breve, en el libro que nos ocupa, es profudnamente interesante.
Una mujer comprometida que nunca separd su pensamiento de su
accion. Su hacer politico es su pensar filosofico. Esto queda plasmado en
la hermosa entrevista que esta capturada en nuestro libro.

Dos mujeres mas fueron entrevistadas. Paulina Rivero, profesora de
la Facultad de Filosofia y Letras, muy interesada en cuestiones de bioética
y actualmente coordinadora del Programa de Bioética de la UNAM.
Ella narra que por cierto tiempo penso que estudiar el feminismo no
era “hincarle el diente en serio a la filosofia”, y creyé que hombres y
mujeres podian llegar en la filosofia hasta donde quisieran. De pronto
tuvo un suceso que le cambi6 la mirada. Hoy dia cree que una mujer
tiene que luchar mucho mas para encontrar un lugar en el mundo de la
filosofia académica. Piensa, ademas, que existe una forma femenina de
decir las cosas. En esto se encuentra con Virginia Aspe: ambas perciben,
se percatan y sostienen que hay una sensibilidad propiamente femenina
que no solo nos acerca a los temas de la realidad, sino que nos provee de
un modo de argumentar y defender nuestras ideas.

El libro cierra con la entrevista a Carmen Rovira, profesora emérita
de la Facultad de Filosofia y Letras, alumna de Gaos que se preocupaba
por su calidad de madre de familia. El pensaba que ella dificilmente
desarrollaria y proseguiria su careera de manera exitosa porque ser
madre y ser académica son incompatibles. Ella mostro, con hechos, que
ese prejuicio es falso. Carmen Rovira, mujer y, sin saberlo, feminista;
una de las mujeres mas tesoneras que mostrd con actos, afan, empefio
y compromiso que una madre, una esposa, una mujer es tan digna de
aprecio y respeto en el ambito académico e intelectual como cualquier
otra persona que en €l se desarrolle. Ya ella nos habia ensefiado que ser
mujer no es una desventaja, sino, por el contrario, un valor tinico que
nos provee con una mirada y un acercamiento a nuestro quehacer que
nos permite compartirlo de un modo amoroso.

Este libro, este conjunto de entrevistas, es un documento que debe
ser leido no sdlo por todas las mujeres fildsofas que trabajamos en este
pais, sino también por todos quienes hacen filosofia, por las estudiantes
y por la sociedad en general. Este volumen es un primer registro del
modo de estar en el ambito de la academia de las mujeres. Ojala nos sirva
para aprender lo que tenemos que hacer y lo que tenemos que dejar de
hacer; ojala sea un incentivo mas en el camino a la emancipacién plena
de la academia, a la construccion de un mundo parejo donde todas

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



457

Resenas

quepamos y podamos desarrollarnos de manera libre y comprometida
con las otras.

Angeles Eraiia

Universidad Nacional Auténoma de México
mael@filosoficas.unam.mx

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 451-457



