http://doi.org/10.21555/top.v0i61.1170

The First Protestant Commentators of the
Nicomachean Ethics (1532-1599) and the Problem of
Natural Law’s Mutability

Los primeros comentadores protestantes de la
Etica a Nicémaco (1532-1599) y el problema de la
mutabilidad de la ley natural

Manfred Svensson

Universidad de los Andes, Chile
msvensson@miuandes.cl
https://orcid.org/0000-0002-9896-1752

Recibido: 04 — 04 — 2019.
Aceptado: 06 — 06 — 2019.
Publicado en linea: 23 — 06 — 2021.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
AT -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 11-37



12

Manfred Svensson

Abstract

The article presents a general introduction to the commen-
taries on the Nicomachean Ethics written by Protestant authors
during the 16th century. A unilateral view of the intellectual
history of this period, caused by Luther’s anti-Aristotelianism,
is thus corrected. The article attends to the way in which these
authors address the natural law text of EN'V, 7, particularly their
discussion of the peculiarly Aristotelian thesis about the muta-
bility of natural law.

Keywords: Protestantism; Aristotle; Nicomachean Ethics; nat-
ural law.

Resumen

El articulo ofrece una introduccién al conjunto de
los comentarios a la Ftica a Nicémaco escritos por autores
protestantes durante el siglo XVI. Se corrige asi la unilateral
impresion que el antiaristotelismo de Lutero ha dejado sobre
la historia intelectual del periodo. Exponemos el modo en que
estos comentadores tratan la idea de lo justo por naturaleza
en EN'V, 7, y en particular la singular tesis aristotélica sobre la
mutabilidad de lo justo natural.

Palabras clave: protestantismo; Aristoteles; Etica a Nicémaco;
ley natural.

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



13

Los primeros comentadores protestantes de la Etica a Nicémaco

1. Introduccion

Seglin una comun narrativa, la Reforma protestante habria traido
consigo el abrupto ocaso de la tradicién aristotélica como marco
compartido de la formacién universitaria.! Dicha narrativa ha tenido
tono de denuncia en la apologética catolica, pero ha existido también
como expresion de moderno triunfalismo protestante. Pero sea como
lamento o como celebracidn, este relato contrasta de modo severo con
lo que sabemos respecto de la continuidad de la tradicion aristotélica
durante los trastornos religiosos del siglo XVI. Su adopcién como
estandar cientifico y como obra determinante del curriculum esta fuera
de toda duda (Freedman, 1985). Ya en 1983 Charles Schmitt corrigid de
modo enfatico la generalizada impresion sobre el periodo de la post-
Reforma, postulando que, entre 1550 y 1650, la tradicion del comentario
habria sido mas fuerte entre los protestantes (cfr. Schmitt, 2004, pp. 46—
47). A la luz del conocimiento que hoy tenemos de las variadas formas
del aristotelismo en el catolicismo tempranomoderno, no sélo en Europa
(Lines, 2005), sino también en América (Aspe, 2018), dicha afirmacion
puede considerarse exagerada. Pero si cabe decir que en el siglo XVI
hay un conjunto variado y numeroso de tradiciones confesionales
y supraconfesionales de comentario aristotélico. Segin una célebre
observacién de Charles Lohr, los comentarios a Aristoteles entre 1450
y 1650 exceden en numero a los comentarios de todo el milenio que
va de Boecio a Pomponazzi (cfr. Lohr, 1991, p. 49). Podemos precisar
esta afirmacién sefialando que, incluso limitandonos a los comentarios
protestantes del siglo XVI, nos encontramos en dicho periodo con mas
comentarios que la suma de los estudiados por Joaquin Garcia-Huidobro
en su reciente obra sobre el conjunto de los comentaristas medievales de
la Etica (Garcia-Huidobro, 2018).

La identificacion de los comentaristas relevantes en el campo
protestante ha provenido ante todo de los grandes estudiosos del
Renacimiento del siglo XX, como los mencionados Schmitt (2004) y Lohr

! La investigacion para este articulo fue realizada gracias al proyecto

Fondecyt Regular nr. 1170628: “De Felipe Melanchthon a Johannes Eisenhart.
La distincion entre lo justo legal y lo justo natural en los tempranos comentarios
protestantes a Etica a Nicémaco V, 7 1134b18-1135a5”. Por sus comentarios
agradezco a José Antonio Poblete y a Joaquin Garcia-Huidobro.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 11-37



14

Manfred Svensson

(1988y 1991). Este origen en la historiografia del Renacimiento ha tenido
por efecto la integracién de estos comentadores protestantes en una
aproximacién no confesional a la historia del periodo, con los evidentes
beneficios que esto trae consigo. En efecto, el intento por enmarcar este
fendomeno dentro de un marco confesional y nacional, por el que Peter
Petersen habia presentado una historia del aristotelismo “en la Alemania
protestante”, apenas incluy6 a una décima parte de los autores que
aqui consideraremos (Petersen, 1921). Pero, si bien la aproximaciéon
desde la perspectiva de la historia intelectual del Renacimiento
presenta obvias ventajas, ella ha significado que en dicha discusion no
sea incorporada la cuestion de la medida en que estos comentadores
protestantes se preguntaron por la legitimidad de esta continuidad
entre ellos y el pasado. La respuesta a esa pregunta habia que buscarla
entre los historiadores de la teologia, que al menos desde el siglo XIX
y en adelante fueron ciegos a estas continuidades. Hoy podemos, sin
embargo, constatar importantes cambios en el estudio de la Reforma,
los cuales permiten integrar estas visiones. Estos cambios pueden ser
sintetizados en términos de mayor acentuacién de la continuidad en
dos direcciones: la continuidad entre la Reforma y su pasado medieval,
y la continuidad entre la Reforma y el gradual establecimiento de un
pensamiento institucionalizado en la Escolastica protestante (Svensson,
2016a). La situacion presente nos permite cruzar de modo provechoso
el trabajo de los historiadores de la teologia y de los estudiosos del
Renacimiento con miras a comprender cuanto hay de distintivo en la
temprana recepcion protestante de Aristoteles.

Son varias las razones por las que resulta pertinente concentrar
este estudio en la Etica a Nicémaco. La principal de ellas es que en esta
obra se habian concentrado las primeras criticas de Lutero a Aristoteles.
Mientras que en su escrito A la nobleza de la nacién alemana aconseja
el estudio de la Logica, la Retérica y la Poética (WA, 6, 457-458),> en la
Disputacidn sobre la naturaleza y la gracia (popularmente conocida como
Disputacion contra la teologia escoldstica) escribe que “la Etica completa de
Aristoteles es el mayor enemigo de la gracia” (WA, 1, 226). En efecto,
las criticas de Lutero a Aristoteles bien pueden ser enmarcadas en la
tradicion de antiaristotelismo agustiniano que existe desde el siglo XIII;
pero, en esa temprana version, las criticas se concentraban en asuntos

2 Citamos la obra de Lutero (WA, volumen y pagina) segin D. Martin

Luthers Werke: Kritische Gesamtausgabe (1883-2009).

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



15

Los primeros comentadores protestantes de la Etica a Nicémaco

de filosofia tedrica —eternidad del mundo, resurreccion del cuerpo,
conocimiento de singulares por parte de Dios—, mientras que en
Lutero la critica se concentra de modo casi exclusivo en las tensiones
que la tradicién agustiniana podria tener con la dimension practica del
aristotelismo. En particular, el acento recae en la oposicion que Lutero
ve entre la concepcidn de justificacion que encuentra en Pablo y Agustin,
y lanocién aristotélica de que uno pueda volverse justo por la repeticién
de actos justos (Svensson, 2016b). Segtin la radicalidad con la que fueran
entendidas algunas posiciones caracteristicas del protestantismo, la Etica
podia resultar un libro incluso mas dificil de aceptar que lo imaginado
por el mismo Lutero. Desde el trasfondo agustiniano que aqui hemos
esbozado se podria haber objetado tanto la concepcién de “justicia”
como la de “libertad” contenidas en la obra. Puede haber también
tensiones entre el pesimismo antropolégico de la tradicion agustiniana
y el lugar que en la Etica ocupa la felicidad (Zumkeller, 1963). Si la
Etica superd estos escollos y fue objeto de recepcién fecunda entre los
primeros protestantes, a fortiori cabria esperar una positiva recepcion del
resto del corpus aristotélico.

El presente estudio se limita a los mas tempranos comentarios
protestantes al texto aristotélico, en concreto a aquellos cuya primera
ediciéon alcanzd a publicarse durante el siglo XVI. Si se extiende la
mirada al siglo siguiente, hasta el ocaso del género del comentario
como herramienta pedagogica, se llega a contar con casi medio centenar
de comentarios a la Etica por parte de autores protestantes. Dada la
centralidad que la recepcién de la Etica a Nicémaco ocupa en la cultura
occidental, procurar cubrir el vacio que hay en lo que respecta a estos
comentadores es una justificacion suficiente para nuestro estudio.
Limitandonos aqui al siglo XVI, periodo en el que veintiin comentarios
son publicados, se procurara combinar una visiéon de conjunto con un
intento por identificar rasgos distintivos de algunos comentaristas. Esto
se hara con peculiar atenciéon al modo en que en estos comentarios es
recibida la comprension de lojusto por naturaleza, otra materia en que ha
habido disputas respecto del papel desempefiado por el protestantismo.
Nuestra investigacion presta, por ultimo, especial atencion al modo en
que estos comentadores consideran la peculiar tesis aristotélica respecto
de la mutabilidad de lo justo natural.

Para presentar de un modo satisfactorio estos problemas, se
atendera a los distintos contextos universitarios de los que nacen estos
textos y a los nexos entre sus respectivos autores. Como bien ha escrito

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 11-37



16

Manfred Svensson

Merio Scattola, si se quiere alcanzar una adecuada comprensiéon del
papel que ha ocupado la idea de ley natural en el siglo XVI, no basta
con saltar de cumbre en cumbre; una imagen mucho mas reveladora
se alcanza cuando se atiende a lo que ocurre en los valles, atendiendo a
los cientos de profesores que usaron este texto como el vehiculo de sus
ensenanzas filosofico-morales (Scattola, 1999, p. 5). En la clasificacién
que asi presentamos adquiere, sin embargo, una particular importancia
la pregunta por la medida de la influencia de Felipe Melanchthon sobre
estas primeras generaciones de comentadores. El presente articulo por
una parte ofrece un panorama general del alcance de dicha influencia,
cuya importancia es ampliamente admitida. Por otra parte, se muestra
que esta influencia no es la del creador de una escuela, sino la de un
inspirador que mueve a sus correligionarios a enfrentar las preguntas
del texto aristotélico. Por ultimo, nos parece pertinente finalizar esta
introduccién destacando que los comentarios aqui considerados
reflejan ciertas singularidades del siglo XVI. Con frecuencia se alude
a la recepcion que habria tenido la obra de Francisco Sudrez entre
los escolasticos protestantes, como si éste fuese el tipo de indicio que
debamos buscar para confirmar la vitalidad del aristotelismo entre ellos.
Pero la recepcion de Suarez naturalmente tiene lugar no en el siglo XVI,
sino en el siglo siguiente; e incluso entonces es casi inexistente en los
comentarios a la Etica (un pensador catélico mucho mas relevante en
este sentido seria Francisco Piccolomini). Como se podra ver, durante
el siglo XVI los comentadores protestantes de Aristoteles mantienen
una independencia mucho mayor respecto de sus contemporaneos
catdlicos, aunque el comtn cultivo de las fuentes antiguas y medievales
les permite mantener también asi un universo intelectual compartido.

2. Melanchthon y los otros aristotelismos protestantes

Como hemos senalado, dirigiremos a continuacion nuestra atencién
a un amplio conjunto de comentarios del siglo XVI. En su revision
general del aristotelismo protestante, Petersen anadia a Melanchthon
apenas el nombre de Camerarius como comentador de la Etica (cfr.
Petersen, 1921, pp. 109-127). El elenco se amplid sustantivamente, como
hemos sefialado, por las investigaciones de Schmitt y Lohr, pero seguia
tratandose de catalogos que no ofrecian descripcion alguna del tipo de
comentarios en cuestion. En otro lugar (Svensson, 2019) he ofrecido un
panorama mas acabado de esta tradicién de comentarios a la Etica hasta
su ocaso a fines del siglo XVII. Aqui consideraré sélo la primera mitad de

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



17

Los primeros comentadores protestantes de la Etica a Nicémaco

dicha historia, y excluiré cuatro de los veintiin comentarios que emanan
de instituciones protestantes durante el siglo XVI. Las exclusiones son de
dos tipos. Por una parte, excluyo los comentarios de Talon Omer y Pedro
Martir Vermigli. A pesar de la enorme importancia del segundo (cuya
obra tiene, en el siglo XVI, una influencia comparable a la de Calvino),
estos dos comentarios se limitan a los primeros libros, omitiendo asi el
libro V, en el que se encuentra la discusion sobre la justicia. Por otra
parte, excluyo los comentarios de Simon Simonius y Justus Velsius, que,
si bien proceden de territorios protestantes, fueron expulsados de dicha
cultura por acusaciones de herejia. Nuestro objeto son los autores que
formaron, pues, parte del mainstream de la cultura protestante y que
usaron sus comentarios al libro V para la reflexion sobre las perennes
preguntas en torno a la idea de algo justo por naturaleza.

Los autores cuyos comentarios consideraremos son, en consecuencia,
los siguientes (las fechas sefialadas a continuacion son las de nacimiento
y muerte, junto con la de la primera edicién o impresion del comentario
ala Etica de cada autor): Felipe Melanchthon (1497-1560, 1529), Johannes
Lonicerus (1499-1569, 1540), Otto Werdmiiller (1511-1547, 1545),
Jacob Schegk (1511-1587, 1550), Andreas Hyperius (1511-1564, 1553),
Theodor Zwinger (1533-1588, 1566), Joachim Camerarius (1500-1574,
1570), Victor Strigelius (1524-1569, 1572), Samuel Heiland (1533-1592,
1579), Wilhelm Hilden (1551-1587, 1585), John Case (1546-1600, 1585),
Owen Giinther (1532-1615, 1585), Wilhelm Scribonius (1550-1600, 1586),
Matthias Bergius (1536-1592, 1591), Theophilus Golius (1528-1600, 1592),
Rudolph Goclenius (1547-1628, 1598) y Carl Bang (fl. 1596-1599, 1599).
Una mirada atenta a esta lista permite constatar con facilidad dos hechos
que hablan de recepcion pareja. El primero de ellos es cronolédgico: al
menos por lo que respecta al siglo XVI, estamos ante una recepcién que
no tiene altos y bajos, sino que se desarrolla de modo similar en cada
década de la centuria. El segundo hecho es de naturaleza confesional:
estamos ante una bastante pareja distribucién de los autores entre
el mundo calvinista (al que pertenecen Werdmiiller, Vermigli, Case,
Zwinger, Hyperius, Goclenius, y Strigelius al final de su vida) y el
mundo luterano (los restantes). Parte de la explicacion para esta similar
recepcion se encuentra desde luego en la situacién de facto: dado el
lugar central del corpus aristotélico en las instituciones educacionales de
todas las tradiciones confesionales, lo extrano seria la ausencia de tales
comentarios. Pero a esto se suma la fuerte influencia que Melanchthon,

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 11-37



18

Manfred Svensson

a pesar de su trabajo en el centro del luteranismo, continuaria ejerciendo
sobre pensadores de tradicion calvinista (Frank y Selderhuis, 2005).
Existenrazones de sobra para continuar considerando a Melanchthon
como la figura mas influyente —aunque no necesariamente la mas
preclara— del temprano aristotelismo protestante. Melanchthon habia
llegado a la Universidad de Wittenberg con un considerable entusiasmo
por Aristételes, entusiasmo que incluia el proyecto de una edicion de las
obras del Estagirita por parte de circulos de humanistas alemanes (cfr.
Kuropka, 2002, p. 24). Entre 1519 y 1525, sin embargo, la influencia de
Lutero lo alejé de Aristoteles (cfr. Scheible, 2010, p. 147). Con todo, no
se trata de un rechazo de la filosofia, pues la ensefianza de Aristoteles
es reemplazada durante este periodo por la del De officiis de Ciceron.
La vuelta a Aristoteles a partir del ano siguiente incluye ya en 1528
un interés por la Etica, segtn revela una carta a Joachim Camerarius.
Ahi declara el proposito de publicar una edicién enmendada de ésta,
a la que anadiria “escolios que ayuden a los lectores en tan oscura y
enigmatica disputacion” (CR, 1, 983). En 1529 publica el primero de sus
comentarios a esta obra, el cual, tal como los restantes, consistiria sélo
en tales escolios, no en una version del texto aristotélico (cfr. Kuropka,
2002, pp. 24-29). En dicha version de 1529 estas Enarrationes aliquot
librorum ethicorum Aristotelis cubren sélo los libros I y II. A partir de
1532, la obra incluye los libros III y V, el quinto con mayor detencion
que el tercero. Cabe notar, por cierto, que un afio antes publicé un
comentario que explica exclusivamente el libro V, aunque dicho texto
no es recogido por las ediciones de sus obras y su existencia fue por
primera vez notada por Kuropka (2002, pp. 239-242). En 1535 publica
un comentario a estos mismos cuatro libros, que se publica con un
comentario a los primeros tres libros de la Politica, y en 1545 publica una
version totalmente nueva de los cuatro libros. La version definitiva de
los libros I, I y III es publicada en 1546, mientras que el libro V sigue
reteniendo la atencion de Melanchthon hasta una tiltima revisién en 1560,
el afio de su muerte. Como se puede apreciar, los libros seleccionados
revelan una evidente finalidad practica: quedan fuera tépicos como la
primacia de la vida intelectual (libro X) o la discusion de las virtudes
intelectuales (libro VI). Como algunos estudiosos han notado, incluso la
descripcion de Melanchthon como aristotélico es poco util: Aristoteles

3 Citamos la correspondencia de Melanchthon, asi como su comentario a
la Etica, segtin la edicion del Corpus reformatorum (CR, volumen y columna).

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



19

Los primeros comentadores protestantes de la Etica a Nicémaco

le sirve para el planteamiento de problemas, pero con frecuencia son
otras las tradiciones que le sirven para resolverlos (cfr. Frank, 1995;
para una caracterizacion general de la aproximacién de Melanchthon
a estos topicos, cfr. Frank, 2017). Pero, al margen de cuan estricto fuese
su aristotelismo —en algunos sentidos mas sustantivo que lo sugerido
por Frank—, aqui nos importa subrayar su enorme significado para la
formacion de una tradicion aristotélica en el seno del protestantismo,
una tradicién que a su vez supo mantener de él la natural independencia
que adquiriria al enfrentarse a las grandes obras de la tradicion filoséfica
antigua.

Ya hemos mencionado el caso de Joachim Camerarius. Aqui nos
encontramos no ante un discipulo de Melanchthon, sino ante un par:
Camerarius, un poco mas joven que Melanchthon, se encontraba
entre los principales filélogos del siglo XVI en el Sacro Imperio (segun
algunos, inferior sélo a Erasmo). En 1521 habia llegado desde Erfurt para
continuar en Wittenberg sus estudios, y, como muchos otros estudiantes,
fue acogido por Melanchthon en su propio hogar. En 1525 ya dirigia el
Egidiengymnasium de Niirnberg, y una década mas tarde seria llamado
a la Universidad de Tiibingen. Ahi participaria en una profunda
reforma de la universidad, reforma que contaria con la colaboracion de
Melanchthon. Cabe notar que, tras la adhesion del territorio a la Reforma,
los estatutos universitarios de 1535 habian ordenado ensefiar la ética y la
politica con base en los escritos biblicos en lugar de textos paganos. Tras
menos de un afo de desempeno en la Facultad de Artes, Camerarius ya
habia logrado revertir dicha medida, quedando estipulado desde 1536 el
deber de ensenar estas disciplinas con base en Aristételes (cfr. Hofmann,
1982, p. 124). Pero no es en Tiibingen, sino durante su periodo final
como profesor en Leipzig (desde 1541 a 1574), que Camerarius completa
su propio comentario a EN. Publicado de modo pdstumo en 1578 (Lohr
erroneamente consigna una edicién de 1570), este comentario todavia
seria utilizado en el siglo XIX.

Si Camerarius es un par, autores como Werdmiiller, Strigelius,
Bergius y Giinther pueden ser contados mas propiamente como
discipulos de Melanchthon. Cabe notar que éstos pasan por Wittenberg
a lo largo de la extensa carrerade aquél: Werdmiiller (sobre cuyo
comentario puede verse Baschera, 2014) realiz6 su maestria en artes bajo
Melanchthon entre 1536 y 1538; Strigelius, entre 1542 y 1544, mientras
que Bergius y Glinther la realizan en la segunda mitad de la década
siguiente. Sus respectivos comentarios a la Etica estdan ademas separados

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 11-37



20

Manfred Svensson

por cuatro décadas e ilustran tanto la dispersion confesional como
geografica de la influencia melanchthoniana (terminarian ensefiando
en Ziirich, Heidelberg, Niirnberg y Helmstedt, respectivamente). Del
ultimo de estos lugares, de hecho, emanarian comentarios a EN hasta
fines del siglo XVII. En Tubinga, en tanto, nos encontramos con una
tradicion local considerable (Toste, 2012) y con cierta independencia
de Melanchthon. Es cierto que éste influye ahi desde 1534, y es cierto
también que Camerarius se desempenaria en Tubinga por algunos anos.
Pero el mas destacado comentador de la Facultad de Artes, Jacob Schegk,
es de los pocos profesores que, perteneciendo a ella desde antes de la
adopcion de la Reforma y el inicio de la influencia melanchthoniana,
continué ejerciendo cargos de autoridad por el resto de su carrera.!
Schegk escribe también el prélogo al comentario de Samuel Heiland, otro
profesor de larga trayectoria en la Facultad de Artes. Dicho comentario
seria ademas objeto de una interesante excepcién en Wittenberg. Una
reforma al curriculum de la Facultad de Artes en Wittenberg en 1605,
cuyo proposito era el reemplazo de los comentarios por el exclusivo
estudio de las fuentes, tuvo que hacer una excepcion con el comentario
de Heiland, cuyo uso siguio asi siendo permitido (cfr. Kathe, 2002, pp.
216-217).

Los comentaristas que no hemos tocado atin comentan en general
la Etica como parte de sus labores académicas en otras instituciones.
Lonicerus, por lo pronto, publica ya en 1540 (apenas una década
después de la fundacién de la Universidad de Marburgo como primera
universidad protestante) un comentario en el que no hay huella del
maestro de Wittenberg (con quien dos décadas antes habia colaborado
en ediciones de otros autores griegos). También Hyperius realiza su
trabajo en Marburgo, mientras que comentarios como los de Golius y
Vermigli se originan en Estrasburgo. Hilden se desempefia en Leipzig
y en el Gymnasium de Berlin (Noack y Splett, 2009), Scribonius en el
Gymnasium de Korbach y Zwinger como humanista en Basilea. Mientras
que Hyperius y Vermigli son relevantes ante todo para la historia de la
teologia del siglo XVI, los restantes autores son de confesion protestante,
pero concentraron sus labores en las facultades de artes liberales y en la
educacion gimnasial. Con todo, debemos enfatizar que estas facultades
se encontraban estrechamente vinculadas: un eminente profesor de la

* El principal historiador de dicha facultad, Norbert Hofmann, yerra al

afirmar que Schegk no comenté la Etica a Nicémaco (cfr. Hofmann, 1982, p. 138).

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



21

Los primeros comentadores protestantes de la Etica a Nicomaco

Facultad de Artes de Marburgo, Rudolph Goclenius (a quien se suele
atribuir la creacion de los términos “psicologia” y “ontologia”), publico
en 1598 su “supercomentario”, el cual une el incompleto comentario
de Vermigli con el de Hyperius, junto a las glosas marginales del
mismo Goclenius. Por tltimo, cabe notar que también en Wittenberg
esta tradicién persiste de un modo singular, aunque investigaciones
previas la han dado por acabada. En efecto, dado que los manuales de
Melanchthon fueron relegados a la educacion escolar, y la catedra de
ética no volvid a ser fuerte durante el resto del siglo XVI, la tradicién
parecia haber acabado ahi tempranamente (cfr. Kathe, 2002, pp. 134-
219). Pero un comentario del danés Carl Bang (ignorado por Lohr),
publicado en 1599, nos muestra su sostenida presencia, que seria ademas
continuada en el siglo siguiente. Puede ser pertinente notar, ademas,
que en dicho comentario Melanchthon es el tinico autor contemporaneo
de Bang al cual se hace referencia expresa (cfr. Bang, 1599, cap. 3 [texto
no paginado]). En sus prologos, los comentadores posteriores suelen,
en efecto, ser enfaticos respecto del papel que habia desempefiado
Melanchthon para ellos (cfr. Bergius, 1591, p. 15; Strigelius, 1572, p. 4;
Werdmitiller, 1545, p. 25), un hecho que contrasta con la total ausencia
de referencias a Lutero.

Generaciones mas tarde, Leibniz elogiaria los textos de Melanchthon
como “pequefios sistemas a partir de las partes de la filosofia,
acomodados a las verdades de la revelacién y dtiles en la vida civil”
(Leibniz, 2015, Discurso preliminar, secc. 12.). Bien cabe decir que, en sus
lineas generales, este espiritu es el que caracteriza también al conjunto
de los comentaristas influenciados por Melanchthon. Sin embargo,
esta influencia es recibida de modos que llevan a tipos muy variados
de comentario. El de Werdmiiller, por ejemplo, posee una estructura
bastante atipica: se encuentra dividido en dos libros, de los cuales sdlo
el segundo es una suerte de sintesis y comentario de la Etica. El primero,
en cambio, es una seleccidon de sentencias clasicas de dicha obra, cuya
explicacién sirve deintroduccion ala disciplina. Se trata de un comentario
erudito, en el que sentencias de los salmos ilustran en hebreo las tesis
aristotélicas; al mismo tiempo, esa erudicién se encuentra atravesada
por el espiritu de utilidad ptblica que menciona Leibniz: se discute en
detalle la utilidad de la ética para cada una de las disciplinas, desde la
religion hasta la medicina (cfr. Werdmidiller, 1545, pp. 96-207). La mayor
parte de estos comentarios, en efecto, refleja marcadamente su propio
origen y fin pedagoégico. El comentario de Golius posee una catequética

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 11-37



22

Manfred Svensson

estructura de preguntas y respuestas. El prélogo al de Heiland, escrito
por su decano, Georg Liebler, describe aptamente el conjunto al decir
que esta obra puede ser considerada “tanto epitome como comentario”
(Heiland, 1579, prol.). Con todo, hay significativas diferencias entre los
comentadores: algunos procuran acercarse mas a la sintesis pedagogica,
otros al comentario erudito (aunque ninguno pierde de vista la finalidad
practica). Asi, en comentarios como los de Heiland, Golius o Lonicerus
prima el objetivo pedagodgico, mientras que la erudicion se acenttia en
los de Scribonius, Hyperius, Vermigli, Giinther, Strigelius y Schegk. Un
grupo aparte lo conforman aquellos autores que comparten tanto el afan
pedagdgico como el cientifico, pero cuya erudiciéon es mas filoldgica
que filosofica, como puede verse en Bergius, Zwinger y Camerarius.®
Esta clasificacion debe, con todo, hacerse con muchos matices: el afan
pedagdgico no se pierde de vista tampoco en los mas eruditos, y entre
los mas pedagoégicos hay algunos que son arrastrados por sus intereses
predilectos a reflexiones sin directa relevancia practica; ademas,
entre los que tienen una considerable preocupacion filoldgica, como
Camerarius, ésta no eclipsa las filoséficas. Pero la clasificacion es posible.
En el comentario de Schegk, por ejemplo, se llega con prisa a problemas
metafisicos de primera magnitud, como la diferencia entre ser bueno per
se o serlo por participacion (cfr. Schegk, 1550, p. 422). Glinther, por su
parte, reconoce explicitamente en su prologo que lo ha guiado mas el
cultivo del ocio que el afan exhortativo (cfr. Giinther, 1585, ep. dedic.).
Antes de abordar el modo en que se comenta EN V, 7, cabe aqui
detenernosenla vision general de la ética aristotélica que transmiten estos
comentadores. La historia de la disciplina es frecuentemente relatada
desde su comienzo socratico (con la imagen ciceroniana de Sdcrates
como quien baja la filosofia a la ciudad), hasta su punto culminante
en Aristételes.® ;Pero en qué sentidos se entienden estos autores a si
mismos como aristotélicos? Ninguno de ellos manifiesta dudas respecto

> Deufert (2011, p. 36, n. 114) observa, por ejemplo, que Bergius usa nueve

traducciones completas y cuatro incompletas, la mayoria de su propio siglo. Esta
atenta preocupacion por las traducciones se vuelve importantisima una vez que
se pone en contexto de disputa con los ramistas: ellos buscan un saber altamente
esquematizado, mientras que autores como Bergius y Giffen estan preocupados
tanto por la fidelidad al texto como por la elegancia.

®  Estas discusiones se encuentra tipicamente en los prologos y en las
discusiones sobre el caracter de la filosofia practica a proposito del primer libro

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



23

Los primeros comentadores protestantes de la Etica a Nicomaco

de la suprema utilidad de Aristételes para la ensenanza de la ética, una
primacia que es compatible con una variada presencia de otras fuentes.
Ciceron es la principal, aunque, asi como Werdmiiller interactiia con
Ulpiano, los comentadores con mas interés filoséfico, como Schegk, lo
hacen con Platon. La presencia de esta literatura no es poco comun entre
los comentaristas de épocas previas, pero el eclecticismo es claramente
mas acentuado en el siglo XVI (Blank, 2008; Schneider, 1997). No se
trata, con todo, de una acritica amalgama de posiciones incompatibles
entre si. Si la apelacion de Melanchthon a las nociones comunes puede
mostrar una entusiasta aproximacion al estoicismo, Camerarius inicia
su comentario afirmando que la ética se habria visto corrompida por
el rechazo estoico de la particion aristotélica del alma (Camerarius,
1578, p. 6). Predomina, pues, un marco aristotélico dentro del cual son
integradas otras voces antiguas para plantear o resolver problemas,
y en esa resolucion las preferencias de los comentadores pueden ser
muy distintas unas de otras. Hay, pues, una extendida aceptacion de
una comprension aristotélica de la filosofia practica, de su distincién
aristotélica respecto de la filosofia tedrica, de su triparticion en politica,
ética y economia, y de la resultante caracterizacion de la ética (para estos
puntos, cfr. Bergius, 1591, p. 4; Camerarius, 1578, p. 2; Glinther, 1585,
pp- 1 y 19-20; Vermigli, 1582, p. 4; Heiland, 1579, p. 1; Hyperius, 1586,
p- 14 y Werdmiiller, 1545, p. 24). Familiarizados ya con esta tradicion,
evaluaremos el modo en que estos autores se apropian de una materia
especifica dentro de esta concepcién aristotélica, la nocién de lo justo
natural tal como se encuentra en los comentarios a EN'V, 7.

3. Laley natural y su mutabilidad

Al dirigirnos ala pregunta por lo justo natural planteada en el libro V,
no estara de mas partir sefialando que la presuncion de un quiebre con la
tradiciéon iusnaturalista en el temprano protestantismo se encuentra hoy
completamente desacreditada. Tal como el presunto quiebre respecto de
Aristoteles, la ruptura imaginada respecto de la teoria de la ley natural
es denunciada en una amplia literatura catdlica y celebrada en cierta
literatura protestante. Pero tanto la literatura de denuncia como la de
celebracién arrancaban de la especulacion sobre las implicaciones que,
se imaginaba, la Reforma fendria que haber tenido respecto de la teoria

de EN. A modo de ejemplo, cfr. Bergius (1691, pp. 4-7) y los prélogos y epistolas
dedicatorias en la obra de Heiland, Scribonius e Hyperius.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 11-37



24

Manfred Svensson

de la ley natural.” Muy distintas son las conclusiones a las que se llega
al simplemente considerar las fuentes y ver la omnipresencia de la
reflexion sobre la ley natural en la literatura juridica y politica, en los
tratados polémicos y en la reflexion teologica sistematica. Como sefiala
una reciente revision de la literatura al respecto, “la narrativa de quiebre
protestante respecto de la ley natural ha sido definitivamente superada”
(Ballor, 2012, p. 195). Hoy no es este hecho el que requiere de mayor
esclarecimiento, sino las tesis especificas que eran defendidas respecto
de la ley natural.

Cabe notar que el interés de estos comentadores por el libro
quinto y el problema de la ley natural ahi tratado suele encontrarse
ya en las introducciones a sus respectivos comentarios. Este tipo
de introducciones se volverian, como ha notado Horst Dreitzel, un
elemento tipico del comentario protestante cfr. (Dreitzel, 2009, p.
333), y en aquéllas tipicamente se plantean preguntas respecto de la
articulacion entre el naciente protestantismo y las preguntas filosofico-
morales de la obra aristotélica; nos muestran asi que hay conciencia
de potenciales tensiones, pero también que hay confianza en que éstas
pueden ser resueltas. El mas comtn marco para tal resolucion es la
distincién entre ley y evangelio. Esta no es aqui una distincién entre
el antiguo y el nuevo pacto, sino entre los imperativos divinos y los
indicativos que nos revelan lo ya hecho por Dios a favor del hombre.
Segun Lutero, saber distinguir de este modo ley y evangelio es el arte
que hace a un tedlogo; como senala Melanchthon en el prélogo a su
comentario, la filosofia moral entronca precisamente con tal distincion:
al obligar a mostrar el caracter no salvifico que tiene la ensefianza moral
aqui ofrecida, ella “ilustra los géneros de doctrina” (CR, 16, 277).% Las
razones para tal presencia de un topico no central para Aristoteles son

7 Este tipo de deduccién a partir de una mal explicada comprension de

la “corrupcion total” puede, por ejemplo, verse en Hervada (1987, pp. 198-205).

8 Existe una amplia discusion sobre la medida en la que las principales
autoridades tempranas del protestantismo coinciden o no con la triparticion
del propédsito de la ley (delator, politico y diddctico) elaborada por
Melanchthon. Baste aqui con notar que dicha discusién no resulta relevante
para el enfoque adoptado en el presente articulo, pues ni Melanchthon ni los
restantes comentadores acuden a esta triparticion cuando discuten la ley en
sus comentarios a Aristételes. Para efectos de estos comentarios si cabe, pues,
sostener que hay un simple esquema de relacion entre ley y evangelio al margen

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



25

Los primeros comentadores protestantes de la Etica a Nicémaco

multiples: a lo largo de su recepcion en el contexto cristiano, la ética de
virtudes que se encuentra en Aristoteles ya habia sido recibida en un
marco en el que la ley desempefia un papel significativo; en el mundo
tardomedieval, la misma teologia moral habia tenido un giro desde
la reflexion en torno a los pecados capitales hacia el decalogo. En el
contexto de la Reforma, se afiade el hecho de que la reflexion filosofico-
moral es tratada de la mano del contraste entre ley y evangelio: al
concebir la relacion entre filosofia moral y cristianismo a partir de este
binomio ley/evangelio, no es extrafio que, dentro de la filosofia moral,
la ley adquiera una significativa preponderancia. Asi puede verse en el
prologo de Melanchthon, quien, tras sefialar la mencionada distincién
como primera utilidad de la filosofia moral, menciona la ensehanza
de la ley natural como la segunda (cfr. CR, 16, 278-179). Conviene, con
todo, situar esto en la proporcion debida. Si se compara el comentario
de Melanchthon con el texto de Aristételes que esta discutiendo, la ley
es objeto de discusion especialmente detenida, al presentarse tanto en
el prélogo de la obra como al comentar el libro V. Pero Melanchthon
y los restantes comentadores que aqui estudiamos conservan una
equilibrada discusién sobre las virtudes y de los restantes topicos de la
ética aristotélica.

En los restantes comentadores puede constatarse esta misma
aproximacién y, asi, no es de extranar que la reflexion sobre la ley
desemperie un papel mayor al que tendria en un comentario a Aristoteles
que carezca de esta inspiracién (cfr. Heiland, 1579, p. 3; Scribonius,
1589, ep. dedic.; Vermigli, 1582, pp. 8-9 y Strigelius, 1572, pp. 21-22).
Werdmiiller, por ejemplo, abre su definiciéon de la ética senalando
que ella se ocupa de las virtudes, pero no pasa una linea sin estar ya
en la consideraciéon de la ley (cfr. Werdmiiller, 1545, p. 24). De hecho,
entre los autores que aqui estamos considerando, este fenomeno se da
con menor intensidad (o no se da en absoluto) en aquéllos que, como
Zwinger o Case, responden de modo mas significativo a un impulso
humanista que a uno protestante. Zwinger, por ejemplo, no toca el
topico, mientras que Case (1616, p. 374) alude a la distincién entre ley y
evangelio, pero sin ofrecer una explicacién tipicamente protestante de
ella. A lo anterior, por ultimo, cabe afiadir que, siendo el texto ensefiado
en la Facultad de Artes, su ensefianza podia ofrecerse como preparacién

de aquellos variados usos que, en sus obras teoldgicas, los autores en cuestion
pueden dar a la ley.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 11-37



26

Manfred Svensson

no solo para la Facultad de Teologia, sino también para la de Derecho.
Algunos comentarios son de hecho explicitos en su declaracién de estar
ilustrando “respecto de las fuentes del derecho civil” (Hilden, 1585,
ep. dedic.), “para quienes quieren ascender a la Facultad de Derecho”
(Scribonius, 1589, ep. dedic.). Werdmiiller dedica su undécimo capitulo
completo a este caracter propedéutico de la ética.

;Pero qué tesis respecto de la ley natural puede encontrarse en
estos textos? Responderemos a esta pregunta concentrandonos en
la singular tesis aristotélica sobre la mutabilidad de lo justo natural.
Recordemos que, en EN V, 7, Aristoteles limita la inmutabilidad al
mundo supralunar, de modo que lo justo natural entre los hombres se
ve delimitado tanto respecto de lo justo legal como respecto de dicha
absoluta inmutabilidad de lo divino (EN V, 7, 1134b 25-30). Esta tesis
ha generado una larga discusion en la tradicion de comentarios, que
no solo ha tenido que lidiar con la dificultad intrinseca del pasaje (y de
los oscuros ejemplos con que Aristoteles ilumina su tesis), sino ademas
con la compatibilidad entre esta tesis y el contexto cristiano en que ha
sido recibida. Nuestro conocimiento de lo justo natural es algo que los
tempranos comentadores protestantes en general dan simplemente por
sentado, por ejemplo, con alusiones generales a la existencia de las notitiae
como gobernadoras de la accion. Asi ocurre ya en Melanchthon, quien
articula la aproximacién estoica con una idea originalmente desarrollada
por Guillermo de Auxerre, y comtin en los comentarios medievales a EN:
invoca la fuerza de la evidencia de los principios tedricos para mostrar
la necesidad de unas notitize equivalentes en el orden practico (cfr.
Garcia-Huidobro, 2018, p. xxvii). Pero es caracteristico de su comentario
el modo exclusivo en que afirma la dependencia de lo justo natural
respecto de tales nociones (cfr. CR, 16, 385). Cree tener que elegir entre
estas nociones impresas y las inclinaciones de la naturaleza humana vy,
ante tal disyuntiva, responde que “es mas acertado comprender como
ley las nociones impresas por Dios, en lugar de los afectos” (CR, 16, 385).
Melanchthon participa asi de una tradiciéon preocupada por afirmar
que el derecho natural es una realidad especificamente humana, en
contraste con ciertos textos juridicos romanos en que se afirma la ley
natural como algo que nos es comun con los restantes animales (Dig.
1.1.1.3). La unilateralidad de Melanchthon en este punto puede estarlo
alejando de Aristoteles, pero tal lectura se explica porque esta leyendo
a Aristoteles contra los juristas romanos. En otras materias, como la
identificacion entre ley natural e ius gentium, se inscribe mas bien en la

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



27

Los primeros comentadores protestantes de la Etica a Nicémaco

larga tradiciéon armonizadora (como lo haran también la mayor parte
de los comentaristas que lo siguen). Entre éstos, algunos recurririan al
mismo paralelo entre principios practicos y tedricos, otros apelarian de
modo general a las notitine, sumarian referencias implicitas o explicitas
al capitulo 2 de Romanos, y anadirian argumentos en torno a la fuerza
inmediata que posee la regla de oro (como lo sostiene Case, 1616, p.
376). Asi, no es extrafio encontrar expresas identificaciones entre el ius
naturale y el ius gentium (Werdmidiller, 1545, p. 96 y 276), o entre éstos y
la lex divina o aeterna (Hyperius, 1586, p. 248). Naturalmente, bajo tales
condiciones es dificil pensar la idea de una ley natural mudable.
Aunque se trata de una posicion minoritaria, en efecto, algunos
comentadores optarian por negar de modo tajante la mutabilidad de
la ley natural. Esta posicion puede encontrarse, por ejemplo, en una
disputacion sobre el libro V que Strigelius publicé en 1563, una década
antes de su comentario a la obra completa (Strigelius, 1563, propositio
XXI). Pero, al publicar su comentario, Strigelius ya habia dejado atras
dicha posicion (cfr. Strigelius, 1572, p. 426). El otro caso en que la tesis de
la mutabilidad es negada es el de Camerarius, y lo hace de un modo que
ilustra bien como la identificacién de lo justo por naturaleza con la ley
divina vuelve dificil la adopcion de la tesis aristotélica. Pues Camerarius
se aproxima aqui a Aristdteles marcando su clara preferencia por
una posicion socratica que para €l se caracteriza por la disposicion a
reconocer las leyes naturales —“venerar a Dios, cuidar a los padres, no
ser conyuges entre padres e hijos, o recibir un beneficio recordandolo
y con gratitud”— sin mas como divinas (Camerarius, 1578, p. 231).
Asi, su discusion de EN V, 7 esta fuertemente centrada en rechazar la
comprension del ius gentium como un caso de ley positiva. Un poco
mas adelante refuerza esto con la obra de Sofocles: “Antigona dice que
no puede seguir el edicto que prohibe enterrar a Polinises, pues seria
contrario a la ley divina” (Camerarius, 1578, p. 232). En contraste con
estas otras voces antiguas que identifican la ley natural y la divina,
reconoce Camerarius, “Aristoteles no quiere hablar de lo divino como
lo hacia Socrates. Y dice no hablar de las cosas divinas, sino de las
cosas que ocurren en la sociedad politica de los hombres” (Camerarius,
1578, p. 232). Estas palabras revelan que para Camerarius esta clara
su diferencia respecto de Aristédteles. Sin embargo, como es comun
entre los comentaristas, intenta salvar la posicion de Aristoteles lo mas
posible, sugiriendo que éste en realidad no afirmaria la existencia de tal
derecho natural mudable. Las palabras de Aristételes al respecto serian

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 11-37



28

Manfred Svensson

mas bien una descripcion aristotélica de un error cometido por quienes
no siguen esta ley: “Es como si Aristételes quisiera decir lo siguiente,
que el derecho de gentes y las leyes naturales no son en modo alguno
mudables, aunque a algunos, no siguiéndolas, les parezca asi y las
juzguen tales” (Camerarius, 1578, p. 232). Este tipo de explicacion habia
sido sugerida también por Miguel de Efeso en el siglo XII (cfr. Garcia-
Huidobro, 2018, pp. 12-13), aunque no hay aqui referencia alguna a tal
antecedente medieval.

Pero la identificacion entre ley natural y ley divina es por supuesto
problematica desde la perspectiva aristotélica, que entiende lo justo
natural y lo justo legal como subdivisiones de lo justo politico y que
ademas afirma la existencia de mutabilidad en el orden de lo justo
natural. Autores como Golius (1597, p. 207) y Schegk (1550, pp. 484-
485) comprenden bien cuan central es el hecho de que se trata de una
subdivision de lo justo politico. Pero el problema de la mutabilidad
presenta, desde luego, un desafio mayor. Asi, no es de extrafiar que en
Schegk la mutabilidad sea afirmada, pero mas bien como una concesiéon
dentro de un argumento destinado ante todo a afirmar la inmutabilidad
del derecho natural. En cuanto natural, esta ley es para €l tan inmutable
como la naturaleza (ius naturae ut ipsa natura est immutabilis; Schegk,
1550, p. 486). Schegk suma a este argumento pasajes tanto de Edipo
rey como de Antigona, que como hemos visto fue aducida también
por Camerarius para defender dicho punto (su temporal condicién
de colegas en Tiibingen puede explicar esta coincidencia, pues en
la historia previa de comentarios a este pasaje solo Averroes lo habia
vinculado con Antigona). A un nivel, por tanto, Schegk considera lo
justo por naturaleza como inmutable. ;Cémo lo compatibiliza con
la tesis sobre la mutabilidad que reconoce como aristotélica? Es, de
hecho, otro pasaje de la filosofia clasica el que le permite resolver dicho
punto. Schegk se refiere a un pasaje del Protigoras platonico en el que
Hipias —conocido por su critica a las convenciones que nos apartan de
lo natural— alude a la ley como “tirano de los hombres” (Protdgoras,
337d1-3). El contexto es, pues, de clasica contraposicion sofistica entre
physis y nomos. Es la critica de esta comprension de la relacion entre
lo justo natural y convencional lo que lleva a Schegk a introducir el
problema de lo justo natural mudable. Habria entonces segtiin Schegk
una ley natural inmutable, pero ésta subsistiria en nosotros no como un
fuego puro al margen de toda convencion, sino sélo como llama o brasa
(cuius igniculi et fomites in nobis utcunque supersunt; Schegk 1550, p. 486).

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



29

Los primeros comentadores protestantes de la Etica a Nicémaco

Parece muy plausible leer tal formulacion como una alusion al ejemplo
invocado por Aristoteles, segun el cual lo natural tendria que ser como
el fuego, que quema igualmente en todas partes (EN V, 7, 1134b 25).
En el caso del hombre habria, segin Schegk, algo de ese fuego, pero
reducido a una llama menor. El derecho “politico o humano”, por su
parte, seria mudable por necesidad de los tiempos, las personas y otras
causas (Schegk, 1550, p. 486).

El resto de los comentadores que tocan este punto —Werdmiiller,
Hyperius, Heiland, Giinther, Scribonius— sostienen de un modo u
otro la posicion aristotélica. La mayoria de ellos simplemente la expone
de modo breve como parte de su comentario del texto aristotélico, sin
desarrollar propiamente una discusion al respecto. Melanchthon y
Strigelius ofrecen desarrollos algo mas extensos. La dificultad del libro
V le era especialmente clara al primero de ellos. Antes de comentar por
primera vez dicho libro, escribe a Camerarius pidiendo consejo: “te envio
el quinto de la Etica, para que lo leas y, te lo ruego, me hagas ver si algo
debe ser rendido de otra manera” (CR, 2, 589, solicitud que repite en CR,
2, 595). Se refieran estas inquietudes al problema de la mutabilidad de la
ley natural o no, Melanchthon claramente ha lidiado de modo detenido
con el problema. En su discusion, introduce el problema usando la
terminologia de la indiferencia. El mismo texto aristotélico daba pie
para ello, al describir como justo legal aquello que originalmente es
indiferente que sea de un modo u otro (EN V, 7, 1134b 22). Melanchthon
cruza esta afirmacién con otra tesis del pasaje aristotélico. Aristoteles
afirma, en efecto, que entre los hombres existe lo justo natural aunque
al mismo tiempo todo sea cambiante, y esta singular tesis sobre una
justicia natural que al mismo tiempo concede la mutabilidad de lo
humano es explicada por Melanchton con recurso a la indiferencia:
“Algunas cosas son absolutamente indiferentes [adiaphora], otras no son
absolutamente indiferentes, sino que poseen ciertas causas probables en
la naturaleza, que conducen a los hombres mas a una parte que a la
otra, aunque pueda ocurrir lo uno o lo otro sin grave corrupcion de la
naturaleza” (CR, 16, 393). En esta afirmacion se encuentra contenido el
nucleo de su explicacion. Junto con las cosas naturales absolutamente
inmutables, por una parte, y las absolutamente indiferentes, por otra,
habria algunas que “tienen causas muy graves que, sin embargo, no son
necesarias y pueden ser ocasionalmente modificadas por la autoridad
de leyes establecidas” (CR, 16, 393). Ejemplos de materias graves que,
sin embargo, estan sujetas a la mutabilidad y asi a la voluntad del

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 11-37



30

Manfred Svensson

magistrado, serian las prohibiciones de la poligamia y de la usura (CR,
16, 393-394). Estas son materias en las que al magistrado, velando por
“la tranquilidad de la vida en comtn entre los hombres, por la cual
ante todo ha de velar”, le es licito introducir determinaciones que “se
alejan un poco de la naturaleza” (CR, 16, 394). Pero, segin indica dicha
formulacion, estamos entonces no ante una explicacion que preserve la
idea de algo justo natural mudable, sino ante la afirmacién de que a
veces es licito apartarse de lo justo natural (y, en consecuencia, de la
razoén misma). No se trata, con todo, de una formulacion comun en los
escritos de Melanchthon, sino de una posicion que parece introducirse
solo a causa de la dificultad del pasaje aristotélico que comenta.

Tal como Melanchthon, Strigelius ofrece una explicacion de los
grados de la ley natural en que los niveles mudables son explicados
con la misma naturalidad que los inmutables. Ley natural inmutable
habria ahi donde “dado lo opuesto, se destruye la naturaleza humana”
(Strigelius, 1572, p. 426). Asi ocurre, por ejemplo, con la prohibicion
de danar al inocente. Si de la accidon no se sigue algo semejante, podria
pues hablarse atn de ley natural, pero de una con menor necesidad.
La vulneraciéon de las normas naturales mudables llevaria a una
deformacion, pero no a una destruccién de la naturaleza humana. Con
esto, sin embargo, estamos también en otro sentido en una posicion,
comparable a la que hemos visto en Melanchthon, en que aceptar lo
justo natural mudable parece significar mas bien que a veces es licito
alejarse de lo justo por naturaleza. El tinico ejemplo que Strigelius ofrece
en su escueta sintesis, en efecto, es el divorcio, que s6lo menciona como
ilustracion, sin comentario ulterior (cfr. Strigelius, 1572, p. 426). Varios
ejemplos ofrecidos por otros comentadores sugieren la misma posicion.
Hyperius, por ejemplo, introduce aqui el concepto de permissio para
explicar mutaciones como las que admiten la poligamia o la usura (cfr.
Hyperius, 1586, p. 251). También Werdmiiller escribe que “algunas cosas
naturales son mutables, como el hecho de que la usura sea ilicita” (1545,
p- 276). Estos comentadores estan, pues, aprovechando las palabras de
Aristoteles sobre la mutabilidad de la ley natural para tratar mas bien
lo que la tradiciéon precedente trata como dispensa. En cualquier caso,
Hyperius afirma que, tratandose de cambios menores (mutatio exigua), no
puede describirse estos actos como si fuesen contra natura (cfr. Hyperius,
1586, p. 251), y esa mutatio exigua contrasta con la maxima variedad que
exhibiria el derecho positivo.

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



31

Los primeros comentadores protestantes de la Etica a Nicémaco

Esto nos lleva, finalmente, a preguntar por las causas que estos
autores asignan a la mutabilidad de la ley natural. Ya hemos visto que
Schegk alude ala mutabilidad de lo justo natural como algo que se da por
necesidad de los tiempos, las personas y otras causas (cfr. Schegk, 1550,
p- 486); pero el mismo Schegk alude mas adelante al caracter imperfecto
de nuestra naturaleza, que exige tal adaptacion (cfr. Schegk, 1550, p.
487). Se trata de dos modos distintos en que podia recibirse la tesis
aristotélica: no se trata solo de la adaptacion a una realidad practica con
alta variacidn, sino también al caracter pecaminoso del hombre. Entre los
tempranos comentadores protestantes no parece primar de modo claro
ninguna de estas explicaciones. Heiland, por ejemplo, s6lo menciona la
corrupcion humana para explicar la mutabilidad de la ley natural (cfr.
Heiland, 1579, p. 120). Glinther, en cambio, considera la posibilidad de
un cambio en lo justo por naturaleza en respuesta al hecho de que a
veces nace un monstrum (Giinther, 1585, p. 16), pero también escribe
algo mas adelante sobre la corrupcion de una sociedad completa como
causa para tal mutacién (cfr. p. 18). Hyperius, por su parte, se limita a
aludir a circunstancias por las que “sin pecado” lo justo por naturaleza
“sufre alguna modificacion” (Hyperius, 1586, p. 250), y Scribonius se
refiere a las contadas situaciones en que una ley inferior tiene que ceder
a una superior, como en el clasico ejemplo platénico seguin el cual no
se restituye el arma a un loco (cfr. Scribonius, 1589, p. 31). Bang ofrece
la que quizas sea la mas original explicacion al sugerir que los deberes
respecto de los hombres ocasionalmente mudan, mientras que los
deberes hacia Dios permanecen inalterables. Pero esta original lectura
del texto aristotélico no es presentada mas que en una linea (cfr. Bang,
1599, ad EN'V, 7).

En su discusion sobre la mutabilidad de lo justo natural, los
comentadores medievales no habian realizado alusién alguna al caracter
caido del hombre como explicacion de ésta; en ese sentido, bien cabe decir
que aqui estamos ante un elemento que parece vincularse con la tradicion
teoldgica desde la que escriben los comentadores que hemos tratado.
Con todo, es igualmente llamativo que sélo dos de estos comentadores
realicen una observacion de este tipo. De lo que, en cambio, no hay rastro
alguno, es de comentadores que por la caida consideren de algtin modo
imposibilitado nuestro conocimiento de lo justo por naturaleza. En el
caso de Strigelius, de hecho, la discusion sobre la ley natural se inicia
como una discusion respecto de la conservacion de la imagen de Dios en
el hombre. Su preocupacién por el tépico no resulta sorprendente, pues

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 11-37



32

Manfred Svensson

habia estado involucrado en una controversia intraluterana respecto
del sentido preciso en que se afirmaba la corrupcién del hombre (para
esta aun insuficientemente estudiada controversia, cfr. Dingel, 2008).
En su comentario a la Etica lo aborda de modo escueto y equilibrado:
el conocimiento de esta ley seria un lente que nos permite ver tanto la
existencia de esta imagen como nuestra condicion caida (cfr. Strigelius,
1572, pp. 427-429). Camerarius, pocos anos antes, habia tratado el
mismo punto en el prologo de su comentario. Ahi es enfatico respecto
de la subsistencia de la imagen y respecto del caracter divino de la
razon. Ya hemos visto su defensa de la identidad entre ley divina y ley
natural, identidad que se funda precisamente en esta concepcion de la
razon como algo tenido en comun con Dios (cfr. Camerarius, 1578, p.
14). Lo que se sigue de la caida, entonces, no es que debamos dudar
de la razén o de la ley natural; se sigue mas bien que debemos reducir
las esperanzas que ponemos en la espontaneidad, reconociendo la
necesidad de instruccién (cfr. Camerarius, 1578, p. 15). Son conocidas las
referencias de Lutero al caracter diabdlico de la razén. Eric Hutchinson
ha subrayado con razén que es igualmente frecuente la referencia entre
los tempranos protestantes al caracter divino aquélla (Hutchinson,
2018). La discusion sobre la ley natural, como podemos constatar, fue
siempre un lugar privilegiado para dicha afirmacion.

4. Conclusion

Articulados por la dialéctica protestante entre ley y evangelio y
nutridos del humanismo renacentista, los comentaristas que hemos
discutido muestran escasa continuidad visible con la tradicion medieval.
Pero a pesar de la ausencia de recepcién expresa del Medioevo, el
elenco de problemas al que los protestantes se enfrentan en su lectura
de la Etica es en buena medida idéntico con el enfrentado por los
comentadores medievales. El espiritu continuista con el que el temprano
protestantismo recibe tanto el legado aristotélico como la teoria de la ley
natural es, en efecto, algo que se encuentra cada vez mas firmemente
asentado. El papel que corresponde a Melanchthon en una y otra de
estas materias, por otra parte, es con toda razén enfatizado. No en vano
el praeceptor Germaniae fue designado por Dilthey como el moralista
de la Reforma. Pero, como hemos visto, no sélo debe advertirse que la
ensefianza de Melanchthon es acompafiada por la de otros maestros, sino
que es recibida y desarrollada en variadas combinaciones a lo largo del
siglo XVI por lo que respecta tanto a la forma de los comentarios como

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



33

Los primeros comentadores protestantes de la Etica a Nicémaco

a las tesis sostenidas. Las diferencias entre estos comentadores, por otra
parte, no parecen pender en caso alguno de diferencias confesionales
—no hemos visto variacién alguna que penda del caracter luterano o
calvinista de un autor—, sino simplemente de las distintas tradiciones
filosoficas de las que beben y de la dificultad misma del texto aristotélico
en torno a cuya recepcion los hemos comparado. Los autores discutidos
nos recuerdan la vitalidad de la tradicion aristotélica en el siglo XVIy la
medida en que el aparentemente rutinario género del comentario siguid
siendo lugar para el desarrollo de originales interpretaciones.

Bibliografia

Aspe, V. (2018). Aristételes y Nueva Espafia. Universidad Auténoma de
San Luis Potosi.

Ballor, J. (2012). Natural Law and Protestantism—A Review Essay.
Christian Scholar’s Review, 41(2), 193-209.

Baschera, L. (2014). Shaping Reformed Aristotelianism: Otto
Werdmiiller’s Evaluation of the Nicomachean Ethics in De Dignitate,
usu et methodo philosophiae moralis (1545). En L. Baschera, B. Gordon,
y C. Moser (eds.), Following Zwingli. Applying the Past in Reformation
Zurich. (pp. 209-231). Ashgate.

Bergius, M. (1591). Aristotelis Ethicorum, sive de moribus, ad Nicomachum
libri decem. Apud heredes Andreae Wecheli, Claudium Marnium et
Joannem Aubrium.

Blank, A. (2008). Justice and the Eclecticism of Protestant Ethics, 1580-
1610. Studia Leibnitiana, 50(2), 223-238.

Camerarius, J. (1578). Ethicorum Aristotelis Nicomachiorum explicatio
accuratissima. Andreas Wechel.

Case, ]J. (1616). Speculum quaestionum moralium in universam Aristotelis
philosophi summi ethicen. Ex officina typographica Egenolfi Emmolii,
impensis Petri Kopffii.

Deufert, D. (2011). Matthias Bergius (1532-1592): antike Dichtungstradition
im konfesionellen Zeitalter Vandenhoeck & Ruprecht.

Dingel, I. (2008). The Culture of Conflict in the Controversies Leading
to the Formula of Concord (1548-1580). En R. Kolb (ed.), Lutheran
Ecclesiastical Culture: 1550-1675. (pp. 15-64). Brill.

__ (2009). Von Melanchthon zu Pufendorf. Versuch iiber Typen
und Entwicklung der philosophischen Ethik im protestantischen
Deutschland zwischen Reformation und Aufklarung. En M. Mulsow

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 11-37



34

Manfred Svensson

(ed.), Spitrenaissance-Philosophie in Deutschland 1570-1650. Entwiirfe
zwischen Humanismus und Konfessionalisierung, okkulten Traditionen
und Schulmetaphysik. (pp. 321-398). Max Niemeyer Verlag.

Frank, G. (1995). Die theologische Philosophie Philipp Melanchthons (1497-
1560). Benno.

__(2017). Praktische Philosophie. En G. Frank (ed.), Philipp Melanchthon.
Der Reformator zwischen Glauben und Wissen. Ein Handbuch. (pp. 457-
468). De Gruyter.

Frank, G. y Selderhuis, H. ]J. (2005). Melanchthon und der Calvinismus.
Frommann-Holzboog.

Freedman, J. (1985). Philosophy Instruction Within the Institutional
Framework of Central European Schools and Universities During
the Reformation Era. History of Universities, 5, 117-166.

Garcia-Huidobro, J. (2018). La recepcion de la doctrina aristotélica de lo justo
natural en los comentaristas medievales de la Etica a Nicomaco. UNAM-
Porrua.

Goclenius, R. (1598). Meditationes ethicae sive Aristotelis Ethicorum
Nikomacheion perspicua ac perquam erudita, cum moribus sacris, id est, in
sacra pagina descriptis, collata explicatio Nikolaus Erben.

Golius, T. (1597). Epitome doctrinae moralis. Typis Josiae Rihelis Haredum.

Glinther, O. (1585). Aristotelis Stageritae Ethicorum ad Nicomachum libri X.
Lucius.

Heiland, S. (1579). Ethica ad Nicomachum libri decem, in gratiam et usum
studiosorum breviter et perspicue per quaestiones expositi. Georg
Gruppenbach.

Hervada, J. (1987). Historia de la ciencia del derecho natural. EUNSA.

Hilden, W. (1585). Succintae et breves e textu Aristotelis desumptae
quaestiones ethicae. Typis ac impensis autoris.

Hofmann, N. (1982). Die Artistenfakultit an der Universitit Tiibingen.
1534-1601. J. C. B. Mohr.

Hotson, H. (2007). Commonplace Learning. Ramism and its German
Ramifications. 1543-1630. Oxford University Press.

Hutchinson, E. (2018) Reason Diabolical, Reason Divine: Philosophy,
Classical Humanism, and the Scripture Principle in Philip
Melanchthon and Niels Hemmingsen. En J. Minich (ed.), Philosophy
and the Christian: The Quest for Wisdom in the Light of Christ. (pp. 214-
149). Lincoln, The Davenant Press.

Hyperius, A. (1586). In Aristotelis Ethica Nicomachica annotationes haud
inutiles. Ex officina Oporiniana.

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



35

Los primeros comentadores protestantes de la Etica a Nicémaco

Kathe, H. (2002). Die Wittenberger philosophische Fakultit. 1502-1817.
Bohlau Verlag.

Kuropka, N. (2002). Philipp Melanchthon: Wissenschaft und Gesellschaft.
Mohr Siebeck.

Leibniz, G. W. (2015). Ensayos de teodicea. Sobre la bondad de Dios, la libertad
del hombre y el origen del mal. T. Guillén Vera, (ed.). Comares.

Lines, D. A. (2005). Moral Philosophy in the Universities of Medieval
and Renaissance Europe. History of Universities, 20(1), 38-80.

Lohr, C. (1988). Latin Aristotle Commentaries 1. Renaissance Authors. Leo
S. Olschki Editore.

_ (1991). The Sixteenth-Century Transformation of the Aristotelian
Division of the Speculative Sciences. En D. Kelley y R. Popkin (eds.),
The Shapes of Knowledge from the Renaissance to the Enlightenment. (pp.
49-58). Kluwer Academic Publishing.

Lonicerus, J. (1540). Librorum Aristotelis. De physica auscultatione, De
generatione et corruptione, De longitudine et brevitate vitae, De vita
et morte animalium, De anima. Compendium. In officina Christiani
Egenolphi.

Lutero, M. (1883). Werke. Kritische Gesamtausgabe. 1. Band. Hermann
Bohlau.

___ (1886). Werke. Kritische Gesamtausgabe. 6. Band. Hermann Bohlau.

Melanchthon, P. (1834a). Enarrationes aliquot librorum ethicorum Aristotelis.
En K. G. Brettschneider y H. E. Bindseil (eds.), Corpus Reformatorum.
Vol. 16. 28 volimenes. C. A. Schwetschke.

__ (1834b). Philippi Melanthonis epistolae, praefationes, consilia,
iudicia, schedae academicae. En K. G. Brettschneider y H. E. Bindseil
(eds.), Corpus Reformatorum. Volimenes 1-10. 28 volimenes. C.A.
Schwetschke.

Noack, L. y Splett, J. (2009). Hilden, Wilhelm. En Bio-Bibliographien.
Branderburgische Gelehrte der Friihen Neuzeit. Mark Brandenburg mit
Berlin-Colln 1506-1640. (pp. 268-273). Akademie Verlag.

Petersen, P. (1921). Geschichte der aristotelischen Philosophie im
protestantischen Deutschland. Felix Meiner.

Scattola, M. (1999). Das Naturrecht vor dem Naturrecht. Max Niemeyer
Verlag.

Schegk, J. (1550). Jacobi Scheggii Schorndorffensis in reliquos naturalium
Avristotelis libros commentaria plané philosophica, nunc primum in lucem
edita: videlicet, in libros I11] De caelo. De ortu & interitu [ib. II. Meteoron
lib. I11I. De sensu & sensili I. De memoria & recordatione I. De somno

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 11-37



36

Manfred Svensson

& evigilatione I. De insomniis I. De praedictionibus in somno 1. De
motu animalium I. De longa & brevi vita, itern de adolescentia &
senecta, vita & morte I. De causa continente. Item, ejusdem in X. libros
ethicorum annotationes longe doctissime. loannes Hervagius.

Scheible, H. (2010). Aristoteles und die Wittenberger Universitatsreform.
Zum Quellenwert von Lutherbriefen. En H. Scheible, Aufsitze zu
Melanchthon. (pp. 125-151). Mohr Siebeck.

Schmitt, C. (1983). John Case and Aristotelianism in Renaissance England.
McGill-Queen’s University Press.

___ (2004). Aristételes y el Renacimiento. Universidad de Leon.

Schneider, U. (1997). Eclecticism and the History of Philosophy. En D.
Kelley (ed.), History and the Disciplines. The Reclassification of Knowledge
in Early Modern Europe. (pp. 83-101). University of Rochester.

Scribonius, W. (1589). Ethica ex Aristotele et aliis summis philosophis repetita.
Johann Wechel.

Strigelius, V. (1563). Disputatio de lusticia ex Libro Quinto Ethicourm
Aristotelis ad Nicomachum Proposita. In officina Voegeliana.

__ (1572). Aristotelis Stagiritae ad filium Nicomachum, de vita et moribus
scripti libri X. loannes Steinman.

Svensson, M. (2016a). Reforma protestante y tradicién intelectual cristiana.
CLIE.

___ (2016b). Un caso de antiaristotelismo agustiniano. Lutero y la
recepcion de Aristoteles en la Reforma protestante. Tépicos, Revista
de Filosofia, 50, 41-59.

__ (2019). Aristotelian Practical Philosophy from Melanchthon to
Eisenhart. Protestant Commentaries on the Nicomachean Ethics 1529-
1682. Reformation and Renaissance Review. DOI: https://doi.org/10.108
0/14622459.2019.1653539.

Toste, M. (2012). The Teaching of Moral Philosophy in Sixteenth-Century
Protestant Universities and Aristotle’s Nicomachean Ethics: The
Case of Tiibingen. En S. Lorenz, U. Kopf, J. Freedman y D. Bauer
(eds.), Die Universitit Tiibingen zwischen Scholastik und Humanismus.
(pp- 299-335). Jan Thorbecke Verlag.

Vermigli, P. M. (1582). In Aristotelis ethicorum ad Nicomachum librum
primum, secundum ac initium tertii, clarissimi et doctissimi viri D.
Petri Martyris Vermilii, Florentini, sacrarum literarum in Schola
Tigurina quondam professoris, commentarius doctissimus. Christopher
Froschover.

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



37

Los primeros comentadores protestantes de la Etica a Nicémaco

Werdmitiller, O. (1545). De dignitate, usu et methodo philosophiae moralis.
Hieronymus Curio.

Zumkeller, A. (1963). Die Augustinertheologen Simon Fidati von Cascia
und Hugolin von Orvieto und Martin Luthers Kritik an Aristoteles.
Archiv fiir Reformationsgeschichte, 54, 15-37.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 11-37



