http://doi.org/10.21555/top.v0i60.1141

Non-Conceptual Content and the Need for
Schematism

El contenido no conceptual y la necesidad del
esquematismo

Alvaro Peldez Cedrés

Universidad Auténoma Metropolitana, Unidad Cuajimalpa
México

apelaez@cua.uam.mx
https://orcid.org/0000-0002-2708-297X

Recibido: 23 — 01 — 2019.
Aceptado: 27 - 03 — 2019.
Publicado en linea: 28 — 10 — 2020.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
=TTy -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 351-374



352

Alvaro Peldez Cedrés

Abstract

The contemporary debate that discusses whether the content of
perceptual experience is or not conceptual claims I. Kant as its precur-
sor. Surprisingly, both contenders in this debate do so. The Kantian
non-conceptualists, R. Hanna and L. Allais, among others, have support
their arguments on Kant's insistence on clearly separating intuitions
and concepts and the faculties that make them possible, sensibility and
understanding in order to emphasize that, once divided according to
their functions, it makes sense to think that experience emerges from
the collaboration between those two faculties. In this paper I want to
make an argument in favor of the non-conceptualist interpretation of
Kant. In a nutshell, my argument goes as follows: If, as the Kantian
conceptualists say, concepts already operate in sensibility, why would
it be necessary to postulate an independent device that helps close the
bridge between sensibility and understanding? Why is there a need for
schematism? I will defend the legitimacy of that tertium as a mediator
element that resolves the problem of the subsumption of particulars un-
der concepts, and with that I will make an argument for the separability
between intuitions and concepts.

Keywords: Kant; non-conceptual content; schematism of concepts.

Resumen

El debate contemporaneo sobre si el contenido de la experiencia
perceptual es o no conceptual reclama a I. Kant como su precursor.
Sorprendentemente, lo hacen ambos bandos en dicho debate. Los
kantianos no-conceptualistas, R. Hanna y L. Allais, entre otros, han
basado sus argumentos en la insistencia de Kant de dividir claramente
entre intuiciones y conceptos y las facultades de las cuales dependen,
sensibilidad y entendimiento, para enfatizar que, una vez separadas
en sus funciones, tiene sentido pensar que de su colaboracién surge la
experiencia. En este trabajo deseo esgrimir un argumento mas a favor
de la lectura no conceptualista de Kant. Puesto sucintamente, el corazon
de mi argumento va como sigue: si como los conceptualistas kantianos
sostienen, en la sensibilidad ya operan conceptos, ;cual es la necesidad
de postular un mecanismo independiente y que sirva de puente entre
sensibilidad y entendimiento? ;Cual es la necesidad del esquematismo?
Defenderé la legitimidad de este tertium como elemento mediador que
resuelve el problema de la subsuncién de particulares bajo conceptos, y
con ello daré un argumento a favor de la tesis de la separabilidad entre
intuiciones y conceptos.

Palabras clave: Kant; contenido no-conceptual; esquematismo de los
conceptos.

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



353

El contenido no conceptual y la necesidad del esquematismo

Es mérito de la sensibilidad haberle ofrecido al
entendimiento un material rico en contenido,
comparados con el cual los conceptos abstractos
de aquél sélo son frecuentemente miseros oropeles.

Kant, Antropologia en sentido pragmitico

El conceptualismo es la concepcion segun la cual los sujetos
cognoscentes pueden tener representaciones mentales del mundo
solo si poseen los conceptos adecuados para especificar lo que éstas
representan. Por contraste, el no-conceptualismo es la concepcion de que
las representaciones mentales del mundo no presuponen necesariamente
los conceptos que puedan servir para especificar aquello sobre lo que
versan.

Los filésofos contemporaneos han utilizado esta distinciéon con
propdsitos distintos: para caracterizar la diferencia entre estados
conscientes y estados subpersonales, para dar cuenta de la diferencia
entre seres humanos adultos y otros animales o infantes preverbales, o
para caracterizar el contenido de la experiencia perceptual. Esto tltimo
es lo que nos interesa aqui.

Para caracterizar el conceptualismo sobre la experiencia' podemos
partir del supuesto de que las creencias y los conceptos se relacionan de
la siguiente manera: para tener una creencia de que x es F, donde x es un
objeto y F una propiedad, se debe estar en posesion de los conceptos de x
y F, y ambos deben ser usados en la creencia. Cuando esto ocurre, se dice
que el contenido de la creencia es conceptual. Analogamente, podemos
concebir el contenido de la percepcion en términos conceptuales, lo
cual podria expresarse diciendo que para cualquier objeto x y cualquier
propiedad F, el sujeto tiene una experiencia de x como F sdlo si esta en
posesion de los conceptos x y F, y los usa en la experiencia.’

Por su parte, el no conceptualismo ha argumentado sobre la base
de considerar que la experiencia perceptual posee un contenido que es

! Tomo esta caracterizacion de Siegel (2016).

Expresiones de esta posicion se encuentran en Sellars (1963, 1968),
McDowell (1994, 2009), Brewer (1999, 2011), y Sedivy (1996).

2

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-374



354

Alvaro Peldez Cedrés

mas rico que el que se puede capturar en conceptos. La idea es que seria
implausible suponer que un sujeto esta en posesion del instrumental
conceptual necesario para representarse toda la variedad de informacion
acerca de objetos, propiedades y relaciones que la experiencia puede
transmitir. Si la tesis de la riqueza de la experiencia es verdadera,
entonces, argumentan los no-conceptualistas, el conceptualismo es
falso.?

Uno de los aspectos mas sorprendentes de la discusién
contemporanea entre conceptualismo y no conceptualismo es que
ambos contendientes en el debate reclaman a Immanuel Kant como el
precursor de sus concepciones. Siguiendo a W. Sellars,* J. McDowell
considera que su punto de vista ya aparece nitidamente en la obra de
Kant en sus ideas sobre la interdependencia de intuiciones y conceptos,
lo cual quedaria encriptado en la famosa frase de que “pensamientos sin
contenido son vacios, intuiciones sin conceptos son ciegas”. En efecto,
su forma de entender a Kant, la cual es el eje de su propia concepcion,®
queda expresada en el siguiente pasaje:

> Esta linea de argumentacion ya se encontraba esbozada en Evans
(1982), pero es esgrimida fundamentalmente por Dretske (1981), Martin (1992),
Bermudez y Macpherson (1999) y Chuard (2007). Debe advertirse que el debate
ha sido alimentado por otras distinciones, como la que Heck (2000) hace entre
no-conceptualismo de estado y de contenido, o la que hace Speaks (2005) entre
contenido no conceptual absoluto y relativo. Asimismo, ha habido un interesante
viraje provocado por la inclusién de aspectos que no tienen que ver solamente
con la percepcidn, sino aquéllos relacionados con las interacciones encarnadas
de los agentes con el mundo. A este respecto existe un largo intercambio entre
Dreyfus y McDowell en torno alo que los fildsofos de la tradicién fenomenolédgica
llaman el “desempeno absorto”. Para un resumen de este debate, cfr. Schear
(2013).

*  Sellars considera que la imaginacion, en su supuesto rol mediador, no es
mas que “el entendimiento funcionando de una forma especial” (1968, p. 4), por
lo que las intuiciones a través de las cuales los objetos nos son perceptualmente
dados “constituyen una clase especial de representaciones del entendimiento”
(p-9) y, por ende, tienen contenido conceptual. No obstante, Sellars, a diferencia
de McDowell, considera todavia la existencia de sensaciones que proveen el
material para las intuiciones, las cuales son independientes del entendimiento.

> Debe senalarse que McDowell esta recuperando las ideas de Kant con
propdsitos epistemoldgicos, es decir, con el fin de encontrar una forma de
escapar de la oscilacion entre una apelacion al coherentismo y otra al mito de lo
dado, en la que ha estado atrapada la teoria de la justificacion.

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



355

El contenido no conceptual y la necesidad del esquematismo

Las capacidades conceptuales que aqui resultan
relevantes son algo que se aprovecha en la receptividad
[...]. No es que sean ejercidas sobre algo que la
receptividad entrega y exterior alo conceptual. Debemos
entender lo que Kant llama “intuicion” —lo que entra
en la experiencia— no como una simple obtencion de
algo Dado y exterior a lo conceptual, sino como un tipo
de suceso o estado que ya posee contenido conceptual.
En la experiencia se capta (por ejemplo, se ve) que las
cosas son de tal o cual modo. Ese es el género de cosas
que también se puede, por ejemplo, juzgar (McDowell,
1994, p. 45).°

Por contraste, algunos no conceptualistas, como R. Hanna y L. Allais,
entre otros, consideran que al plantear con insistencia la distincion entre
sensibilidad y entendimiento y sus elementos (intuiciones y conceptos),
Kant estaba pensando seriamente la posibilidad de que ambas facultades
hicieran contribuciones separables e independientes a la constitucion
del conocimiento.”

¢ La posicion de McDowell ha sufrido ciertas variaciones desde su

formulacion en Mente y mundo. Desde mi punto de vista, sin embargo, aunque
con matices, su concepcion es esencialmente la misma. En McDowell (2009, p.
258) reconoce que tanto su atribucién de contenido proposicional a la experiencia
como la idea de que ésta necesitaria incluir todo lo que posibilite a un sujeto
para conocer de manera no inferencial, eran tesis equivocadas. No obstante,
recuperando un pasaje famoso de la CRP en el que Kant afirma que la misma
funciéon que da unidad a las representaciones en un juicio lo hace también en
una intuicién, deriva una idea de lo conceptual mas afin a la idea de “categoria”,
entendida ésta como una funcién de unidad formal. Asimismo, en su didlogo
con Dreyfus, en el contexto de la discusion sobre las acciones irreflexivas y
frente al argumento de Dreyfus segun el cual dichas acciones no estarian
acompanadas de un yo reflexivo so pena de minar la propia espontaneidad y
eficacia de ese desempeno encarnado, McDowell, recogiendo ideas de Gadamer
(ya presentes en Mente y mundo), dice: “Si una relacién distintivamente humana
con el mundo esta en el espacio del pensamiento expresable lingiiisticamente, es
omnipresentemente conceptual” (2007, p. 346).

7 Cfr. Hanna (2005, 2008, 2011), Allais (2009; 2015, cap. 7). Més
recientemente, Lazos (2014, cap. II) ha defendido una postura no-conceptualista
semejante, basada en una version de la tesis de la separabilidad entre intuiciones
y conceptos, que considera que éstas son psicolégicamente independientes y

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-374



356

Alvaro Peldez Cedrés

En este trabajo deseo esgrimir un argumento mas a favor de la
lectura no conceptualista de Kant. En cierta forma, mi argumento es
similar al planteado por los no conceptualistas citados, pero acude a
otro elemento fundamental de la teoria de la experiencia kantiana, a
saber, el esquematismo de los conceptos.

Al comienzo de la seccion correspondiente a este tema en la Critica
de la razon pura,® Kant dice:

[...]  conceptos puros del entendimiento son
completamente heterogéneos en comparacion con
intuiciones empiricas (y en general con intuiciones
sensibles), y nunca pueden ser hallados en intuicion
alguna. Entonces, ;cémo es posible la subsuncion de las
ultimas bajo los primeros, y por tanto, la aplicacién de
la categoria a fendmenos, puesto que nadie dira: ésta,
por ej. la causalidad, puede ser intuida también por los
sentidos y esta contenida en el fendmeno? Esta pregunta
tan natural e importante es, propiamente, la causa que
hace necesaria una doctrina trascendental de la facultad
de juzgar; a saber, para mostrar la posibilidad de cémo
conceptos puros del entendimiento pueden ser aplicados,
en general, a fendmenos. [...] Esta claro que debe haber

epistémicamente complementarias. Por otro lado, Van Mazijk (2014) toma
una ruta distinta de solucién al debate. Comienza exponiendo la tesis de la
separabilidad entre intuiciones y conceptos, apoyandose especialmente en
escritos precriticos y en la Estética trascendental, para luego mostrar como
las tesis no conceptualistas alli contenidas entran en contradicciéon con la
Deducccion trascendental, la cual, en su Edicién B, muestra un conceptualismo
radical. Su propuesta consiste en distinguir, inspirado en Husserl, dos clases
de contenido, el “general” y el “real”: el primero corresponde al objeto
perceptualmente estable; el segundo, a las apariencias que el objeto adquiere a
través de los cambios en la percepciéon. Van Mazijk sugiere que, para Kant, en el
contenido general operan conceptos, mientras que no lo hacen en el contenido
real. Esto permite adoptar una posicion segtn la cual Kant era un conceptualista
y un no conceptualista al mismo tiempo. Creo que la posicién es ingeniosa, pero
lamentablemente carente de base textual. No hay pasaje en Kant que refuerce
la idea de que en las intuiciones se den ambos tipos de contenido. No obstante,
creo que la propuesta contiene una intuicion valiosa que puede recuperarse.

8  Las citas de esta obra corresponden a la traduccion realizada por M.
Caimi (del 2011) en la edicion FCE-UNAM-UAM.

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



357

El contenido no conceptual y la necesidad del esquematismo

un tercero, que debe estar en homogeneidad, por una
parte, con la categoria, y por otra parte, con el fenémeno,
y que hace posible la aplicacion de la primera al tltimo.
Esta representacion mediadora debe ser pura (sin nada
empirico), pero (debe ser), por una parte, intelectual, y
por otra parte, sensible. Una (representacion) tal es el
esquema trascendental. (A138-B177).

Deseo llamar la atencion sobre tres frases del pasaje recién citado:
en primer lugar, Kant dice: “ [...] conceptos puros del entendimiento
son completamente heterogéneos en comparacion con intuiciones
empiricas (y en general con intuiciones sensibles), y nunca pueden ser
hallados en intuicion alguna”; en segundo lugar: “ [...] nadie dira: ésta,
por €j. la causalidad, puede ser intuida también por los sentidos y esta
contenida en el fendmeno”, y en tercer lugar: “Esta pregunta tan natural
e importante es, propiamente, la causa que hace necesaria una doctrina
trascendental de la facultad de juzgar”.

Desde mi punto de vista, las tres frases dan la clave para entender
la tesis de la separabilidad entre intuiciones y conceptos y el lugar del
esquematismo en la resolucién de esa separacion, a saber: no percibimos
(intuimos) propiedades superiores como la causalidad, sélo juzgamos
que hay tal cosa. Pero si el juicio es el lugar de la subsuncion de objetos
bajo conceptos, y, como dice Kant, los primeros son completamente
heterogéneos respecto de los segundos, es decir, que ninguna intuicién,
en cuanto particular, podria expresar la generalidad contenida en un
concepto, entonces ;qué ocupa el lugar del sujeto en un juicio? La
respuesta es: una representacion que es sensible e intelectual al mismo
tiempo, esto es, el esquema.

En la siguiente seccion presento y doy algunas razones a favor de
la tesis de la separabilidad de intuiciones y conceptos, esto es, la idea
de que para Kant la cognicién depende de dos estados mentales con
contenidos radicalmente diferentes. Con posterioridad analizo la forma
en que los esquemas vinculan los contenidos de la sensibilidad y el
entendimiento para obtener lo que en sentido estricto podemos llamar
la cognicion de un objeto, lo cual ocurre en el juicio.

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-374



358

Alvaro Peldez Cedrés

Ir

En un pasaje bien conocido al final de la introduccién de la CRP,
Kant dice:

[...] hay dos troncos del conocimiento humano, que
quizas broten de una raiz comudn, aunque desconocida
para nosotros; a saber: sensibilidad y entendimiento; por
el primero de ellos los objetos nos son dados, y por el
segundo, son pensados (A15).

Independientemente de cudl sea esa “raiz comtn” de la cual “brotan”
nuestras facultades cognoscitivas, lo que importa ahora resaltar es que,
al igual que los filésofos de la tradicién empirista, Kant quiere distinguir
entre dos actividades mentales bien distintas y las facultades que las
posibilitan, a saber, percibir y pensar, sensibilidad y entendimiento.
Sin embargo, también quiere explicar como es que en nosotros los
humanos la cognicion, en estricto sentido, constituye una combinacion
de percepcién y pensamiento, de sensibilidad y entendimiento.

Desde mi punto de vista, Kant parte de la diferenciacion de nuestras
facultades como un factum y su esfuerzo se dirige a mostrar como es
posible su combinacion para alcanzar lo que, en su terminologia, llama la
“experiencia”. El esquematismo entra en este plan de manera inevitable,
pues una vez caracterizadas nuestras facultades y sus representaciones
respectivas como algo tan esencialmente distinto, ;coémo unirlas con
vistas a formar aquello que llamamos la “experiencia” de un objeto? Lo
que quiero decir, puesto de la forma mas sencilla posible, es lo siguiente:
si, como Kant parece creer, tenemos, por un lado, intuiciones, esto es,
representaciones de objetos particulares, y por el otro conceptos, es decir,
representaciones, como él mismo lo dice en A25-B40, que constituyen
la caracteristica comun a una cantidad infinita de representaciones
posibles, pero que no las contiene a todas en ella misma, entonces, ;como
es posible que las representaciones particulares puedan ser consideradas
como casos de un concepto? Segin Kant, como veremos dentro de un
momento, es la imaginacion, mediante sus esquemas, la que posibilita la

° El contenido de esta seccién coincide en mayor o menor medida con

argumentos dados en un articulo previo de mi autoria (cfr. Peldez, 2013).

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



359

El contenido no conceptual y la necesidad del esquematismo

subsuncion de los objetos bajo conceptos. Y esto nos habla a las claras del
lugar central que ocupa el esquematismo dentro de la teoria kantiana de
la cognicidn, y la necesidad de éste en términos de ese arte oculto sobre
el cual descansa la posibilidad misma de la cognicion humana.

Empezaré conlamas famosa frase de Kant citada como el antecedente
mas claro del conceptualismo:

Intuiciéon y conceptos constituyen, por tanto, los
elementos de todo nuestro conocimiento; de modo
que ni los conceptos, sin una intuiciéon que de alguna
manera les corresponda, ni tampoco la intuicién, sin
conceptos, pueden producir un conocimiento [...]. Sin
sensibilidad no nos serfa dado objeto alguno; y sin
entendimiento, ninguno seria pensado. Pensamientos
sin contenido son vacios, intuiciones sin conceptos son
ciegas (A50-51, B75-76).

Segtin McDowell (1994, lecture 1, secc. 5), Kant hace en este parrafo
dos afirmaciones: a) que la idea de un ejercicio de lo conceptual en
ausencia de contenido perceptual carece de sentido, y b) que el contenido
perceptual, lo que Kant llama “intuicién”, es un tipo de contenido
representacional determinado conceptualmente. Segiin McDowell,
aprender la leccion de Kant proporciona una forma de evitar, por un
lado, un coherentismo que no reconoce ninguna constricciéon empirica
sobre el pensamiento, y por otro, un retroceso hacia el mito de lo dado,
el cual, al hacer descansar el fundamento del conocimiento en datos
sensoriales puros, provee de exculpaciones cuando lo que pedimos son
justificaciones.

Desde mi punto de vista, si en el famoso parrafo citado se entiende
“conocimiento” como considero que debe hacerse (como algo especifico,
a saber, como un juicio objetivamente valido),"® entonces, en virtud de
ello, la tesis de la cooperacion esencial entre intuiciones y conceptos
seria verdadera. No obstante, esto daria sentido, a su vez, a la idea de
contenidos mentales que son menos que conocimiento, y con ello a la
idea de una colaboracién nocionalmente diferente al conocimiento de
intuiciones y conceptos."

10" En este punto concuerdo plenamente con la lectura de Allais (2009).

" Como es bien sabido, Kant utiliza términos como “cognicién”,
“experiencia” e incluso “percepcion” en sentido técnico, y es indiscutible que

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-374



360

Alvaro Peldez Cedrés

Permitaseme avanzar en esta direccion. Al comienzo de la Estética
trascendental, Kant enfatiza la inmediatez de la intuicion en su relacion
con objetos y su dependencia de las sensaciones, entendidas éstas como
afecciones de nuestra sensibilidad. Asi, las sensaciones son meros estados
de nuestra facultad sensorial y carecen de contenidos representacionales,
pudiéndose entender al nivel de los simples estados subdoxasticos. Las
intuiciones, por otra parte, son representaciones singulares de objetos
que surgen como respuesta a una afeccién sensorial. Asimismo, Kant
aprovecha para aclarar que, a diferencia de la sensibilidad, por medio del
entendimiento los objetos son pensados y enfatiza el punto mencionado
antes, a saber, que todo pensar “tiene que hacer referencia, directa o
indirectamente, a intuiciones, y por consiguiente (entre los humanos),
a la sensibilidad” (A19-B33). Es decir, parece enfatizar la idea de que
el entendimiento hace una contribuciéon nocionalmente diferente al
conocimiento que la sensibilidad.

En esta misma linea de pensamiento, también son importantes las
observaciones de Kant al comienzo de la Analitica cuando presenta
argumentos que justifican la necesidad de una deduccién trascendental
de los conceptos puros del entendimiento. Alli dice que si bien en la
Estética se “persiguid los conceptos de espacio y tiempo hasta sus fuentes
mediante una deduccion trascendental” (A87-B120), ésta no se muestra
como algo absolutamente necesario en la medida en que contamos
con una disciplina, a saber, la geometria, la cual extrae todos sus
conocimientos completamente a priori de la intuicién pura, con certeza
apodictica y sin pedir a la filosofia un certificado de la procedencia
de su concepto de espacio. Asimismo, agrega Kant, en virtud de que
el concepto de espacio con el cual opera la geometria provee al mismo
tiempo las condiciones formales de la aparicion de objetos, entonces su
validez objetiva queda manifiesta sin ulteriores justificaciones.

Las cosas son diferentes, no obstante, en el caso de las categorias:

Las categorias del entendimiento no nos presentan
las condiciones bajo las cuales los objetos son dados
en la intuicién; por consiguiente, pueden, por cierto,

para que haya cognicién y experiencia, hacen falta conceptos. La percepcién, por
ende, es percepcion acompanada de conciencia. Lo que es discutible y sobre
lo cual quiero insistir en este articulo es sobre el caracter no conceptual de las
intuiciones.

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



361

El contenido no conceptual y la necesidad del esquematismo

aparecérsenos objetos, sin que deban referirse
necesariamente a funciones del entendimiento y sin que
este, por tanto, contenga a priori las condiciones de ellos
(A89-B122).

Entonces, a partir del hecho de que el entendimiento no participa
directamente en la constitucion de los objetos de la intuicién, es
imprescindible una deduccién trascendental de éstos con el fin de
mostrar su validez objetiva, esto es, su aplicabilidad a objetos de la
experiencia."

El problema, entonces, radica en lo siguiente: no es evidente que
los objetos de la intuicidon sensible hayan de conformarse, ademds, a
las condiciones que el entendimiento exige para la unidad del pensar.
Si esto no ocurriera, por supuesto, no habria conexiones objetivas ni
conocimiento propiamente dicho. No obstante, Kant insiste: “No por
ello los fenémenos dejarian de ofrecer objetos a nuestra intuicion, pues
la intuicion no necesita en modo alguno de las funciones del pensar”
(A91-B123).

Permitaseme retroceder un tanto y volver a la diferencia entre
intuiciones y conceptos. Kant introduce estos dos ingredientes de la
cognicién por contraste:

[...] el conocimiento es, o bien intuicién, o bien concepto.
La primera se refiere inmediatamente al objeto y es
singular; el segundo lo hace de modo mediato, a través
de una caracteristica que puede ser comtin a muchas
cosas (A320-B377).

Kant considera que los conceptos son, fundamentalmente, reglas
generales y constitutivas de juicios y, por lo tanto, del pensamiento
inferencial. También pueden ser considerados, con suficiente base textual
para ello, como reglas de sintesis. Esto puede provocar alguna discusién
en torno a si entendemos concepto en uno u otro sentido, y como esto
afecta la tesis de la contribucién no conceptual de la sensibilidad. Sin

2 Van Mazijk (2014, p. 190) objeta la legitimidad de este argumento al
considerarlo como un asunto meramente diddctico o heuristico. En mi opinion,
si bien el argumento tiene esa apariencia, afirma algo sustantivo en cuanto a
la diferenciacién entre intuiciones y conceptos con respecto a su relacién con
objetos, que es donde descansa principalmente dicha diferencia.

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-374



362

Alvaro Peldez Cedrés

embargo, considero que hablar de sintesis, sin ulterior cualificacion,
para caracterizar en lo general a lo conceptual, serfa demasiado vago
y desdibujaria los contornos del entendimiento que Kant se encarga de
trazar mas o menos cuidadosamente. Por otro lado, si optaramos por
cualificar esa idea de sintesis, tendriamos que distinguir la sintesis de la
sensibilidad, por un lado, y la sintesis del entendimiento por conceptos,
por otro, y asi, volveriamos a la idea de la separabilidad que quiero
defender aqui.”

En contraste con las diversas caracterizaciones de lo conceptual, la
nocion de intuicion en Kant es mas técnica y permanente a través de
su obra. Su idea es que las intuiciones son representaciones inmediatas
y singulares. Desde mi punto de vista, la inmediatez y la singularidad
deben entenderse de la siguiente manera: las intuiciones son
representaciones que envuelven la presencia a la conciencia del objeto
particular al cual representan. Es decir, las intuiciones representan al
objeto inmediatamente debido a que presentan actualmente a un objeto
particular. Su singularidad, por ende, esta relacionada con la idea de que
lo presentado alli es un objeto particular determinado en el espacio,
y no, digamos, una variedad sensorial desorganizada o una entidad
abstracta de alguna otra naturaleza. Esto queda reforzado de manera
indirecta por la observacion de Kant de que “jamas puede un concepto
referirse inmediatamente a un objeto, sino a alguna otra representacién
de este tiltimo” (A68-B93). Siendo el concepto una representacion de una
representacion, la intuicion es una representacion directa de un objeto.
Por supuesto, y como ya lo he dicho desde el comienzo, esto no significa
que las intuiciones constituyan conocimiento objetivo del mundo en
sentido estricto, sino una clase de cognicién separable de aquélla en
la que participa el entendimiento. Por ello, mi lectura es totalmente
compatible con la siguiente afirmacion de Kant: “la receptividad solo
puede hacer posibles los conocimientos si va ligada a la espontaneidad”
(A97). Es decir, la cognicion objetiva sélo es posible por la colaboracion
de ambas facultades.

3" Para una defensa de la diferencia en los tipos de sintesis implicados en

la sensibilidad y en el entendimiento, cfr. McLear (2015).

4 En un articulo previo (cfr. Peldez, 2013) he dado argumentos para
sostener que en relacion con los objetos externos, el espacio y el movimiento son
condiciones necesarias y suficientes para su aparicion.

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



363

El contenido no conceptual y la necesidad del esquematismo

Si volvemos ahora al pasaje favorito de McDowell, ya citado, tienen
mayor sentido las observaciones que le siguen, donde Kant dice: “El
conocimiento tinicamente puede surgir de la unién de ambos. Mas no
por ello hay que confundir su contribucién respectiva. Al contrario, son
muchas las razones para separar y distinguir cuidadosamente una de
otra” (A52-B76).

Una de esas razones, considero, es la preocupacion de Kant de
que las intuiciones proveen los objetos acerca de los cuales pensamos;
es decir, el rol de la intuicidon, para Kant, es el de asegurarse de que
nuestros pensamientos se adhieran al mundo, que seamos exitosos
al referir a objetos. Los conceptos, en virtud de que constituyen una
representacion general de lo que es comun a varios objetos, no pueden
ponernos en contacto cognitivo con los objetos. Y es también en virtud
de esa generalidad que, para ser considerados como objetivamente
validos, deben ser relacionados con intuiciones.

Si las cosas son como creo que Kant las esta pensando, es decir,
si tenemos, por un lado, una facultad de receptividad cuya forma es
suficiente para producir intuiciones, esto es, representaciones de objetos
particulares, y, por otro, una facultad de producir representaciones
generales, es decir, conceptos, entonces se hace indispensable un
mecanismo mediante el cual las primeras sean consideradas como casos
de los segundos. Este mecanismo es, segtin Kant, el esquematismo de
los conceptos.”®

1> Como es bien sabido, la seccidn sobre el esquematismo ha suscitado una

larga lista de rechazos que pueden retrotraerse hasta Jacobi y Schopenhauer. Por
mencionar so6lo a algunos que opinaron sobre esta cuestion durante el siglo XX,
Norman Kemp Smith (1918) rechaza como un sinsentido el argumento de Kant
de que el esquematismo resuelve el problema de la subsuncién de intuiciones
bajo conceptos. Lo hace sobre la base de una bateria de argumentos que
comienza con un rechazo de la propia idea de heterogeneidad entre intuiciones
y conceptos (que es lo que yo he defendido aqui). Para Kemp Smith, el esquema
sOlo designaria el mutuo condicionamiento entre forma y contenido, no un
tercer elemento mediador. De ello se sigue que, para el comentarista de Kant,
si el capitulo sobre el esquematismo tiene alguin valor, lo tiene por lo que dice
sobre tres asuntos separados: la doctrina de la imaginacion, la relaciéon entre
imagen y concepto, y las categorias.

H. Prichard (1909), por su parte, senala que si el propodsito de los esquemas
es posibilitar la subsuncién de particulares bajo conceptos, la dificultad con
la propuesta de Kant estriba en que, en cuanto el esquema se define como el

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-374



364

Alvaro Peldez Cedrés

III

Lo primero sobre lo que deseo llamar la atencion del capitulo sobre
el esquematismo es la confusiéon que puede provocar su titulo con
respecto a lo que se ofrece después. En efecto, Kant dice que hablara
del esquematismo de los conceptos puros del entendimiento, de las
categorias, y lo hace, sin duda, pero también habla del esquematismo
de otros conceptos, de los conceptos matematicos y de los empiricos, y a
pesar de que dice, casi de inmediato, que son las categorias las que son
completamente heterogéneas respecto de las intuiciones empiricas, y que
cuandosetratadeotros conceptosnohay tal heterogeneidad, luego afirma
que ésta se da tanto en el caso de los conceptos matematicos como de los
empiricos. Por ello, desde mi punto de vista, todo lo que se dice en esta

pensamiento de una regla subjetiva mediante la cual se construye una instancia
de un concepto, se trata de un constructo que no se relaciona con la realidad sino
con nosotros. En esta medida, el esquema no cumple su proposito. Sin embargo,
la objecién de Prichard parece apuntar a algunos presupuestos de la filosofia
de Kant que darian sentido a la idea de esquema. El mds importante, creo, es
el marco representacionalista bajo el cual se encuentra filosofando Kant. Pues,
si bien entiendo a Prichard, su objecion principal es a ese marco y al obstaculo
que pone a la hora de hablar genuinamente de la aplicaciéon de conceptos a
particulares.

G. J. Warnock (1949), en una linea semejante a la de Prichard, comienza
por reconstruir el problema de la subsuncién planteado por Kant como un
asunto que concierne a cémo aprendemos a usar ciertos conceptos, en especial
los conceptos puros. De acuerdo con esta lectura, para aprender a usar una
palabra como “causa” o “posible”, debo aprender una regla para construir en
la imaginacion un tipo de modelo que ilustra o que es un caso imaginado de
aquello a lo que se aplica el concepto. Sin embargo, objeta Warnock, si puedo
entender mi regla, y por ello entender en lugar de qué estd mi modelo, ya he
aplicado el concepto, a saber, al modelo. Esta aplicacion procederia sin regla ni
modelo, por lo que ambos son innecesarios.

Finalmente, dos de los mas distinguidos comentaristas de Kant de finales
del siglo XX, P. Guyer (1987) y H. Allison (1983), manifiestan cierta modestia
respecto de las afirmaciones de Kant sobre el esquematismo. A pesar de ello,
ambos llegan a diferentes interpretaciones de dicho pasaje: Allison considera
que los esquemas categoriales son intuiciones puras; Guyer las concibe como
conceptos temporales que se correlacionan y explican el uso empirico de las
categorias.

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



365

El contenido no conceptual y la necesidad del esquematismo

seccion sobre la necesidad de dar una explicacion de como los conceptos
se aplican a objetos, vale para la totalidad de nuestros conceptos. Asi,
la primera observacion del capitulo se refiere a todos ellos: “En todas
las subsunciones de un objeto bajo un concepto, la representacion del
primero debe ser homogénea con el tltimo” (A137-B176). No obstante, lo
que sigue se refiere exclusivamente a las categorias. Dice:

Ahora bien, conceptos puros del entendimiento son
completamente heterogéneos en comparacion con
intuiciones empiricas (y en general, con intuiciones
sensibles), y nunca pueden ser hallados en intuicion
alguna. Entonces, ;cémo es posible la subsuncion de las
ultimas bajo los primeros, y por tanto, la aplicacién de
la categoria a fendomenos, puesto que nadie dira: ésta,
p- €j. la causalidad, puede ser intuida también por los
sentidos y esta contenida en el fenémeno (A138-B177)?

Esta explicacion, como queda claro desde el titulo del capitulo
correspondiente a la seccion sobre el esquematismo, procede de una
doctrina trascendental del juicio.'® ;Podria ser esto, junto con el pasaje
recién citado, un indicativo de que la cuestién de la aplicacién de
conceptos a objetos es algo que corresponde al nivel del juicio y no a la
percepcién? Es decir, no percibo (intuyo) la causalidad, solo juzgo que
la hay.”

16 La posicién que aqui presento presupone la adopcién de un punto de

vista sobre los otros dos componentes de la Analitica, a saber: la idea de que la
Deduccion argumenta que las categorias deben aplicarse a la experiencia pero
en un sentido abstracto y general, y que los Principios intentan establecer las
verdades a priori fundamentales que resultan de la aplicaciéon de los esquemas a
los conceptos puros.

17" Como se verd en lo que sigue, mi lectura de este punto aproxima mas
a Kant a Hume, para quien, como es bien sabido, no tenemos impresiones
sensoriales de la conexidn necesaria entre objetos o eventos. Ginsborg (2013)
argumenta en una direccién diametralmente opuesta a la mia. En efecto, segun
su lectura, la sintesis que opera en las intuiciones esta guiada por el concepto
de causalidad. Sélo asi, dice Ginsborg, puede asegurarse que el concepto de
causa “no sera quiza enteramente vacio” (A90-B122), que es lo que la Analitica
quiere mostrar. No obstante, en mi opinién, Ginsborg no sélo ignora el rol de la
imaginacion en el esquematismo, sino que confunde el propdsito de la Analitica,
que no quiere mostrar que las categorias se aplican a intuiciones concretas, sino

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-374



366

Alvaro Peldez Cedrés

Ahora bien, si por un lado, como Kant afirma, no hay homogeneidad
entre conceptos e intuiciones, lo que parece significar que no intuimos
propiedades superiores como la causalidad, y el desafio, no obstante,
es explicar cdmo, en ultima instancia, aplicamos conceptos a objetos, lo
cual ocurre al nivel de la operacién intelectual superior que Kant llama
“juicio”, entonces, en efecto, hace falta un tercer término que contenga
algodelodadoenlasensibilidad y algo que pertenezca al entendimiento,
es decir, necesitamos un tercer término que sea homogéneo con el
concepto y homogéneo con el fendmeno. En otras palabras, si tenemos,
por un lado, percepciones y, por otro, juicios, lo que necesitamos es
identificar aquello que ocupa la posicion del sujeto en el juicio, a saber,
el objeto o fenémeno del cual se va a predicar algo. A este objeto, 0 a esta
representacion, la llama Kant “esquema trascendental”.

Sobre la naturaleza de este esquema dice Kant lo siguiente:

El concepto del entendimiento contiene unidad sintética
pura de lo multiple en general. El tiempo, como
condicion formal de lo multiple del sentido interno, y
por tanto, de la conexién de todas las representaciones,
contiene un multiple a priori en la intuicién pura. Ahora
bien, una determinacion trascendental del tiempo es
homogénea con la categoria (que constituye la unidad
deella), enlamedidaen que esuniversal y se basa enuna
regla a priori. Pero, por otro lado, es homogénea con el
fenomeno, en la medida en que el tiempo esta contenido
en toda representacion empirica de lo multiple. Por eso,
una aplicacion de la categoria a fendmenos sera posible
por medio de la determinacién trascendental del
tiempo, la cual, como el esquema de los conceptos del
entendimiento, media en la subsuncién de los Gltimos
bajo la primera (A139-B178).

Tal como yo lo veo, el parrafo contiene un argumento que parte
de dos premisas que pertenecen al corpus de las nociones kantianas

a un objeto posible de experiencia. Debe sefialarse, no obstante, que Ginsborg
no es una conceptualista tout court, sino que defiende que el modo en que el
entendimiento participa de la sintesis en las intuiciones no es a través de la
aplicacion explicita de conceptos, sino de lo que llama una “conciencia de la
normatividad”.

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



367

El contenido no conceptual y la necesidad del esquematismo

fundamentales y que expresan la tesis de la separabilidad que he
defendido antes:

(1) Las categorias entendidas como funciones sintéticas de lo
multiple de la intuicion.

(2) El tiempo, en cuanto condicion formal del orden de todas
nuestras representaciones, contiene una multiplicidad de
intuiciones.

Aqui se expresa lo que ya se habia dicho, a saber, que las categorias
son completamente heterogéneas en comparacion con intuiciones
empiricas, esto es, que tenemos, por un lado, meras funciones formales
de sintesis y, por otro, el multiple de la intuicion. Dado que ninguna
intuicién, como representacion de un objeto particular, puede alcanzar
la generalidad expresada en un concepto, hace falta el tercer término
mediador. Este ser, segin Kant, una “determinacion trascendental
del tiempo”. Entiendo por ello una representacion que, como toda
representacion, ocurre en el tiempo, y que se constituye por efecto
de la sintesis encerrada en la categoria aplicada a la multiplicidad de
las intuiciones. En virtud de que dicha representacion constituye una
sintesis de representaciones de acuerdo con una regla a priori, ésta tiene,
en palabras de Kant, un costado intelectual, y en la medida en que
ocurre en el tiempo, el cual condiciona toda presentacion de intuiciones,
se asegura su costado sensible.

Asi, las categorias, y como veremos, el resto de los conceptos, no
se aplican directamente a intuiciones, sino a un tipo de representacion
hibrida que constituye el objeto de subsuncion bajo un concepto en el
juicio. Es en virtud de que las intuiciones no poseen contenido conceptual
que hace falta una representacion que si lo tenga, una representacion
que ya posea la generalidad contenida en el concepto, aunque contintie
siendo, en algtin sentido, sensible.

Pero veamos con cuidado el resto de la argumentacion de Kant.
De acuerdo con mi interpretacion, lo que se esta buscando caracterizar
mediante lanocion de esquema es laidea de un objeto que sea homogéneo
con el concepto y, asi, pueda ser subsumido bajo él. A continuacion del
pasaje anteriormente citado, Kant hace referencia precisamente a la
cuestion discutida en la “Deduccion de las categorias” con respecto a
si éstas poseen un uso meramente fenomeénico o si se aplican también
a cosas en si mismas. Resalta como resultado de esa investigacién que
los conceptos sélo tienen significado en la medida en que se aplican a

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-374



368

Alvaro Peldez Cedrés

objetos, y que estos s6lo pueden sernos dados a través de la sensibilidad.
A lo que agrega:

[...] conceptos puros a priori deben contener a priori,
ademas de la funcion del entendimiento en la categoria,
también condiciones formales de la sensibilidad (a
saber, del sentido interno), las cuales contienen la
condicion universal, sélo bajo la cual la categoria puede
ser aplicada a algun objeto (A139-B179).

Sugiero que por “contener” condiciones formales de la sensibilidad,
se quiere decir que los conceptos puros refieren a priori, originariamente, a
dichas condiciones, y que éstas son esquemas de esos conceptos. En esta
conexidn, continta Kant, el esquema es un producto de la imaginacion,'®
aunque, por supuesto, nunca puede ser una mera imagen, pues estas
se hayan confinadas a objetos particulares de los cuales son imagenes.
El esquema, en cambio, constituye un procedimiento de la imaginaciéon
para proveer de una imagen a un concepto. Pero esto no significa
otra cosa que darle al concepto un objeto para su subsuncion. Si éste
es el propdsito, entonces, para seguir con el ejemplo del propio Kant,
cuando construimos un juicio matematico, en donde, como en todo
juicio sintético, hay un sujeto y un predicado que se aplica al primero
(y que no esta contenido en él), el sujeto no puede ser una imagen, por
ejemplo, cinco puntos (“.....”) como referencia del nimero cinco, pues
dicha imagen, en su particularidad, no corresponde a lo expresado en
el concepto del nimero cinco. En otras palabras, en cualquier juicio
que tenga pretensiones de objetividad, la relacidon entre el sujeto y el
predicado, entre concepto y objeto, no puede descansar en intuiciones
singulares, en imagenes, esto es, en representaciones subjetivas."

Kant contintia ejemplificando la idea de este “procedimiento
universal de la imaginacion para suministrar su imagen a un concepto”

8 Entrar en la caracterizacion de la imaginacion en la filosofia de Kant

me llevaria lejos de mis presentes propositos. Me adhiero a la postura de Hanna
(2005) y Allais (2009), seguin la cual la imaginacion es una facultad independiente
del entendimiento. Asimismo, para quien desee profundizar en la concepcion
de Kant de la imaginacion, remito a los excelentes trabajos de Matherne (2014,
2015).

9 Enun articulo previo de mi autoria (cfr. Peldez, 2008) he defendido que,
para Kant, los objetos de la geometria no son intuiciones sino esquemas.

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



369

El contenido no conceptual y la necesidad del esquematismo

con un concepto matematico y uno empirico: el concepto de triangulo
y el de perro. En relaciéon con el primero, Kant plantea la necesidad del
esquema como referente del concepto de tridngulo debido a que en
geometria, y en geometria sintética en particular, construir un triangulo
significa construir uno de alguna clase particular y en concreto, el cual
nunca expresaria las propiedades universales contenidas en el concepto
de triangulo. Por ello, el referente del concepto de triangulo no podria
ser ni un triangulo material, trazado en el encerado, ni una imagen de
dicha construccién, sino un esquema, es decir, un tipo de imagen que
surge de la sintesis de imagenes de triangulos particulares de acuerdo
con la regla contenida en el concepto. Por ello, como dira después:

[...] el esquema de conceptos sensibles (como los de las
figuras en el espacio) es un producto y, por asi decirlo,
un monograma de la imaginacién pura a priori, por el
cual, y segun el cual, las imagenes llegan a ser, ante
todo, posibles, las cuales, empero, deben ser conectadas
con el concepto siempre por medio del esquema que
ellas designan, sin que, en si mismas, lleguen a ser
enteramente congruentes con €l (A142-B181).

Algo mas radical, dice Kant, ocurre con los conceptos empiricos.
Dice en un pasaje bien conocido:

El concepto de perro significa una regla de acuerdo
con la cual mi imaginaciéon puede trazar, de manera
universal, la figura de un animal cuadrupedo, sin
estar limitada a ninguna figura singular particular,
que la experiencia me ofreciera, ni tampoco a ninguna
imagen posible que yo pudiera representar in concreto
(A142-B181).

El pasaje es bastante claro, aunque si agregamos algunas de las
explicaciones anteriores puede ser mejor entendido. La idea seria que
la imaginacién, no la imaginacién meramente reproductiva, claro est,
sino, como Kant dice, la imaginacion pura a priori, recorre la variedad de
intuiciones o representaciones particulares de perros que se encuentran
ordenadas en el sentido interno, obedeciendo la regla contenida en
el concepto de perro, y forma algo como una imagen de un perro en
general, lo cual sera el objeto de subsuncién bajo el concepto en un
juicio. Esta claro que sin el multiple de la intuiciéon no hay esquema

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-374



370

Alvaro Peldez Cedrés

posible, pues en nosotros los humanos el objeto es siempre dado a
través de la sensibilidad, dando ésta lugar a intuiciones. Sin embargo,
dichas intuiciones, en la medida en que son representaciones de objetos
particulares, sin contenido conceptual, nunca expresan propiedades
universales. Por ello, es el esquema el que sostiene la posibilidad del
juicio, esto es, la subsuncion de particulares bajo conceptos. Asi, cuando
juzgo que esto que se encuentra a mi lado agitandose como loco es un
perro, mi mente crea un esquema, una imagen que surge de comparar,
de acuerdo con el concepto, una serie ordenada de particulares entre
los cuales se encuentra este perro. Dicha imagen tendra algo de este
perro, pero también de otros, y, por lo tanto, de un rasgo comun que les
pertenece a todos, y es esa representacion la que media entre la intuicién
del perro particular y el concepto bajo el cual queda subsumido en un
juicio objetivo.

Por tltimo, y en relacion con las categorias: como ya se habia tratado
en la “Deduccion”, el propodsito de esquematizar dichos conceptos
consiste en proveerles de significacién empirica y, asi, de objetividad.
Sin embargo, al mismo tiempo, el esquema es también el referente de
la categoria, o como Kant lo pone: “[...] el esquema es propiamente
solo el fenémeno, o el concepto sensible de un objeto, en concordancia
con la categoria” (A147-B186). Sin dicho esquema, contintia Kant, sélo
le queda a la categoria un significado meramente légico, como mera
unidad de las representaciones, pero sin objeto alguno al cual aplicarse.
La sensibilidad, pues, “realiza” al entendimiento en tanto que le da
sus condiciones de aplicacion y, al mismo tiempo, con sus esquemas lo
“restringe”.

1A%

En este trabajo he defendido la idea de que desde el punto de
vista de Kant las intuiciones son no conceptuales. Esto, aunque pueda
parecer obvio dada la insistencia del propio Kant en distinguir entre
intuiciones y conceptos y las facultades que las sustentan, sensibilidad y
entendimiento, no ha sido interpretado mayoritariamente asi.

Con el fin de reforzar dicha lectura, he esgrimido un argumento
basado en la nocién de esquema. Si, como la lectura conceptualista
de Kant sostiene, en la formacion de las intuiciones ya participan las
categorias, ;cual seria el fin de postular esa representaciéon mediadora
entre intuiciones y conceptos?

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



371

El contenido no conceptual y la necesidad del esquematismo

En dicha seccién, Kant insiste una y otra vez en que las intuiciones
son completamente heterogéneas respecto de los conceptos. No sdlo lo
afirma de las categorias, sino también de los conceptos empiricos y de
los matematicos. Una observacion de Kant con respecto a si la causalidad
puede ser intuida, asi como el tratamiento del tema como parte sustantiva
de la doctrina trascendental del juicio, me condujo a conjeturar que la
diferencia entre sensibilidad y entendimiento podria ser entendida
como la diferencia entre percepcion y creencia o percepcion y juicio.
No percibimos la causalidad, como tampoco percibimos triangulos,
solo juzgamos que algo esta en relaciones causales o que algtin objeto
es triangular. Pero en esta operacion superior que es el juicio, lo que
se pretende establecer es que un objeto es parte de la extension de un
concepto, es decir, que un particular es un caso de un concepto. Pero la
insistencia de Kant en la heterogeneidad entre intuicién y concepto, en el
sentido de que ninguna intuicién, como representacion particular de un
objeto, alcanza la generalidad contenida en el concepto bajo el cual queda
subsumida, lo lleva a postular la necesidad de un objeto que contenga
el elemento intelectual necesario para convertirse en el objeto genuino
de subsuncién bajo un concepto. El esquema, como determinacion del
tiempo, recupera el multiple de la intuicién, pero, como producto de la
imaginacién guiada por el concepto, le da la generalidad necesaria para
que sea homogénea con el concepto. Es esa representacion la que alcanza
la generalidad que la intuicién no posee; es decir, es esa representacion,
y no la intuicién, la que posee contenido conceptual.

Hay homogeneidad entre las partes del juicio. Pero no se debe
a que, como cree McDowell, las intuiciones ya sean conceptuales. La
hay porque “del lado izquierdo” no tenemos intuiciones, es decir,
meros particulares, sino esquemas que contienen algo sensible y algo
intelectual, y del otro, conceptos.?

Bibliografia

Allais, L. (2009). Kant, Non-Conceptual Content and the Representation
of Space. Journal of the History of Philosophy, 47(3), 383-413.

__ (2015). Manifest Reality. Kant’s Idealism and his Realism. Oxford
University Press.

2 Agradezco a los 4rbitros de Tdpicos por los comentarios y sugerencias

hechos a una version preliminar de este articulo.

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-374



372

Alvaro Peldez Cedrés

Allison, H. (1983). Kant's Transcendental Idealism: An Interpretation and
Defense. Yale University Press.

Bermudez, ]. y Macpherson, F. (1999). Nonconceptual Content and the
Nature of Perceptual Experience. The Electronic Journal of Analytic
Philosophy, 6.

Caimi, M. (2017). El esquematismo de los conceptos empiricos. En L.
E. Hoyos y P. Stepanenko (eds.), La Critica de la razén pura: una
antologia hispanoamericana. (pp. 191-212). Universidad Nacional de
Colombia-UNAM.

Chuard, P. (2007). The Riches of Experience. En R. Genarro (ed.), The
Interplay between Consciousness and Concepts. Journal of Consciousness
Studies, nimero especial, 14(9-10), 20-42.

Dretske, F. (1981). Knowledge and the Flow of Information. MIT Press.

Evans, G. (1982). The Varieties of Reference. Oxford University Press
[(2018). Las variedades de la referencia. UAM-Cuajimalpa-Universidad
del Rosario].

Ginsborg, H. (2013). Was Kant a Nonconceptualist? En D. Heidemann
(ed.), Kant and Non-Conceptual Content. (pp. 208-221). Routledge.
Guyer, P. (1987). Kant and the Claims of Knowledge. Cambridge University

Press.

Hanna, R. (2005). Kant and Nonconceptual Content. European Journal of
Philosophy, 13(2), 247-290.

___ (2008). Kantian Nonconceptualism. Philosophical Studies, 137, 41-64.

__ (2011). Beyond the Myth of the Myth: A Kantian Theory of Non-
Conceptual Content. International Journal of Philosophical Studies,
19(3), 323-398.

Heck, R. J. (2000). Non-Conceptual Content and the “Space of Reasons”.
Philosophical Review, 109, 483-523.

Kant, I. (2011). Critica de la razén pura. M. Caimi (trad.). FCE-UAM-
UNAM.

Lazos, E. (2014). Disonancias de la Critica. Variaciones sobre temas kantianos.
UNAM.

Kemp Smith, N. (1918). A Commentary to Kant's “Critique of Pure Reason”.
Macmillan.

Martin, M. (1992). Perception, Concepts and Memory. Reimpreso en Y.
H. Gunther (ed.), Essays on Nonconceptual Content. (pp. 237-250). MIT
Press.

Matherne, S. (2014). Kant and the Art of Schematism. Kantian Review,
19(2), 181-205.

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



373

El contenido no conceptual y la necesidad del esquematismo

__ (2015). Images and Kant’s Theory of Perception. Ergo, 2(29), 737-
777.

McDowell, J. (1994). Mind and World. Harvard University Press [(2003).
Mente y mundo. M. A. Quintana (trad.). Ediciones Sigueme].

__ (2007). What Myth? Inquiry, 50(4), 338-351.

__(2009). Avoiding the Myth of the Given. En Having the World in View:
Essays on Kant, Hegel and Sellars. (pp. 256-274). Harvard University
Press.

McLear, C. (2015). Two Kinds of Unity in the Critiqgue of Pure Reason.
Journal of the History of Philosophy, 53(1), 79-110.

Peléez, A. (2008). Geometria, esquemas e idealizacion. Una mddica
defensa de la filosofia de la geometria de Kant. Revista de filosofia,
64, 65-77.

___ (2013). Espacio, movimiento y contenido no-conceptual en la
filosofia de la experiencia de Kant. Signos filoséficos, 15(30), 45-69.
__ (2017). La Estética trascendental. En L. E. Hoyos y P. Stepanenko
(eds.), La Critica de la razén pura: una antologia hispanoamericana.

(pp- 47-66). Universidad Nacional de Colombia-UNAM.

Prichard, H. A. (1909). Kant’s Theory of Knowledge. Oxford University
Press.

Schear, J. K. (2013). Mind, Reason and Being-in-the-World. The McDowell-
Dreyfus Debate. Routledge.

Sedivy, S. (1996). Must Conceptually-Informed Experience Involve Non-
Conceptual Content? Canadian Journal of Philosophy, 26, 413-430.
Sellars, W. (1963). Empiricism and the Philosophy of Mind. Harvard

University Press.

__ (1968). Science and Metaphysics. Routledge & Kegan Paul.

Siegel, S. (2016). The Contents of Perception. En The Stanford Encyclopedia
of Philosophy. URL: https://plato.stanford.edu/archives/win2016/
entries/perception-contents/

Speaks, J. (2005). Is There a Problem About Non-Conceptual Content?
Philosophical Review, 114(3), 359-398.

Van Mazijk, C. (2014). Why Kant is a Non-Conceptualist But is Better
Regarded a Conceptualist? Kant Studies Online, 170-200.

___ (2015). Do We Have To Choose between Conceptualism and Non-
Conceptualism? International Journal of Philosophical Studies, 23(5),
645-655. DO https://doi.org/10.1080/09672559.2015.1091028.

Warnock, G. J. (1949). Concepts and Schematism. Analysis, 9(5), 77-82.

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-374



