http://doi.org/10.21555/top.v0i60.1154

Time and Freedom. On Heidegger’s Interpretation
of Kant’s Concept of End in Itself

Tiempo y libertad. Sobre la interpretacion
heideggeriana de la nocion kantiana de “fin en si”

Alberto Lépez Lopez

Universidad Complutense de Madrid
Espana

alberl02@ucm.es
https://orcid.org/0000-0001-6065-2092

Recibido: 13 - 02 — 2019.
Aceptado: 09 - 05 -2019.
Publicado en linea: 28 — 10 — 2020.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
=TTy -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 293-326



294 Alberto Lopez Lopez

Abstract

The general aim of the following paper is to show how some
fundamental structures that SuZ describes are a reformulation
of concepts which can be found in Kant’s practical philosophy.
In order to fulfill this aim, Heidegger’s interpretation of Kant's
concept of end in itself is taken as a guiding thread, and I present
the sense in which Heidegger appropriates this concept in his
theory. Lastly, in the conclusions it is presented how structur-
al features of Dasein’s being could be read according to Kant's
practical philosophy in relation to Heidegger’s appropriation of
the previously mentioned Kantian concept.

Keywords: Dasein; being; possibility; world; selfhood; tempo-
rality; freedom; decision.

Resumen

El presente trabajo tiene como objetivo general mostrar
como ciertas estructuras fundamentales descritas en SuZ resultan
de una reformulacion de conceptos presentes en la filosofia
practica de Kant. Para el cumplimiento de este objetivo se
toma como hilo conductor la interpretacion heideggeriana
de la nocién kantiana de fin en si y se expone en qué sentido
Heidegger realiza una apropiacion de ésta en su planteamiento.
Finalmente, en las conclusiones exponemos como podrian ser
leidos desde la filosofia practica de Kant los rasgos estructurales
del ser del Dasein que la argumentacion anterior circunscribe en
relacion con la apropiacion heideggeriana de la nocion kantiana
mencionada.

Palabras clave: Dasein; ser; posibilidad; mundo; mismidad;
temporalidad; libertad; decision.

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Tiempo y libertad 295

Introduccion’

Después de las investigaciones de Franco Volpi, en las que se
muestra que la nocion de “existencia” (Existenz) que guia el analisis de
SuZ resulta de una reformulacion del concepto aristotélico de “praxis”,?
la veta practica del planteamiento heideggeriano (o al menos del
programa de una ontologia fundamental y de una metafisica del Dasein,
desarrollados hasta 1930 aproximadamente) resulta innegable. En esta
linea de lectura, el presente trabajo tiene como objetivo general mostrar
como ciertas estructuras fundamentales descritas en SuZ y en algunas
de las obras inmediatamente posteriores resultan de una relectura no
solo de la filosofia tedrica de Kant, sino también, y quizas de modo mas
determinante, de su filosofia practica.’ Para el cumplimiento en concreto
de este objetivo hemos creido especialmente pertinente exponer la
interpretacion heideggeriana de la nocién kantiana de “fin en si”, que
Heidegger reformula en términos de la Analitica Existencial como un
“por-mor-de” (Worumuwillen). En relacidon con esta orientacion, el estudio
que presentamos dispone de la siguiente estructura. En primer lugar,
partiremos de la caracterizacion que Heidegger hace del sentimiento
de respeto como un modo de la autoconciencia trascendental para
mostrar cémo llega a la nocion kantiana de “fin en si”. En segundo
lugar, fijaremos el sentido de la nocién “por-mor-de” para que resulte
visible qué quiere decir Heidegger cuando acufia esta expresion para
designar la estructura de ser del Dasein. En tercer lugar, sefialaremos
cOmo esta estructura, una vez reconducida a la temporalidad, se vincula
a la nocién de “libertad” que Heidegger acufa en el periodo sefnalado.
Finalmente, esbozaremos brevemente en las conclusiones cémo habria
de orientarse, en general, una lectura que pretendiese localizar ciertas
analogias estructurales entre el planteamiento de Heidegger y la filosofia
practica de Kant.

! Este articulo ha sido elaborado en el marco del proyecto de investigacion

Naturaleza humana y comunidad 1V: El filésofo,la ciudad y el conflicto de las facultades,
o la filosofia en la crisis de la humanidad europea en el siglo XXI (FFI12017-83155-P),
financiado por el Ministerio de Economia y Competitividad.

2 Cfr. Volpi (2012, pp. 76-151).

®  Paradisponer de una visién de conjunto sobre la recepcién heideggeriana

de Kant en sus distintas etapas, cfr. Vigo (2018).

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 293-326



296 Alberto Lopez Lopez

1. El sentimiento de respeto como un modo de la autoconciencia
trascendental

En Los problemas fundamentales de la fenomenologia (1927) Heidegger
caracteriza el sentimiento de respeto, en cuanto autoconciencia moral,
como un modo de la autoconciencia trascendental:

Si la estructura formal de la personalitas [trascendentalis]
consiste en la conciencia de si mismo, entonces la
personalitas moralis debe expresar una determinada
modificacion de la conciencia de si mismo, y, por tanto,
representar una clase peculiar de autoconciencia” (GA
24, 186 [2000, p. 170]).

Pues bien, para comprender en qué sentido esto es asi, y qué
estructura incorpora el sentimiento de respeto como modo de la
autoconciencia trascendental, sefialaremos los rasgos fundamentales de
la estructura de la objetividad tedrica, en la cual dicha autoconciencia se
constituye. Para ello partiremos de un fragmento de la Légica [ische que
dice ast:

Todo nuestro conocimiento presenta una doble relacién
[referencia]: en primer lugar, una relacion [referencia]
con el objeto, en sequndo lugar una relacion [referencia]
con el sujeto. Considerado en el primer respecto hace
referencia a representacion, en el segundo a conciencia: la
condicion universal de todo conocimiento en general
(AA IX: 33 [2000, p. 98]).

En este fragmento se aprecia con especial claridad que la estructura
del conocimiento como tal consiste en una doble referencia simultanea
tanto al sujeto como al objeto, y puesto que se trata del conocimiento
en general (y, por tanto, no de este o aquel conocimiento), hablamos de
un sujeto y un objeto en general (y, consiguientemente, no de este o
aquel sujeto u objeto). Por consiguiente, haciendo uso de las expresiones
que Kant acufia en la Deducciéon Trascendental y en los Paralogismos
de KrV,* vale decir que la estructura formal del conocimiento se

4 Cfr. KrV A 104-A 110 (2013, pp. 124-127) y A 346/ B 404 (2013, p. 307).

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Tiempo y libertad 297

constituye en la referencia a priori a un objeto trascendental = X que es
simultaneamente autorreferencia a priori a un sujeto trascendental = X (o,
si se prefiere, puede hablarse, en vez de referencia y autorreferencia,
de posicién y autoposicion). Pues bien, en virtud de esta referencia y
autorreferencia se da una correlacion a priori que hace que la estructura de
la objetividad se constituya en una estructura de o-posicién, como Kant
senala en la Deduccion Trascendental: “advertimos [...] que nuestro
pensamiento de la relacion conocimiento-objeto conlleva siempre en si
cierta necesidad, ya que el primer elemento es considerado como algo
que se opone al segundo” (A 104 [2013, p. 124]; el subrayado es nuestro).
Pese a que no podemos exponer aqui el nervio de la argumentacién
de la Deduccién Trascendental, si consideramos preciso senalar, sin
embargo, un punto de inflexién en la misma, el cual se deja ver cuando
Kant sefiala que “la unidad necesariamente formada por el objeto s6lo
puede ser la unidad formal de la conciencia” (A 105 [2013, pp. 124-125]).
Con ello quiere decirse que el objeto trascendental = X no es sino una
proyeccién a priori, por parte del sujeto trascendental = X, de su propia
constitucion de ser, y puesto que en esta proyeccion se abre la estructura
de oposicion mencionada, Heidegger caracteriza en Kant y el problema
de la metafisica (1929) a este “acto” de apertura como un dejar-estar-
oponiéndose (gegenstehenlassen)®y ala representacion del objeto en general
= X como un horizonte de objetividad®. Pues bien, es en el movimiento de
autorreferencia o autoposicion senalado donde se constituye la auto-
conciencia trascendental, que Kant denomina también, haciendo un uso
propio del término de Leibniz, a-percepcion trascendental. Y ciertamente es
esta estructura de doble referencia simultanea la que Heidegger localiza
en el sentimiento de respeto al caracterizar éste como un modo de la
autoconciencia trascendental. En efecto, en la obra sefialada Heidegger
afirma lo siguiente:

Pertenece a la indole de un sentimiento, en general,
no solo que es un sentimiento por algo, sino que ese
sentimiento, al mismo tiempo que lo es por algo, hace
sentible al sintiente mismo y a su estado, a su ser, en
el mas amplio sentido. Concebido de forma universal
y formal, el sentimiento expresa para Kant un modo

5 Cfr. GA 3,72 (2013, p. 60).
6 Cfr. GA 3, 84 (2013, p. 71).

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 293-326



298 Alberto Lopez Lopez

peculiar de manifestarse el yo. Al tener un sentimiento
por algo, se encuentra siempre y a la vez un sentirse a si
mismo, y en el sentirse a si mismo se hace presente para
si uno mismo (GA 24, 187 [2000, p. 171]).

Como se puede apreciar en este fragmento, Heidegger lee el
sentimiento en general desde la estructura que Kant describe en la
Deduccién Trascendental y que nosotros acabamos de esbozar. En
efecto, la estructura de referencia y autorreferencia queda traducida en
términos del sentimiento como un sentimiento por algo (por un objeto
del sentir) que es a la vez un sentirse a si mismo en ese sentimiento
por algo. Esta estructura interesa a Heidegger ante todo porque en
esta autorreferencia, consistente en sentirse a si mismo, el sujeto
se hace patente en su ser ante si mismo y, por tanto, tiene lugar una
autorrevelacion del si mismo. Pues bien, esta estructura de referencia y
autorreferencia localizada en el sentimiento en general se traduce, en los
términos concretos del sentimiento de respeto, de la siguiente manera:
el sentimiento de respeto por la ley moral es a la vez un sentirse a si
mismo del sujeto, y en este sentirse a si mismo el sujeto se revela ante
si mismo en su ser persona. De este modo, la estructura de referencia
y autorreferencia de la autoconciencia trascendental es localizada en el
sentimiento de respeto como un modo derivado de la misma, es decir,
como autoconciencia moral. Es esta estructura, por tanto, lo que el
analisis de Heidegger visibiliza como una “tendencia de doble sentido
en la estructura intencional del respeto” (GA 24, 192 [2000, p. 175]), y a
ello se debe que el autor de SuZ afirme, con razon, que “la interpretacion
kantiana del respeto es probablemente el andlisis fenomenoldgico mas
brillante de la moralidad que tenemos de é1” (GA 24, 189 [2000, p. 172]).”

7 El subrayado es nuestro. Para un analisis mas extenso reciso de la
y: y

interpretacion heideggeriana del sentimiento de respeto, cfr. el espléndido
trabajo de Ramén Rodriguez, especialmente el noveno capitulo (2015, pp. 199-
218), titulado La interpretacion ontoldgica del sentimiento moral. En este trabajo,
que ha sido especialmente relevante para nuestro estudio, el profesor Ramon
Rodriguez difiere, sin embargo, con respecto al cardcter fenomenoldgico que,
a nuestro juicio, es localizable en el planteamiento de Kant. En efecto, segtin
el profesor Rodriguez, frente al andlisis kantiano, que abordaria la estructura
del sentimiento de respeto desde un punto de vista causal, en la interpretacion
heideggeriana de este sentimiento “el punto de vista causal que prima en la
consideracion de Kant es sustituido por un analisis de su estructura intencional”

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Tiempo y libertad 299

Pues bien, una vez mostrado que en el sentimiento de respecto tiene
lugar una autorrevelacion del ser de la persona, Heidegger se pregunta
cudl es su constitucion de ser, e interpreta que la nocién kantiana de
“fin en si mismo” mienta la estructura ontoldgica de la persona. A este
respecto, la interpretacion heideggeriana se apoya en textos de Kant
como el siguiente fragmento de la Fundamentacién de la metafisica de las
costumbres (obra de 1785):

Yo sostengo lo siguiente: el hombre y en general todo
ser racional existe como fin en si mismo, no simplemente
como un medio para ser utilizado discrecionalmente por
esta o aquella voluntad, sino que tanto en las acciones
orientadas hacia si mismo como en las dirigidas hacia
otros seres racionales el hombre ha de ser considerado
siempre al mismo tiempo como fin (AA IV: 428 [2012, p.
137]).

Cuando Kant sostiene aqui que el hombre “existe como fin en si
mismo”, Heidegger interpreta, en efecto, que esta expresion designa el
modo de ser de la persona, y afirma entonces lo siguiente:

(p- 206; el subrayado es nuestro). Nosotros hemos intentado mostrar, no
obstante, que la intencionalidad de doble sentido que Heidegger localiza
en la estructura del sentimiento de respeto no es ajena al planteamiento de
Kant; antes bien, en Los problemas fundamentales de la fenomenologin Heidegger
aborda la estructura del sentimiento de respeto después de un andlisis de la
autoconciencia trascendental y la autoconciencia psicoldgica, y caracteriza este
sentimiento, en cuanto autoconciencia moral, como un modo de la autoconciencia
trascendental. En ello se deja ver, a nuestro juicio, que Heidegger no introduce
un planteamiento intencional que fuese ajeno al analisis kantiano, sino que
encuentra en la caracterizaciéon kantiana de la autoconciencia trascendental la
doble intencionalidad mencionada (localizada, concretamente, en la estructura
de referencia y autorreferencia —o posiciéon y autoposicion— que hemos
descrito) y, a partir de ésta, aborda la estructura del sentimiento en general y
del sentimiento de respeto en particular. Y es que, en efecto, ésta es la manera
correcta, a nuestro juicio, de abordar el andlisis kantiano del sentimiento de
respeto y de ubicar, por tanto, la cuestion de la “causalidad inteligible”. Pese
a que no podemos desarrollar esto aqui (en las conclusiones sefialaremos algo
mas —aunque poco mas— al respecto), baste decir orientativamente que la
“causalidad inteligible” ha de interpretarse, a nuestro entender, en términos de
autoafeccion pura y, por tanto, ha de ser puesta en relacién con esta estructura
de referencia y autorreferencia declinada en términos del sentimiento.

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 293-326



300 Alberto Lopez Lopez

El Dasein existe en el modo de ser-en-el-mundo, y como
tal es en vista de si mismo [es por mor de si mismo] [...].
Aqui aparece el momento estructural que llevé a Kant
a definir ontoldgicamente a la persona como fin, sin
aclarar la estructura especifica de la indole de fin y la
cuestion de su posibilidad ontolégica (GA 24, 241 [2000,
p. 213]).

En este sentido, Heidegger lee la nocién del “ser persona” (o sea,
de la existencia inteligible del sujeto) desde la constitucion del ser del
Dasein (es decir, de la Existenz) y, por ello, del mismo modo que el ser
por mor de si mismo mienta la estructura del ser del Dasein, Heidegger
sostiene que el ser un fin en si mismo designa la constitucién de ser
de la persona. Asi pues, parece preciso comenzar aclarando en qué
consiste el ser por mor de si mismo para ver en qué sentido Heidegger,
al proponer esta estructura, esta releyendo el planteamiento kantiano.
Para ello haremos dos precisiones preliminares. En primer lugar, hay
que precisar que en la estructura del ser por mor de si mismo Heidegger
esta reformulando la estructura de referencia y autorreferencia (y, por
tanto, de correlaciéon u oposicion) en términos practicos y, por tanto, ésta
ha de constituirse en ese dejar-estar-oponiéndose (gegenstehenlassen) del
que hablamos pero pensado ahora desde la praxis, es decir, desde el ser-
en-el-mundo. En segundo lugar, es preciso sefialar que esta estructura
de referencia y autorreferencia, pensada ahora en términos practicos, va
a ser caracterizada, en tltima instancia, como una estructura temporal.
Ello comienza a dejarse ver cuando Heidegger se pregunta, en el curso de
1928 titulado Principios metafisicos de la l6gica, acerca de la determinacion
temporal implicita en la expresion “luego”, que se refiere al estar a
la expectativa: “el luego no lo encontramos [...] [ni] en los objetos, ni
tampoco en el sujeto (de acuerdo con el concepto tradicional), ni aqui ni
alli, sino, por decirlo asi, jde camino del sujeto al objeto! [...] pero este
camino ya lo conocemos: como el pasar a, como la trascendencia. Baste
esto como indicacién de ‘lo que’, en definitiva, ‘es’ lo que enunciamos
como caracter del tiempo” (GA 26, 260-261 [2008b, p. 235]). Pues bien,
tomando sin mas preambulos estas indicaciones sobre la trascendencia y
la temporalidad en relacién con la estructura de oposicion mencionada,
pasaremos a fijar el sentido de la nocién de “ser por mor de si mismo”.

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Tiempo y libertad 301

2. Sentido de la nocidn de “ser por mor de si mismo”

En el fragmento citado lineas atras de Los problemas fundamentales de
la fenomenologia, Heidegger sefiala que “el Dasein existe en el modo del
ser-en-el-mundo, y como tal, es por mor de si mismo”, con lo cual se esta
apuntando desde el comienzo a una relaciéon entre ambas estructuras.
Parece preciso comenzar preguntandose, por tanto, qué relacion
guardan entre si la estructura “ser-en-el-mundo” y la estructura “ser
por mor de si mismo”.

2.1. Ser-en-el-mundo y Mismidad

Como mencionamos, la expresion “ser por mor de si mismo”
mienta el modo de ser del Dasein y, por tanto, en esta estructura han
de estar supuestas las dos indicaciones formales que se dan en el §9 de
SuZ sobre la Existenz: el ser del Dasein consiste en tener-que-ser (Zu-
sein) su ser como en-cada-caso-suyo (Jemeinigkeit). Vamos a desplegar
esta estructura hasta el final en todo este segundo apartado para poder
determinar posteriormente, ya en el tercer apartado, qué sentido le da
Heidegger en relacién con el concepto de “libertad”.

En términos generales, estas dos indicaciones formales pretenden
senalar que el Dasein tiene el ser propuesto como una tarea intransferible
de la que tiene que hacerse cargo en cada caso, y la cuestion es ver qué
estructura subyace a esta proposicion. Con esta “proposicion” quiere
decirse que el Dasein, en su ser en el mundo, siempre ya ha proyectado
su ser (0, si se prefiere, su si-mismo) sobre posibilidades de existencia y,
por tanto, este ser o si-mismo se le ofrece en estas sus posibilidades de
existencia que tiene que decidir realizar o ejecutar de uno u otro modo en
cadacaso: el ser o el si-mismo del Dasein consiste entonces en un ser posible,
ser sobre la posibilidad o poder ser. Ahora bien, si esto es asi, entonces hay
que tomar en sentido literal la pro-posicién mencionada, a saber, como
un poner-delante (“pro”) o poner-en-frente (en definitiva, un dejar-
estar-oponiéndose), sobre la posibilidad, el propio ser o el si-mismo. Por
consiguiente, en virtud de esta proposicion interpretada como un dejar-
estar-oponiéndose el si-mismo sobre la posibilidad, el Dasein en su ser-
en-el-mundo esta estructuralmente remitido hacia posibilidades de si
mismo y, en este sentido, existir es para el Dasein siempre ya un ir desde
si-mismo hacia su si-mismo posible o su poder ser-si-mismo. Pues bien,

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 293-326



302 Alberto Lopez Lopez

Heidegger denomina a esta estructura, en virtud de la cual el Dasein
esta remitido siempre ya a sus posibilidades de existencia, mismidad
(Selbstheit)®, y esta remision o referencia estructural es lo que mienta el
“por-mor-de” del “ser por mor de si mismo”, que Heidegger caracteriza
también, precisamente para marcar dicha remision o referencia, como
un ser-para-si-mismo. El siguiente fragmento de los Principios metafisicos
de la I6gica es especialmente preciso a este respecto:

Ser por mor de si es una determinacion esencial del ser
del ente que llamamos Dasein. Esta constitucién [...]
proporciona la posibilidad intrinseca para que [...] la
mismidad pertenezca a su ser. Ser en el modo de un si
mismo quiere decir ser-para-si-mismo en un sentido
por esencia fundamental (GA 26, 243-244 [2008b, p.
221]).

Asi pues, ser por mor de si mismo es ser-para-si-mismo y, por tanto,
habitar esta estructura de la mismidad que se despliega en la referencia
estructural del Dasein hacia sus posibilidades de existencia o su poder-
ser-si-mismo. Pues bien, para ver la conexion que Heidegger afirmaba
entre el ser-en-el-mundo y el ser por mor de si mismo hay que precisar
que esta misma referencia hacia posibilidades de si mismo es lo que
abre el mundo, pues el mundo es, como sefiala Heidegger en la obra
senalada, “la totalidad de las posibilidades intrinsecas esenciales del
Dasein” (GA 26, 248 [2008b, p. 225]). Por consiguiente, si el mundo no es
sino la totalidad unitaria de las posibilidades de existencia del Dasein,
y si la estructura de la mismidad consiste en la referencia estructural
hacia estas posibilidades de si mismo, entonces la estructura del ser-
en-el-mundo y la estructura de la mismidad (mentada en el ser por
mor de si mismo) se despliegan en una misma y tinica referencia del
ser del Dasein hacia sus posibilidades (una referencia que fijaAbamos
terminologicamente como “dejar-estar-oponiéndose”). Prueba de
ello es que Heidegger sostiene en los Principios metafisicos de la 16gica
que “el mundo es el libre contra-apoyo del por mor de qué del Dasein”
(GA 26, 248; [2008b, p. 225]),° o sea, que el mundo, como horizonte de

8  Para un excelente tratamiento de esta nocién de mismidad, cfr.,

Rodriguez (2004), especialmente el cuarto capitulo, titulado La hermenéutica del
si mismo en Ser y Tiempo (pp. 61-82).
?  El subrayado es nuestro.

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Tiempo y libertad 303

posibilidades de ser-si-mismo del Dasein, se abre en la contra-posicion
(o, lo que es lo mismo, en el dejar-estar-oponiéndose) que tiene lugar
en virtud del proyecto del Dasein hacia sus posibilidades de existencia
(es decir, en virtud del ser por mor de si mismo). Asi pues, el proyecto
originario del Dasein sobre la posibilidad se constituye en un tinico y
mismo fendmeno de pro-referencia con respecto al cual el ser por-mor-
de si mismo (o ser-para-si-mismo) y el ser-en-el-mundo constituyen, por
asi decirlo, el anverso y el reverso. Lo que hay que hacer visible es, por
tanto, este fenémeno unitario y, para ello, vamos a hacer una pequefia
cala en el §18 de SuZ para ver cémo en este fenomeno de proyeccion
comparece en su ser el ente intramundano.

El § 18 de SuZ la Analitica Existencial pretende visibilizar la
mundaneidad del mundo, entendiendo por tal una totalidad remisional
o respeccional, es decir, una totalidad conformada por el conjunto de
remisiones entre los utiles o entes a la mano (Zu-handen). En virtud de
esta remision, Heidegger sefiala que el ser de los ttiles o entes a la mano
(o sea, la Zuhandensein) “tiene el caracter de estar-remitido” y que “el
caracter de ser de lo ala mano es la condicién respectiva” (GA 2, 84 [2014,
p- 105]). Esto puede expresarse también sosteniendo que el ser a la mano
consiste en ser-para o estar-vuelto-hacia (Sein-zum) otra cosa, pero esa otra
cosa a la que remiten en su ser los ttiles es precisamente una posibilidad
de existencia del Dasein. Con ello quiere decirse que los ttiles o entes a la
mano comparecen en su ser (es decir, tienen sentido o son inteligibles) en
la remision a posibilidades de ser de este ente. Asi, en el célebre ejemplo
de Heidegger, el martillo comparece en su ser-para-martillar y, por tanto,
su condicidon de comparecencia es esa posibilidad de ser del Dasein hacia
la cual esta remitido en su ser, a saber, el martillar. Pues bien, asi como
los entes intramundanos comparecen en su ser gracias a esta remisioén
a una posibilidad de existencia del Dasein, resulta que la totalidad
respeccional (es decir, la mundaneidad) se despliega en su remision a la
totalidad unitaria de las posibilidades de ser del Dasein, es decir, en su
remision hacia el mundo. Asi pues, se advierte ahora que este fenémeno
unitario de pro-referencia o proyeccion sobre la posibilidad es también
la condicién de comparecencia del ente intramundano.

Pues bien, podemos denominar a este fenémeno unitario que abre
el mundo y la estructura de la mismidad, y que Heidegger piensa como
un dejar-estar-oponiéndose, trascendencia. Con ello quiere decirse que
en el proyectarse hacia el mundo como horizonte de sus posibilidades
de ser, el Dasein siempre ha ido ya mds alld del ente en direccién hacia el

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 293-326



304 Alberto Lopez Lopez

mundo y, en este sentido, lo ha traspasado o trascendido™. Por ello afirma
Heidegger en los Principios metafisicos de la [0gica que “el mundo debe ser
constitutivo de la trascendencia del Dasein. Este trasciende el ente, y este
saltar sobre... es saltar... hasta el mundo” (GA 26, 233 [2008b, p. 213]).
Asi pues, ser por mor de si es trascenderse a si mismo en direccion hacia
el mundo como horizonte de posibilidades del poder ser-si-mismo. Y
ciertamente, puesto que Heidegger interpreta que ser un fin en si es ser
por mor de si mismo, y puesto que ser por mor de si es moverse siempre
ya en esta trascendencia, profesores como Manuel Jiménez Redondo han
podido afirmar que “lo que Heidegger denomina [...] trascendencia, es
lo que Kant denomina fin en si” (2013a, p. 27). Ahora bien, para explicitar
hasta el final esta estructura del ser por mor de si mismo pensada ahora
como trascendencia hay que atender a la indicacién que Heidegger da
cuando sefiala que “el problema de la trascendencia debe retrotraerse a
la cuestion de la temporalidad y la libertad” (GA 26, 211 [2008b, p. 194,
nota a pie de pagina]). Siguiendo esta indicacién, vamos a reconducir
el dejar-estar-oponiéndose inscrito en el por-mor-de (y determinado
ahora como trascendencia) a la temporalidad, para pasar, ya en el tercer

10" Para una correcta comprension de este “traspasar” o “trascender” al

ente en direccion hacia el mundo es preciso poner de manifiesto dos rasgos
estructurales de la trascendencia que han sido ejemplarmente subrayados
por Alejandro Vigo (cfr. 2008, pp. 45-51 y 59-86), a saber, la bidimensionalidad
y la horizontalidad de la trascendencia. Precisamente porque en el traspasar o
trascender lo que comparece es el ente mismo, la trascendencia dispone de una
dimension éntica en la que el movimiento de desvelamiento se orienta hacia el
ente en cuestion, pero, en la medida en que esta orientacién en direccién del
ente es posibilitada por un previo ir mas alla del mismo, hacia el mundo como
horizonte de sentido sobre el cual ente es proyectado y comprendido en su ser,
la trascendencia dispone asimismo de una dimensién ontolégica. En este sentido,
conforme a la caracterizacion del mundo que venimos haciendo, vale decir que,
puesto que la mundaneidad, entendida como una totalidad respeccional o trama
de significatividad, remonta en tltimo término a posibilidades de ser del Dasein
(cfr. GA 2, 84 [2014, p. 105]), y puesto que el mundo es, en el sentido antedicho,
el horizonte del poder ser del Dasein (o, si se prefiere, la totalidad unitaria de
las posibilidades de ser de este ente), resulta que el proyecto de la trama de
significatividad y, por tanto, el acceso significativo al ente en la dimension ontica
de la trascendencia, presupone la referencia hacia el mundo como horizonte del
poder ser del Dasein en la dimension ontoldgica de la misma.

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Tiempo y libertad 305

apartado, a poner todo ello en conexion con el concepto de “libertad”, el
cual ciertamente hace mas inteligibles estas estructuras.

2.2. Trascendencia y temporalidad™

Si el ser del Dasein, caracterizado como ser por mor de si mismo,
consiste en la trascendencia, y si la trascendencia mienta el proyectarse
aperiente del Dasein sobre el mundo, entonces el ser de este ente (la
Existenz) puede caracterizarse como el movimiento consistente en ir
desde si mismo hacia el mundo como horizonte de posibilidades de si
mismo. Pues bien, Heidegger denomina a este movimiento del ser del
Dasein movilidad existencial (Bewegheit), y caracteriza la misma en el §72
de SuZ a partir del extenderse del Dasein: “la movilidad de la existencia
[Existenz] no es el movimiento de un ente que esta ahi. Se determina a
partir del extenderse del Dasein” (GA 26, 374-375 [2014, p. 389]). Asi
pues, cuando Heidegger dice que el ser del Dasein consiste en trascender
hacia el mundo quiere decir que el ser de este ente se ex-tiende o dis-
tiende (distentio animi, decia san Agustin), es decir, tiende-hacia-fuera,
mas alld de si, hacia el mundo. En este sentido, la trascendencia es un
movimiento extdtico (0 sea, un movimiento que consiste en extenderse
de la manera senalada), y en este extenderse, como senala Heidegger en
Los problemas fundamentales de la fenomenologia, consiste la temporalidad:
“La temporalidad, en tanto que extatica, se extiende en si misma. La
temporalidad, en cuanto primario fuera de si, es el extenderse mismo”

11 Para un excelente estudio de la relacion estructural entre trascendencia

y temporalidad, cfr. el trabajo antes citado del profesor Alejandro Vigo,
especialmente el segundo capitulo, titulado Temporalidad y trascendencia. La
concepcion heideggeriana de la trascendencia del Dasein en Sein und Zeit (2008, pp.
39-58). Pese a que nuestro trabajo se ha venido apoyando no tnicamente en
SuZ, sino también en obras posteriores, creemos que la orientacion general que
Alejandro Vigo ofrece al comienzo de su estudio sobre esta cuestién ayudara
sin duda al lector a enmarcarla correctamente con vistas a la argumentacién
que sigue. Dicha orientacion general dice asi: “la trascendencia constitutiva del
Dasein, que en SZ es analizada en sus momentos estructurales de un modo al
que luego me referiré, es, en su raiz ontologica uiltima, esencialmente ‘temporal’,
en un sentido especial del término. El ‘salir de si’ (trascender) que el Dasein,
en cuanto existente, es tiene la forma de un ‘salir de si’ (trascender) en el
modo de la unidad originaria de los (tres) éxtasis temporales constitutivos de
la temporalidad originaria, que, en tal medida, se puede denominar también
‘extatica” (Vigo, 2008, pp. 42-43).

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 293-326



306 Alberto Lopez Lopez

(GA 24, 382 [2000, p. 325]). Asi pues, la pro-posiciéon o el dejar-estar-
oponiéndose pensados como trascendencia son reconducidos, a
través de este movimiento extatico, a la temporalidad, como por
otra parte puede apreciarse también en los Principios metafisicos de la
l6gica. En efecto, Heidegger sostiene alli, con respecto a ese estar a la
expectativa que encontraba en el camino del sujeto al objeto,'? que “estar
a la expectativa quiere decir un anticipo-de-si-mismo, es una forma
fundamental de hacia-si-mismo”, y afirma justo después que “este
hasta-si a partir de la propia posibilidad que se encuentra en el anticipo
es el concepto primario, extatico del futuro”(GA 24, 266 [2000, p. 239]).
Por consiguiente, vale decir que en ese movimiento extatico, consistente
en precursar anticipativamente la posibilidad, se abre la dimensiéon de
futuro (Zukunft) y, por tanto, la cuestion que ahora se impone podria
formularse del siguiente modo: ; por qué en este movimiento extatico en
el que el Dasein precursa la posibilidad se abre el futuro? Respondamos,
sin mas dilacion, lo siguiente: porque el mundo es la totalidad unitaria
de posibilidades de ser del Dasein, y en toda posibilidad de ser del
Dasein esta a su vez contenida una peculiar posibilidad de ser de este
ente, a saber, la muerte. La cuestion anterior nos conduce, por tanto, a
esta otra: ;qué relacion se da entre la muerte y la dimensién de futuro?

Ciertamente cuando el Dasein se proyecta sobre esta o aquella
posibilidad factica de su existencia, dicha posibilidad queda
contemplada en funcion de su realizacion: se contempla como algo que
en un determinado momento dejara de ser posibilidad para ser realidad
efectiva (o sea, dejara de ser futuro para ser presente). Pues bien, ocurre
que la posibilidad de la muerte no puede ser contemplada en funcion de
su realizacidn, porque en rigor cuando esta posibilidad “es”, el Dasein
ya no esy, por tanto, a diferencia de las distintas posibilidades facticas,
la muerte es la tnica posibilidad que se mantiene como tal y, en este
sentido, la muerte es irreductiblemente futuro.” Y es que, en efecto,
Heidegger afirma expresamente, en el debate con Cassirer celebrado

12° Como se pudo ven en primer apartado de este trabajo.

Esta irreductibilidad de la muerte como poder ser o posibilidad en
cuanto tal ha sido subrayada espléndidamente por Felipe Martinez Marzoa, en
la linea que venimos comentando, del modo siguiente: “el hacerse cargo de la
muerte deja fuera de lugar la interpretaciéon de la posibilidad en funcién de la
realidad, porque la muerte no puede ser nunca una realidad, un presente, y, sin
embargo, y precisamente por ello, es siempre posibilidad y la tinica posibilidad

13

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Tiempo y libertad 307

en Davos y recogido en la edicion castellana de Kant y el problema de
la metafisica, que “el andlisis de la muerte tiene la funcion de mostrar
en una direccion la radical orientacidon hacia el futuro del Dasein” (GA
26, 283 [2013, p. 246]). En este sentido, el movimiento extatico inscrito
en el ser por mor de si mismo abre el futuro porque consiste en un
precursar anticipativamente la muerte, lo cual quiere decir que “ser
por mor de si mismo” o, mejor, “ser-para-si-mismo” es originariamente
un ser-para-la-muerte. Por consiguiente, en relacion con la cuestion que
nos ocupa, la funcién metodica de la muerte se precisa como sigue:
puesto que la muerte es una posibilidad inscrita en toda posibilidad,
y puesto que el proyectarse originario del Dasein hacia el mundo es un
proyectarse hacia la muerte (un ser-para o estar-vuelto-hacia la muerte)
resulta que el mundo, como horizonte total de las posibilidades de
ser del Dasein, se con-figura o se con-forma como un horizonte de
futuro. En esta medida, la expresion “ser por mor de si mismo” mienta
precisamente este movimiento extatico de temporalizacion del futuro
que es originariamente un precursar anticipativamente la muerte, lo
cual se deja ver de forma especialmente clara en los Principios metafisicos
de la l6gica:

La temporalidad se temporaliza primariamente a partir
del futuro [...]. Esto es la expresion metafisica de que
el mundo, que precisamente no se fundamenta en
nada mas que en la totalidad extatica del horizonte del

tiempo, se temporaliza primariamente a partir del por
mor de (GA 26, 273 [2008b, p. 246]).

Para cerrar esta primera aproximacion al concepto de temporalidad
hemos de sefialar atin, no obstante, algo que precisaremos en el apartado
siguiente. Cuando el Dasein se proyecta hacia esta o aquella posibilidad
factica de su existencia, este tender-hacia la posibilidad comporta un
movimiento de regreso hasta la situacion presente desde la cual el Dasein se
proyecta, de manera que, en la medida en que este ente decide empunar
dicha posibilidad, la situacién presente se orienta y cobra un sentido a
partir de la misma y, por tanto, este regresar-desde la posibilidad abre la
situacion presente. Pues bien, digamos por ahora simplemente que en
el proyecto hacia esa posibilidad de ser que es la muerte, a diferencia

que no tiene vuelta de hoja, la posibilidad ultima y definitiva” (Martinez Marzoa,
2011, p. 226).

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 293-326



308 Alberto Lopez Lopez

de lo que ocurre con las posibilidades facticas, el movimiento temporal
de regreso no se extiende so6lo hasta la situacion presente, sino a la
totalidad del haber sido (Gewensenheit) del Dasein y, en esta medida, abre
la dimension de pasado. Por ello sostiene Heidegger en los Principios
metafisicos de la l6gica que “el hacia-si-mismo que trasciende [...] tiene la
posibilidad intrinseca de un venir-[o regresar]-hacia-si-mismo [...] en la
temporalizacién extatica del [...] futuro, en el que se [...] constituye la
retrospectividad del Dasein” (GA 26, 273 [2008b, p. 246]). Asi pues, el ser
por mor de si mismo comprendido desde la trascendencia consiste en
un movimiento de temporalizaciéon que es no solo pro-referencia, sino
simultaneamente retro-referencia. El sentido preciso de esto se aclarara en
la siguiente exposicion sobre el concepto de “libertad”, pero por ahora
finalizaremos este apartado sefialando cémo Heidegger, proponiendo
toda esta estructura de pro-referencia y retro-referencia en términos de
trascendencia y temporalidad, esta releyendo a Kant. Adviértase ello en
el siguiente fragmento de Kant y el problema de la metafisica:

;Qué significa que el “yo estable y permanente”
constituye el  correlato de todas nuestras
representaciones? Por lo pronto que el yo estable y
permanente realiza un [...] [dejar-estar-oponiéndose
(gegenstehenlassen)] que no es solamente una relacion
del “tender hacia”, sino una correlacion del “regresar a si”,
formando de esta manera lo opuesto (GA 3, 192 [2013,
p. 164]).

Como se puede apreciar, la estructura de correlacion u oposicién
que mencionamos en el primer apartado es reformulada ahora en
términos temporales: la referencia o posicion queda traducida como el
tender-hacia (la pro-referencia) del movimiento de temporalizacién del
futuro, y la autorreferencia o autoposicion se traduce al regresar-desde (la
retro-referencia) propio del movimiento de temporalizacion del pasado
como haber-sido. En reformulaciones como ésta comienza a dejarse ver,
a nuestro juicio, que cuando Heidegger piensa la estructura del ser-en-
el-mundo y del ser por mor de si mismo en términos de trascendencia y
temporalidad esta releyendo a Kant e incorporando, en los términos del
programa de una ontologia fundamental y de una metafisica del Dasein,

4 El subrayado es nuestro.

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Tiempo y libertad 309

estructuras fundamentales que Kant saca a la luz no solo en KrV, sino
también, y quizas de manera mas determinante, en KpV.

3. Libertad y decision

Para determinar, en relacion con la argumentacion anterior, la
relacion entre la temporalidad y la libertad vamos a partir de una
conferencia que Heidegger dio en 1924 ante la Sociedad Teoldgica
de Marburgo, la cual lleva por titulo El concepto de tiempo. Alli dice
Heidegger lo siguiente:

Este adelantarse respecto a su fin, aparte de dejar a la
existencia en descampado y en la no-casa, se apodera
de la idea o de la vision basica bajo la que la existencia
se pone. Y a la vez muestra que la categoria basica de
este ente es el como. Quiza no sea casualidad que Kant
determinase el principio basico de su ética de modo tal
que decimos que ese principio es formal. Kant sabia,
quiza por su familiaridad con la existencia misma, que
la existencia es el como... (GA 64, 117 [2001, p. 46])."5

Desarrollando la indicacidon presente en este fragmento se aprecia
que Heidegger toma de Kant el cardcter formal que tiene su planteamiento
sobre la libertad, lo cual se deja ver al menos en los tres puntos siguientes.
En primer lugar, el planteamiento de Heidegger pretende visibilizar
lo que kantianamente se ha denominado forma de la decisién, la cual se
expresa como una “decisién” de segundo orden inscrita en toda decisién
de primer orden. En segundo lugar, la libertad se manifiesta como
una llamada a “decidir” en los términos de esta decisién de segundo
orden. En tercer lugar, para pensar este “instante” de la “decision” de
segundo orden se propone un concepto de “temporalidad” que quiebra
el concepto de “tiempo” como pura sucesion de instantes homogéneos.

1> Nosotros hemos citado, en los fragmentos que introducimos de esta

conferencia, la traduccién que ofrece Jiménez Redondo en uno de sus articulos
(cfr. Jiménez Redondo, 2013b, pp. 193-192). No obstante, remitimos también a
la traduccion de esta conferencia en su conjunto que llevé a cabo Jestis Adrian
Escudero (cfr. Heidegger, 2001).

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 293-326



310 Alberto Lopez Lopez

Pues bien, para precisar la relacion entre tiempo y libertad recorreremos
a continuacion estos tres puntos en el planteamiento de Heidegger.'®

3.1. El modo propio de la existencia y el precursar la muerte

La expresién “forma de la decision” mienta el caracter formal
de la decisién, es decir, lo que constituye a toda decisién como tal
prescindiendo de los contenidos que en esta o aquella decision se
decidan. Por ello, el analisis localiza este caracter formal no en qué se
elige, sino en cémo se elige y, por tanto, la decision con respecto al como
ha de ser una decisidon que siempre tiene lugar (o, mejor, que siempre ya
ha tenido lugar), lo cual quiere decir, entre otras cosas, que se trata de
una decision en la que incluso la no eleccion constituye una eleccion.
Pues bien, en SuZ el término “decisién” o “eleccién” estd sometido a
este desdoblamiento: hay una decisién de primer orden, que concierne a
qué elige el Dasein en cada caso (esta o aquella posibilidad factica de
su existencia), y una decision de sequndo orden, que concierne a cémo se
ha elegido siempre ya en cada caso esta o aquella posibilidad factica
(propia o impropiamente). En este sentido, propiedad e impropiedad son
los dos modos en que al Dasein se le ofrece esta decision de segundo orden
concerniente a cémo ha decidido siempre ya en cada caso empunar
sus posibilidades de existencia (o, si se prefiere, a como ha decidido

16 Para disponer de un estudio mds extenso y preciso acerca de este

desdoblamiento de la decision en relacién con los fenémenos que se describiran
a continuacién (como la distinciéon entre existencia propia e impropia, la
conexién de ello con el ser por mor de si mismo, la resolucidn, el fenémeno de
la voz de la conciencia y, en general, la tematica tratada en los dos primeros
capitulos de la segunda seccién de SuZ), véase el octavo capitulo que el profesor
Ramon Rodriguez dedica a estas cuestiones en Fendmeno e Interpretacion, titulado
Ontologia existencial y ética. En torno a la “ética implicita” de Ser y Tiempo (cfr.
Rodriguez, 2015, pp. 163-198), asi como su articulo de investigacion Resolucién y
Alteridad: ;hay una medida en el trato con el otro? (cfr. Rodriguez, 2018). Asimismo,
con vistas a una mejor comprension de la relacién que guardan entre si los
conceptos esbozados anteriormente con los que expondremos a continuacién en
un respecto en el que nosotros no hemos podido profundizar aqui (y que es, sin
embargo, de crucial relevancia para el estudio de Heidegger), véase el excelente
estudio que el profesor Alejandro Vigo realiza sobre el concepto de libertad y
su conexion con las nociones de trascendencia y verdad (cfr. Vigo, 2008, pp.
143-182).

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Tiempo y libertad 311

ejecutarlas o realizarlas). En relaciéon con ello, fijaremos la significacién
de los términos “propiedad” e “impropiedad” del siguiente modo.

En lineas anteriores dijimos que el ser del Dasein, tal como se
caracteriza en el §9 de SuZ, consiste en (1) tener-que-ser (Zu-sein) su ser
(2) como en-cada-caso-suyo (Jemeinigkeit). Pues bien, puesto que ser el
propio ser consiste para el Dasein en habérselas con posibilidades de su
ser (es decir, en decidir o tomar posicion en cada caso respecto de éstas),
las dos indicaciones formales sobre la Existenz pueden reformulase ast:
el ser del Dasein consiste en tener que elegir o decidir (ser) su ser como
en cada caso suyo. Esta decision es precisamente la decision de segundo
orden concerniente al como, y en esta decision al Dasein le va su ser en
el sentido de que se le ofrece como algo de lo que puede apropiarse
como su tarea intransferible (y en este sentido, “propiedad” mienta
este acto de apropiacion) o puede no hacerlo y dejarlo en manos de lo
que Heidegger denomina el Uno (das Man), donde el impersonal “se”
(Man) mienta el “se dice, se piensa, y demas” de la interpretacién comin
irreflexiva (de suerte que la “impropiedad” mienta una delegacion de
esta decision en el Uno y por tanto ha de ser comprendida como una
no-apropiacion de la propia existencia). En este sentido, cuando el Dasein
ha elegido la propiedad de su existencia ha elegido ser él el que elige
quién quiere ser (ha elegido, por tanto, elegir) y, por otra parte, cuando
ha elegido en el modo de la impropiedad ha elegido no ser €l el que
elige quién quiere ser (puesto que lo elije el Uno). Con ello ya esta dicho,
ciertamente, que el no haber elegido la propiedad es para el Dasein
haber elegido la impropiedad y que, por tanto, en lo que concierne al
como la no eleccion constituye una eleccion, de suerte que lo que hay
siempre ya en cada caso es esta eleccién de segundo grado. Pues bien,
cuando Heidegger dice que el Dasein es por mor de si mismo quiere
decir que este ente esta estructuralmente abocado a decidir con respecto
a estas dos posibilidades de su existencia y que, por tanto, siempre ya
se ha decidido en cada caso por una de ellas. En este sentido, cuando se
afirma que esta decision de segundo orden esta siempre presente quiere
decirse con ello que aquélla esta siempre supuesta en toda decision
de primer orden como aquello siempre ya decidido. Ahora bien, si esta
decision siempre “esta presente”, entonces habra de ser una decision
con respecto a una posibilidad de existencia del Dasein que siempre esté
presente como posibilidad, a saber, la muerte. Parece preciso preguntarse
a continuacion, por tanto, qué relacion guarda la propiedad o el modo
propio de la existencia con la muerte.

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 293-326



312 Alberto Lopez Lopez

Heidegger denomina también a la propiedad o modo propio
de la existencia resolucién o estado de resuelto (Entschlossenheit), en el
sentido de un resolverse o decidirse por el poder ser-si-mismo propio
(y, en cambio, denomina a la impropiedad irresolucién). Pues bien, en
coherencia con la argumentacion anterior, vale decir que en la resoluciéon
el Dasein decide apropiarse de su ser como en cada caso suyo (como su
tarea intransferible), pero la cuestién es que el caracter-de-suya de su
existencia (marcado en el mein de la Jemeinigkeit), slo se le hace patente
en el precursar la muerte, pues la muerte es siempre mi muerte y, por
tanto, me pone ante este caracter-de-mia de la existencia. Ahora bien,
si en la decision de segundo grado lo siempre ya decidido es si soy mi
ser como mio o si lo soy a la manera del Uno, y si este caracter-de-mio
se revela en el proyectarme hacia esa posibilidad de existencia que es la
muerte, entonces la decisiéon de segundo grado no es sino una decision
con respecto a la muerte. Asi, la estructura del ser por mor de si mismo
0 ser-para-si-mismo, determinada como un ser-par-la-muerte en este
sentido, queda atestiguada en la resolucion, la cual es caracterizada por
Heidegger, en virtud de este su precursar la muerte, como resolucién
pre-cursora (en el sentido de que pre-cursa anticipativamente la muerte).
En este sentido, es preciso advertir que si en la resolucion precursora de
la muerte se le muestra al Dasein que tiene que ser su ser como en cada
caso suyo, entonces en este precursar la muerte se visibiliza la Existenz
en su estructura. A ello se debe que Heidegger afirme, en el fragmento
del que partimos, que en el precursar la muerte el Dasein “se apodera de
la idea o visién basica bajo la cual la existencia se pone” y también que
este precursar la muerte “muestra que la categoria basica de este ente es
el cémo”, es decir, el como decide o cdmo se posiciona respecto de su
propio ser.

Ahora bien, que la Existenz se visibiliza en su estructura” en el
precursar la muerte quiere decir también que se deja ver en su ser total

7 A fin de sefialar el papel que juega en el andlisis que estamos

desarrollando el caracter aperiente de la disposicion afectiva, es preciso sefalar
lo siguiente. Heidegger caracteriza la resolucién precursora, en el §60 de SuZz,
como “el callado proyectarse en disposicion de angustia hacia el mas propio ser
culpable” (GA 2,296-297 [2014, p. 312]). Pues bien, de cara a subrayar la presencia
de la disposicion afectiva nos interesa destacar ante todo, en esta caracterizacion,
la presencia del concepto de “angustia” en el acto resolutivo. Como ya se sefiala
en el §40 de SuZ, la funcion metodoldgica esencial del concepto de angustia

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Tiempo y libertad 313

o en su estar entera (o, como dice Heidegger en el §45 de SuZ, desde
el nacimiento hasta la muerte), es decir, en su caricter finito. Esta
comparecencia de la existencia en su totalidad en el “instante” de la
decision de segundo grado (comprendida como una decisiéon respecto a
la muerte) es posible porque, como dijimos en el subapartado anterior,
en el precursar la muerte tiene lugar el movimiento de temporalizacién
que abre simultaneamente el horizonte de futuro y el horizonte del
haber sido. La cuestion es, entonces, determinar por qué este instante
(Augenblick) de la decisidén con respecto a la muerte se constituye no sélo
en la apertura del futuro, sino también en la co-apertura del haber sido,
posibilitandose asi que la existencia comparezca en el caracter-de-suya
y en su ser total.

3.2. El haber-sido como un no-haber-elegido y el fendmeno de
la llamada de la voz de la conciencia

Para responder a esta cuestion resulta especialmente claro un
fragmento del curso (no de la conferencia) de 1924 El concepto de tiempo:

El adelantarse es el modo de ser en el que el Dasein
es remitido a si mismo, es decir, en su ser-pasado y
en su ser-ahora [...]. En el ser-pasado asi descubierto
esta implicito el hecho de que el Dasein estaba ya en
cada instante en la posibilidad de adelantarse hasta
el ser-posible mas extremo, de que estaba en cada
instante en la posibilidad de elegir “con conciencia”
y “sin conciencia”. El adelantarse revela en el haber-

le viene dada por cuanto es un modo eminente de la disposicién afectiva en
virtud del cual al Dasein se le hace patente su propio ser, de suerte que en la
angustia el ser en el mundo se hace visible ante si mismo. Pues bien, pese a que
no hayamos desarrollado este aspecto de la problematica en nuestro trabajo,
no ha de pasarse por alto que al comienzo de éste partimos del sentimiento de
respeto y de su cardcter autorrevelativo con respecto al ser de la persona y a la
estructura de este ser como fin en si. Ello habilita ya un camino, a nuestro juicio,
para mostrar que el sentimiento de respeto (no sélo tal y como queda descrito en
KpV, sino también a partir del modo en que aparece en la Analitica de lo Sublime
de KU) desempefia un papel analogo en la filosofia de Kant al que desempefia
el concepto de “angustia” en el programa heideggeriano de una ontologia
fundamental y de una metafisica del Dasein, a saber: hacer patente, dicho con
Heidegger, la constitucion de ser del ente que en cada caso soy yo mismo.

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 293-326



314 Alberto Lopez Lopez

pasado el ser de aquello que es este haber-pasado [...]
[;] la resolucién, en cuanto adelantarse descubridor,
muestra a semejante Dasein en su no “haber-elegido”
propiamente; por asi decir, se ha dejado elegir por
aquello en lo que quedo absorbido [...] [;] la resolucion
hace que el Dasein devenga culpable de si mismo en
su no-haber-elegido. En el devenir-culpable y en el
permanecer-culpable, el Dasein que se adelanta es su
ser-pasado. Pero este ser-pasado, que la resolucion (el
haber elegido) es como ser-futuro, se encuentra en el
como en el instante de actuar (GA 64, 59-60 [2008a, p.
79]).

Como se puede apreciar, en este fragmento se equipara “la
posibilidad de adelantarse hasta el ser-posible mas extremo” (es decir,
hasta la muerte) con “la posibilidad de elegir con conciencia y sin
conciencia” (o sea, propia o impropiamente), con lo cual queda mostrado
que la decisién de segundo grado no es sino una decisién con respecto
a la muerte, de la cual se dice, como también senalabamos, que es una
decision en la cual el Dasein “estaba ya en cada instante” (y, por tanto,
se corrobora que esta siempre supuesta como aquello con respecto a lo
cual siempre ya se ha decidido). Pero ademas, en relacion con la cuestion
apuntada al final del apartado anterior, se advierte en estas lineas que
la resolucion precursora de la muerte muestra el haber sido del Dasein
porque, en la medida en que pone a este ente ante el tener que elegir (ser)
su ser como suyo, hace patente que, en su haber sido, el Dasein no habia
elegido la propiedad de su existencia (es decir, no la habia empufiado
como suya). En este sentido, de igual modo que ocurre con el éxtasis del
futuro, el éxtasis del haber sido se abre en este instante de la decision con
respecto a la muerte, y lo hace como un no-haber-elegido la propiedad,
o sea, como un no haberse hecho cargo del propio ser. Por ello sostiene
Heidegger que “la resolucién, en cuanto adelantarse descubridor,
muestra a semejante Dasein en su no haber elegido propiamente” y, asi,
“la resolucién hace que el Dasein devenga culpable de si mismo en su
no-haber-elegido”, siendo este ente, de esta manera, su pasado, pues
“en el devenir-culpable y en el permanecer-culpable, el Dasein que se
adelanta es su ser-pasado”. Ahora bien, puesto que no haber elegido
la propiedad significa, como dijimos, haber elegido la impropiedad,
y puesto que la impropiedad es una estructura ontoldgica del Dasein,

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Tiempo y libertad 315

esta culpa no ha de entenderse en su sentido moral, sino en su sentido
ontoldgico, pues encuentra su posibilitacion en el hecho de que el Dasein
se mueve siempre ya (es decir, estructuralmente) en la impropiedad'®.
Después de lo antedicho hemos ganado el terreno necesario para
afirmar que la libertad del Dasein consiste en estar abocado, en su ser, a
la decision de segundo orden o, si se prefiere, a tener que elegir o decidir
(ser) su ser como en cada caso suyo. Pues bien, en el fragmento anterior
se aprecia que esta libertad se manifiesta como una llamada a través de la
culpabilidad que emerge como un no-haber-elegido propiamente y, por
tanto, como una llamada que intima al Dasein a salir de la impropiedad
y a empunar la existencia en su caracter-de-suya. En este sentido, la
estructura de esta llamada se articula en tres momentos: (1) el Dasein se

8 Es momento ahora de precisar algo que esta supuesto en el modo en

que hemos estado expresandonos con respecto a esta “decisiéon de segundo
orden”. Cuando se insiste en que esta decisién con respecto al como es de
segundo orden quiere decirse con ello que la misma no puede ser entendida
como una decisién de primer orden (con respecto al qué), pues no se trata de un
acto de comportamiento dntico (o, si se prefiere, por asi decir, de una decision
“consciente”), sino de una decisiéon que siempre ya ha tenido lugar en toda
decision con respecto a este o aquel contenido y que, por tanto, siempre ya ha
quedado atras como decisién precisamente de segundo orden. En este mismo
sentido hay que tener en cuenta que la impropiedad es una estructura ontoldgica
en la que el Dasein siempre ya esta en su cotidianeidad y, por tanto, la propiedad,
en la medida en que se determina como salida de la impropiedad, es algo que
solo puede en cada caso reasumirse, o dicho de otro modo: la apropiacion del
propio ser solo puede ser en cada caso reapropiacion. Teniendo esto a la vista se
comprende por qué (1) el tener que elegir (ser) su ser como suyo se le presenta
al Dasein en su no-haberlo-elegido, y (2) que la culpabilidad inherente a este
no-haber-elegido es ontoldgica. En efecto, al encontrarse estructuralmente en
la impropiedad, el Dasein siempre ya ha elegido no elegir la propiedad (y se
mueve, en este sentido, en el no-haberla-elegido), pero la impropiedad es una
estructura de su ser y, por tanto, la culpabilidad inherente al no-haber-elegido
arraiga en la constitucién ontolégica de este ente. Por consiguiente la llamada,
que como veremos llama en el modo de la culpabilidad inherente al no-haber-
elegido, puede en este sentido interpelar al Dasein a salir de la impropiedad
porque este ente siempre ya estaba en ella y, por tanto, la apropiacion de esta su
existencia como suya (o sea, la propiedad), en la medida en que se caracteriza
como una salida de la impropiedad, s6lo puede acontecer como ruptura o
distanciamiento con respecto a la posicion en la cual el Dasein siempre ya esta en
su cotidianeidad.

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 293-326



316 Alberto Lopez Lopez

llama a si mismo en la impropiedad de su ser, (2) desde su poder ser-si-
mismo propio y (3) hacia esta la propiedad de su ser. En efecto, Heidegger
afirma en SuZ (§57-58) que la llamada procede “de mi y, sin embargo, de
mis alld de mi” (GA 2, 275 [2014, p. 293]), y que “el de-donde del llamar
hacia delante en direccion a... coincide con el hacia-donde de la llamada
hacia atras” (GA 2, 280 [2014, p. 297]). Pues bien, que la llamada proceda
“de mi” y a la vez de “mas alla de mi” es posible porque este “mi”
mienta el poder ser-si-mismo propio situado en ese mas alla hacia el
cual el Dasein trasciende siempre ya en cada caso en su ser (ese mas alla
que es la posibilidad como tal). En este sentido, “el de-donde del llamar
hacia delante” coincide con “el hacia-donde de la llamada hacia atras”
porque esta llamada, en la medida en que se mueve en la trascendencia,
se sostiene en la pro-referencia (tender-hacia) y en la retro-referencia
(regresar-desde) propias de la temporalidad extatica. Por consiguiente,
ese “instante en el como del actuar” mencionado en el apartado anterior
(un instante en el que se produce la interpelaciéon de la llamada) se
configura estructuralmente en el despliegue de la temporalidad, como
se puede apreciar cuando Heidegger dice que “este ser-pasado, que la
resolucion (el haber elegido) es como ser-futuro, se encuentra en el como
en el instante de actuar” (GA 64, 59-60 [2001, p. 79]). En efecto, en el
proyecto hacia la muerte se despliegan, como vimos, los éxtasis de la
temporalidad, pero puesto que este proyecto hacia la muerte tiene lugar
en el instante de la decision de segundo orden (caracterizada, en cuanto
resolucion precursora, como una decision respecto a la muerte), resulta
que la estructura de este instante esta conformada por la apertura extatica
de la temporalidad y, por ello, puede la existencia mostrarse en él en su
cardcter total o en su estar entera. En este sentido, la comparecencia de
la Existenz en el instante de la decision hace que la misma se visibilice
en este su caracter total como una tnica decisién concerniente a como
elije el Dasein existir (o, si se prefiere, a como quién elige existir) y, por
tanto, como una decision que afecta, y en la cual se dirime en cada caso,
la entera existencia del Dasein.

En este sentido, en la llamada que intima al Dasein a apropiarse de
su existencia como suya y en la resolucién que implica el atender a dicha
llamada se hace posible que este ente pueda elegir como quién quiere
existir, es decir, se hace posible lo que se ha denominado individuacién
o individualizacion. Ahora bien, puesto que el caracter-de-suya de su
existencia se hace patente para el Dasein en el precursar la muerte de la
resolucion, y puesto que en esta apropiacion de su existencia como suya

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Tiempo y libertad 317

el Dasein se da la posibilidad de individuacion, se sigue que ha de ser
la indole peculiar de esa posibilidad de ser que es la muerte lo que hace
posible dicha individuacion. Ello se deja ver de forma especialmente
clara en un fragmento de la conferencia de 1924 EI concepto de tiempo
en el que trasparece, bajo una nueva luz, el caracter kantiano del
planteamiento de Heidegger. Dice ast:

En tal adelantarse, la existencia se vuelve visible [...]
precisamente como Unica [...]. Y esta individuacién
tiene como peculiaridad el no dejar formar ninguna
individualidad en el sentido de una proyeccién
fantastica de una existencia de excepcidn, sino que echa
abajo toda pretensiéon de importancia, toda pretension
de individualidad. Individta radicalmente de manera
que hace a todos iguales. En relacién con la muerte,
cada cual es traido al como que cada cual por igual
puede ser; queda traido por tanto a una posibilidad
que a nadie distingue y de nadie hace excepcién, a un
como en el que todo qué queda hecho polvo (GA 64, 125
[2001, p. 59-60]).

Como se puede apreciar, la muerte es una posibilidad mdximamente
universalizante y, a la vez, maximamente individualizante.” En efecto, es
una posibilidad (1) mdximamente universalizante porque “en relacién con
la muerte, cada cual es traido al cémo que cada cual por iqual puede ser;
[...] @ una posibilidad que a nadie distingue y de nadie hace excepcion”, o
sea, que en la resolucion precursora de la muerte el Dasein queda puesto
ante ese “lugar” que no es de nadie por cuanto es de todos (o, si se prefiere,
ante ese “lugar” de cualquier otro): el “lugar” de la decision de segundo
orden. Pero a la vez la muerte es (2) mdximamente individualizante porque
en ella el Dasein es llevado ante el caracter-de-suya de su existencia y, por
tanto, ante la posibilidad de tomarla a su cargo como tarea intransferible
y de decidir ser €l el que elige quién quiere ser, de suerte que en la
decision respecto de la muerte el Dasein se da a si mismo la posibilidad

19 Para disponer de un mejor desarrollo de esta cuestion, véase el trabajo
] )

ya citado de Manuel Jiménez Redondo, donde el autor precisa, con respecto
a la nocién kantiana de “fin en si” y su recepcion heideggeriana, qué quiere
decir que “en el hombre radical individuacion y radical universalidad van de la
mano” (cfr. Jiménez Redondo, 2013a, p. 27).

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 293-326



318 Alberto Lopez Lopez

de individuacién. Por consiguiente, la muerte, inscrita en la estructura
de ser por mor de si mismo determinado como un ser-para-la-muerte,
no solo tiene la funcién metddica de visibilizar la radical orientacion
del Dasein hacia el futuro y, con ella, la temporalidad extdtica, sino
también e inseparablemente la libertad de este ente tal y como ha sido
caracterizada. En efecto, el ser por mor de si mismo, constituido en ese
dejar-estar-oponiéndose que Heidegger reconduce a la trascendencia y
la temporalidad, es también el ser-libre del Dasein. En este sentido, como
hemos anunciado desde el comienzo de este trabajo, la estructura de la
mismidad no es sino una estructura de o-posicion del si mismo propio
con respecto al si mismo impropio (como se deja ver en el fendmeno
de la llamada), una estructura que se sostiene en la temporalidad y la
libertad del Dasein. Por consiguiente, podemos afirmar, después de lo
antedicho, que ser por mor de si mismo es en definitiva ser, en el fondo
del propio ser, temporalidad y libertad, o dicho de otro modo: habitar
siempre ya ese instante (Augenblick) de la decision concerniente al como
que emerge como tiempo y libertad.

4. A modo de conclusion: ser por mor de si mismo y ser un fin
en si mismo

Como se ha mostrado en la argumentacion anterior, Heidegger
reconduce la estructura del ser por mor de si mismo no so6lo a la
temporalidad extatica, sino también a la libertad caracterizada
formalmente en el sentido expuesto. Después de lo antedicho puede
advertirse que cuando Heidegger dice que el ser por mor de si mismo
coincide estructuralmente con lo que Kant denomina “ser un fin en si
mismo”, ello ha de tomarse en el sentido de que esta releyendo, para la
elaboracion de las estructuras fundamentales de su planteamiento, el
caracter formal del planteamiento kantiano sobre la libertad. Pues bien,
en las presentes conclusiones nos limitaremos a sefialar como los tres
puntos concernientes a este caracter formal, tal y como han sido expuestos
en el planteamiento de Heidegger (siguiendo sus propias indicaciones),
podrian ser rastreados en Kant. Los recordamos brevemente: en primer
lugar (1), como localizar esta decision de segundo orden, o sea, la forma
de la decisién; en segundo lugar (2), donde se deja ver la manifestacion
delalibertad como unallamada a decidir en los términos de esta decision
segundo orden; en tercer lugar (3), qué concepto de “temporalidad” se

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Tiempo y libertad 319

propone para pensar el instante de esta decision de segundo orden en el
que se quiebra el concepto teorético del tiempo.?

Ad. 1) La forma de la decisién, comprendida como una decision
con respecto al cdmo, puede localizarse en Kant atendiendo al sentido
de la distincion entre obrar por respeto a la ley (obrar por deber) y
obrar conforme a la ley (obrar conforme a deber). Ciertamente con
esta distincion Kant pretende poner de manifiesto que la moralidad
de la accién se dirime no en qué se decide en cada caso (este o aquel
objeto de la decision), sino en cémo se decide, o sea, en los motivos
o la intencion que mueven a la accion. En esta distincion se dejar ver
que incluso en el obrar conforme a la ley pueden introducirse motivos
distintos al respeto, y en la medida en que estos motivos sean distintos
al respeto solo pueden provenir de la dindmica del sentimiento de
placer o displacer. En este sentido, analogamente a como ocurria en
Heidegger con la cuestion de la propiedad y la impropiedad, la decisién
concerniente al cdémo se modaliza en Kant segiin dos posibilidades: (1)
aquélla en la cual la voluntad se determina por un objeto cualquiera
que me place o me displace, y (2) aquélla en la cual la voluntad se
determina conforme a la ley moral que proviene de mi propia razén
pura practica. Kant denomina a la primera posibilidad heteronomia de
la voluntad porque en ella la voluntad se rige por una ley o principio
(nomos) que es diferente (hetero) de la que ella misma puede darse (pues
esta ley o principio es la del sentimiento de placer y displacer). Frente a
esto, Kant denomina a la segunda posibilidad autonomia de la voluntad,
pues en ella la voluntad se rige por una ley o principio (nomos) que ella
se da a si misma (auto), a saber, la ley moral. En este sentido, como se
puede apreciar, el modo en que piensan la forma de la decision Kant y
Heidegger es estructuralmente el mismo, pues se trata en ambos casos
de un estar abocado siempre ya en cada caso (es decir, a priori) a estas
dos posibilidades que conciernen a cémo determino mi voluntad y, por
tanto, mi propia existencia. En esta medida no seria desacertado afirmar

20 Es claro que en un trabajo como este no podemos siquiera esbozar el

concepto de “libertad” kantiano ni mucho menos, por tanto, desplegarlo en
su complejidad ni en las modulaciones de éste que habilitan una lectura como
la que aqui proponemos. Para ello remitimos al trabajo, para nosotros de un
valor inestimable, que el profesor Navarro Cordén desarrolld sobe el concepto
kantiano de “libertad” en la linea en que nosotros estamos trabajandolo: cfr.
Navarro Cordén (2000).

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 293-326



320 Alberto Lopez Lopez

que el modo en que Heidegger piensa el concepto de “resolucion” en su
enraizamiento en la estructura del ser por mor de si mismo encuentra su
analogo en el concepto de “autodeterminacion” de Kant.?!

Ad. 2) El fenomeno de la llamada como forma de manifestacion de
la libertad puede localizarse en Kant en el fenomeno de la autoafeccion
pura declinado en clave practica, punto que simplemente perfilamos a
continuacion. Kant sefiala que “la razén pura es por si sola practica y da
(al hombre) una ley universal que nosotros denominamos la ley moral”
(KpV, V, 31 [2017, p. 154]), pero también sostiene que la razon practica
es la dimension de mi ser como sujeto inteligible, o sea, “el sujeto de la
razén pura prdctica como legisladora suprema” (KpV, V, 75 [2017, p. 214]).
Asi pues, la donacion a priori de la ley moral es en rigor una autodonacion
pura 'y puesto que, como sefala Kant ya en los comienzos de la Estética
Trascendental, toda donacién presupone la afeccion (cfr. KrV A 19/ B 33
[2013, p. 61]), resulta que esta autodonacién a priori es originariamente
una autoafeccion pura. Esta autoafeccion ha de entenderse desde lo que
Kant denomina la “teoria del doble yo”, presente ya expresamente en
KrV pero expuesta de forma especialmente clara en los Progresos (cfr.
FM, XX, 270 [2011, p. 31]). Teniendo presente que esta doble constitucién
ontologica del sujeto desdobla su existencia en su ser como fendmeno
y su ser como noumeno, la estructura de la autoafecciéon pura practica
es la de una afeccion de si mismo como sujeto sensible por si mismo como
sujeto inteligible, o sea, como persona. En este sentido, la causalidad
inteligible de la que Kant habla en KpV hay que entenderla como
autoafeccion pura practica, pues asi como en KrV la autoafeccion pura es
el tiempo, en KpV la autoafeccion pura es el sentimiento de respeto. Asi
pues, en la estructura del sentimiento de respeto como autoconciencia
moral, lo que el sujeto opone a si mismo no es la representacion de un

2l En este sentido Ramoén Rodriguez ha sefialado que, efectivamente, el

“por mor de si” da razén del concepto kantiano de “autodeterminacién”, si
bien encuentra reservas para aceptar que dé cuenta, asimismo, del concepto
de “autolegislaciéon”: “el por mor de si explica el momento por el que hago
mia la ley, el momento en que el sujeto acoge la ley moral como aquello que
va efectivamente a determinar su conducta. Pero este hacer mia [...] muestra
que la ley es mia porque decido determinare por ella, no porque me sea dada
previamente como algo que me es propio. El por mor de si hace ontolégicamente
patente el momento de autodeterminacion, no el de autolegislacién” (Rodriguez,
2015, pp. 217-218).

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Tiempo y libertad 321

objeto en general (como en la autoconciencia trascendental), sino la
representacion de un sujeto en general de los actos, o sea, la representacion
del si mismo en su ser persona (y, por tanto, de su ser un fin en si), por
lo que se trata, de forma similar a como ocurria con Heidegger, de
una o-posicién de si mismo (como ser inteligible, como persona) con
respecto a si mismo (como ser sensible afectado siempre ya en cada
caso por las inclinaciones). Es por esta estructura de la autoafeccion y la
autoconciencia que el imperativo categorico se ofrece como una llamada
a tratarse a si mismo y a cualquier otro siempre a la vez como un fin en
si o, si se prefiere, a determinar la voluntad desde ese “lugar” del sujeto
en general de los actos, es decir, de la persona (el “lugar” de cualquier
otro que expresa la universalidad inmanente a la racionalidad practica).
En este sentido, de forma andloga a como ocurria con el adelantarse
hasta la muerte, donde el Dasein queda puesto ante el caracter-de-suyo
de su ser (es decir, ante la propiedad de su existencia) como ese “lugar”
que a nadie distingue, que de nadie hace excepcion y que cada cual por
igual puede ser, el imperativo categérico, en la medida en que llama a
decidirse por esa posibilidad que es la autonomia de la voluntad, pone
a cada cual ante ese “lugar” que es de todos por cuanto no es de nadie,
a saber: el mundo inteligible (de la libertad) en el que habito en cuanto
soy persona. Por consiguiente, la autonomia es una posibilidad (1)
mdximamente universalizante, pues me pone en el lugar de cualquier otro,
y a la vez (2) maximamente individualizante porque en funciéon de como
decido (o sea, de la intencion con la que acttio) se forja en un sentido o
en otro lo que Kant denomina el cardcter y, en este sentido, en la decisién
con respecto al como siempre ya he decidido quién quiero ser.

Ad. 3) Finalmente, con respecto al modo en que Kant piensa una
temporalidad propia de la decision de segundo grado que quiebra el
concepto teorético del tiempo senalaremos simplemente lo siguiente.
Esta temporalidad propia de la decision de segundo grado y, por tanto,
de la existencia inteligible de la persona podria rastrearse en la obra
kantiana vinculando lo que Kant denomina en la aclaracién critica
a la Analitica de KpV “unidad absoluta de un fenémeno” con lo que
caracteriza en el escrito de 1794 El final de todas las cosas como “duratio
noumenon”. La expresion “unidad absoluta”,? tal y como se emplea en

2 Con vistas a una justa comprension del sentido de esta expresion

en Kant (y a una puesta en dialogo entre Platén y Kant en relacién con la
problematica que estamos tratando), cfr. Callejo Hernanz (2017). La profesora

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 293-326



322 Alberto Lopez Lopez

el contexto particular de KpV, pretende poner de manifiesto, en términos
generales, que los fendmenos de conducta concernientes a la intenciéon
moral (y, por tanto, a la decision de segundo grado), pensados desde
la libertad como autoconciencia inteligible de la existencia del sujeto,
guardan entre si una cierta unidad. Pues bien, en virtud de esta cierta
unidad la entera existencia sensible del sujeto, cuando es pensada
desde la conciencia de la libertad, ha de considerarse como expresion
de una tinica decisiéon de segundo grado concerniente al como; en ésta
se expresaria precisamente qué clase de vida se ha elegido y, por tanto,
como quién se ha decidido vivir (entendiendo por “vida” la existencia
sensible del sujeto). Conectando esto con E! final de todas las cosas, se

Maria José Callejo comienza este trabajo sosteniendo lo siguiente: “dos pasajes
de Kant y Platon, sin duda de muy distinto género, ponen de manifiesto a mi
juicio una misma inteleccion filosofica: que el fundamento de la vida de un
hombre es una tnica decision de fondo, a la que le aboca su condicién de ser
racional, y en la que dirime ante todo la relacién con ese su ser mas propio, el
modo de serlo, que se revela en ello solo como posibilidad. Esa decisién es ‘de
fondo’ como no puede serlo ninguna otra, en la medida en que no se identifica
con ninguna de las muchas elecciones concretas que llevamos a cabo en el curso
de nuestra vida, y no es en este sentido un acontecimiento de ella, un episodio
localizable en el tiempo, sino un acto en cierto modo anterior al tiempo, pre-
temporal o atemporal. Es una sola decisiéon y concierne de modo universal al uso
de nuestra libertad, a la forma de individualizaciéon que nos damos a nosotros
mismos; pues lo resuelto en ella es no otra cosa que (digdmoslo asi por ahora) la
clase de persona que hemos querido ser” (Callejo Hernanz, 2017, p. 149). Pues
bien, dentro de esta problematica la significacién que la expresion “unidad
absoluta” tiene en la aclaracion critica a la analitica de KpV es determinada por
la profesora Maria José Callejo de la siguiente manera: “la tesis kantiana de que
la vida sensible de un hombre es singulare tantum (‘tiene la unidad absoluta de
un Fendmeno’) significa que su historia, la historia moral de cada hombre, esta
sustentada [...] sobre el singulare tantum de su intencion (Gesinnung) respecto de
la ley moral, entendiendo por tal una tnica decisiéon de fondo adoptada ‘fuera
del tiempo’ que concierne a la forma de relacionarse ese hombre con su ser mas
propio como viviente racional, con la constituciéon misma de su voluntad como
voluntad” (Callejo Hernanz, 2017, p. 159). Baste decir que el que semejante
decision de fondo haya de pensarse “fuera del tiempo” y que, en esta medida,
tenga que ser pensada como “pre-temporal” o “atemporal”, no alude a una
ausencia de tiempo, sino precisamente a la necesidad de pensar la existencia
inteligible del sujeto de semejante decisién en una duracion distinta al tiempo
sensible, a saber, la aludida duracién nouménica (duratio noumenon).

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Tiempo y libertad 323

advierte, de manera similar a como ocurria en Heidegger, que el instante
de la decisién de segundo orden ha de pensarse en una duraciéon
distinta al tiempo sensible como sucesion de instantes homogéneos, una
duracién que posibilita que en dicho instante converja la totalidad de la
existencia sensible del sujeto en los términos de la decision concerniente
al cdmo. Esta duracion es caracterizada por Kant, deciamos, como
duratio noumenon, a saber, una duracion que es propia de la existencia
nouménica de la persona, que mienta una temporalidad distinta al
tiempo sensible y que hace que el ser persona sea para nosotros, en esta
nuestra existencia sensible, irreductiblemente tarea.

Concluiremos simplemente sefialando que wuna lectura que
pretendiese rastrear en el planteamiento de Kant el sentido de la tesis
de Heidegger cuando éste sostiene que lo que él denomina “ser por mor
de si mismo” es lo que Kant denomina “ser un fin en si mismo” habria
de orientarse, a nuestro entender, teniendo a la vista al menos estos tres
puntos, los cuales conciernen, en el sentido antedicho y por las razones
aludidas, al modo en que Heidegger piensa la relacion entre tiempo y
libertad.

5. Bibliografia

Callejo Hernanz, M. J. (2017). La unidad absoluta de un fenémeno.
Notas sobre la cuestion “destino y caracter” en Platon y Kant. En A.
Leyte (ed.), La historia y la nada. 14 ensayos a partir del pensamiento de
Felipe Martinez Marzoa. (pp. 149-173). La Oficina.

Heidegger, M. (1975). Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1919—
1944. Band 24. Die Grundprobleme der Phinomenologie. Vittorio
Klostermann.

__(1976). Gesamtausgabe. I. Abteilung: Veriffentlichte Schriften 1910-1976.
Band 9. Wegmarken. Vittorio Klostermann.

_(1977). Gesamtausgabe. I. Abteilung: Verdffentlichte Schriften 1910-1976.
Band 2. Sein und Zeit. Vittorio Klostermann.

__ (1978). Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944. Band
26. Metaphysische Anfangsgriinde der Logik im Ausgang von Leibniz.
Vittorio Klostermann.

_ (1991). Gesamtausgabe. I. Abteilung: Verdffentlichte Schriften 1910-1976.
Band 3. Kant und das Problem der Methapysik. Vittorio Klostermann.

___(2000). Los problemas fundamentales de la fenomenologia. Trotta.

__ (2001). El concepto de tiempo. (Conferencia). J. A. Escudero (trad.).
Trotta.

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 293-326



324 Alberto Lopez Lopez

__ (2004). Gesamtausgabe. I11. Abteilung: Unverdffentlichte Abhandlungen.
Vortrige—Gedachtes. Band 64. Der Begriff der Zeit. Vittorio Klostermann.

___(2007). Hitos. Alianza.

___ (2008a). El concepto de tiempo. (Curso). J. A. Escudero (trad.). Herder.

___ (2008b). Principios metafisicos de la logica. Sintesis.

__(2013). Kant y el problema de la metafisica. FCE.

__(2014). Ser y Tiempo. Trotta.

Jiménez Redondo, M. (2013a). Elhombre como fin en si: una aproximacion
kantiana a la idea de persona. Teoria y Derecho. Revista de pensamiento
juridico, 14, 14-33.

__ (2013b). Heidegger sobre el principio moral en Kant. En M.
Torrevejano Parra y A. M. Faerna Garcia-Bermejo (eds.), Individuo,
identidad e historia. (pp. 191-224). Pre-Textos.

Kant, I. (1903a) Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. En Gesammelte
Schriften. 1. Abteilung: Werke. Band 1V. (pp. 385-464). Georg Reimer.

__ (1903b). Kritik der reinen Vernunft (1. Auflage). En Gesammelte
Schriften. 1. Abteilung: Werke. Band 1V. (pp. 1-252). Georg Reimer.

__ (1904). Gesammelte Schriften. 1. Abteilung: Werke. Band III. Kritik der
reinen Vernunft. Zweite Auflage 1787. Georg Reimer.

__ (1908). Kritik der praktischen Vernunft. En Gesammelte Schriften. L.
Abteilung: Werke. Band V. (pp. 1-164). Georg Reimer.

__ (1923). Jasche Logik. En Gesammelte Schriften. I. Abteilung: Werke.
Band IX. (pp. 1- 150). Walter de Gruyter.

__ (1942). Welches sind die Fortschritte, die die Metaphysik seit
Leibnizens und Wolfs Zeiten in Deutschland gemacht hat? En
Gesammelte Schriften. III. Abteilung: Handschriftlicher NachlaB3. Band
XX. (pp. 255-332). Walter de Gruyter.

___ (2000). Légica. Akal.

__(2011). Los progresos de la metafisica desde Leibniz y Wolf. Tecnos.

__ (2012). Fundamentacion para una Metafisica de las Costumbres. Alianza.

__(2013). Critica de la razén pura. Taurus.

__(2017). Critica de la razén prdctica. Tecnos.

Martinez Marzoa, F. (2011). Iniciacién a la filosofia. ISTMO.

Navarro Cordon, J. M. (2000). Kant: sendas de la libertad. En J. Echevarria
(ed.), Del Renacimientoala Ilustracion II. (pp. 277-308). Trotta-Consejo
Superior de Investigaciones Cientificas.

Rodriguez, R. (2004). Del sujeto y la verdad. Sintesis.

(2015). Fenémeno e Interpretacion. Ensayos de fenomenologia
hermenéutica. Tecnos.

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Tiempo y libertad 325

__ (2018). Resolucién y alteridad: ;hay una medida en el trato con el
otro? Apeiron: estudios de filosofia, 9, 39-48.

Vigo, A. (2008). Arqueologia y aleteiologia y otros estudios heideggerianos.
Biblos.

___ (2018). Heidegger, intérprete de Kant. En R. Rodriguez (ed.), Guia
Comares de Heidegger. (pp. 359-376). Comares.

Volpi, F. (2012). Heidegger y Aristételes. FCE.

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 293-326



