http://doi.org/10.21555/top.v0i59.1107

Epimeleia and Parrhesia: A Manner of Existence,
a Truthful Saying. Resistance and Exercise of
Freedom in Our Present

La epimeleia y la parrhesia: un estilo de existencia,
un decir verdadero. Resistencia y ejercicio de la
libertad en nuestra actualidad

Milton Fernando Dionicio L.

Universidad del Tolima

Colombia

mfdioniciol@ut.edu.co
https://orcid.org/0000-0001-6031-8588

Edgar Delgado Rubio

Universidad de Ibague
Colombia
edgar.delgado@unibague.edu.co

Recibido: 17 - 10 - 2018.
Aceptado: 27 - 11 - 2018.

@ @@ @ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
A\~ &V _nc_sad -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp.195-217



196 Milton Fernando Dionicio L. y Edgar Delgado Rubio

Abstract

This paper provides some reflections that lay down the
guiding thread between the “care of self” and the “frank
speech.” Michel Foucault sees in the “care of self” and in the
“frank speech” the condition of possibility to set down another
way in which a subject can be and, consequently, a different way
to evolve. As a consequence, the stylization of existence, that is,
the work that the subject performs upon itself, ought to be com-
plemented and augmented by means of the true speech, conditio
sine qua non it is impossible to resist or oppose the political tech-
nologies that produce the ways of existence. Indeed, the purpose
of the political technologies is the self-regulation of the subjects,
influencing their desires, hopes, decisions, needs and life-styles
by means of formerly determined governmental purposes.

Keywords: parrhesia; epimeleia; freedom; resistance.

Resumen

Este articulo ofrece algunas reflexiones que establecen el
hilo conductor que existe entre el “cuidado de si” y el “hablar
franco”. Michel Foucault ve en el “cuidado de si” y en el “hablar
franco” la condicién de posibilidad de configurar otro modo de
ser sujeto y, por tanto, devenir de otra manera. En consecuencia,
la estilizacion de la existencia, esto es, el trabajo que el sujeto
realiza sobre si mismo, debe ser complementado y ampliado
mediante el discurso veraz, conditio sine qua non es imposible
resistir u oponerse a las tecnologias politicas que producen
modos de existencia. En efecto, el propdsito de las tecnologias
politicas es la autorregulacién de los sujetos, influir en sus
deseos, esperanzas, decisiones, necesidades y estilos de vida con
objetivos gubernamentales fijados con anterioridad.

Palabras clave: parrhesia; epimeleia; libertad; resistencia.

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



197

La epimeleia y la parrhesia: un estilo de existencia...

Introduccion

Entre los afios 1981 y 1982, Michel Foucault orientd en el College de
France un seminario intitulado La hermenéutica del sujeto. Alli recuerda
que previo a éste habia ya planteado, esbozado, delineado una reflexiéon
de caracter histérico alrededor de las relaciones que se han tejido en
Occidente entre el sujeto y la verdad. Empero, para llevar a cabo dicha
pesquisa habia tomado las practicas sexuales en la Antigiiedad, “ese
régimen de la aphrodisia” (Foucault, 2008, p. 16).

Se trataba, en suma, de ver cémo, en las sociedades
occidentales modernas, se habia ido conformando
una “experiencia”, por la que los individuos iban
reconociéndose como sujetos de una sexualidad abierta
a dominios de conocimiento muy diversos y articulada
con un sistema de reglas y de restricciones. El proyecto
era por lo tanto el de una historia de la sexualidad
como experiencia —si entendemos por experiencia la
correlacion, dentro de una cultura, entre campos de
saber, tipos de normatividad y formas de subjetividad
(Foucault, 2014, pp. 7-8).

De esta manera, los individuos han sido llevados a ejercer sobre si
mismos y sobre los demas una hermenéutica del deseo manifestada en
el comportamiento sexual pero que abarcaba dominios mas amplios.

Sin embargo, el plan inicial que habia establecido para la elaboracién
de una historia de la sexualidad fue abandonado y reorganizado
alrededor de la formacion de la hermenéutica de si en la Antigiiedad,
trabajo que desarrolld entre los afios 1981 y 1982. Asi lo atestigua en
la introduccién del volumen II de Historia de la sexualidad. El uso de los
placeres: “Creo necesario emprender ahora un tercer desplazamiento,
para analizar lo que se ha designado como “el sujeto”; convenia buscar
cudles son las formas y las modalidades de la relacién consigo mismo
por las que el individuo se constituye y se reconoce como sujeto” (2014,
p. 12).

Ahora bien, esta nueva direccion de su trabajo encaja adecuadamente
con su perspectiva historica, esto es, emprender una genealogia del
sujeto y la verdad, pero en sentido contrario respecto de la manera en

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.195-217



198 Milton Fernando Dionicio L. y Edgar Delgado Rubio

que los historiadores en Occidente han situado dichas relaciones, segin
los cuales el “condcete a ti mismo” las funda o sustenta.

Foucault, por el contrario, considera que el “condcete a ti mismo”
se halla subordinado a la “inquietud de si mismo”. Luego, una de las
tareas que debe realizar el historiador genealdgico es precisamente
restablecer dicha subordinacion (cfr. 2008, pag. 24), pues el precepto de
la “inquietud de si” en la Antigiiedad fue un principio positivo matriz
de morales muy rigurosas, a saber, la cristiana y la moderna, las cuales
van a sustentar sus principios normativos en contextos muy diferentes
considerados a partir de una “ética del no egoismo” (cfr. 2008, p. 31).

No obstante, es pertinente sefialar que, en una entrevista de mayo
de 1984 realizada por G. Barbedette y A. Scala (que hoy resulta muy
significativa, pues el 25 de junio de ese mismo afno dejaria Foucault
este mundo), afirma que no encuentra a esos griegos a los que estudia
admirables y perfectos, sino mas bien llenos de errores; empero, sostiene
que el giro de sus investigaciones obedece a que cree poder encontrar en
la moral griega un punto de partida para una “nueva moral” (Foucault,
1999, p. 383). En ese retorno a la moral antigua halla una linea de fuga
a la manera como en Occidente se ha configurado y desarrollado la
moral: “En ese retorno regular a los griegos hay sin ninguna duda una
especie de nostalgia, un intento de recuperacion de una forma original
de pensamiento y un esfuerzo de concebir el mundo griego al margen
de los fendmenos del cristianismo” (1999, p. 387).

Empero, a partir de alli dedujo que, a pesar de lo fructifera que
pudiera ser la genealogia del sujeto del deseo en la moral antigua, no
era posible fundamentar una moral moderna pasando por encima de la
moral cristiana, pues en ella no sélo se asimilan y se transforman temas
ya existentes en los cddigos de conducta griegos y latinos, lo que le da
unos rasgos muy particulares a nuestro sistema de valores.

Asimismo, y como parte de su talante genealdgico en el marco
de la Hermenéutica del sujeto, sus reflexiones en torno a la sexualidad
tomaran un giro desde la nocién de “inquietud de si mismo”. Ahora
bien, con ello Foucault busca demostrar que esta expresion de origen
griego se convirtié en sustento y, de igual modo, atraves6 no solo las
reflexiones morales, sino que inspird, modeld y configuré un cierto
modo de ser y, por consiguiente, el talante de toda la filosofia antigua,
asi como de la filosofia romana e incluso de la espiritualidad cristiana.
En efecto, nos dice: “[...] con esta nocion [...] tenemos todo un corpus
que define una manera de ser, formas de reflexion, practicas que hacen

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



199

La epimeleia y la parrhesia: un estilo de existencia...

de ella un fendmeno extremadamente importante [...] en la historia de
la subjetividad [...], en la historia de las practicas de la subjetividad”
(2008, p. 29).

Asi, su objetivo se enfocaba en la busqueda de otras alternativas
desde fuera de la modernidad para considerar de otro modo al sujeto,
un sujeto que, como lo habia demostrado con lo que él denomina “focos”
0 “matrices” de experiencia, devenia como objeto de un saber, de una
normatividad de los comportamientos. No obstante, el tltimo de sus
ejes en relacion con los dos anteriores era el de la constitucion de los
modos de ser del sujeto.

Huelga decir, entonces, que para la realizacion de esta empresa,
esto es, la del sujeto y sus prdcticas de subjetivacion, entendida ésta como la
relacion que el individuo establece consigo mismo (cfr. Foucault, 1999,
p- 390) y con los otros, sera capital la asuncion de dos categorias del
pensamiento antiguo: epimeleia y parrhesia. Este nuevo filon tedrico tiene
una larga y rica tradicion; en efecto, para llevar a cabo esta empresa
estaran como teldon de fondo las consideraciones socratico-platdnicas,
las reflexiones y analisis de los cinicos, los estoicos y los epictireos (cfr.
Iftode, 2013).

Mas atin, vale la pena resaltar que los temas de la “relacion consigo
mismo” y de la “inquietud de si” se inscriben en el contexto de la
resistencia al poder politico, en la direccion de realizar un diagnostico
del presente: “[...] interrogacion filoséfica que problematiza a la vez la
relacion con el presente, el modo de ser histdrico y la constitucion de si
mismo como sujeto auténomo” (Foucault, 1999, p. 345).

De la misma manera, es capital considerar el presente como un
horizonte que irrumpe, como aquello que nos interpela y, por eso
mismo, suscita en nosotros la(s) pregunta(s) por nuestro propio ser
histérico. Todavia mas, nos llama a una tarea, nos emplaza al ejercicio
critico del pensar; es decir, busca responder a un modo de hacer, de
proceder, de vivir filosoficamente la ontologia del presente. Pero, dado
que el pensamiento es “la libertad con respecto a lo que se hace, el
movimiento el cual nos desprendemos de ello, lo constituimos como
objeto y lo reflejamos como problema” (p. 359), es en tal direccién en la
que es factible hablar de una ontologia de nosotros mismos, no como una
teoria ni como una doctrina, sino que “es preciso concebirla como una
actitud, un éthos, una vida filosoéfica en la que la critica de lo que somos
es a la vez una analisis historico de los limites que se nos han establecido
y un examen de su franqueamiento posible” (p. 351).

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.195-217



200 Milton Fernando Dionicio L. y Edgar Delgado Rubio

Deigualmodo cabe agregar quela categoria de “gubernamentalidad”
ha jugado un rol esencial en sus indagaciones (cfr. McKinlay y Pezet,
2018; Petrakaki, Hilberg y Waring, 2018). Mas aun, la aparicién de este
neologismo se puede rastrear en las lecciones del Céllege de France,
en particular en los cursos Seguridad, territorio y poblacion (1977-1978)
y Nacimiento de la Biopolitica (1978-1979), “para referirse al tipo de
reflexividad y de tecnologias que hacen posible la conduccion de la
conducta” (Castro-Gomez, 2015, p. 46). Dicha categoria apunta a un
amplio campo estratégico de relaciones de poder; he aqui una de sus
dimensiones:

Con la palabra “gubernamentalidad” quiero decir tres
cosas. Por “gubernamentalidad” entiendo el conjunto
constituido por la instituciones, los procedimientos,
analisis y reflexiones, los calculos y tacticas que
permiten ejercer esta forma tan especifica, tan compleja,
de poder, que tiene como meta principal la poblacion,
como forma primordial de saber, la economia politica,
como instrumento técnico esencial, los dispositivos de
seguridad. Ensegundo lugar, por “gubernamentalidad”
entiendo la tendencia, la linea de fuerza que, en todo
Occidente, no ha dejado de conducir, desde hace
muchisimo tiempo, hacia la preminencia de ese tipo de
poder que se puede llamar el “gobierno” sobre todos
los demas: soberania, disciplina [...], [finalmente] el
resultado del proceso por el que el Estado de justicia
de la Edad Media, convertido en los siglos XV y
XVI en Estado administrativo, se vio poco a poco
“gubernamentalizado” (p. 195).

En concordancia con lo anterior, la nocion de “gubernamentalidad”
hace énfasis en una multiplicidad de practicas dotadas de racionalidades
particulares (cfr. Dean, 1999), pues, entre los siglos que indica la
cita, el Estado surge como la objetivacion de una serie de practicas
gubernamentales de manera semejante a la locura o la sexualidad, que
obedecen a un tipo de practicas de caracter médico y disciplinario. Sin
embargo, esta categoria no agota ahi su sentido: también opera como
una Analitica sobre nuestro presente, pues indica por qué hemos llegado
a ser lo que somos; esto es, funciona desde una perspectiva arqueoldgica
y genealdgica en la medida en que pone al descubierto las relaciones

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



201

La epimeleia y la parrhesia: un estilo de existencia...

de saber y de poder que nos han constituido histéricamente. ;Por qué
nos conducimos hoy como lo hacemos? ;Por qué somos gobernados de
esta forma en particular? Para Santiago Castro-Goémez: “La analitica —
gubernamentalidad— se inscribe en esa tradicién ‘critica’ en la que Foucault
también reconoce a Kant: desestabiliza nuestro repertorio ético (nuestro
éthos presente), abriendo, quiza, otras posibilidades de conducta” (2015,
pp- 51-52).

Paralelamente se infiere que sus estudios sobre la Antigiiedad van
mas alla de un mero ejercicio hermenéutico. Su intencion es poner de
manifiesto un poder de resistir hecho carne o materializado en relacién
con la organizacidon o disposicion fundamental del saber y del poder

que nos constituye, pero al que es posible oponerse desde las practicas
de libertad:

Se trata, pues, de darse por la ley la libertad, de fundar
la existencia, un modo de ser, en la libertad; la libertad,
pues, como éthos, como forma de vida. Y ello como
una relacion de si consigo que no ha de ser entendida
como “conciencia de si”, sino como constitucién de si
como sujeto moral, sujeto moral de libertad. No puede
tratarse, entonces, del cuidado de si preexistente y
sustancial, tampoco de la constitucion de un si mismo,
mas bien de la constitucion de un si que es sdlo cuidado,
cuidado de si: es la constitucién de la libertad como cuidado
de si, como obligacion de si (Diaz, 2001, pp. 112-113).

77

He ahi el interés de Foucault por las “practicas de si”, “técnicas de
vida” o “artes de la existencia” que encontrd en el mundo grecorromano
(cfr. Iftode, 2013).

De la misma forma, en EI gobierno de si y de los otros (1982 — 1983)
problematiza la verdad, pero no en un sentido epistemoldgico o
gnoseologico, sino bajo un cariz diverso, ahora con una clara connotaciéon
ético-politica. La nocion de la que se servira y que sera el hilo conductor
de sus indagaciones y disquisiciones sera la parrhesia: el decir verdad,
el hablar franco, la libertad de palabra, la libertas para los latinos (cfr.
Foucault, 2009, p. 59). De igual manera, para acometer el estudio de este
concepto ird a la tradicion antigua; justamente en ese contexto afirmara
lo siguiente:

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.195-217



202 Milton Fernando Dionicio L. y Edgar Delgado Rubio

Esta nocién de parrhesin que era importante en las
practicas de direccion de conciencia, era [...] una nocién
rica, ambigua, dificil en cuanto designaba en particular
una virtud, una cualidad [...], un deber, es una técnica,
un procedimiento [...] (2009, p. 59).

Con el juego de la parrhesia se establece una relacion de coincidencia
entre el sujeto de la enunciacion y el sujeto de la conducta. Por eso mismo
se constituyo en la tradicidén grecolatina como un elemento central en el
pensamiento moral y politico, pues a través de su importancia puede
seguirse la evolucion de la filosofia clasica, ademas de constituirse
como un vinculo entre el paganismo y el cristianismo. Al mismo
tiempo, al configurarse como una de las formas de veridiccion tuvo
que enfrentarse con otras existentes en la época, como la profecia, la
sabiduria y la ensefianza (técnica). La parrhesia durante mucho tiempo
fue un nexo muy potente entre el “cuidado de si” y el “cuidado de los
otros”, entre el “gobierno de si” y el “gobierno de los otros”, frontera en
la que coinciden la ética y la politica (cfr. Foucault, 2004, p. 23).

De la misma manera, en la practica de la epimeleia se vislumbran otras
formas de ser, es decir, ya no ser uno mismo; por tanto, cabe resaltar que
lo que se postula es una tarea, una nueva manera, una nueva praxis de
subjetivacion y quiza una nueva responsabilidad: hay que implementar
nuevas formas de subjetividad rechazando el tipo de individualidad que
se nos ha impuesto. “Hoy en dia, la lucha contra las formas de sujeciéon
—contra la sumision de la subjetividad- se esta volviendo cada vez mas
importante, incluso cuando las luchas contra las formas de dominacién
y explotacién no han desaparecido, mas bien lo contrario” (Foucault,
2003, p. 8).

Asi, este ejercicio de reflexion, de analisis e indagacién que ahora
proponemos responde alainquietud de considerarlos avances y rupturas
en el campo de la filosofia moral desde la segunda mitad del siglo XX
hasta la actualidad; por ello, consideramos que los tltimos trabajos de
Michel Foucault son pistas para tratar de encontrar las huellas de una
nueva manera de encarar los asuntos de la razén practica: “[...] una
posible nueva fundamentacion de la ética en relacion con la actualidad”
(Schmid, 2002, p. 10).

En suma, el horizonte de nuestras indagaciones en orden a
comprender la nueva propuesta ético-politica de Foucault seran las
lecciones del ano de 1983. En efecto, uno de sus objetivos en este periodo

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



203

La epimeleia y la parrhesia: un estilo de existencia...

es la elaboracion de una serie de estudios sobre El gobierno de si y de
los otros en sus dimensiones éticas y politicas. Asi, no es dificil inferir
que este curso seria una prolongacion del curso de 1982, Hermenéutica
del sujeto. Por eso mismo es frecuente encontrar constantes alusiones a
dicho curso; por ello el paso del gobierno de si mismo (epimeleia heatou, cura
sui, en 1982) al gobierno de los otros (parrhesia, en 1983).

Nexo entre el cuidado de si y el gobierno de si y de los otros
(parrhesia)

Como ya era costumbre en muchas de sus entrevistas y conferencias,
y a manera de introduccion de este curso —EI gobierno de si y de los otros,
1982-1983—, Foucault se enfoca en una especie de analisis retrospectivo
y evaluativo de su “proyecto general”. Entre otras cosas menciona
que su objetivo es desmarcarse del modo tradicional desde el cual han
trabajado los historiadores: historia de las mentalidades o una historia de
las representaciones. Su trabajo se ha enfocado en hacer una historia
del pensamiento, y por ello entiende “focos de experiencia” como
una urdimbre o red en la que se articulan unos con otros: “primero,
las formas de un saber posible; segundo, las matrices normativas de
comportamiento para los individuos, y, por ultimo, modos de existencia
virtuales para sujetos posibles” (Foucault, 2009, p. 19). De hecho, lo que
subyace es la intencion de retomar ciertos aspectos ya mencionados en
el curso 1982, como, por ejemplo, la referencia a la parrhesia, el discurso
veraz en el orden de la politica.

Asimismo, en la clase del 5 de enero de 1983 afirma que tomara como
punto de partida a modo de exergo un texto emblematico, el pequefio
opusculo que Kant publicé en noviembre de 1784, intitulado Respuesta
a la prequnta: ;Qué es la llustracion?; en la interpretacion que hace de
este texto afirma que la Ilustracién “abarca con exactitud, y formula en
términos muy cenidos, uno de los problemas importantes de los que
querria hablarles: precisamente la relacion del gobierno de si y de los
otros” (2009, p. 23). Para Michel Foucault, la Ilustracién sera considerada
como una exigencia del decir veraz, esto es, como la toma valerosa de
la palabra de verdad desde una dimension histérica, ya no en el sentido
de una analitica de la verdad sino como una analitica de la actualidad.

De hecho, la cuestion que a mi entender aparece por
primera vez en los textos de Kant es la del presente, la
actualidad, la cuestion de: ;qué pasa hoy? ;Qué pasa

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.195-217



204 Milton Fernando Dionicio L. y Edgar Delgado Rubio

ahora? ;Qué es ese “ahora” dentro del cual estamos
unos y otros, y que es el lugar, el punto desde el que
escribo? (2009, p. 29).

En el texto de Kant Was ist Aufklirung? encuentra la actualidad de la
“estética de la existencia” en la medida en que “cuidar de si” se presenta
como una exigencia y como fuerza de creaciéon de nosotros mismos. La
cuestioén que aparece por primera vez en este texto es la del presente, la
de la actualidad y de “nosotros en el presente”. Para el éthos moderno,
el alto valor del presente es inseparable del deseo de imaginarlo de
otro modo y de transformarlo. Es un ejercicio que capta lo real para
confrontarlo con una practica de libertad que al mismo tiempo respeta y
viola lo real. La tarea, por tanto, que nos impone la Aufklirung es resistir
a los poderes que intentan controlar, clasificar y normalizar nuestra vida

El esfuerzo para configurar una ética del arte de vivir no
esasisino unareaccion frente alas condiciones y técnicas
de dominacién que, en el mundo moderno, producen
y tienen como objeto al individuo; una reaccién, en
suma, frente a los modos de comportamiento a los que
éste no tiene mas remedio que someterse. Frente a las
relaciones de poder que se dirigen al individuo con
objeto de someterlo, esta ética busca, por asi decir, la
inversion del vector: analizar las relaciones de poder
que proceden del individuo y que se dirigen contra
determinadas relaciones de dominio con objeto de
intervenir en ellas y modificarlas (Schmid, 2002, p. 211).

En consecuencia, se trata de una ontologia del presente, de la
actualidad, de nosotros mismos y de la modernidad (2009, p. 39). Dicha
ontologia de la actualidad nos plantea como tarea y compromiso en
los diversos campos de la vida social practicas de resistencia, esto es,
estrategias y tacticas sin las cuales no es factible el juego de la verdad
y la libertad. Analicemos lo anterior. Para Michel Foucault, la parrhesia
es decirlo todo, es la coherencia entre el decir y el pensar, puesto que
en ella lo esencial es la formulaciéon de la verdad que se manifiesta en
dos niveles: “un primer nivel que es el enunciado de la verdad [...] y un
segundo nivel del acto parresiastico [...] es la afirmacién de la verdad de
lo que se dice: uno mismo lo cree, lo estima y lo considera en concreto
como auténticamente verdadero” (2009, p. 80).

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



205

La epimeleia y la parrhesia: un estilo de existencia...

De hecho, podemos considerar que la practica de la parrhesia
es una actividad que esta ligada a la epimeleia, pues al igual que ésta
requiere de ciertas tecnologias para que de manera efectiva se opere un
cambio en el juego de la verdad, justamente para decir la verdad sobre
si mismo. Una de esas técnicas es la askesis, ascetismo en el sentido de
entrenamiento o ejercicio practico de autoposesiéon y autogobierno para
afrontar ética y racionalmente el mundo, practica que va acompanada
de ciertos ejercicios particulares y practicos, como la practica de la
lectura, la meditacion, el examen de conciencia y el control de nuestras
representaciones.

De la misma manera, el cuidado de si, la epimeleia, se caracteriza
por ser una actitud general, un modo de relaciéon consigo mismo, los
demas y el mundo. Es, también, una forma de ver las cosas, esto es,
desde el exterior hacia el si mismo. Es una forma de actuar en la que el
sujeto se transfigura, en la que la propia existencia se pone en cuestion.
Particularmente, la epimelein es una practica que tiene que ver con la
espiritualidad, entendida ésta como las condiciones que le permiten
al sujeto transformarse para acceder a la verdad: “[...] si llamamos
filosofia a eso, creo que podriamos llamar “espiritualidad” la bisqueda,
la practica, la experiencia por las cuales el sujeto efecttia en si mismo las
transformaciones necesarias para tener acceso a la verdad” (2008, p. 33).

Parrhesia: decir veraz

Huelga decir, por la pertinencia del asunto, que, en la clase del 2 de
enero de 1983, Foucault recapitula algunos de los desarrollos previos
de su “proyecto general”; asi, desde una mirada retrospectiva y desde
sus respectivas metodologias busca establecer una correlacion entre el
saber, lo normativo y las practicas de si:

[...] queria tratar de ver como se puede establecer, cémo
se hace efectivamente su correlacién, y aprehender
algunos puntos, algunos elementos, algunas nociones
y algunas practicas que marcan esa correlacion y
muestran como se pueden efectuar en los hechos. Y
[...], al plantear la cuestion del gobierno de si y de los
otros, querria intentar ver de qué manera el decir veraz,
la obligacion y la posibilidad de decir la verdad en los
procedimientos de gobierno, pueden mostrar que el
individuo se constituye como sujeto en la relacién

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.195-217



206 Milton Fernando Dionicio L. y Edgar Delgado Rubio

consigo y en la relacion con los otros. El decir veraz en
los procedimientos de gobierno y la constitucion de
(un) individuo como sujeto para si mismo y para los
otros [...] (2009, p. 58).

El fin es conectar dichos problemas al gobierno de si y de los otros;
por tanto, la nocion de parrhesia sera capital en la medida en que ésta es
asumida como una practica del decir veraz, como el medio a través del
cual se verbaliza la verdad en las formas de gobierno y, de este modo,
se muestra como el individuo se constituye como sujeto en la relacion
consigo mismo y con los otros.

Ahora bien, consideramos que es esencial puntualizar e indicar
algunos de los sentidos de la parrhesia con el objetivo de enmarcarla en
la dimensién de las practicas de si y su correlato social. No obstante,
en La hermenéutica del sujeto, en particular en la clase del 10 de marzo
de 1982, ya habia adelantado Foucault algunos aspectos acerca de esta
nocion. En efecto, en aquella ocasion describia la parrhesia en relacion
con la franqueza del maestro de existencia, aquél dispuesto a estremecer
a su discipulo y a provocar su ira con la denuncia sin rodeos de sus
defectos, sus vicios y sus malas pasiones.

Ese hablar franco exige, por un lado, la obligacién de decir la
verdad, y, por otro lado, la asuncién de unos procedimientos y técnicas
de gobierno -la gubernamentalidad. Sin embargo, reconoce que dicha
nocion no ha sido muy estudiada porque no existen de manera directa
alusiones, lo que implica que no se reflexiond suficientemente al respecto.
De igual modo, son muy pocas las fuentes y las que nos han llegado
son fragmentarias, como el tratado de Filodemo (cfr. 2009, p. 62). Ahora
bien, sostiene, a pesar de lo anterior, que la parrhesia merece especial
atencion por “su muy prolongada perdurabilidad, su muy extenso uso
durante toda la Antigiiedad [...], bien establecido, bien definido en
grandes textos clasicos, tratese de Platén o de Euripides” (p. 63), entre
otros, incluyendo pensadores romanos y cristianos.

A pesar de su pluralidad de registros, tal es el caso de la direccién
de conciencia que también se aplic6 al campo de la politica. Justamente
en la politica adquiere matices que pueden ser comprendidos desde la
direccién individual y el problema del alma del principe (cfr. McKinlay
y Pezet, 2018). También, se encuentran registros de su uso en el campo
de la experiencia religiosa, sélo que alli adquiere un nuevo sentido y
practica:

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



207

La epimeleia y la parrhesia: un estilo de existencia...

Es decir que se pasara de un sentido del concepto de
parrhesia que la sitia como obligacion por parte del
maestro de decir lo que es verdad al discipulo, al de
obligacién por parte del discipulo de decir lo que es real
de si mismo al maestro (2009, p. 64).

Otro de los sentidos es su consideracion como una virtud, una
cualidad; esta acepcion no se interpreta de la misma manera, es decir, de
manera univoca. De hecho, en la tradicién de la espiritualidad cristiana
la parrhesia tiene un significado de indiscrecion, pues incita el deseo de
hablar mas de la cuenta de si mismo. Ahora bien, la parrhesia se puede
asumir perfectamente como una manera de decir la verdad, pero, ;qué
quiere decir, se pregunta el autor, una manera de decir la verdad y cémo
se puede caracterizar?

Normalmente una manera de decir la verdad implica que ésta posee
una estructura y una finalidad; asi, ésta puede ser enunciada de diversas
maneras segun la estrategia en la que esté fundada o sustentada, como
una estrategia de demostracion, una estrategia de persuasion, una
estrategia de ensefianza o, finalmente, como una estrategia de discusion.
No obstante, Michel Foucault se encargara de desmontar cada una de
esas estrategias; segun €, la parrhesia, “[n]o participa de la demostracion,
no participa de la retdrica, no participa de la pedagogia” (p. 73). Como
tampoco puede estar considerada dentro del campo de la eristica, toda
vez que ésta se asume como un arte en el que a través de la discusion se
permite el triunfo de lo que uno cree verdadero.

Entonces, “;ddnde sera posible situarla?” (p. 74). Para ubicarla en el
lugar correspondiente, Foucault se ha servido de un texto de Plutarco,
Vidas paralelas, “el parrafo V de la Vida de Dion” (p. 65). En ese pasaje
aparecen como personajes centrales Platon, Didn y el tirano Dionisios:
Platon toma la palabra y le habla al tirano sobre la virtud, la valentia y la
justicia, ante lo cual Dionisios “no ocultd su descontento [...]; pregunto
a Platén: ;Qué has venido pues a hacer a Sicilia? Y Platon respondié: A
buscar un hombre de bien. El tirano replico: ‘Por los dioses, es evidente
que aun no lo has encontrado’ (p. 66). De esta manera queda reflejado
el sentido de la parrhesia, pues ante la figura del tirano se yergue el
parrhesiastés, quien dice lo que es verdadero porque €l sabe que es
verdadero; es decir, no sélo es sincero y lo que manifiesta no sélo es su
opinion, sino que ésta, también, es verdadera. En el caso de Dién, no
solo gozaba del favor del tirano, sino que el texto de Plutarco menciona

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.195-217



208 Milton Fernando Dionicio L. y Edgar Delgado Rubio

que “[e]ra practicamente el tinico a quien el tirano toleraba la parrhesia, y
le dejaba decir osadamente cuanto se le ocurriera” (p. 67). En este orden
de ideas, cabe mencionar que la practica de la parrhesia se encarna en
estas dos figuras: Platon y Didn. Asimismo, para el fildésofo francés hay
otro texto de Sofocles, Edipo rey, que guarda en la distribucion de los
personajes similitudes con el de Plutarco. Alli aparecen tres personajes:
“un tirano (tyrannos), (...) el hermano de su mujer, y aquel que dice la
verdad” (p. 68)

De igual manera, como forma de veridiccion, la parrhesia se enfrentd
a otras formas existentes en la antigiiedad como la profecia, la sabiduria,
la retdrica, esta ultima en el campo de la politica porque la persuasién
alli era necesaria. Sin duda fue una expresion capital en la filosofia, pues
desde Sdcrates hasta Marco Aurelio se asumié como un modo de vida.
La parrhesia es una practica de si y es un nexo de unién entre el cuidado de
sty el cuidado de los otros, entre el gobierno de si y el gobierno de los otros es
un punto de interseccion entre la ética y la politica.

Ahora bien, desde una analitica de la actualidad, podemos
considerarla como una actividad politica y psicagdgica, un modelo de
conducta que permite al individuo fluidificar las relaciones de poder
establecidas, generando nuevos espacios para el dialogo. En suma,
la parrhesin es un concepto central de una “historia de la verdad”,
justamente porque la parrhesia denota tanto una cualidad moral, un éthos,
como, por otra parte, un procedimiento técnico, una fechné. Ambos son
indispensables para transmitir el discurso verdadero. Esta franqueza es
la libertad, la apertura que permite lo que ha de decirse, cuando haya
de decirse, en la forma en que se considere conveniente decirlo. Es mas,
una escucha, una técnica como una ética de la escucha, de igual modo,
una técnica y una ética de la lectura y de la escritura, que son ejercicios
de subjetivacion del discurso verdadero (cfr. 2008, pag. 354).

La parrhesin comporta la necesidad de hablar de tal modo que su
enunciacion no requiere un tipo de dependencia: “la parrhesia (el hablar
claro) [...] tiene [...] un adversario moral, al cual se opone directamente,
contra el cual debe luchar [...], es la adulacién [...], la adulacién es el
enemigo” (2008, p. 355). Por tanto, se dirige al otro de tal manera que
ese otro va a poder constituir una relaciéon consigo mismo que sea
una relacién auténoma, independiente, plena y satisfactoria. Es de tal
forma verdadera que permite una forma de subjetivacion, garantiza la
autonomia del otro, de quien recibe la palabra.

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



209

La epimeleia y la parrhesia: un estilo de existencia...

La parrhesia marcara una diferencia con los actos de habla de los
pragmaticos ingleses; en efecto, para que éstos alcancen su validez se
precisa de un contexto institucional y, al mismo tiempo, un individuo que
posea algun tipo de autoridad o estatus. Por el contrario, la parrhesia se
caracteriza por ser una expresion publica y arriesgada de una conviccion
propia. Ese hablar veraz trae consigo un riesgo indeterminado para su
enunciador; sera, por tanto, una cierta practica del lenguaje de caracter
transgresivo.

En cierto sentido, entonces, se trata de lo contrario de lo
performativo, en el que la enunciacion del algo provoca
y suscita, en funcion del mismo cédigo general y el
campo institucional donde el enunciado performativo
se pronuncia, un acontecimiento completamente
determinado. Aqui en cambio, se trata de un decir veraz,
un decir veraz irruptivo, un decir veraz que genera una
fractura y abre el riesgo [...] (Foucault, 2009, p. 79).

Por otra parte, en el enunciado performativo no es importante que
exista una relacién intrinseca entre lo que se enuncia y el enunciado
mismo: “en lo que respecta al cristiano que dice ‘yo te bautizo’ y hace los
gestos que hace, noimporta mucho que no crea en Dios ni en el diablo” (p.
80). Ahora bien, en la parrhesia existe un fuerte vinculo entre el enunciado
y lo que se dice: “Digo la verdad y creo verdaderamente que es verdad,
y creo verdaderamente que digo la verdad en el momento de decirla”
(p. 80). Este fuerte vinculo entre el enunciado y el acto de proferirlo es
absolutamente indispensable para que se efecttie el acto parresiastico.
En efecto, esta condicion de necesidad se comprende como una especie
de pacto parresiastico, “el pacto del sujeto hablante consigo mismo” (p.
81). Dicho de otra manera, en la parrhesia se establece un doble pacto:
por un lado, el sujeto dice la verdad, “esta es la verdad” (p. 81), pero
también dice, y éste es el segundo rasgo del pacto, cuando ptiblicamente
se manifiesta, “soy quien ha dicho esta verdad; por lo tanto, me ligo a la
enunciacion y corro el riesgo de todas sus consecuencias” (p. 81).

Por otra parte, frente a los enunciados performativos que requieren
de quien los enuncia un estatus para que sea valido, para que se efecttie
lo que enuncia, en los enunciados parresiasticos no es el hecho de que
el sujeto que habla tenga el estatus (puede ser cualquiera); lo realmente
importante y necesario no es el estatus, sino que el parresiasta es quien
hace valer su propia libertad de individuo que habla.

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.195-217



210 Milton Fernando Dionicio L. y Edgar Delgado Rubio

[...] solo hay parrhesia cuando hay libertad en la
enunciacion de la verdad, libertad del acto por el cual
el sujeto dice la verdad, y libertad también de ese pacto
mediante el cual el sujeto que habla se liga al enunciado
y la enunciacién de la verdad. En esa medida, en el
corazon de la parrhesia no encontramos el estatus social,
institucional del sujeto, sino su coraje (p. 82).

En suma, vemos aparecer en la superficie de esta caracterizacion
la configuraciéon dominante de los analisis que ha hecho Foucault en
los afios anteriores sobre la ética del “cuidado de si” en la Antigiiedad.
Analisis que, entre otras cosas, arrojan una modificacion sustancial sobre
la manera en que opera el concepto de “verdad”. Esta deja de ser una
propiedad de los enunciados como referentes de aquello que anuncian;
ahora se determina a partir de una cierta forma de vida de aquel que
habla. En ese sentido, el decir la verdad esta subordinado al cuidado de
si mismo, al estilizarse a si mismo en una cierta forma de vida.

La parrhesia es una nocion fundamentalmente politica que tiene que
ver con el principio de la existencia como obra que se debe modelar
en toda su perfeccion posible, esto es, la busqueda de una coherencia
entre el decir y el ser, o entre el ser y el decir. Asi que lo capital de esta
nocion no es del orden de lo semantico; en realidad el punto de anclaje
de las investigaciones foucaultianas es la voluntad de verdad bajo sus
diferentes expresiones o modalidades: la del combate, la del coraje, la
de la resolucion, la de la resistencia. Por lo tanto, en la parrhesia socratica
encuentra Foucault que el modo de vida es el correlato fundamental de
la practica del decir veraz; por eso mismo la parrhesia tiene que ver con
la manera en que se vive, con dar cuenta de si mismo, con el estilo de
vida, con la manera de vivir, con la forma misma que le damos a la vida:

En el Laques [...] a partir de un mismo aspecto en
comun (rendir cuentas de si mismo y cuidar de si), la
autoinstauracion ya no se hace en absoluto conforme al
modo del descubrimiento de una psiké como realidad
ontologicamente distinta del cuerpo, [sino] como
una manera de ser y manera de hacer, manera de ser
y manera de hacer que [...] es necesario explicar a lo
largo de la existencia. La manera como uno vive, la
manera como ha vivido: de eso hay que rendir cuentas,
y eso es lo que se presenta como el objetivo mismo de

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



211

La epimeleia y la parrhesia: un estilo de existencia...

esa empresa de rendicidon de cuentas. Vale decir que la
rendicion de cuentas de si mismo [...] [n]Jos conduce
al bios, a la vida, a la existencia y a la manera como la
llevamos [...] (Foucault, 2010, p. 172)

Libertad, ética y politica de la parrhesia

La teoria politica durante mucho tiempo se sustentd en la idea de
“soberania” y de “contrato social”. Era a través de la delegacion del
poder del individuo en el soberano mediante el cual éste ejercia una
especie de dominio, lo que daba lugar a un tipo de orden juridico. No
obstante, dicho esquema explicativo se mostrd insuficiente para dar
cuenta de manera coherente del surgimiento en lamodernidad de nuevas
y sofisticadas formas de sujecion sobre el individuo y sobre la poblacion:
“[...] el Occidente conocié desde la edad clasica una profundisima
transformacion de esos mecanismos de poder” (Foucault, 2000, p.
164). Ese nuevo modo de ejercicio del poder “se ejerce positivamente
sobre la vida, que procura administrarla, multiplicarla, ejercer sobre
ella controles precisos y regulaciones generales” (p. 165). Asi, desde
este campo de inteligibilidad conceptual que denomind Bio-politica se
pueden pensar los mecanismos desde los cuales se gestionaba la vida
del individuo y de la poblacién (cfr. Hull, 2017). Al respecto Foucault
sostiene: “Por primera vez en la historia, sin duda, lo bioldgico se refleja
en lo politico” (p. 172).

Una sociedad normalizadora fue el efecto histdrico de
una tecnologia de poder centrada en la vida. En relacién
con las sociedades que hemos conocido hasta el siglo
XVIII hemos entrado en una fase de regresion [...]. Y
contra este poder nuevo en el siglo XIX, las fuerzas que
resisten se apoyaron en lo mismo que invadia —es decir
en la vida del hombre en tanto ser viviente [...]. La vida,
pues, mucho mas que el derecho, se volvid entonces la
apuesta de las luchas politicas [...] (2000, p. 175).

Ahora bien, este enfoque ha recibido muchas criticas, pues parece
dejar sin una respuesta apropiada el problema de la libertad, por una
parte, y por otra las practicas de resistencia, porque lo que se vislumbra
es que el sujeto es objeto de un saber y de un poder; en consecuencia,
no queda aun claro de qué manera podria levantarse o liberarse de esta

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.195-217



212 Milton Fernando Dionicio L. y Edgar Delgado Rubio

forma de sujecion. Asi, lo que se constata es un sujeto pasivo atravesado
por practicas coercitivas y constituido por “técnicas de sujecién”. Es
evidente, entonces, que dicho esquema teérico no da una solucion al
problema de un sujeto sujetado, determinado, cooptado.

Por otra parte, consideramos necesario indicar las diversas
fluctuaciones que adquiere en su pensamiento la nocién de “poder”,
tal y como se indicé hace un momento; asi, en el curso de 1974-1975,
intitulado Defender la sociedad, habia indicado la necesidad de abandonar
el modelo juridico de soberania por el de relaciones de fuerza, de lucha,
de confrontacion. De igual manera, en el curso de 1978-1979, Seguridad,
territorio y poblacién, va a sustituir este modelo explicativo por el de
gubernamentalidad. El primero hace referencia a la politica, mientras
que el segundo puede ser considerado desde el ambito de la ética. En
este orden de ideas, nos parece fructifera e iluminadora la reflexién de
Daniel Lorenzi al respecto:

... [This] allows Foucault to emphasize that freedom of
individuals constitutes “the condition for the exercise of
power,” or better, of this specific form of power called
“government”: government can only be exercised on free
subjects, and only as long as they remain free, that is to
say as long as they are faced with “a field of possibilities
in which several ways of behaving [conduites], several
reactions and diverse comportments, may be realized”
(Lorenzi, 2016, pp. 7-21).

Porestarazon, consideramosqueelconceptode“gubernamentalidad”
le abrié nuevas posibilidades para pensar el problema de la libertad y el
determinismo, por cuanto las relaciones de poder se van a comprender
como la capacidad de los individuos para incidir en la conducta de los
otros: “El modelo de relacion propio del poder no deberia buscarse,
entonces, por el lado de la violencia o la lucha, y tampoco del contrato y
el lazo voluntario (que a lo sumo sé6lo pueden ser instrumentos), sino del
lado de ese modo de accion singular —ni guerrero ni juridico— que es el
gobierno” (Foucault, 2001, pp. 241-257). En este orden de ideas, el poder
no es concebido como una confrontacion o una especie de vinculo, sino
que ahora se concibe como un ejercicio de gobierno; gobernar es, por
tanto, estructurar un campo de posibilidades de accion.

Una vez planteado y hasta cierto punto superado el “cuello de
botella” en torno a la configuracion del sujeto desde el saber y el poder

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



213

La epimeleia y la parrhesia: un estilo de existencia...

que impedia pensar el problema de la libertad y de la resistencia, Michel
Foucault emprende una nueva tarea que se inscribe en los dos tltimos
cursos del Colegio de Francia, EI gobierno de si y de los otros y El coraje de la
verdad. Dicha tarea consiste en la busca de la genealogia del concepto de
parrhesia, y observa Foucault que existe una relacioén entre decir la verdad
y la practica de la libertad, y deduce que el acento de dicha relacién recae
en la manera en que el sujeto, al decir la verdad, se manifiesta, esto es,
se representa a si mismo y a los demas como alguien que dice la verdad.
La parrhesia es el “acto mediante el cual el sujeto, al decir la verdad, se
manifiesta [...], se representa a si mismo y es reconocido por otros como
alguien que dice la verdad” (Foucault, 2010, p. 19).

En efecto, la parrhesia es lo opuesto al decir que no se ocupa de
la verdad sino del modo de expresarla. La parrhesia es la actividad
totalmente contraria de aquélla de quien sélo la enuncia con la intencién
de hacer creer y no por ser su propia conviccion. Asi, la parrhesia se
opone a la adulacién que hace del interlocutor alguien dependiente de
la mentira y el engafio; por eso mismo, la parrhesia exige coraje, valor
para proferir una palabra que puede ser mordaz, hiriente y develadora.
Segtin Jorge Davila: “Se trata de una armonia ontoldgica entre el logos y
la bios, una armonia cuyo rasgo distintivo no es ni la solemnidad, ni la
fineza, ni la pasién [...], sino el coraje” (Davila, 2007, pag. 116).

Empero, mediante la parrhesia, el decir veraz, se da una transformacion
0, lo que es igual, un proceso de subjetivacion, de tal manera que el sujeto
no sélo es un sujeto de enunciacion, sino alguien que tiene la capacidad
de orientar, de dirigir su conducta, y que es, al mismo tiempo, un sujeto
de accién. Asi, la parrhesia es el lugar en el que se puede articular el
problema del ejercicio de la libertad y de la verdad, pues se trata de un
pensar cémo se dice la verdad que es al mismo tiempo un ejercicio de
la libertad.

Con la nocién de parrhesia, arraigada originariamente
en la practica politica y la problematizaciéon de la
democracia, y derivada a continuacién hacia la esfera de
la ética personal y la constitucion del sujeto moral, con
esta nocion de raiz politica y derivacion moral, tenemos,
para decir las cosas de manera muy esquematica —y fue
por eso que me interesé en ella, me detuve en ella y sigo
haciéndolo-, la posibilidad de plantear la cuestion del
sujeto y la verdad desde el punto de vista de la practica

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.195-217



214 Milton Fernando Dionicio L. y Edgar Delgado Rubio

de lo que podemos llamar el gobierno de si mismo y de
los otros” (Foucault, 2010. pp. 26-27).

De tal manera que la parrhesia descansa en la posibilidad de decir lo
que se piensa, pero para que ello sea posible se requiere tener coraje, pues
su ejercicio siempre entrafia un riesgo en el que “los sujetos se proponen
por voluntad propia decir la verdad, y aceptan en forma voluntaria y
explicita que ese decir veraz podria costarles la vida” (Foucault, 2009,
pp- 74-75). De igual manera, vale la pena indicar que la parrhesia para los
antiguos se considerd como una tecnologia de la libertad, pues a través
de su practica el sujeto iba adquiriendo dominio sobre si mismo:

In classical Greece, assuming mastery over oneself,
especially one’s emotions, appetites and desires, was
the practice of freedom and the goal of education
(paidein). The goal of education was to free oneself from
enslavement to passions, appetites, and emotions [...].
Parrhesia was then an educative practice in which one
overcame fear by speaking out honestly and directly
(Zembylas y Fendler, 2007, p. 328).

Conclusiones

No parece descabellado indicar que las dltimas investigaciones,
elaboraciones y reflexiones que Michel Foucault hizo a partir de las
categorias de aphrodisia, epimelein y Parrhesin pueden y deben ser
interpretadas en clave ético-politica. De igual manera, ese nuevo
aparataje conceptual va reconfigurando su proyecto inicial. En efecto,
Angel Gabilondo (cfr. 1999, pp. 9-10) sefiala que desde los afios 1978 a 1984
se gestan las Modificaciones, tal y como aparecen en EI uso de los placeres.
De esta forma, vemos aparecer en sus cursos, seminarios, y entrevistas
categorias como “hermenéutica de si”, “historia de la verdad”, “analisis
de los juegos del falso y lo verdadero” y, asimismo, la idea de un sujeto
que se constituye desde una experiencia histdrica, experiencia en la
que el sujeto puede y debe ser pensado. Practica y ejercicio mediante
los cuales, en la elaboracion y transformacién de si mismo, se accede
a un modo de ser; este modo de ser, este éthos, nos remite al presente,
a la actualidad. Por consiguiente, si nuestra comprension es correcta,
podemos conjeturar que este tltimo trayecto de su vida como pensador,
como investigador, estd marcado por unas dinamicas que nos permiten

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



215

La epimeleia y la parrhesia: un estilo de existencia...

postular que uno de sus marcos de referencia consiste basicamente en
problematizar la actualidad.

En este orden de ideas, es pertinente indicar que, aunque apel6 a la
tradicion grecolatina, bastion sustancial del tltimo Foucault, su sentido
apunta a nuestra contemporaneidad; es decir, se trata de comprender
cuales son las formas mas auténticas de resistir a los diversos mecanismos
de sujecion que desde el siglo XVIII se han configurado en Occidente.

De igual modo, la relaciéon con la verdad, encuadrada dentro
de la ética como una estética de la existencia, no tiene como télos lo
epistemoldgico, ni un desciframiento de uno por si mismo, ni una
hermenéutica del deseo que permita una purificacién. Por el contrario,
sus reflexiones estan orientadas, inspiradas en la tradicion critica, mas
no la del limite a la manera kantiana, sino la del franqueamiento, esto
es, un trabajo sobre el pensamiento, un trabajo que nos conduce a la
elaboracion de nosotros mismos y del mundo en que vivimos.

Finalmente, la “preocupacion por si mismo” no debe interpretarse
como el abandono de la cuestién de la resistencia al poder politico.
Creemos que su vinculacion con la parrhesia la fundamenta y le da
mas potencia al establecer que una de las tareas del sujeto no sdlo es
su configuracién, sino que debe conformar su conducta con su palabra.
De este modo logra construir un nexo tedrico que permite unir la
reflexion de los antiguos con las tareas inconclusas de la modernidad;
una reflexion filosofica que devenga a fortiori un acontecimiento, y ese
acontecimiento no es otro que nuestra actualidad: “ hacia lo que no es
o ya no resulta indispensable para la constitucion de nosotros mismo
como sujetos autéonomos” (Foucault, 1999, p. 346). En suma, la busqueda
de un nuevo arte de vivir no significa para Foucault, como €l dice en
1980, otra cosa que poner en marcha una filosofia critica que busque
las condiciones e infinitas posibilidades de transformar al sujeto, de
transformarnos a nosotros mismos; en ello reconocemos claramente su
talante nietzscheano.

Foucault’'s investigations into the modes by which
human beings are made into subjects are, above all,
historical investigations. For Foucault, as for Nietzsche,
there are no essences of human beings and, therefore,
also no possibility for universalist theories concerning
the nature of human beings (Peters, 2014, p. 208).

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.195-217



216 Milton Fernando Dionicio L. y Edgar Delgado Rubio

En sintesis, dicha manera de considerar al sujeto historizado permite
trascender las practicas de sujecion que histéricamente se nos han
impuesto, practicas que en Occidente se han articulado a dispositivos
de caracter tecnoldgico y de regularizacion, a partir de las cuales se ha
configurado un saber —unos saberes en la modernidad- desde el que se
ha cooptado al sujeto y, al mismo tiempo, se ha cooptado su libertad, su
autonomia. No obstante, para nuestro autor, el ejercicio de la libertad
es una ontologia de nosotros mismos, es decir, un espacio para una vida
filosofica; en efecto, se trata de una interpretacion en la que las practicas
de libertad son juegos de verdad.

Bibliografia

Castro-Goémez, S. (2015). Historia de la gubernamentalidad I. Razén
de Estado, liberalismo y neoliberalismo en Michel Foucault. Siglo del
Hombre Editores.

Diaz, M. (2001). Abertura de la libertad y juego ontolégico: problematizacion de
la idea de una ontologia histérica en Foucault. Universidad Complutense
de Madrid.

Davila, J. (2007). Michel Foucault: ética de la palabra y vida académica.
Utopia y praxis latinoamericana, 39, 107-132.

Dean, M. (1999). Governmentality: Power and Rule in Modern Society.
SAGE.

Foucault, M. (1999). Obras esenciales. Volumen III. Estética, ética y
hermenéutica. Paidds.

— (2000). Historia de la sexualidad 1. La voluntad de saber. Siglo XXI.

— (2001). El sujeto y el poder. En H. L. Dreyfus y P. Rabinow (eds.),
Michel Foucault: mds alld del estructuralismo y la hermenéutica. Ediciones
Nueva Vision.

— (2003). El sujeto y el poder. Revista Mexicana de Sociologia, 3, 3-20.

— (2004). Discurso y verdad en la antigua Grecia. Paidds.

— (2008). La hermenéutica del sujeto. Fondo de Cultura Econdomica de
Argentina.

— (2009). El gobierno de si y de los otros. Fondo de Cultura Econémica de
Argentina.

— (2010). El coraje de la verdad. Fondo de Cultura Economica de Argentina.

—(2014). Historia de la sexualidad 2. EIl uso de los placeres. Siglo XXL.

Hull, G. (2017). The Subject and Power of Bioethics. Journal of Ethics,
Medicine and Public Health, 3, 410-419.

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



217

La epimeleia y la parrhesia: un estilo de existencia...

Iftone, C. (2013). Foucault’s Idea of Philosophy as ‘Care of the Self:’
Critical Assessment and Conlflicting Metaphilosophical Views.
Procedia. Social and Behavioral Sciences, 71, 76-85.

Lorenzi, D. (2016). From Counter-Conduct to Critical Attitude: Michel
Foucault and the Art of Not Being Governed Quite So Much. Foucault
Studies, 21, 7-21. ULR: https://rauli.cbs.dk/index.php/foucault-
studies/article/view/5011/5441.

McKinlay, A. y Pezet, E. (2018). Foucault, Governmentality, Strategy:
From the Ear of the Sovereign to the Multitude. Critical Perspectives
on Accounting, 53, 57-68.

Petrakaki, D., Hilberg, E. y Waring, J. (2018). Between Empowerment and
Self-Discipline: Governing Patients’ Conduct Through Technological
Self-Care. Social Science & Medicine, 213, 146-153.

Peters, M. A. (2014). Truth-Telling as an Educational Practice of the Self:
Foucault, Parrhesia and the Ethics of Subjectivity. Oxford Review of
Education, 29(2), 207-224.

Schmid, W. (2002). En busca de un nuevo arte de vivir. La pregunta por el
fundamento y la nueva fundamentacion de la ética en Foucault. Pre-Textos.

Zembylas, M. y Fendler, L. (2007). Reframing Emotion in Education
Through Lenses of Parrhesia and Care of the Self. Studies in Philosophy
and Education, 26, 319-333.

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.195-217



