http://doi.org/10.21555/top.v0i59.1093

The Mediations of Erotic Self-Consciousness.
The Butlerian Hermeneutics of Chapter IV of
Phenomenology Of Spirit

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica.
La hermenéutica butleriana del capitulo IV de la
Fenomenologia del espiritu

Milton Abellon

Universidad de Buenos Aires
CONICET

INEO-CIF

Argentina
milton.abellon@gmail.com

Recibido: 13 - 09 — 2018.
Aceptado: 09 - 01 - 2019.

@ ®@ @ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
A~ 57 _nc_sad

-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



154 Milton Abellén

Abstract

The aim of this paper is twofold. Firstly, to systematize
Butler’s reading of the introductory part and section A of chap-
ter IV of the Phenomenology of Spirit through the joint approach of
Subjects of Desire, The Psychic Life of Power and You Be My Body for
My. Secondly, to take a critical position regarding the Butlerian
hermeneutics. The existing research lacks a critical approach.
We seek to problematize her reading so as to be able to contrib-
ute critically to the corpus of complementary bibliography on
this issue.

Keywords: Judith Butler; Phenomenology of Spirit; dialectic of
desire; life; body; intersubjectivity.

Resumen

El presente articulo tiene dos objetivos especificos. El
primero, es sistematizar la lectura que Butler realiza de la parte
introductoria y de la seccion A del capitulo IV de la Fenomenologia
del espiritu mediante el abordaje conjunto de Sujetos del deseo,
Mecanismos psiquicos del poder y Sé mi cuerpo. El segundo, es
tomar un posicionamiento critico respecto de la hermenéutica
butleriana. Las investigaciones con las que contamos hasta
el momento carecen de sefialamientos de este tipo. Por ello,
buscamos problematizar su lectura de manera tal de poder
contribuir criticamente al corpus de bibliografia complementaria
sobre esta cuestion.

Palabras clave: Judith Butler; Fenomenologia del espiritu;
Dialéctica del deseo; vida; cuerpo; intersubjetividad.

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



155

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

1. Introduccion

La recepcion butleriana de Hegel se realiza a través del movimiento
fenomenoldgico que cobra notoriedad en Estados Unidos a partir de
1980 (Cusset, 2003; Rockmore, 1993, 2005). En 1978, en el marco de
su carrera de grado, Butler obtiene la Beca Fulbright-Hayes para la
Universidad de Heidelberg, donde asiste a clases y seminarios dictados
por Hans-Georg Gadamer y Dieter Henrich. Alli concentra sus estudios
en la filosofia alemana en general y en Hegel en particular; del corpus
de este tltimo se interesa fundamentalmente por la Fenomenologia del
espiritu ([1807] 2010)." En 1984 finaliza su doctorado en la Universidad
de Yale con una tesis titulada Sujetos del deseo en la que aborda la
nocion de “deseo” (Begierde, desire) en la Fenomenologia y su recepcion
por parte de Hyppolite, Kojeve y Sartre.? Un par de afios después, en
el contexto de sus estudios posdoctorales obtiene una beca para el
Centro de Humanidades de la Universidad de Wesleyan, en la que
también ejerce como profesora visitante. Ahi toma contacto directo
con la filosofia postestructuralista y revisa y amplia su tesis doctoral: le
agrega los capitulos dedicados a Deleuze, Lacan y Foucault, y cambia
el titulo a Sujetos del deseo. Reflexiones hegelianas en la Francia del siglo XX
([1987/1999] 2012).°

Sujetos del deseo es la obra de referencia de la lectura butleriana de la
Fenomenologia. La fil6sofa establece alli las bases de su hermenéutica, las
cuales son retomadas y ampliadas en obras posteriores. Los capitulos
II-IV se dedican a la recepcién francesa de Hegel. En cambio, en lo que
podriamos llamar una “primera parte” del libro (compuesta por los dos
prefacios, la introduccion y el capitulo I), Butler desarrolla su propia
interpretacion de la Fenomenologia. Esta primera parte, a la vez, consta de

! De aqui en adelante, Fenomenologia. Las referencias de esta obra siguen

la numeracién canodnica de la traduccion castellana de Gomez Ramos (2010).
Las referencias del resto de las obras se realizan siguiendo la paginacion de la
traduccion castellana.

2 Sobre la nocién de Begierde (“apetencia”) y su traduccién por “deseo”
hablaremos luego.

® De aqui en adelante, Sujetos del deseo. La edicion de 1999, en la que se
basa la traduccion castellana que usamos en este trabajo, contiene el “Prefacio a
la edicion rustica”, ausente en la edicion de 1987.

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



156 Milton Abellén

dos tipos de consideraciones. Las primeras son generales y conforman
la vision de conjunto que Butler tiene de la Fenomenologia. El segundo
tipo de consideraciones son especificas y tienen por objeto la “dialéctica
del deseo” que se desarrolla en la parte introductoria y la seccion A del
capitulo IV de la Fenomenologia.* En este trabajo abordamos este segundo
tipo de consideraciones.

Butler retoma el analisis especifico de la dialéctica del deseo en
Mecanismos psiquicos del poder. Teorias sobre la sujecion ([1997] 2015),°
particularmente en algunas partes de la introduccion y en la primera
parte de “Vinculo obstinado, sometimiento corporal. Relectura de
la conciencia desventurada de Hegel”. Anos mas tarde, lo hace en S¢
mi cuerpo. Una lectura contempordnea de la dominacion y la servidumbre
en Hegel (2010).° Ambos textos vuelven sobre las bases hermenéuticas
planteadas en Sujetos del deseo, aunque enfatizan y amplian diversos
puntos. Mecanismos desarrolla el tema de la dominacion y la
servidumbre mediante una exposicion mas detallada de lo que puede
llamarse el “imperativo de sustitucion corporal” presentado en Sujetos
del deseo, pero lo hace en funcién del paso a la conciencia desventurada,
cuestion que excede el objeto del presente trabajo. Sé mi cuerpo se
concentra por completo en la cuestion de la corporalidad, tematizada
aunque no desarrollada en las otras obras. Mecanismos y Sé mi cuerpo
no se contraponen a las tesis de Sujetos del deseo, sino que despliegan

4 “Dialéctica del deseo” es el término que, probablemente siguiendo

Casey y Woody (1893), Butler utiliza para referirse a la dialéctica de la
autoconciencia que se expone en la parte introductoria y la seccién A del
capitulo IV de la Fenomenologia. Para sefalar la especificidad de esta ultima
seccion también usa el término “dialéctica del deseo y del reconocimiento”.
°> De aqui en adelante, Mecanismos.

De aqui en adelante, Sé mi cuerpo. Este libro, escrito en coautoria con
Catherine Malabou, no cuenta con una traduccion castellana completa. Sélo hay
una reciente traduccion del primer articulo de Butler que compone el libro, “Le
corps de Hegel est-il en forme: quelle forme?”, realizada por A. Arroyave Mufioz
(cfr. 2017, pp. 206-222). Una version en inglés del libro completo se publica bajo
el titulo “You Be My Body for Me” en A Companion to Hegel (cfr. 2011, pp. 611-
640). Entre la edicion francesa y la inglesa casi no hay modificaciones. Nosotros
nos basamos en la primera de ellas porque se trata de la publicacion original. En
caso de ser necesario, mencionamos las diferencias correspondientes entre las
dos ediciones. Las citas en castellano de Sé mi cuerpo incorporadas en este trabajo
son traduccion nuestra.

6

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



157

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

y explicitan varias ideas expuestas alli en conformidad con sus bases
interpretativas. Por lo tanto, se trata de abordajes complementarios
que, sin dejar de tener aportes propios, permiten realizar una lectura
conjunta de la cuestion que nos ocupa.

Hasta el momento, la mayoria de las investigaciones especializadas
en el pensamiento de Butler se concentraron en Sujetos del deseo y
se restringieron a una repeticion parcial de sus ideas principales,
fundamentalmente en lo que respecta a: (i) el deseo (desire) como
principio de desplazamiento (displacement) del “sujeto” de la
Fenomenologia, cuestion que pertenece a las consideraciones generales
antes mencionadas,” y (ii) el concepto de “reconocimiento” (recognition,
Anerkennung) (cfr. Burgos, 2008, p. 33; Femenias, 2013, p. 355). Por
su parte, Cadahia (2017) reconstruyé recientemente la lectura de
Butler sobre la dominacion y la servidumbre pero limitandose sélo a
Mecanismos. La insuficiencia de estos estudios es doble: se limitan a una
sola obra y no consideran la totalidad de los conceptos y problemas que
conforman la hermenéutica butleriana.

Por otra parte, la Hegelforschung dedicada a la recepcién
contemporanea de Hegel se ocup6 principalmente de Mecanismos.
Mientras que algunos se concentraron en la problematica de la
corporalidad (cfr. Assalone, 2013; Malabou, 2010a-b, 2011; Sabot,
2011), otros se interesaron en la relacién mas general de la dominacién
y la servidumbre (Bouton, 2009; Fischbach, 2009). El aspecto positivo
de estos estudios consiste en incluir la posiciéon de Butler dentro de
las recepciones contemporaneas de Hegel. Sin embargo, tienen las
mismas limitaciones que las investigaciones butlerianas, puesto que
ninguno realiza una lectura global de su propuesta hermenéutica. A la
luz de dichas limitaciones e insuficiencias, el presente articulo consta
de dos objetivos especificos. El primero es sistematizar la lectura que
Butler realiza de la parte introductoria y la seccién A del capitulo IV
de la Fenomenologin mediante el abordaje conjunto de los textos antes
mencionados, considerando las peculiaridades que cada uno de ellos
presenta. La tarea de sistematizacion no es de escasa relevancia para el
estudio de aquellos fildsofos que atin no cuentan con investigaciones
de ese tipo. En el caso de Butler, no hay ningtin texto de la bibliografia

7 Cfr. Brady y Schirato (2011, pp. 14-20), Burgos (2008, p. 33), Casale y
Femenias (2009, pp. 22-23), Femenias (2003, pp. 61-62), Lloyd (2008, pp. 97-100),
Salih (2002, pp. 25-26), Stoetzler (2005, pp. 355).

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



158 Milton Abellén

especializada que se haya propuesto una tarea semejante en lo que
respecta a su lectura de Hegel. Esto implica que, hasta el momento, no
existe un estudio de referencia en cuanto a este tema. Ademas, los escritos
de Butler no suelen presentar una continuidad rigurosa entre ellos y su
modo de exponer las ideas no es del todo esquematico ni sistematico.
Por lo tanto, la tarea reconstructiva y de conjunto puede contribuir a
la formacién de un corpus bibliografico especializado que todavia esta
en construccion. Por estas razones consideramos que el presente trabajo
constituiria un aporte valioso tanto para las investigaciones propiamente
butlerianas como para los estudios de las lecturas contemporaneas
de Hegel, sobre todo en el mundo hispanohablante, en donde la
interpretacion de Butler no ha recibido demasiada atencion.

La sistematizacion que llevamos a cabo se estructura en funcién
de una interpretacion propia de los textos butlerianos. Sostenemos
que, para Butler, la cuestion fundamental que esta en juego en la
parte introductoria y en la seccién A de “La verdad de la certeza de si
mismo” es la problematica de la Vida, la cual se despliega a partir de dos
mediaciones de la autoconciencia. Por “mediaciones de la autoconciencia”,
término que Butler no utiliza, nos referimos a diversos momentos de la
dialéctica del deseo que exponen diferentes determinaciones esenciales de
la autoconciencia como tal.? La primera de las mediaciones es la mediacion
vital, que se expone en la parte introductoria del capitulo IV y que revela
que la Vida es una determinacién esencial de la autoconciencia. La
segunda es la mediacion corporal e intersubjetiva que se desarrolla en la
seccion A, “Autonomia y no autonomia de la autoconciencia. Dominacion
y servidumbre”. En esta seccién, el problema de la Vida se reconfigura

8 Nuestro uso de “mediaciones de la autoconciencia” se basa en las

consideraciones de Assalone (cfr. 2014, VII 7. 1. 3; 2013) sobre la apropiacién
de Hegel que Butler realiza en Mecanismos. Sobre la “mediacién” (Vermittlung)
en general, el autor sostiene: “Hemos senalado ya una curiosidad de la filosofia
hegeliana con respecto a la mediacidén, a saber, que un concepto fundamental
para la arquitecténica del sistema hegeliano como la mediaciéon no tenga en
ningtn lugar de ese sistema un momento explicito de tematizacién y reflexion.
La mediacién en general, no sélo la mediacion corporal de la conciencia, no
es definida, explicada o caracterizada adecuadamente por Hegel en ninguna
parte de su obra salvo de modo excepcional e insuficiente. Sabemos mas de la
mediacion por el uso que Hegel le da a este concepto al momento de analizar
otras nociones o ciertas experiencias clave, que por cualquier intento de
clarificacion del concepto en si mismo” (2014, VIL7. 1. 3).

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



159

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

en términos corporales e intersubjetivos y la determinacion esencial de
la autoconciencia que se afirma es la intersubjetividad corporizada. El
segundo objetivo especifico de este trabajo es tomar un posicionamiento
critico respecto de la hermenéutica butleriana. Las investigaciones
con las que contamos hasta el momento carecen de todo tipo de
senalamiento critico, incluso aquellas que pertenecen a la Hegelforschung.
No nos proponemos determinar la valia de la interpretacion de Butler
en el marco de las investigaciones hegelianas, ni tampoco ponerla
directamente en discusién con los debates que alli se llevan a cabo, dado
que ello requiere otro tipo de abordaje y excede por completo el objeto y
los limites de este articulo. Sin embargo, si buscamos problematizar su
interpretacion y para ello recurrimos a algunos textos destacados de la
Hegelforschung que nos permiten contribuir de manera critica al corpus
bibliografico complementario sobre el tema que nos ocupa.

2. Consideraciones preliminares

En el capitulo IV de la Fenomenologia se expone la figura de la
Autoconciencia (Selbstbewuftsein). Al final del capitulo anterior la
autoconciencia emerge mediante la explicacion que el entendimiento
realiza del juego de fuerzas. Lo que la explicacién revela es que la
conciencia es la verdad del saber del objeto (cfr. Hegel, 2010, 100-
101; Bowman, 2008). Sin embargo, la verdadera unidad efectiva de la
conciencia y su objeto no selogra en dicho lugar porque el entendimiento
carece de reflexividad y tiene un posicionamiento tedrico, externo
y abstracto respecto de su objeto. Por esta razon, el punto de partida
del desarrollo de la figura de la Autoconciencia es la persistencia
de la contraposicién entre la conciencia (o la autoconciencia que atin
permanece como conciencia) y su objeto, el mundo sensible y perceptible
(cfr. Hegel, 2010, 104).

La realizacion de la autoconciencia es la superacion (Aufhebung)
de dicha contraposicion, en la que aquélla alcanza su verdad: la
unidad consigo misma . Al respecto, Hegel sostiene: “la unidad de la
autoconciencia consigo misma [...] tiene que llegar a serle esencial a
ella [sc. a la autoconciencia], es decir, la autoconciencia es deseo sin mas
(Begierde tiberhaupt)” (104; el subrayado es del original).’

 Para evitar posibles confusiones del lector, los términos extranjeros

incorporados en las citas respetaran la letra cursiva del texto original.

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



160 Milton Abellén

Seguin Forster (cfr. 2008, p. 42), la Begierde es un concepto
epistemoldgico que refiere a la autoconstitucion de la autoconciencia
y al conocimiento de si. En términos generales, podemos decir que es
la referencia negativa (negative Beziehung) de la autoconciencia respecto
de su objeto, referencia por medio de la cual ella busca superar la
contraposicion con éste y lograr la unidad consigo misma, alcanzando
verdad de la certeza de si.1° Esta referencia tiene, a la vez, un caracter
practico, el cual diferencia a la Autoconciencia del posicionamiento
tedrico de la figura de la Conciencia (cfr. Pinkard, 1994, pp. 43-53; Siep,
2000, pp. 97-100). Segun Pippin (cfr. 2011, pp. 20-32), la Begierde es
precisamente lo que da inicio al “giro practico” en la experiencia de la
conciencia, pues a diferencia de la facultad sensorial, de la percepcion,
del entendimiento y de la explicacion, aquélla constituye un “hacer” por
el que la unidad de la autoconciencia con el mundo y consigo misma se
realiza como logro (erreicht, achievement) de su propia actividad.

Pero mas alla de esta caracterizacion general, el término Begierde
es complejo y ha recibido distintas traducciones. En espafiol contamos
con dos traducciones clasicas. Por un lado, la de Roces, quien traduce
Begierde por “apetencia” (2007, p. 108). Por otro lado, la mas reciente
de Gémez Ramos, que lo hace por “deseo” (2010, p. 247). La ediciéon
inglesa que usa Butler, y que sigue funcionando como referencia para
la mayoria de los estudios angloparlantes, es la de Miller (1977), quien
traduce el término aleman por “deseo” (167). El afio pasado, Pinkard
publico su propia traduccion de la Fenomenologia (2018) y también optd
por traducir Begierde por “deseo” (167).

La divergencia entre las traducciones al espafiol refleja, en cierto
sentido, el debate acerca de la extension de la Begierde en el capitulo IV.
Para algunos, en tanto que mero apetito animal, la Begierde se restringe
al primer momento de la dialéctica de la autoconciencia, que se expone

10" En este sentido estamos en desacuerdo con McDowell (cfr. 2007, p. 38),

para quien la Begierde es una mera parafrasis (paraphrase) de la referencia negativa
de la autonciencia respecto de su objeto. Cabe aclarar, por otra parte, que lo
que Butler entiende de manera general por desire coincide con la caracterizacién
de la Begierde explictiada en el cuerpo del texto. En este sentido, el “erotismo”
de la autoconciencia que sefiala su lectura no tiene ninguna acepcién sexual.
Los términos “erotismo”, “erdtica” y derivados, algo extrafios dentro de la
Hegelforschung, son usados también por Brandom (2007). Por su parte, Pippin
(2011, p. 12) prefiere hablar de “orectic”.

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



161

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

en la parte introductoria (cfr. Brandom, 2007, pp. 132-135; Findlay, 1958,
p- 96; Harris, 1997, p. 29; Siep, 2000, pp. 100-101; Neuhouser, 1986). Para
otros, la Begierde se espiritualiza en la seccién A en el deseo humano: el
deseo de reconocimiento (cfr. Jenkins, 2009; McDowell, 2007, pp. 38-41;
Pinkard, 1994, pp. 46 y ss.; Pippin, 2011, pp. 55 y ss.; Rendén, 2012). Nos
ocuparemos de esta problematica en las consideraciones criticas.

Lo que queremos sefialar ahora es que Butler se ubica en esta
segunda linea interpretativa. En Sujetos del deseo reconoce que el sentido
estricto de Begierde es “apetencia” y que el término no denota el caracter
antropolégico de desire. Sin embargo, afirma también que en las secciones
mencionadas de la Fenomenologia tienen lugar diversas “permutaciones
del deseo” (permutations of desire) que van desde el “deseo devorador”
(consuming desire, “apetencia”) hasta el “deseo de reconocimiento”
(desire for recognition) (cfr. 2012, pp. 69, 81-82).

En el presente trabajo optamos por usar “deseo” en el marco de la
sistematizaciéon de la hermenéutica de Butler, dado que es término que
ella utiliza. En el apartado critico, usamos Begierde para delimitar el
sentido especifico y restringido del término.

3. Sistematizacion de la hermenéutica de Butler

3. 1. La mediacion vital

La mediacién vital de la autoconciencia se desarrolla en la parte
introductoria de “La verdad de la certeza de si mismo” y abarca los dos
movimientos iniciales de la dialéctica del deseo: (0) el proto-momento y
(1) el primer momento efectivo, el deseo devorador.

3. 1. 1. El proto-momento

El proto-momento es el escenario inaugural de la figura de la
Autoconciencia.' Butler lo tematiza en Sujetos del deseo, pero lo desarrolla
con mayor especificidad en Sé mi cuerpo. En la primera de las obras
sefiala que se trata del momento inicial de la autoconciencia en el que

" El término “proto-momento” es nuestro. Butler habla del “momento

inicial” de la autoconciencia. Preferimos llamarlo “proto-momento” porque,
como veremos, se trata del escenario inicial de la dialéctica erdtica en el cual la
Begierde no ha iniciado atn su accién negativa sobre el objeto.

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



162 Milton Abellén

ésta, que permanece ain como conciencia, se contrapone a su primer
objeto, la Vida (Leben) (cfr. 2012, p. 73).

Para determinar el sentido de esta ultima, Butler retoma en Sé mi
cuerpo la definicién que Hegel establece al comienzo del capitulo, segtin
la cual la Vida es la infinitud (Unendlichkeit) reflexionada dentro de si
(cfr. Hegel, 2010, 104-105; Butler, 2010, pp. 67-71). La infinitud era el
ultimo objeto del Entendimiento. Pero a diferencia del entendimiento,
la Autoconciencia ya no tiene por objeto el concepto (Begriff) del objeto,
sino el “objeto efectivamente real” (wirklicher Gegenstand) (Hegel, 2010,
103). En este sentido, la Vida como infinitud reflexionada dentro de si no
es el concepto de infinitud, sino la “substancia simple y fluida” (einfache
fliissige Substanz) (2010, 105).'

Hegel distingue dos movimientos que conforman la unidad de la
Vida como tal (cfr. 2010, 105). El primero es el escindirse ella misma en
miembros (Glieder) o partes (Teile) para si, es decir, en figuras autonomas
(selbstindige Gestalten) subsistentes. Desde la hermenéutica de Sé mi
cuerpo, estos miembros o partes son “formas vitales” (formes vivantes),
es decir, figuras del medio vital universal. El segundo movimiento
es la superacion de las diferencias subsistentes. Se trata de la Vida
como medio universal o substancia fluida que cancela sus miembros
diferenciados en y por su propio movimiento. En este sentido, Butler
sostiene en ambas obras que, en su conjunto y unidad, la Vida es el
movimiento infinito de configuracién y disolucién de las figuras vitales
o miembros independientes (cfr. 2010, p. 70; 2012, p. 72).

En lo que respecta a la autoconciencia, Hegel sostiene que es (i)
una “figura autonoma” y “subsistente” que es (ii) “para si” y (iii)
“para la cual es la unidad infinita de las diferencias” (2010, 105-106;
el subrayado es del original). En Sé mi cuerpo, Butler entiende que la
primera de las caracterizaciones (i) indica que la autoconciencia es una
forma vital. Pero, a diferencia de los otros miembros en los que la Vida
se escinde internamente, (ii) la autoconciencia se sabe a si misma como
universalidad simple o género (Gattung),”® es decir, como una forma

12

Beiser (2005, pp. 180-181) comprende la nocién de “Vida” de manera
similar.

13 En Sé mi cuerpo, Gattung se traduce por “espece” (cfr. pp. 37-39), y en
la version en inglés del texto, por species (cfr. 2011, pp. 628-629). En la edicion
inglesa de la Fenomenologia, Miller lo traduce por “genus” (1977, 173). Butler (cfr.

2010, pp. 71-73) propone entender Gattung como sinéonimo de “especie humana”.

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



163

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

vital autébnoma que esta ligada a otras figuras vitales y que, como éstas,
se disuelve o desaparece en el medio universal. Finalmente, la tercera
de las caracterizaciones (iii) sefiala que esta forma vital para-si tiene por
objeto la Vida como movimiento de superaciéon y unidad de sus propias
diferencias (cfr. 2010, pp. 71-72).

Ahora bien, segiin Sujetos del deseo, la peculiaridad de este proto-
momento es que la autoconciencia “conoce la Vida sin ser ‘de’ la vida”
(2012, p. 73). Con esto, Butler quiere decir que persisten aspectos del
posicionamiento teérico del Entendimiento por los que la autoconciencia,
que permanece como conciencia, tiene un conocimiento abstracto de su
objeto y no ha logrado la unidad efectiva con él. Es precisamente en pos
de superar esta contraposicion inicial que la autoconciencia ejecuta su
acciéon negativa hacia la Vida, dando comienzo efectivo a la dialéctica
erdtica.

3. 1. 2. Primer momento: el deseo devorador

El deseo devorador (consuming desire), término butleriano que se
corresponde con la Begierde en tanto que apetito, se desarrolla en Sujetos
del deseo. Se trata de la primera referencia practica de la autoconciencia
respecto de su objeto. En términos especificos, es la referencia negativa
por la que la autoconciencia aniquila (vernichten) su objeto a través del
consumo (Aufzehren), buscando afirmar su autonomia (Selbstindigkeit)
respecto del medio vital universal en el que se disuelve como figura
autonoma (cfr. Butler, 2012, pp. 74-76). Al respecto, Hegel sostiene:

En el primer momento estd la figura subsistente [sc. la
autoconciencial]; en cuanto que-es-para-si [...] entra en
escena frente a la substancia universal [sc. la Vida], niega
(verleugnet) esta fluidez y continuidad con ella y afirma
de si que no esta disuelta en esto universal, sino que,
mas bien, se mantiene por particularizarse y separarse
de esta naturaleza inorganica suya, y consumirla

En este sentido, la autoconciencia seria la figura vital con conciencia de si en
tanto que tal, idea que también sostiene Neuhouser (cfr. 2009, p. 41). Honneth
(cfr. 2010, p. 23-29) parece sugerir algo similar, aunque para €l la conciencia de
si cual “género humano” es el resultado del movimiento del deseo y aquello que
genera la busqueda de reciprocidad mediante el reconocimiento.

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



164 Milton Abellén

(Aufzehren derselben sich) (2010, 106; el subrayado es
del original).

Ahora bien, dado que la Vida es un medio universal infinito, la
autoconciencia no puede aniquilarla de forma directa e inmediata.
Entonces se limita a consumir el “algo viviente”,'"* “cosas naturales”
u “objetos vivos”, a los cuales hace desaparecer y pone la nulidad
(Nichtigkeit) de su objeto como su verdad. La aniquilacion trae consigo
la superacién de la oposicion entre la autoconciencia y su objeto, pues
la autoconciencia revela que éste carece para ella de autonomia. Asi, la
autoconciencia no solo prueba su autonomia respecto de la vida, sino
que también afirma la certeza de si (self-certainty) como “agencia de
muerte” (agency of death) (cfr. 2012, pp. 74 y 77-78).

Sin embargo, la referencia erdtica es insuficiente. De las
consideraciones que Hegel realiza al respecto (cfr. 2010, 107-108), Butler
subraya que la satisfaccion (Befriediqung) que la autoconciencia alcanza
mediante esta referencia negativa manifiesta (i) la autonomia dela Vida y
(ii) la concomitante dependencia o falta de autonomia (Unselbstindigkeit)
de la autoconciencia. Las razones de (i) son dos. La primera es que la
aniquilacion del “algo viviente” no basta para negar la Vida en general,
puesto que el “algo vivo” son objetos particulares y la Vida es un medio
infinito. La segunda razon es que la aniquilacion del “algo viviente”,
por ser éste siempre determinado y limitado, conlleva la proliferacién
de objetos a aniquilar (cfr. 2012, pp. 75-76). Respecto de (ii), Butler
senala, por un lado, que el hecho de que la satisfaccion sdlo se logre
mediante la aniquilacion del “algo viviente” revela ya la dependencia de
la autoconciencia respecto de su objeto. En segundo lugar sostiene que
la proliferacion de objetos a aniquilar, que supone e implica el consumo,
conlleva la persistencia del deseo como tal. Sobre esto, se apoya en el
siguiente pasaje de la Fenomenologia:

[Plara que tal cancelacién [sc. la del objeto] tenga
lugar, tiene que haber ese otro (dafy dies Aufheben sei,
mufd dies Andere sein). La autoconciencia no puede
cancelarlo, entonces, por una referencia negativa [...];

14 Butler dice “this living object” (2012, p. 74) en referencia a la traduccion

que Miller hace de “Leben als Lebendiges” por “life as a living thing” (1977, 171).
Gdmez Ramos lo traduce por “la vida como algo viviente” (2010, p. 106; todos los
subrayados son de los originales).

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



165

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

por eso, antes bien, vuelve a engendrarlo de nuevo,
como al deseo (es erzeugt ihn darum vielmehr wieder,
so wie die Begierde) (2010, 107).

Seguin Butler, si la autoconciencia pudiese aniquilar la totalidad
de los objetos vivos, “el deseo —paraddjicamente— perderia su vida”
(2012, p. 77; el subrayado es del original). La satisfaccion definitiva
implicaria la desaparicién del deseo como tal (sc. principio subjetivo de
negacion practica y objetual) y con ello se anularia la certeza de si que
la autoconciencia alcanza mediante aquél. En este sentido concluye que
el primer momento efectivo de la dialéctica erética revela no sélo que la
Vida es una determinacién esencial de la autoconciencia, algo de lo que
no puede desapegarse de manera definitiva, sino también que aquélla
es una condicién fundamental de la persistencia del deseo (cfr. 2012, pp.
76-77).

3. 2. La mediacion corporal e intersubjetiva

Butler desarrolla esta mediacion en Sujetos del deseo, Sé mi cuerpo
y Mecanismos, aunque en cada uno enfatiza puntos especificos.
Esta mediacion tiene lugar con la duplicacion (Verdopplung) de la
autoconciencia e implica un nuevo objeto. A la luz de los resultados
insuficientes de la aniquilaciéon y el consumo, Hegel sostiene que la
autoconciencia s6lo puede llegar a su satisfaccion en la medida en que
el objeto “lleve a cabo €l mismo la negacién (Negation) en €l”, esto es,
en cuanto ponga al ser otro como lo negativo y sea auténomo al hacerlo
(2010, 108). El objeto que cumple con este requisito es otra autoconciencia
(anderes Selbstbewufitsein), es decir, un objeto que no es un mero objeto
sino también un yo (Ich) (cfr. 2010, 107).

Segin Hegel, el tipo de negacion que esta en juego cuando el
objeto permanece auténomo al negar la diferencia es la negacion como
absoluta (Negation als absolute) (cfr. 2010, 108). Butler entiende en Sujetos
del deseo que la negacién absoluta es aquella que realiza el deseo. Por lo
tanto, que el nuevo objeto sea negacion absoluta significa que es otra
autoconciencia erética (cfr. Butler, 2012, pp. 78-79, 86).

La seccion A del capitulo IV expone la experiencia de la duplicacién
tal como se da para la autoconciencia. Al respecto, Hegel sostiene:

Para la autoconciencia hay otra autoconciencia; ella
ha salido fuera de si (aufler sich). Esto tiene el doble

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



166 Milton Abellén

significado de que, primero, se ha perdido a si misma,
pues se encuentra a si como una esencia otra, distinta;
con lo que, segundo, ha cancelado lo otro, pues tampoco
ve a la otra autoconciencia como a una esencia, sino que
se ve a si misma en la otra [...]. Un individuo entra en
escena frente a otro individuo (es tritt ein Individuum
einem Individuum gegentiber auf) (2010, 109 y 111; el
subrayado es del original).

El tema del “estar fuera de si” (Aufersichsein) aparece en Sujetos del
deseo y Sé mi cuerpo, pero es en esta ultima obra donde Butler brinda
mayores especificaciones. Alli interpreta esta experiencia en términos
espaciales. Que la autoconciencia venga a existir fuera de si significa que
aparece en otra parte, lo cual implica que no es un ser exclusivamente
localizado en un punto especifico del espacio.'® Este caracter extatico
constituye una experiencia compartida de extraiamiento (estrangement).
Cada autoconciencia (i) se pierde a si misma en la otra porque la otra
autoconciencia es un “no-yo”, un otro diferente; pero, a la vez, (ii) cada
una de ellas se ve a si misma en la otra, pues ese otro es también una
autoconciencia (cfr. 2010, pp. 59-60).

Ahora bien, segtin su interpretacion, el extrafiamiento en el plano
espacial tiene un fundamento corporal. Las tres obras de Butler que
estamos considerando toman al cuerpo como clave hermenéutica
de la seccién A del capitulo IV, aunque ni el término “cuerpo” ni sus
cognados aparezcan en el capitulo en cuestion ni en los precedentes.
En Mecanismos sostiene que el cuerpo (body) se presenta de manera
implicita como “el envoltorio (encasement), la ubicacion (location) o la
especificidad (specificity) de la conciencia” (2015, p. 47). En este sentido,
el cuerpo estaria presupuesto como la objetivacion de la conciencia en
general y operaria de manera implicita en la dialéctica de las conciencias
enfrentadas.

Sé mi cuerpo es el texto que aborda con mas detalle el tema de la
corporalidad. Aqui Butler aclara una idea interpretativa basica, pero
fundamental, que esta presupuesta en Mecanismos y Sujetos del deseo.
Dicha idea consiste en que la nocién de “forma” o “figura” (Gestalt)
puede entenderse en términos corporales o, mas precisamente, que

1> El sentido topoldgico de “aufler sich sein” es reconocido por Gémez

Ramos en su traduccion de la Fenomenologia (2010, p. 257, n. 76).

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



167

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

“el cuerpo (corps) tiene una forma (forme) y podria llegar a ser uno
de los modelos fundamentales de los que disponemos para pensar la
forma (forme) en general” (2010, p. 68)."° Su tesis principal es que las
autoconciencias, en tanto que figuras autonomas (selbstindige Gestalten)
del medio vital universal, son formas (formes) o cuerpos vivos (corps
vivants) (cfr. Sabot, 2011). Esto supondria, entonces, que la objetualidad
de la vida se reconfigura en términos corporales o, mas especificamente,
que el cuerpo representa la objetividad vital de la autoconciencia.

El cuerpo, comprendido por Butler como una forma vital objetiva y
determinada, es aquello que constituye la determinidad (Bestimmtheit)
y la autonomia (Selbstindigkeit) de cada una de las autoconciencias
como subsistencias singulares para-si. En este sentido, la singularidad
(singularité) y la certeza de si de cada una de ellas estan fundamentadas en
el cuerpo propio. Sin embargo, al estar en una relacion de enfrentamiento
mutuo, cada figura independiente es también un ser-para-otro, por
medio del cual cancela su ser-para-si y mediatiza su determinidad y
autonomia.

Esto ultimo conforma el problema de la autonomia de la
autoconciencia que, segun Butler, estructura la seccion A del capitulo
IV. La formulaciéon de dicho problema se encuentra en Sujetos del deseo
y en Sé mi cuerpo, y puede reconstruirse de la siguiente manera. Con
la duplicacion, la autoconciencia experimenta que el deseo, su esencia
negativa, no es una propiedad exclusiva sino que puede habitar otro
cuerpo en otro punto del espacio. A esto se refiere Butler al hablar de la
sustituibilidad (substituabilité, substitutability) de la autoconciencia en el
contexto del enfrentamiento de las conciencias: la aparicion en escena de
otro individuo amenaza la singularidad de cada autoconciencia al hacer
manifiesto que el deseo esta objetivado en otro cuerpo vivo. En otros
términos, el enfrentamiento pone en duda la autonomia de cada una de
las figuras independientes (cfr. 2010, pp. 61 y 79-80; 2012, pp. 80y 87-91).

16 Enlaversién inglesa de Sé mi cuerpo que aparece en A Companion to Hegel,

“forma” se traduce por “shape”. El término Gestalt, que Hegel usa para hablar
de las autoconciencia como “figuras auténomas” (selbstindige Gestalten), tiene
las siguientes traducciones: en la traduccion del capitulo IV de la Fenomenologia
que aparece al final de Sé mi cuerpo, Gestalt se traduce por “figure”; en la versién
en inglés del Companion, aparece por “shape”, al igual que en la traduccién de
Miller. Gémez Ramos, por su parte, traduce Gestalt por “figura”.

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



168 Milton Abellén

La superacién del extranamiento tiene lugar con el reconocimiento
(Anerkennung) reciproco de las autoconciencias, el cual es definido por
Hegel como la unidad de la duplicacién (2010, 108-110). Segun Butler,
este logro, que el segundo y el tercer momento de la dialéctica del deseo
tenderian a realizar, implica la superacion de la otra autoconciencia como
figura independiente y, a la vez, la cancelacion del propio extrafiamiento;
es un movimiento doble a través del cual la autoconciencia alcanzaria la
unidad consigo misma mediante su unidad el ser otro (cfr. 2010, p. 92;
Salih, 2002, pp. 28-29).

3. 2. 1. Segundo momento: la lucha a vida o muerte

Butler desarrolla su interpretacion sobre la lucha a vida o muerte
fundamentalmente en Sujetos del deseo, donde la define como una
“erdtica anticorporal” (anti-corporeal erotic) (cfr. 2012, pp. 93-95). Lo
peculiar de este momento es que la negacion de la Vida, que estructuraba
la accion del deseo en el primer momento, se reconfigura en términos
corporales en la medida en que el cuerpo representa el caracter vital
de la autoconciencia o, en otras palabras, en tanto que la Vida aparece
objetivada en la corporalidad.

En el contexto de extrafiamiento mutuo, la muerte del Otro, que
para Butler equivale a la aniquilacién (annihilation) del cuerpo ajeno,
se presenta para ambas autoconciencias como el modo adecuado para
probar su autonomia. La aniquilacion del cuerpo del Otro implicaria
negar la duplicacion y erradicar la sustituibilidad que amenaza la
autonomia de cada figura independiente. Pero lo lucha no sé6lo implica
la muerte del otro, sino que supone también arriesgar la propia vida. Al
respecto, Hegel sostiene:

Pero la exposicién de si como la abstraccién pura de la
autoconciencia consiste en mostrarse como negacion
pura de su modo objetual (reine Negation seiner
gegenstandlichen Weise) [sc. el cuerpo, en términos
butlerianos], o en mostrar que no se esta atado a
ninguna existencia determinada, que no se esta atado
en absoluto a la singularidad universal de la existencia,
que no se esta atado a la vida (oder es zu zeigen, an
kein bestimmtes Dasein gekniipft, an die allgemeine
Einzelheit des Daseins tiberhaupt nicht, nicht an das

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



169

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

Leben gekniipft zu sein) (2010, 111; el subrayado es del
original).

Segin Butler, mediante la lucha, cada autoconciencia busca
afirmarse como negacion absoluta e independiente en tanto que puro ser
para si, y a esto le es concomitante la negacién del cuerpo. Lo que cada
autoconciencia pretende mostrar al arriesgar la propia vida e intentar
matar al otro es que el cuerpo es el limite ultimo de la libertad (freedom,
Freiheit), es decir, que no es sustento ni mediacion del yo auténomo (cfr.
2012, pp. 92-95; 2010, pp. 77-80).

Pero el proyecto que la autoconciencia intenta realizar a través de la
lucha fracasa por dos razones fundamentales. La primera, sefiala Butler,
es que si el otro muere, la autoconciencia no tendria quién la reconociera
y, por lo tanto, no podria probar la verdad de su autonomia. La segunda
razon consiste en el caracter absurdo de la muerte propia: si la figura
independiente aniquila su cuerpo, entonces no podria siquiera mantener
la certeza de su autonomia puesto que dejaria de ser (cfr. 2012, p. 93).

Finalmente, la lectura butleriana también sefiala dos lecciones de
este momento. La primera es que la lucha afirmaria el caracter necesario
de la vida corporal. Lo que se desprende de la lucha a vida o muerte
es la imposibilidad de aniquilar el cuerpo de manera inmediata y
definitiva, puesto que tal aniquilacion socavaria la posibilidad de probar
la verdad de la autonomia (cfr. 2012, p. 95). La segunda leccion es la
interdependencia intersubjetiva y la vida como socialidad (la vie comme
socialité, life as sociality): la vida individual de cada figura independiente
y corporal depende de la vida de la otra. El desarrollo de la duplicacién a
través de la lucha permiti6 probar que la determinidad y la singularidad
de los individuos sigue a su sustituibilidad, pero también que el caracter
necesario de la sustituibilidad de las autoconciencias esta supuesto en
la certeza de la vida individual. Por esta razon, la filésofa sentencia:
“Parece ser que la mediacion (médiation) entre las dos [sc. entre la vida
determinada y la sustituibilidad], mediacion ausente en el texto, es el
cuerpo mismo (le corps lui-méme)” (2010, p. 78).

3. 2. 2. Tercer momento: la dominacion y la servidumbre

Butler tematiza la dialéctica de la dominacion y la servidumbre en
las tres obras que estamos analizando. Sin embargo, Sujetos del deseo es
la que marca el lineamiento principal de su interpretacion. Aqui define
esta dialéctica como “una lucha con el problema general de la vida”

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



170 Milton Abellén

(2012, p. 98). La negacion de la vida sigue estructurando la realizacion
de la verdad de la autonomia de la autoconciencia. Pero a la luz de
las lecciones aprendidas en la lucha a vida o muerte, dicha negacién
se realiza mediante un imperativo de dominacidon que espiritualiza la
negacion corporal.

Lo que en la duplicacién y la lucha era la primera autoconciencia esta
representada ahora bajo la figura del sefior (Herr, lord), la conciencia pura
o auténoma. Su actividad, segtin la hermenéutica de Sujetos del deseo, se
estructura por el deseo de ser libre (desire to be free). Con esto quiere
decir que la conciencia pura busca probar la verdad de su autonomia a
través de la negacion de toda dependencia a la particularidad de la vida,
pues ésta limita su puro ser para si. Dicha particularidad, o “el elemento
vital de la existencia”, contempla no sélo las cosas naturales que el deseo
devorador no pudo aniquilar de manera definitiva, sino también, como
se dijo en el momento anterior, el propio cuerpo. Pero la lucha ensefi6
que la autoconciencia no puede desapegarse del cuerpo de manera
definitiva. Por esta razon, entiende Butler, el sefior incorpora o internaliza
la negacién de su propia corporalidad y delega la vida corporal y la
relacion con las cosas naturales al siervo (Knecht, bondsman), conciencia
no auténoma o conciencia en la figura de la coseidad a la que la Vida le
es lo esencial (cfr. 2012, pp. 95-97).

La delegacion mencionada se ejecuta a través del imperativo de
sustitucion corporal con el que el sefior domina y esclaviza al siervo.
Butler define la dominacién como una atenuacion del deseo de aniquilar
al otro en el contexto de la vida. Se trata de una espiritualizacién de la
muerte en la que la negacion de la otra conciencia se realiza a través
de la negacién de su libertad. El sefior pone al siervo como un cuerpo
instrumental (instrumental body), un cuerpo no libre (unfree body) o un
instrumento sin vida (lifeless instrument) que mediatiza a la conciencia
autonoma en un doble sentido. Por un lado, mediatiza su relacién
con las cosas naturales al trabajarlas; por otro lado, mediatiza al sefior
consigo mismo al ser el cuerpo que él niega para si (cfr. 2012, pp. 95-97;
2015, pp. 47-48).

Butler formula el imperativo en cuestion en las tres obras. Las
formulaciones de Sujetos del deseo y Mecanismos difieren solo en la forma,
aunque la de Mecanismos es mas completa. En Sujetos del deseo, sostiene’

Para el sefior, es necesario ocuparse de la vida corporal,
pero bien puede hacerlo un Otro [...]. En la visién del

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



171

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

sefor, la identidad esta mas alla del cuerpo; el sefior
obtiene la confirmacion ilusoria de su concepcion
requiriendo al Otro que sea el cuerpo que €l se esfuerza
por no ser (requiring the Other fo be the body that he
endeavors not to be) (2012, p. 96; el subrayado es del
original).

En Mecanismos, como sefiala Malabou (2010a, p. 33), Butler agrega
el caracter normativo de la delegacion corporal por medio de la
introduccién de la idea de “mandato”, cuyo reverso seria la obediencia
(Gehorsam) del siervo:

En cierto sentido, éste [sc. el amo] actiia como un deseo
incorpéreo de autoreflexion, el cual no sélo exige la
subordinacion del esclavo con la categoria de cuerpo
instrumental, sino que, de hecho, exige que el esclavo
sea el cuerpo del amo (who requires in effect that the
bondsman be the lord’s body), pero de tal manera que
éste olvide (forgets) o niegue (disavows) su propia
contribucién a la producciéon de aquel, una produccion
que llamaremos proyeccién (projection) [...]. Para que
el amo pueda no ser el cuerpo que presumiblemente es
y para que el esclavo pueda actuar como si el cuerpo
que es le perteneciese —en lugar de ser una proyeccion
instrumentada por el amo- debe haber algtin tipo de
intercambio, un pacto (bargain) o trato (deal), que
instituya y tramite la artimafia. En efecto, la exigencia
que se le impone al esclavo se puede formular del modo:
sé ti mi cuerpo para mi, pero no dejes que me entere de
que el cuerpo que eres es mi propio cuerpo (you be my
body for me, but do not let me know that the body you
are is my body). Aqui se cumple (are here performed) un
mandato (injunction) y un contrato (contract) de manera
tal que las maniobras que garantizan el cumplimiento
se encubren y olvidan rapidamente (2015, pp. 47-48; el
subrayado es del original).

Finalmente, en Sé mi cuerpo, obra que debe su titulo al imperativo en
cuestion, Butler aclara que la delegacion de la vida corporal no constituye
un redoblamiento del cuerpo, sino mas bien un intento de evacuacién

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



172 Milton Abellén

(évacuation, evacuation) corporal que instrumentaliza la sustituibilidad
de las autoconciencias contrapuestas. Al respecto, sostiene:

Si “t” eres mi cuerpo para mi, entonces tu eres
mi cuerpo en mi lugar y yo estoy, asi, liberado de la
obligacién de ser un cuerpo. Ta lo tomas a cargo y lo
vives por mi, y yo soy capaz de mantener una relacion
con “mi-cuerpo-como-un-otro”. Esto quiere decir que el
cuerpo no estd exactamente redoblado, sino evacuado,
dispuesto y vivido en otra parte. Este es un sentido
diferente de ser “fuera de si” o de “aufler sich gekommen”
(2010, p. 83).

En los términos de Mecanismos (cfr. pp. 48-49), al ocupar el cuerpo
del sefior, el siervo queda instituido como su subrogante (surrogate) o
sustituto (substitute). Esta relacion de sustitucion o subrogacién conlleva
un sentido de propiedad: el siervo pertenece al (belongs to) sefior, asi
como también le pertenecen los productos de su trabajo, aunque dicho
vinculo no pueda ser reconocido en funcion del olvido que requiere el
contrato (cfr. Malabou, 2010a, p. 20; Fischbach, 2009, p. 116).

El siervo, en tanto que mediador y sustituto corporal del sefior, niega
la naturalidad de la cosa por medio del trabajo (Arbeit), produciendo los
bienes que proveen a la conciencia auténoma las condiciones materiales
de su supervivencia (cfr. Butler, 2012, p. 96; 2015, p. 47). El sefior consume
los productos elaborados por el siervo y los disfruta. El disfrute o goce
(Genuf3) es precisamente la negacion pura de la cosa que permite aquello
que no lograba el deseo devorador: acabar con la autonomia de la cosa
y satisfacerse en ello (cfr. Hegel, 2010, 113). Lo que el sefior pretenderia
mediante el disfrute de las cosas trabajadas, segtin Butler, es alcanzar la
satisfaccion definitiva de las necesidades corporales y, de esta manera,
probar su independencia no sélo respecto de las necesidades vitales sino
también respecto de las cosas naturales cuya referencia negativa delegd
en el siervo (cfr. Cadahia, 2017, p. 115). De esta forma, la conciencia pura
probaria su autonomia respecto de la particularidad vital de la existencia
en el doble sentido indicado (cfr. 2012, pp. 96 y 99-100).

Ahora bien, la relacion de dominacién y servidumbre también
fracasa. La verdad que le adviene a la conciencia autéonoma a través de
la dominacidn es la conciencia no auténoma y la actividad de ésta (cfr.
Hegel, 2010, 114). Butler distingue dos respectos en relacion a los cuales
la autonomia del sefior se invierte en no autonomia (Unselbstindigkeit),

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



173

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

respectos que se corresponden con la doble mediacion del siervo. El
primer respecto es la particularidad de la vida, a la que el sefior queda
atado a través del consumo y el goce de los bienes producidos por el
siervo. Tanto en Sujetos del deseo como en Sé mi cuerpo, Butler sostiene
que lejos de probar la autonomia, el consumo y el disfrute afirman la
dependencia del sefior respecto de las cosas elaboradas por el siervo y
respecto de su propio cuerpo, dado que el goce sélo se alcanza mediante
la satisfaccion de las necesidades vitales y corporales (cfr. 2010, pp. 83-
84; 2012, p. 96). Otro argumento en torno a la no autonomia corporal se
encuentra en Mecanismos. Se trata de aquél segun el cual la sustitucién
o delegacion corporal misma fracasa. Segun Butler, negar el cuerpo no
es sino una forma de afirmarlo dialécticamente. Tal negacién supone y
mantiene la existencia del cuerpo que se pretende eludir (cfr. 2015, p.
47). El segundo respecto es el siervo mismo. Como supo apuntar Sabot
(cfr. 2011, p. 2), Sujetos del deseo subraya que la necesidad que el sefior
tiene del siervo para la realizar la doble mediaciéon confirma que la
conciencia no auténoma es algo mas que un mero cuerpo instrumental.
En este sentido, la dependencia del sefior implicaria un reconocimiento
indirecto del siervo como libertad que trabaja (cfr. Butler, 2012, p. 97).

La servidumbre, por su parte, también se invierte en su contrario,
probando la autonomia y libertad del siervo (cfr. Hegel, 2010, 114). Butler
considera en Mecanismos que el imperativo de sustitucién que confiere al
siervo su dependencia es paraddjicamente formativo (formative) gracias
a la actividad del trabajo sobre la cosa que el contrato impone (cfr. 2015,
p- 48). A proposito de esto, Hegel sostiene:

[Plor medio del trabajo [la conciencia no auténoma]
llega a si misma [...]. El trabajo (Arbeit) [...] es deseo
inhibido (gehemmte Begierde), retiene ese desaparecer [sc.
el desaparecer de la cosa], o dicho en otros términos,
el trabajo forma y cultiva (bildet). La referencia negativa
al objeto se convierte en la forma de éste, y en algo que
permanece (einem Beibenden); porque precisamente es a
ojos del que trabaja que el objeto tiene autonomia. Este
término medio negativo, o la actividad que da forma,
es, a la vez, la singularidad o el puro ser-para-si de la
conciencia, la cual ahora, en el trabajo, sale fuera de
ella hacia el elemento del permanecer; la conciencia
que trabaja llega asi, entonces, a la intuicion del ser

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



174 Milton Abellén

autonomo en cuanto intuicién de si misma (2010, 114-
115; el subrayado es del original).

En Sujetos del deseo y Mecanismos, Butler entiende que el trabajo en
tanto que deseo inhibido o apetencia inhibida constituye una modalidad
espiritualizada de la Begierde. A diferencia del deseo devorador que
aniquilalacosanaturalylahacedesaparecer, eltrabajoniegalanaturalidad
(Naturwiiksigkeit) de la cosa y la forma o cultiva, transformandola en
un bien o producto humano que trasciende la transitoriedad del mero
objeto natural y que, ademas, objetiva a la conciencia que lo trabaja.
Dicho en otros términos, la cosa formada constituye la objetivacion de
la subjetividad trabajadora por cuya actividad se establece la génesis
del mundo humano, elemento espiritual en el que el objeto alcanza su
permanencia (cfr. 2012, pp. 101-102; 2015, pp. 49, 51). A proposito de
esto, Butler agrega que a través del trabajo el cuerpo mismo se revela
como expresion de la libertad. Dicho en otras palabras, el siervo prueba
a través de su actividad que no es un mero cuerpo instrumental sino una
libertad corporizada. Al respecto, sostiene:

[E]l siervo, a través del trabajo en la cosa, corporiza
(embodies) el principio de negacién como un principio
activo y creativo, y de ese modo, sin advertirlo, muestra
[...] que el cuerpo mismo es un medio que corporiza o
expresa el proyecto de una identidad autodeterminada.
A través de la experiencia del trabajo, el cuerpo se
revela como una expresion esencial de la libertad. De
hecho, en la medida en que el siervo crea un reflejo
de si mismo a través de su trabajo en los productos,
triunfa como libertad que, al estar expresada en
una existencia determinada [...] ha encontrado algo
similar al reconocimiento para si como agente que
se autodetermina (recognition for himself as a self-
determining agent) (2012, p. 96; el subrayado es del
original; traduccién modificada)."”

Finalmente, Sujetos del deseo senala que la actividad de la conciencia
trabajadora revela un sentido de vida espiritual que trasciende la mera

7 “Embodies”, que nosotros traducimos por “corporiza”, Odriozola lo

traduce por “expresa”.

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



175

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

supervivencia o el subsistir fisico que estaba presente en el primer
y el segundo momento de la dialéctica del deseo. Se trata de la vida
como libertad corporizada, es decir, como autodeterminacién y logro
(achievement) propio, la cual se realiza afirmando no sélo el ser para si
sino también el apego a la particularidad de la vida y al Otro corporal
(cfr. 2012, pp. 97-99).

Ahora bien, como dijimos al introducir la mediacién corporal
e intersubjetiva, el concepto de la autoconciencia se realiza en el
reconocimiento reciproco, pues en €l se da la unidad de la reflexién
duplicada. El reconocimiento mutuo requiere que cada conciencia haga
frente a si lo que la otra hace frente ella (cfr. Hegel, 2010, 108-110). Pero
en la secciéon A del capitulo IV se alcanza un reconocimiento unilateral
y desigual, pues solo el siervo hace frente a si lo que el senor hace frente
él (cfr. 113). Por esta falta de reciprocidad, la autoconciencia no logra
aun la unidad consigo misma. Incluso, como se sefiala al final de esta
seccion, la libertad alcanzada por el siervo es obstinacion (Eigensinn),
una libertad que permanece en la servidumbre y que en la Seccion B del
capitulo se revela como conciencia desventurada (115-116). El paso de la
servidumbre a la desventura es estudiado por Butler en la segunda parte
del primer articulo de Mecanismos, pero esta cuestion excede ya el objeto
de la presente sistematizacion.

4. Consideraciones criticas

El distanciamiento critico que realizamos en este lugar no pretende,
como aclaramos en la Introduccién, poner en didlogo de manera
directa la lectura butleriana con las discusiones especializadas de los
estudios hegelianos ni ponderar su valor hermenéutico dentro de la
Hegelforschung. Esta tarea hubiese requerido otro tipo de tratamiento de
las obras de Butler y otro modo de aproximacion al texto de Hegel. Un
estudio semejante también se veria dificultado por el propio abordaje
butleriano de la Fenomenologia, el cual, ademas de no ser exegético ni
sistematico en si mismo, establece escasas referencias a los estudios
especializados.

So6lo en Sujetos del deseo encontramos tales referencias. En primer
lugar, Butler las realizan en el marco de sus consideraciones generales
de la Fenomenologia. Menciona a dos representantes de los estudios
hegelianos estadounidenses de la década de los setenta. Uno de ellos es
Taylor, cuyo libro Hegel (1975), ubicado por Pippin (cfr. 1989, p. 4) dentro

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



176 Milton Abellén

de las “lecturas metafisicas de Hegel”, marcd un punto de inflexion
para el renacimiento de los estudios hegelianos en Estados Unidos en
la década de los ochenta. La idea central que Butler toma de este autor
es que Hegel lleva a cabo la reconsideracion del pensamiento moderno
a partir del monismo del Espiritu y la teoria de la subjetividad situada,
sintetizando la libertad racional y autosuficiente del sujeto kantiano y
la unidad expresiva del hombre y la naturaleza (cfr. 1975, p. 539; Hardt,
1990). El otro filésofo hegeliano que Butler toma en consideracion es
Rosen (1974), kojeviano para quien el deseo (desire) es la base del
progreso historico y de la autoreflexion filosofica (cfr. 1974, p. 41; Butler,
2012, p. 84).

En segundo lugar, Butler menciona a autores clasicos de la
Hegelforschung en el contexto de su estudio de la dialéctica del deseo.
Por un lado, retoma la tesis de Siep (cfr. 1974, p. 194), segun la cual la
lucha a vida o muerte no antecede a la lucha por el reconocimiento sino
que es su resultado. Por otro lado, critica a Findlay (cfr. 1958, p. 96), para
quien el deseo se reduce al consumo de objetos vivos.'®

Tampoco debe esperarse de este apartado un desarrollo critico que se
detenga en todos los puntos particulares de la propuesta hermenéutica
butleriana, dado que ello requeriria un tipo de estudio especializado
que excede los objetos particulares del presente trabajo. Nos limitamos
a tomar distancia de su lectura a partir de algunas indicaciones sobre
sus claves hermenéuticas fundamentales, las cuales le dan un caracter
peculiar pero a la vez polémico a su interpretacion. Para ello, en primer
lugar, realizamos algunos sefialamientos criticos de indole general.
En segundo lugar, nos detenemos en sus dos claves hermenéuticas
principales: el deseo y la corporalidad.

4. 1. Criticas generales

Lacriticageneralmasimportante que puede hacersealahermenéutica
de Butler es su posicionamiento externo, el cual hace que su lectura
tenga, en lineas generales, un endeble apoyo textual. Parte de dicha
exterioridad se pone de relieve en el sesgo antropoldgico que presenta
su lectura, el cual parece estar influenciado por las interpretaciones
francesas de la Fenomenologia que aborda en Sujetos del deseo, en especial

8 Butler contrapone a esto la idea de “permutaciones del deseo”. Cfr.

supra “Consideraciones preliminares”.

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



177

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

las de Kojeve e Hyppolite. Una de las insuficiencias tipicas de este tipo
de interpretaciones, como bien sefiala De la Maza (2012), es que no
circunscriben la especificidad de las tematicas que abordan dentro de la
Ciencia de la experiencia de la conciencia que expone la Fenomenologia.
En el caso de Butler, esto la lleva a no especificar en su debida medida el
cardacter propio que tiene la figura de Autoconciencia, la cual, a diferencia
de la Conciencia y de la Razén, desarrolla el lado subjetivo del saber,
segin el cual lo verdaderamente real descansa en las disposiciones
subjetivas (cfr. Siep, 2000, pp. 81-82).

El cardcter fragmentario y reduccionista de su propuesta interpretativa
es concomitante a la exterioridad indicada. La filésofa no s6lo aborda
el capitulo IV sin ponerlo en el contexto general de la obra hegeliana,
sino que toma algunos conceptos como determinaciones esenciales
de la autoconciencia en general o, al menos, de los momentos que se
desarrollan en la parte introductoria y la seccién A del capitulo en
cuestion. El caso paradigmatico es la nocion de “deseo”, que Butler
extiende a la dominacién y la servidumbre cuando, en rigor y como
veremos a continuacion, la Begierde tiene un sentido muy reducido.

Finalmente, a todo esto acompafian las ideas, conceptos, problemas
y términos que Butler incorpora en su lectura y que no se encuentran
en el texto de Hegel. Una de tales ideas es la que pone a la Vida como
el problema fundamental de la parte introductoria y la secciéon A del
Capitulo IV. En rigor, en primer lugar, la cuestion fundamental que
esta en juego en dicho capitulo es la realizacion de la autoconciencia, el
movimiento por el que ésta debe alcanzar la verdad de la certeza de su
autonomia o, lo que es lo mismo, la unidad consigo misma en la unidad
con su objeto, unidad no lograda en la figura de la Conciencia que se
desarrolla en los tres primeros capitulos. En segundo lugar, cabe senalar
que la Vida es sdlo el primer objeto de la autoconciencia, sucedido por
la otra autoconciencia. Si bien este segundo objeto es también una figura
autonoma viviente, lo cierto es que esto no implica una reconfiguracion
de la Vida en términos intersubjetivos. En la Fenomenologia, las nociones
y los conceptos estan interconectados y se determinan progresivamente.
Sinembargo, esimportante guardar la especificidad que cada uno deellos
presenta en cada momento particular del desarrollo fenomenoldgico.

En lo que respecta a las nociones y conceptos, un caso tipico (que no
es exclusivo de Butler) es el uso del término “deseo de reconocimiento”.
Este suele estar presente en muchos estudios, incluso de la Hegelforschung,
pero es totalmente externo al corpus de Hegel. Se trata, en verdad, de un

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



178 Milton Abellén

término acuiado por Kojeve ([1947] 2006, p. 13) en sus cursos de la Ecole
des Hautes Etudes en la década de los afios treinta. Pero quiza el punto
que mas llama la atencién en el caso de Butler, ademas del deseo, es la
centralidad que le da al tema del cuerpo, el cual, como veremos en lo
que sigue, esta totalmente ausente del capitulo IV de la Fenomenologia.

4. 2. Criticas especificas

4.2.1. Sobre el sentido propio de la Begierde

Como sefialamos en las consideraciones preliminares, dentro de la
Hegelforschung existen dos lineas interpretativas sobre el sentido y el
lugar de la Begierde en el capitulo IV de la Fenomenologia. La primera
circunscribe la Begierde a la parte introductoria y sostiene una concepcion
naturalista de ella y de la autoconciencia (cfr. Honneth, 2010, pp. 17-
23; Jenkins, 2009, pp. 109 y 121; Pinkard, 1994, pp. 48-50; Rendén, 2012,
pp- 5-6).” Segtn este lineamiento, la satisfaccién de las necesidades
basicas y animales (por ejemplo, el hambre y el acto de comer) son
aquello que permitiria a la autoconciencia conservarse como ser natural
(animal) e independiente frente a la Vida en la que se disuelve como
figura autonoma. La segunda linea interpretativa, en la que se ubica
Butler, comprende que la Begierde se extiende hasta la dialéctica de la
dominacidn y la servidumbre.? Si bien cada uno de los autores tiene una
linea de lectura propia, la tesis general que comparten es que la parte
introductoria del capitulo desarrolla el comportamiento natural de la
autoconciencia, expresado en el deseo natural o la apetencia, mientras
que la seccién A expone la actitud reflexionada de la autoconciencia a
partir del deseo humano, el deseo de reconocimiento. En este sentido,
la autoconciencia dejaria de ser presa de sus deseos e impulsos

19

Brandom (cfr. 2007, pp. 132-134) sostiene la misma idea pero desde
una lectura pragmatista. Segun el autor, el deseo (desire) conforma la estructura
vital de los seres bioldgicos y conlleva una clasificacién practica de los objetos.
Por ejemplo, el hambre (deseo) genera un acto determinado, comer (acciéon),
lo cual implica la consideracion de ciertos objetos como alimentos (clasificacion
pragmatica de los objetos).

20 Jenkins (cfr. 2009, pp. 105-107 y 130), McDowell (cfr. 2007, p. 48), Pinkard
(cfr. 1994, pp. 51-57), Pippin (cfr. 2011, pp. 32, 36-37), Rendon (cfr. 2012, pp 2, 10
y S8S.).

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



179

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

naturales y comenzaria a afirmar su autonomia espiritual mediante el
reconocimiento intersubjetivo.

Nuestra posicion, que fue desarrollada in extenso en otro lugar, es
la siguiente. Si bien coincidimos con la idea general del primero de los
lineamientos mencionados, entendemos que el énfasis de Hegel no esta
puesto tanto en la acepcidn digestiva del “consumo” implicado por la
Begierde, sino mas bien en el tipo de negacion objetual que realiza y
en los resultados que deja en la experiencia de la conciencia. Por otro
lado, en contraposicion al segundo de los lineamientos, consideramos
que la Begierde no esta presente como tal en la seccion A del capitulo
IV. Con esto no queremos decir que alli no pueda observarse cierta
espiritualizacién de la Begierde, sino que ésta tiene rasgos especificos
y no puede confundirse ni ser extendida a otros movimientos de la
autoconciencia.

En la parte introductoria y la seccion A del capitulo IV, la referencia
negativa de la autoconciencia respecto de su objeto se realiza a través de
tres formas o modalidades practicas: (i) la Begierde, (ii) el goce (Genufs)
y el trabajo (Arbeit). Las dos ultimas estan vinculadas directamente con
la primera, pero no se identifican con ella. En lo que sigue, y en funcién
de determinar el sentido de la Begierde, especificamos las modalidades
mencionadas a partir del tipo de negacion objetual que cada una realiza,
el objeto que les es propio y el logro que se alcanza.

La Begierde es la forma mas basica de la demostraciéon del mero ser-
para-si de la autoconciencia (cfr. Siep, 2000, p. 100).* En términos mas
especificos, es la referencia negativa (negative Beziehung) e inmediata
(unmittelbare) de la autoconciencia respecto del objeto independiente
(selbstindiger Gegenstand), referencia por medio de la cual aquélla busca
probar la verdad de la certeza de si como ser auténomo. La forma
especifica de tal referencia es el consumo (aufzehren), que implica un
tipo particular de negacién objetual: la aniquilacion (vernichten). El
objeto de la Begierde es el algo viviente (Leben als Lebendiges), es decir,
los objetos vivos independientes (cfr. Hegel, 2010, 106). Mediante la
desaparicion (Verschwinden) y lanulidad (Nichtigkeit) del objeto que logra
la aniquilacion, la autoconciencia alcanza el sentimiento (Gefiihl) de la
unidad consigo misma y la certeza verdadera (wahre GewifSheit), es decir,

2l Pippin (cfr. 2011, pp. 28-31) entiende algo similar al afirmar que el deseo

es el modo mas basico de la naturaleza aperceptiva de la conciencia practica que
se sabe a si como ser vivo.

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



180 Milton Abellén

“una certeza tal que ha llegado a ser de modo objetual (gegenstindliche
Weise) a los ojos de ella misma” (107; el subrayado es del original). La
autoconciencia esta cierta de si en su verdad en la medida en que esta
cierta de la nulidad objetiva y efectiva del objeto que hace desaparecer.
Entonces no se trata, como cree Butler, de que la autoconciencia alcanza
la certeza de si como “agencia de muerte” (3. 1. 2). Lo que se logra en
este primer movimiento de la autoconciencia es un logro primario pero
importante: la forma mas basica de la verdad de la certeza de si.

La referencia negativa de la Begierde, como ya se ha indicado, fracasa
porque vuelve a engendrar el objeto en un movimiento indefinido y
mantiene su autonomia (cfr. Hegel, 2010, 107; Neuhouser, 1986, pp.
252-253). Esta imposibilidad de cancelar el algo vivo no implica la
persistencia del deseo en los términos en los que Butler lo entiende, como
tampoco lo implica el que la Vida sea algo de lo que la autoconciencia,
en cuanto autoconciencia viviente (lebendiges Selbstbewufitsein), no
puede desapegarse de manera definitiva.”? La verdad que le deviene a
la autoconciencia por medio de la experiencia de la Begierde es que “la
esencia del deseo es algo distinto que la autoconciencia (Es ist in der Tat
ein Anderes als das SelbstbewufStsein, das Wesen der Begierde)” (Hegel,
2010, 108). Esto quiere decir que la Begierde es insuficiente para probar
el ser para si de la autoconciencia. Esta tltima no puede alcanzar la
verdad de la certeza de si como ser auténomo mediante esta referencia
negativa hacia el objeto porque la Begierde revela la no-autonomia de la
autoconciencia frente al algo vivo. Por lo tanto, la fracaso de la Begierde
implica mas bien el abandono de este modo de referir al objeto.

Las otras dos formas de referencia negativa hacia el objeto, el goce
y el trabajo, se dan en el marco de la dominacién y la servidumbre,
contexto en el que el objeto de la autoconciencia es otra autoconciencia.
Antes de senalar las especificidades del goce y el trabajo, es menester
hacer una aclaraciéon sobre dos puntos interrelacionados de la
hermenéutica de Butler. El primero es la idea de que la Begierde, en
tanto que negacion absoluta, constituye la esencia de la autoconciencia.

22 Sobre esto ultimo cabe hacer otra aclaracién. Cuando Hegel sostiene que

“[e]n esta experiencia le adviene a la autoconciencia que la vida le es tan esencial
como la pura autoconciencia (In dieser Erfahrung wird es dem SelbstbewufStsein,
daf3 ihm das Leben so wesentlich als das reine Selbstbewufitsein ist)” (2010, 112),
la experiencia a la que se refiere no es la de la Begierde, sino la de la lucha a vida
o0 muerte.

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



181

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

El segundo, derivado del primero, es que la otra autoconciencia es una
autoconciencia “erética” (3. 2. 2). Sobre esta cuestion, Hegel sostiene:

En tanto que [el objeto] es en si mismo la negacion, y que,
en ello, es autéonomo al mismo tiempo, es conciencia. En
la vida que es objeto del deseo (Begierde) [...] hay un
objeto para la autoconciencia que, en si mismo, pone
su ser otro, o la diferencia, como un objeto nulo y es
autonomo al hacerlo. Sin duda, la figura diferenciada
solo viviente cancela también su autonomia en el proceso
de la vida misma, pero con su diferencia deja de ser lo
que ella es; mientras que el objeto de la autoconciencia
es igual de autéonomo en esta negatividad de si mismo;
con lo cual es género para si mismo, fluidez universal
en la propiedad de su particularizacion separada; es
autoconciencia viviente. Es una autoconciencia para una
autoconciencia [...]. Su esencia (Wesen) [sc. la esencia de
la autoconciencia] se le expone como otro, esta fuera
de si; tiene que cancelar su estar-fuera-de-si; lo otro es
una conciencia que es, trabada de multiples maneras;
tiene que mirar de frente a su ser otro como puro-para-
si (reines Fiirsichsein) o como negacién absoluta (als
absolute Negation) (2010, 107-108 y 111-112).%

Lo que pone de relieve esta cita, en contraposicion con la lectura
de Butler, es que la esencia de la autoconciencia no es la Begierde sino
el puro ser para si o la negacioén absoluta. Lo que le es esencial a la
autoconciencia, en rigor, es el mantenerse en su autonomia siendo a la
vez negatividad de si misma.

Aclarada esta cuestion, adentrémonos en el goce y el trabajo. Como
ya se ha indicado, la conciencia auténoma (el sefor) es la conciencia
mediada (vermittelt) por la conciencia no auténoma (el siervo) en un doble
sentido. Por un lado, el sefior se refiere mediatamente a la cosa, objeto de
la Begierde, a través del siervo. Por otro lado, se refiere mediatamente al
siervo a través de la cosa. Al respecto, Hegel sostiene:

2 El tnico subrayado del original es el de las dos apariciones de

“autoconciencia” en las lineas 13 y 14.

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



182 Milton Abellén

Al sefior, en cambio, por esta mediacion le adviene la
referencia inmediata (unmittelbare Beziehung) en cuanto
negacion pura (reine Negation) de la cosa, o dicho
en otros términos, el disfrute (Genufs). Lo que el deseo
(Begierde) no lograra, lo logra €l: acabar y satisfacerse
en el goce (damit fertig zu werden und im Genusse sich
zu befriedigen). El deseo no lo lograba a causa de la
autonomia de la cosa; pero el sefior que ha intercalado
al siervo entre la cosa y él, se concatena, gracias a
esto, con la no autonomia de la cosa, y puramente la
disfruta; el lado de la autonomia se lo deja al siervo,
que la trabaja (bearbeitet) [...]. En el momento que
corresponde al deseo (Begierde) en la conciencia del
sefor, parecia, ciertamente, que a la conciencia que sirve
le toca en suerte el lado de la referencia inesencial hacia
la cosa, en tanto que la cosa contiene alli su autonomia.
El deseo (Begierde) se ha reservado el puro negar del
objeto, y asi, el sentimiento de si mismo (Selbstgefiihl)
sin mezcla. Pero esta satisfaccion (Befriedigung) es, por
eso mismo, s6lo un desaparecer (ein Verschwinden),
pues le falta el lado objetual (gegenstindliche Seite) o
la persistencia (das Bestehen). El trabajo (Arbeit), en
cambio, es deseo inhibido (gehemmte Begierde), retiene
ese desaparecer (aufgehaltenes Verschwinden), o dicho
en otros términos, el trabajo forma y cultiva (bildet). La
referencia negativa al objeto se convierte en la forma
(Form) de éste, y en algo que permanece (einem Bleibenden);
porque precisamente es a los ojos del que trabaja que el
objeto tiene autonomia (2010, 113-115; el subrayado es
del original).

El goce es la negacion pura de la cosa y la referencia inmediata a
ésta. En tanto que tal, mantiene una familiaridad significativa con la
Begierde. Sin embargo, no son equivalentes. A diferencia de la Begierde,
el objeto del goce no es el algo viviente y natural, sino la cosa trabajada
por el siervo, es decir, una “cosa espiritual” o un “producto humano”.
Por otra parte, a diferencia de la referencia inmediata que se establecia
entre la autoconciencia y el algo viviente, la relacion entre el sefior y la
cosa esta mediada por el siervo. En este sentido, comprendemos que el

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



183

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

goce implica una inmediatez mediada y no se identifica con la referencia
pura o meramente inmediata de la Begierde. Por tltimo, a diferencia
de la Begierde, el goce, en tanto que negacion pura de la cosa, logra la
completa negacién del objeto porque para el sefior, que esta mediado
por el siervo, la cosa carece de autonomia (cfr. Neuhouser, 2007, p.
41). Empero, como se sefiala en la cita, el goce también es deficiente.
Su insuficiencia radica en que establece sélo una referencia puramente
negativa con el objeto: lo hace desaparecer y no afirma su persistencia.
A quien compete establecer la persistencia del objeto es a la conciencia
trabajadora.

El trabajo es apetencia inhibida (gehemmte Begierde). Lo que se inhibe
es precisamente el aspecto meramente negativo y destructor de la
Begierde, que se mantiene también en el goce. A diferencia de la Begierde,
el trabajo no aniquila el objeto ni lo hace desaparecer. Lo que niega es la
naturalidad (Naturwiiksigkeit) de la cosa. Pero esta actividad es, a la vez,
formativa, pues mediante ella la conciencia trabajadora se objetiva en su
objeto y éste toma la forma de la subjetividad. En este sentido, el trabajo
logra lo que no lograba ni la Begierde ni el goce: retener el desaparecer de
la cosa natural al convertirla en un “objeto espiritual” que tiene la forma
permanente de la conciencia que lo forma.

4.2.2. La corporalidad

La corporalidad es uno de los ejes hermenéuticos mas polémicos de
la interpretacion butleriana. En principio, podria pensarse que parte de
su valor es explicitar que el cuerpo juega cierto papel relevante la seccion
A del capitulo IV, cuestién que algunos textos de la Hegelforschung dan
por supuesto al explicar el aspecto natural de la Begierde y la lucha a vida
o muerte (cfr. Alvarez, 2010; Honneth, 2010; Jenkins, 2009; Neuhouser,
2009).>* Sin embargo, los términos “Korper” y “Leib”, asi como sus

2 El tema del cuerpo en la Fenomenologia es uno de los menos estudiados

por la Hegelforschung. El libro que hasta el momento funciona como referencia
es The Self and Its Body in Hegel’s Phenomenology of Spirit (1997), de Russon.
Segun el, en la parte introductoria del capitulo IV de la Fenomenologia aparece
una nocién del cuerpo como naturaleza (phusis), una concepcién no reflexiva
de la corporalidad en el que las actividades corporales acomparan la relacion
inmediata de la Begierde con su objeto. En la lucha a vida o muerte, el cuerpo
se desarrollaria como disposicion (hexis), una corporalidad inconsciente
(unconscious) que mediatiza la inmediatez del cuerpo natural. Finalmente, en la

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



184 Milton Abellén

cognados, no aparecen en el capitulo en cuestion, sino que lo hacen recién
en el siguiente, en el que se desarrolla la figura de la Razén (Vernunft).
Segtin Assalone, la ausencia del cuerpo en el capitulo IV no conlleva
grandes problemas para la lectura de Butler porque la tesis central que
ella busca mostrar es que el cuerpo es la condicién de la autoconciencia
y en cuanto tal tendria alli una presencia implicita o en si (cfr. 2014,
VII 7.1 3; 2013, pp. 53-56). Es logico suponer que el cuerpo tiene algun
tipo de lugar o funcién no sélo dentro del capitulo IV, sino también
dentro de los capitulos anteriores. En efecto, pareceria un contrasentido
concebir la certeza sensible, la percepcion, el entendimiento, la lucha
a vida o muerte e incluso las relaciones intersubjetivas de dominaciéon
y servidumbre sin un cuerpo que sea el soporte de las facultades
0 acciones practicas realizadas por las conciencias en su desarrollo
fenomenoldgico. Posteriormente competeria a la Razdn explicitar el
problema de la corporalidad, dado que aquella despliega los dualismos
mas tradicionales y su unificacion, entre los que se destaca el dualismo
mente-cuerpo como paradigmatico del de naturaleza-cultura.
Coincidimos con Assalone sobre la tesis de Butler, pero consideramos
que la ausencia del cuerpo si debilita fuertemente interpretacion
butleriana, socavando no sélo su idea de que la Vida se reconfigura en
términos corporales, sino también su concepcion de la lucha como una
erotica anti-corporal y el imperativo de sustitucion corporal, cuestién
absolutamente externa al texto de Hegel. El problema principal de su
hermenéutica, ademas de la centralidad que otorga a la corporalidad,
es que las razones que brinda para sostener su tesis son muy débiles.
El hecho de que la autoconciencia sea viviente o que las conciencias
enfrentadas sean “figuras autéonomas sumergidas en el ser de la vida”
no alcanza para sostener que tales figuras son cuerpos. En ningtn
momento de su desarrollo hace Butler referencia a las secciones de la

dominacién y la servidumbre, el cuerpo apareceria como logos. Aqui, la l6gica
del cuerpo constituye una implicacién semiotica del sistema mediado de las
acciones inmediatas (cfr. 1997, pp. 53-76). No discutimos el texto de Russon en
este lugar porque requiere consideraciones muy especificas que exceden los
sefialamientos criticos que intentamos hacer aqui y, fundamentalmente, porque
tiene una perspectiva un tanto extraia a la Fenomenologia. El autor, entre otras
cosas, pone en didlogo a Hegel con la teoria de la corporalidad de Merlau-Ponty
y tomar en cuenta este tipo de relaciones esta fuera de los alcances de este trabajo.

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



185

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

Fenomenologia que tratan el tema del cuerpo, de manera tal que con ello
pueda justificar su posicion.

El cuerpo se desarrolla en la Fenomenologia en dos lugares especificos.
El primero, es “La razoén que observa” (capitulo V); el segundo, “La
religion” (capitulo VII), donde el nuimero de menciones sobre la
corporalidad es considerablemente menor y sus acepciones no interesan
a las problematicas que estamos abordando. El problema central de
“La razén que observa” es la localizacion objetiva de la razon. En el
tercer momento, “Observacién de la referencia de la autoconciencia
a su realidad efectiva inmediata. Fisiognomia y Frenologia” (cfr. 171-
192), Hegel discute las teorias psicoldgicas y médicas que influyeron de
manera notable en su tiempo, entre las que se destacan la Fisiogndmica
de Lavater y la Doctrina del craneo de Gall. Para estas teorias, el cuerpo
(Leib) es la realidad determinante del individuo. La critica general de
Hegel a esta posicidon es que desconocen que la accién reciproca del
cuerpo con lo externo, la libertad y los actos individuales tienen un papel
fundamental en la determinacién y formacién de la individualidad,
incluyendo los rasgos del caracter y el cuerpo propio. Al respecto,
sostiene:

El individuo es en y para si mismo: es para si, o en
otros términos, es una actividad libre; pero también
es en si, 0 en otros términos, él mismo tiene un ser
determinado originario (ein urspriingliches bestimmtes
Sein): una determinidad (eine Bestimmtheit) [...].
En él mismo, pues, se destaca la oposicion de ser esto
doble: movimiento de la conciencia y ser firme de
una realidad efectiva que aparece, realidad efectiva
tal que es inmediatamente la suya en él. Este ser (Sein),
el cuerpo (Leib) de la individualidad determinada, es
la originariedad (Urspriinglichkeit) de ésta, lo que ella
no ha hecho (ihr Nichtgetanhaben). Pero, en tanto
que, a la par, el individuo no es nada mas que lo que
él ha hecho, su cuerpo es también la expresion de él
mismo que €l ha producido (so ist sein Leib auch der
von ihm hervorgebrachte Ausdruck seiner selbst) [...].
El, el cuerpo, es la unidad del ser no formado y del
que si lo esta, y es la realidad efectiva del individuo,
penetrada completamente de ser-para-si (er ist Einheit

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



186 Milton Abellén

des ungebildeten und des gebildeten Seins und die
von dem Fiirsichsein durchdrungene Wirklichkeit
des Individuums) (2010, 171-172; el subrayado es del
original).

Malabou (cfr. 2010b, pp. 89, 92) sugiere que esta nocion de la
corporalidad daria cierto apoyo a dos ideas de Butler. Una es que el
cuerpo es una forma que constituye la determinidad del individuo. La
otra es que el cuerpo, formado por la actividad del individuo, constituye
la expresion de la libertad que se autodetermina. Entendemos que este
apoyo es solo aparente. En este lugar de la Fenomenologia, Hegel sostiene
una nocién del cuerpo que también se encuentra en la Enciclopedia de
las ciencias filosoficas en compendio, especificamente en la “Antropologia”,
primera seccion de “El espiritu subjetivo” de “La Filosofia del espiritu”
(8§ 388-412), lugar en el que se ubica el tratamiento hegeliano del tema
de la corporalidad. Lo que se pone de relieve alli es que el cuerpo, tanto
en lo que respecta a sus capacidades moviles y perceptivas, como en lo
que hace al caracter y capacidades animicas en general, es el resultado
de un proceso de formacion (bilden) (cfr. Siep, 1990). En sentido estricto,
a diferencia de lo que sostiene Butler, Hegel no define al cuerpo como
una forma, sino como la unidad del ser no formado (ungebildet) y del
ser formado (gebildet). El término que se utiliza aqui para “formaciéon”
es bilden que tiene el sentido de perfeccionamiento cultural. En estos
términos, el sustantivo Bildung no es asimilable a la nocién de Gestalt
(“figura”), término que se usa en el capitulo IV para hablar de las
autoconciencias como formas o figuras auténomas. Gestalt refiere a una
configuracién acabada. En cambio, Bildung no solo refiere a la figura
sino también a su proceso de formacion, construccion o autorealizacion.
En este sentido, consideramos que la tematizacion butleriana del cuerpo
carece de fundamentos textuales y, por lo tanto, constituye un abordaje
externo a la Fenomenologia que, al igual que otros estudios, acaba
presuponiendo la presencia del cuerpo en el capitulo IV al no brindar una
fundamentacién sélida al respecto.

5. Consideraciones finales

En este trabajo mostramos que la hermenéutica butleriana del
capitulo IV de la Fenomenologia se estructura en funcién de dos
mediaciones de la autoconciencia: la mediacién vital y la corporal e
intersubjetiva. La parte introductoria del capitulo en cuestion revela

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



187

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

que la Vida es una determinacién esencial de la autoconciencia. La
seccion A reconfigura la Vida en términos corporales e intersubjetivos
y su desarrollo pone de relieve que la intersubjetividad corporizada es
esencial para la realizacion de la autoconciencia.

Por otra parte, a partir del desarrollo de las criticas generales y
especificas de nuestras consideraciones criticas, mostramos que la
lectura de Butler carece de rigurosidad conceptual y constituye una
interpretacion externa de la Fenomenologia que introduce conceptos,
ideas y problemas ausentes en el texto.

Para finalizar, queremos hacer mencién del impacto que tiene la
hermenéutica desarrollada en el campo mas amplio de la filosofia de
Butler. La hermenéutica en cuestion constituye la base de la concepcién
posthegeliana del reconocimiento que ella comienza a plantear en
Mecanismos y que desarrolla, también de manera asistematica, en obras
posteriores a partir de una apropiacion contemporanea de Hegel.
Dichas obras son Contingencia, hegemonia y universalidad ([2000] 2011),
Vida precaria (2004), Dar cuenta de si mismo ([2005] 2009), Marcos de guerra
([2009] 2010) y Desposesion: lo performativo en lo politico (2013).

La concepcion mencionada parte la tltima conclusion que extrae de
su analisis de la dialéctica de la dominacion y la servidumbre. Como
sostiene Hegel, el reconocimiento reciproco da lugar a la apariciéon del
concepto del Espiritu (Geist): “yo que es nosotros y nosotros que es yo”
(Hegel, 2010, 108; el subrayado es del original). Sin embargo, vimos que
en el capitulo IV sélo se arriba a un reconocimiento unilateral. En Sujetos
del deseo Butler concluye que para que el reconocimiento reciproco pueda
realizarse es necesario trascender la escena diadica del reconocimiento
y dar paso a su dimension social e histérica (cfr. 2012, pp. 101-103).%
Esta dimensién la encuentra en la idea hegeliana de “Eticidad” o
“Sistema de costumbres” (Sittlichkeit) que se expone en el capitulo V
de la Fenomenologia, especificamente en “La realizacidon efectiva de
la autoconciencia racional por medio de si misma” (193-198). En esta
seccion se expone, segun los términos de Dar cuenta de si mismo, “una
version social de las normas en virtud de las cuales el reconocimiento

% Burgos (cfr. 2008, p. 33) y Femenias (cfr. 2013, p. 355) sefialan que,

para Butler, el reconocimiento reciproco no se logra en la seccion A por la
insatisfaccién constitutiva del deseo. Entendemos que, en rigor, lo que Butler
sostiene es la insuficiencia de la escena diddica del reconocimiento y no tanto la
imposibilidad total de la reciprocidad.

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



188 Milton Abellén

reciproco podria sostenerse de manera mas estable de lo que supondrian
la lucha a vida o muerte o el sistema de servidumbre” (2009, p. 46). A
propésito de esto agrega en Contingencia, hegemonia y universalidad:

La esfera de la Sittlichkeit, formulada tanto en la
Fenomenologia del espiritu como en La filosofia del derecho,
designa el conjunto de normas, convenciones y valores
compartidos que constituyen el horizonte cultural en el
cual el sujeto emerge a la autoconciencia, es decir, un
mundo cultural y constituye y a la vez media la relacién
del sujeto consigo mismo (2011, p. 176).

LaideacentraldeButleresqueelindividuo(theindividual)séloserealiza
como sujeto (subject) mediante el reconocimiento intersubjetivo. Pero a
esta idea, de cufio hegeliano, le agrega elementos postestructuralistas.
Desde su perspectiva contemporanea, el complemento de la Eticidad
hegeliana es el modelo normativo-discursivo del poder de Foucault y
la nocién de “sujecion” (assujetissement) elaborada por €l y Althusser
cuestién que Butler desarrolla tanto en Dar cuenta de si mismo como en
Mecanismos”.

A partir de estos pilares, la filosofa entiende que la formacién del
sujeto y el reconocimiento se establecen por medio de una mediaciéon
social y normativa. El reconocimiento intersubjetivo esta mediado por
un marco normativo y cultural, histéricamente constituido, que delimita
una “figura histérica” del sujeto. Por un lado, el individuo deviene sujeto
en cuanto se somete o subordina a las normas subjetivantes de la matriz
cultural. Por otro lado, las normas que conforman dicha matriz o marco,
ademas de delimitar lo que en un momento histdrico cuenta o no como
“sujeto”, establece también los criterios de reconocibilidad subjetiva.
Son sujetos sélo aquellos individuos que se someten a las normas de
reconocimiento intersubjetivo. Aquellos individuos que no lo hacen no
son reconocidos como sujetos y quedan excluidos de tal estatus como
“seres abyectos” o “individuos no-sujetos”.

En este contexto, Butler vuelve sobre la espiritualizaciéon de la
nocion de “Vida” que desarrollamos anteriormente y comprende que
la inteligibilidad cultural que otorga el reconocimiento trae aparejada
la vida social (social life). Ya no se trata de la vida en términos de mera
supervivencia fisica ni de socialidad diadica. Se trata de comprender la
“existencia social” de los individuos como sujetos.

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



189

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

La sistematizacion de la hermenéutica de Butler que realizamos
en este trabajo, entonces, no solo representa una contribucién a los
estudios sobre la recepcion butleriana de Hegel. Permite también una
mayor comprension de su filosofia de la subjetividad en general y de
sus bases hegelianas, cuestion esta tiltima escasamente atendida por las
investigaciones especializadas.

Bibliografia

Alvarez, E. (2010). La autoconciencia: lucha, libertad y desventura. En
F. Duque (ed.), Hegel. La odisea del espiritu. A. Carrasco Conde et. al.
(trads.). (pp. 85-108). Ediciones Pensamiento.

Assalone, E. (2013). El cuerpo en el capitulo IV de la Fenomenologia del
espiritu de Hegel. La lectura de Judith Butler. En L. Basso y P. Bedin
(eds.), Estudios filosdficos en torno a la corporalidad. Convergencias y
Divergencias. Actas de XII Jornadas nacionales Agora philosophica. (pp.
48-57). Universidad Nacional de Mar del Plata. Biblioteca Electronica
de la Asociacién Argentina de Investigaciones Eticas.

— (2014). La mediacion ética del sujeto hegeliano. Las interpretaciones
de Judith Butler y Axel Honneth. En EI concepto hegeliano de
mediacion ética y su recepcion en la filosofia social (tesis doctoral). (pp.
7-55). Universidad Nacional de Lants. (Agradecemos al autor la
socializacion del texto).

Beiser, F. (2005). Hegel. Routledge.

Bouton, C. (2009). Les apories de la lutte pour la reconnaissance. Hegel,
Kojeve, Butler. En F. Brugere y G. Le Blanc (eds.), Judith Butler.
Trouble dans le sujet, trouble dans les normes. (pp. 35-67). PUF.

Bowman, B. (2008). Kraft und Verstand. Hegels Ubergang zum
Selbstbewusstsein in der Phinomenologie des Geistes. En K. Vieweg y
W. Welsch (eds.), Hegels Phanomenologie des Geistes. Ein kooperativer
Kommentar zu einem Schliisselwerk der Moderne Herausgegeben von
Wolfgang Welsch. (pp. 153-170). Suhrkamp.

Brady, A. y Schirato, T. (2011). Understanding Judith Butler. SAGE
Publications.

Brandom, R. (2007). The Structure of Desire and Recognition: Self-
Consciousness and Self- Constitution. Philosophy and Social Criticism,
33(1), 127-150.

Burgos, E. (2008). Qué cuenta como una vida. La pregqunta por la libertad en
Judith Butler. Minimo transito.

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



190 Milton Abellén

Butler, J. (1987/1999). Subjects of Desire. Hegelian Reflections in Twentieth-
Century France. Columbia University Press [(2012). Sujetos del Deseo.
Reflexiones hegelianas en la Francia del siglo XX. E. L. Odriozola (trad.).
Amorrortu].

— (1997). The Psychic Life of Power. Theories in Subjection. Stanford
University Press. [(2015). Mecanismos psiquicos del poder. Teorias sobre
la sujecion. J. Cruz (trad.). Catedra].

— (2004). Precarious Life. The Powers of Mourning and Violence. Verso.

— (2005). Giving an Account of Oneself. Fordham University Press [(2009).
Dar cuenta de st mismo. Violencia ética y responsabilidad. H. Pons (trad.).
Amorrortu].

— (2009). Frames of War. When is Life Grievable? Verso [(2010). Marcos de
guerra. Las vidas lloradas. B. Moreno (trad.). Paidés].

—y Athanasiou, A. (2013). Dispossession: The Performative in the Political.
Conversations with Athena Athanasiou. Polity Press.

—, Laclau, E. y Zizek, S. (2000). Contingency, Hegemony, Universality.
Contemporary Dialogues on the Left. Verso [(2011). Contingencia,
Hegemonia, Universalidad. Didlogos contempordneos en la izquierda. C.
Sardoy y G. Homs (trads.). FCE].

—y Malabou, C. (2010). Sois mon corps. Une lecture contemporaine de la
domination et de la servitude chez Hegel. Bayard Editions [(2011).
You Be My Body for Me: Body, Shape, and Plasticity in Hegel’s
Phenomenology of Spirit. En S. Houlgate y M. Baur (eds.), A Companion
to Hegel. (pp. 611-640). Wiley-Blackwell].

—(2010). Le corps de Hegel est-il en forme: quelle forme? En Butler, J. y
Malabou, C. Sois mon corps. Une lecture contemporaine de la domination
et de la servitude chez Hegel. (pp. 55-84). Bayard Editions [(2017). El
cuerpo en Hegel es una forma: ;qué forma? Versiones, 11, 206-222].

Cadahia, M. L. (2017). El cuerpo en discordia: Judith Butler y la
reactivacion de la dialéctica del amo y el esclavo. Isegoria, 56, 109-
125.

Casale, R. y Femenias, M. L. (2009). Breve recorrido por el pensamiento
de Judith Butler. En R. Casale y C. Chiacchio (comps.), Mdscaras del
deseo. Una lectura del deseo en Judith Butler. (pp. 11-36). Catalogos.

Casey, E. y Woody, M. (1983). Hegel, Heidegger, Lacan: The Dialectic
of Desire. En J. Smith y W. Kerrigan (eds.), Interpreting Lacan. New
Haven University Press.

Cusset, F. (2003). French Theory: Foucault, Derrida, Deleuze & Cie et les
mutations de la vie intellectuelle aux Etats-Unis. La Découverte.

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



191

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

De la Maza, L. M. (2012). La interpretacion antropoldgica de la
Fenomenologia del espiritu. Aportes y problemas. Revista de Filosofia,
68, 79-101.

Femenias, M. L. (2003). Judith Butler. Introduccion a su lectura. Catalogos.

— (2013). Butler, la muerte del Hombre y el sujeto opaco. Revista de
Psicoanalisis. 71(2/3), 349-370.

Findlay, J. (1958). Hegel. A Reexamination. Macmillan.

Fischbach, F. (2009). Sois mon corps a ma place. Judith Butler lectrice de
Hegel. En Sans objet. Capitalisme, subjectivité, aliénation. (pp. 115-128).
Vrin.

Forster, E. (2008). Hegels ‘Entdeckungsreisen’, Entstehung und Aufbau
der Phinomenologie des Geistes”. En K. Vieweg y W. Welsch (eds.),
Hegels Phanomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu
einem Schliisselwerk der Moderne. (pp. 37-57). Suhrkamp.

Hardt, M. (1990). Larenaissance hégélienne américaine et1'intériorisation
du conflit. Multitudes. Revue politique, artistique, philosophique, 2. URL:
http://www.multitudes.net/La-renaissance-hegelienne/.

Harris, H. (1997). Hegel’s Ladder: The Odyssey of Spirit. Hackett Publishing
Company Inc.

Hegel, G. W. F. (1807). Phinomenologie des Geistes. [Publicada por
primera vez bajo el titulo System der Wissenschaft. Erster Theil, Die
Phinomenologie des Geistes]. Joseph Anton Goebhardt. [(2010).
Fenomenologia del espiritu. Edicion bilingtie. A. Gémez Ramos (trad.).
Abadal].

— (1830). Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften. En Gesammelte
Werke Band 5 (1992). Hamburg, Felix Meiner [(2017). Enciclopedia de
las ciencias filosdficas. R. Valls Plana (trad.). Madrid. Abadal.

Honneth, A. (2010). Von der Begierde zur Anerkennung: Hegels
Begriindung von Selbstbewufstsein. En Das Ich im Wir. Studien zur
Anerkennungstheorie. (pp. 15-32). Suhrkamp.

Jenkins, S. (2009). Hegel’s Concept of Desire. Journal of the History of
Philosophy, 47(1), 109 - 130.

Kojeve, A. (1947). Introduction a la lecture de Hegel. Gallimard. [(2006). La
dialéctica del amo y del esclavo en Hegel. J. J. Sebreli (trad.). Leviatan].

Lloyd, M. (2008). Towards a Cultural Politics of Vulnerability: Precarious
Lives and Ungrievable Deaths. En T. Caver y S. Chambers (eds.),
Judith Butler’s Precarious Politics. (pp. 92-106). Routledge.

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



192 Milton Abellén

Malabou, C. (2010a). Détache-moi. En J. Butler y C. Malabou, Sois mon
corps. Une lecture contemporaine de la domination et de la servitude chez
Hegel. (pp. 12-54). Bayard Editions.

— (2010b). Mais qu’est-ce que former le corps ? En J. Butler y C. Malabou,
Sois mon corps. Une lecture contemporaine de la domination et de la
servitude chez Hegel. (pp. 85-96). Bayard Editions.

Malabou, C. y Butler, J. (2011). You Be My Body for Me: Body, Shape,
and Plasticity in Hegel's Phenomenology of Spirit. En M. Baur y
S. Houlgate (eds.), A Companion to Hegel. (pp. 611-640). Blackwell
Publishing Ltd.

McDowell, J. (2007). The Apperceptive I and the Empirical Self: Towards
a Heterodox Reading of ‘Lordship and Bondage’ in Hegel's
Phenomenology. En K. Deligiorgi (ed.), Hegel: New Directions. (pp. 33-
48). Acumen.

Neuhouser, F. (1986). Deducing Desire and Recognition in the
Phenomenology of Spirit. Journal of the History of Philisophy, 24(2), 243-
262.

— (2009). Desire, Recognition, and the Relation between Bondsman
and Lord. En K. Westphal (ed.), The Blackwell Guide to Hegel’s
Phenomenology. (pp. 37-54). Wiley Blackwell.

Pinkard, T. (1994). Hegel’s Phenomenology: The Sociality of Reason.
Cambridge University Press.

Pippin, R. (1989). Hegel’s Idealism: The Satisfactions of Self-Consciousness.
Cambridge University Press.

— (2011). Hegel on Self-Consciousness. Desire and Death in the
Phenomenology of Spirit. Princeton University Press.

Rendédn, C. (2012). La dialéctica del deseo en la Fenomenologia del Espiritu
de Hegel. Topicos, 24, 1-16.

Rockmore, T. (1993). Before and After Hegel. A Historical Introduction to
Hegel’s Thought. University of California Press.

— (2005). Hegel, Idealism, and Analytic Philosophy. Yale University Press.

Rosen, S. (1974). G. W. F. Hegel: An Introduction to the Science of Wisdom.
Yale University Press.

Russon, J. E. (1997). The Self and Its Body in Hegel’s Phenomenology of
Spirit. University of Toronto Press.

Sabot, P. (2011). Attachement et relationnalité: Butler face a Hegel.
Methodos, 11, 1-20.

Salih, S. (2002). Judith Butler. Routledge.

Topicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



193

Las mediaciones de la autoconciencia erdtica

Siep, L. (1974). Der Kampf um Anerkennung. Zur Hegels
Auseinandersetzung mit Hobbes in den Jenaer Schriften. Hegel-
Studien, 9, 155-207.

— (1992). Leiblichket, Selbstgefiihl und Personalitit in Hegels
Philosophie des Geites. En L. Siep (ed.), Praktische Philosophie im
Deutschen Idealismus. (pp. 195-216). Suhrkamp.

— (2000). Der Weg der Phanomenologie des Geistes. Ein einfiihrender
Kommentar zu Hegels ‘Differenzschrift’ und ‘Phanomenologie des
Geistes’. Suhrkamp.

Stoetzler, M. (2005). Subject Trouble. Judith Butler and Dialectics.
Philosophy & Social Criticism, 31, 343-368.

Taylor, C. (1975). Hegel. Cambridge University Press.

Tépicos, Revista de Filosofia 59, jul-dic (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 153-193



