http://doi.org/10.21555/top.v0i58.1073

Existence and the Sky. Remarks on the
Relationship between Existence and Obedience on
the Basis of S. Kierkegaard’s Thought

La existencia y el cielo. Observaciones acerca de la
relacion entre existencia y obediencia a partir del
pensamiento de S. Kierkegaard

Angel Enrique Garrido-Maturano

CONICET-Instituto de Investigaciones Geohistdricas
Argentina

hieloypuna@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0002-0509-6692

Recibido: 26 - 06 - 2018.
Aceptado: 11 - 10 - 2018.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution

A~ 5v_nc_sad
-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 83-107



84

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Angel Enrique Garrido-Maturano

Abstract

The article analyzes, from a phenomenological-hermeneutic
standpoint, three aspects of Kierkegaard’s views on existence:
existence as freedom and becoming, existence as relation to an
absolute telos, and existence as acceptance of one’s own being.
The purposes of the analysis are twofold. First, it aims to show
that existence, being a self-election and as such a finite action,
consummates itself, paradoxically, as a passion for infinitude
and obedience to the Absolute. Second, it attempts to explain the
two fundamental dimensions of obedience: the immanent di-
mension as assent to the pathos that moves our existence, and the
transcendent dimension as the acceptance of our dependence on
an uncertain and unattainable Absolute.

Key-words: existence; freedom; the Absolute; obedience.

Resumen

El articulo analiza desde una perspectiva fenomenologico-
hermenéutica tres aspectos de la concepcion kierkegaardiana de
la existencia: la existencia como libertad y devenir, como relacion
a un félos absoluto y como aceptacion del propio ser. El analisis
persigue dos objetivos. Primero, mostrar cémo la existencia,
que es eleccion de si y, por ello, accion finita, se consuma,
paraddjicamente, como pasion de lo infinito y obediencia a lo
absoluto. Segundo, explicitar las dos dimensiones fundamentales
de la obediencia: la inmanente como asentimiento al pathos que
mueve nuestra existencia, y la trascendente como asuncion de
nuestra dependencia de un absoluto incierto e inalcanzable.

Palabras clave: existencia; libertad; absoluto; obediencia.



85

La existencia y el cielo

Introduccion

B Und ich reite froh in alle Ferne,
Uber meiner Miitze nur die Sterne.
Johann W. Goethe, Freisinn

En Migajas filosdficas, S. Kierkegaard (2016) le concede la pluma a
su pseudonimo Johannes Climacus, quien apunta que el llegar a ser o
devenir “es el cambio de la realidad por medio de la libertad” (p. 89).
En 1846, dos afios después de la aparicion de Migajas, Climacus vuelve
a hacer suya la pluma de Kierkegaard (2008) y en el extenso Postcriptum
ahonda en la misma idea cuando afirma que “existir es un devenir”
(p.198). Al padecer la existencia como devenir lo llama Climacus “pathos
existencial”. De este pathos nos dice que “eslo mismo que la accién, o bien
que la transformacion de la existencia”. Y agrega: “consiste en que, de
forma simultanea, uno se relacione absolutamente con el télos absoluto
y relativamente con los fines relativos” (Kierkegaard, 2008, p. 434). Tres
anos después de publicado el Postcriptum, el propio Kierkegaard (2007a),
sin prestarle la pluma a ningtin pseudoénimo, concluye que lo que el
hombre debe aprender de los lirios y los pajaros es “contentarse con ser
un hombre” (p. 180), asi como lirio y péjaro se contentan con ser lo que
son y, de ese modo, no hacen otra cosa que “cumplir absolutamente
obedientes la voluntad de Dios” (Kierkegaard, 2007a, p. 180), que los
hizo tan lirio y tan pajaro como al hombre lo hizo hombre. La cuestion
que mueve las reflexiones que aqui comienzan no es otra que mostrar
el vinculo esencial entre estos tres aspectos de la existencia humana que
Climacus primero y Kierkegaard después expresan en los pasajes y en las
obras a las que he hecho referencia, a saber: la existencia como libertad
y devenir, la existencia como relacién a un télos absoluto o “felicidad
eterna” y la existencia como obediencia y aceptacion del propio ser.

Asi enmarcado, el presente trabajo pareciera estar dedicado a la
cuestion de la existencia en Kierkegaard. Sin embargo, me parece
necesario precisar, tanto desde el punto de vista tematico cuanto del
metodologico, por qué en un sentido estricto no lo esta. Desde el punto
de vista del tema, el lector no encontrara aqui un abordaje completo
y sistematico de la cuestion —sin duda vertebral- de la existencia en

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 83-107



86

Angel Enrique Garrido-Maturano

la obra de Kierkegaard,! puesto que ello excede mis intenciones y
requeriria, mas que un breve articulo, un pormenorizado tratado. Lo
que me interesa aqui no es una exposicion integral de la concepcién de
la existencia del danés ilustre, sino perseguir dos objetivos precisos y
consecutivos. En primer lugar, analizar solo los aspectos referidos de
dicha concepcion a fin de mostrar como la existencia, que es eleccion
de si y libertad, y que, como toda eleccion, es accién finita, desemboca,
paraddjicamente, en pasion de y obediencia a lo absoluto e infinito.
En segundo lugar, explicitar las dos dimensiones fundamentales de la
obediencia que consuma la libertad: la inmanente como asentimiento al
pathos que mueve nuestra existencia; y la trascendente como asuncion
de nuestra dependencia radical de un absoluto incierto e inalcanzable.
Pero si desde el punto de vista tematico este estudio no se aboca a
agotar la cuestion de la existencia, desde el metodoldgico no es tampoco
un estudio exegético “sobre Kierkegaard”. No esta en mi interés exponer
ni objetiva ni “kierkegaardianamente” a un autor que se concibe a si
mismo y a su obra como excepcion y paradoja, y para quien la verdad
sobre la existencia es interioridad y apropiacion estrictamente subjetiva.
Renuncio, pues, a la perspectiva de la lectura erudita, destinada a un
puntilloso analisis textual y a discutir fuentes secundarias con el objeto
de llegar a una reproduccion de lo que el autor efectivamente dijo sobre
un tema, en este caso sobre la existencia.? En lugar de ello, las presentes

! Hasta donde mi conocimiento alcanza, la exposiciéon mas aguda de la

teoria kierkegaardiana de la existencia se la puede encontrar en una obra antigua,
pero que nada tiene que envidiarle en lo que a profundidad filoséfica atinge a
ningtin texto reciente. Me refiero al libro Etudes Kierkegaardiennes del siempre
ltcido Jean Wahl (Wahl, 1967, pp. 257-288 y 320-362). Entre la bibliografia actual
una buena exposicion de la dialéctica de la interioridad y el sufrimiento en la
concepcién de la existencia puede encontrarse en la obra de Almut Furchert
(2012). Una reconstruccién del concepto de existencia a la luz de las relaciones
entre subjetividad, libertad y ética en los distintos estadios se hallara en el libro
de G. Melantschuk (2003).

2 Para una mejor comprension del método aqui empleado se lo puede
confrontar a otras perspectivas metodologicas contrapuestas. Asi, por ejemplo,
F. Harrits se propone interpretar El concepto de la angustia sin referirlo a otras
obras de Kierkegaard, ni mucho menos a otras corrientes de pensamiento, para
ser fiel a la originalidad del autor pseudénimo (Vigilius Haufniensis). Sélo de
este modo seria posible, para el estudioso, comprender E! concepto de la angustia,
pues, segtin su visiéon metodoldgica, “el signo de la legitima apropiacion de lo

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



87

La existencia y el cielo

reflexiones priorizan explicitar como sus escritos presuponen, cual
sentido ultimo de la existencia humana, la conjuncién entre libertad
y obediencia, y en qué medida dicha conjuncién puede ser elucidada
a partir del desarrollo de la nociéon de “cielo”. Por ello las reflexiones
que siguen pueden comprenderse como explicitacion del modo en que
Kierkegaard nos interpela desde sus textos, permitiéndonos repensar
una cuestion propia de la constitucion de todo hombre en tanto tal.
Solo cuando dejamos el vano intento de reproducir los textos de
Kierkegaard mejor de lo que él —tal vez el mejor escritor de la historia
de la filosofia— los produjo, sélo cuando, en vez de ello, procuramos
que la reflexion sobre la existencia llegue a ser desde Kierkegaard
nuestra propia cuestion, sélo entonces su lectura puede convertirse, en
un sentido esencial, en kierkegaardiana. A buen seguro que no lo hara

dicho, es siempre expresar lo dicho en el propio lenguaje de aquellos que lo
leen (...) y no sélo que sean repetidas las palabras de otro hombre” (Harrits,
2001, p. 249). En otros términos, de lo que se trataria es de decir “con las
propias palabras” lo que Kierkegaard dijo. Mas alla del hecho de que me parece
imposible, particularmente en un autor en el que el uso literario del lenguaje
llega a cumbres tan altas y el estilo resulta inseparable del contenido, decir “con
las propias palabras” lo dicho, este enfoque metodologico, se distingue del
mio fundamentalmente por su objeto. A mi no me interesa tanto comprender
intrinsecamente uno o mas textos referidos a la existencia, cuanto explicitar
el fendmeno del vinculo existencial entre libertad y obediencia y su trasfondo,
entendiendo por “fenémeno” que este vinculo efectivamente se da en la
existencia humana y sélo es pensable desde una cierta condicion de posibilidad
o trasfondo que aqui habremos de explicitar. Nuestro enfoque no es, pues,
filologico, sino filoséfico y, por tanto, no tiene por qué renunciar a considerar
el tema en Kierkegaard estableciendo la conexién entre distintas obras firmadas
por él y por autores pseuddnimos, sino desde la propia perspectiva e intereses.
Lo que distingue esencialmente un enfoque filoséfico de uno filolégico radica
en su universalidad. El enfoque filologico quiere comprender un texto o varios
textos determinados y la figura del pensamiento que ellos despliegan; el filosofico
pretende analizar en qué medida esos textos describen un aspecto constitutivo o
esencial del fendmeno en cuestion. En el fondo los dos enfoques metodoldgicos,
aunque divergentes, no son opuestos, sino complementarios. No son opuestos
porque su objeto es diferente: en un caso un fendmeno es un pretexto para
comprender un texto, en el otro un texto una via para comprender un fenémeno.
Y son complementarios, porque el andlisis del aspecto o esencia de una figura
del pensamiento —en este caso la concepcion kierkegaardiana de la existencia-
implica la comprension de esa figura.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 83-107



88

Angel Enrique Garrido-Maturano

por mantenerse escrupulosamente fiel a la literalidad de sus obras, sino
por la aspiracion del lector a a-propiarse de ellas y, desde su perspectiva
e intereses, reconstruir el signi-ficado que tienen para él mismo como
intérprete. Estimo que de este modo es posible llevar adelante una
lectura de Kierkegaard que respete aquello que su autor deseaba con
ardor para sus textos, a saber: “un buen destino, es decir, que se lo
apropie significativamente aquel individuo a quien llamo con alegria y
agradecimiento mi lector” (Kierkegaard, 2007a, p.27).

Una tiltima palabra sobre el método. Este puede ser denominado, en
un sentido general, descriptivo-hermenéutico. Es descriptivo en cuanto
no procura argumentar por qué la existencia se da como se da, sino tan
solo mostrar, tal cual Kierkegaard lo hace, la estructura de la existencia
como la constitucion de una correlacion abierta y no definitiva entre el ser
que le es dado al sujeto y el modo en que el sujeto hace ser su propio ser;
es decir, como la correlacion entre un dato tilltimo —el estar remitidos a la
existencia como el propio ser del existente— y el modo en que el sujeto,
eligiéndose a si mismo, comprende su propia existencia. Esta descripcién
se vincula, ademds, con un analisis hermenéutico. Con el término
“hermenéutica” no me refiero a ninguna teoria de la interpretacion
textual a aplicar a la lectura de Kierkegaard, sino a una “hermenéutica de
la facticidad”, es decir, a una explicitacion por obra de la interpretacién
del significado de aquello que facticamente se da, en tanto lo que se
da, en este caso la existencia, por su propio modo de darse, requiere de
interpretacion para que se ponga a la luz la significatividad que le es
intrinseca. Y el primer y mas intrinseco significado de la existencia es no
ser nada césico, dado de modo definitivo, sino devenir libre.

1. La existencia

1.1. La existencia como devenir y libertad

La existencia es el modo de ser del hombre. ;Pero qué significa
existir? Ya en 1843 Victor Eremita, editando a B, nos da una clave para
comprender el concepto de “existencia”. Escribe el editor pseudénimo:
“Lo estético en un hombre es aquello que él inmediatamente es; lo ético
es aquello a través de lo cual llega a ser lo que llega a ser” (Kierkegaard,
2007b, p. 166). Si tenemos en cuenta esta afirmaciéon y también aquella
otra segun la cual la persona “al elegirse a si misma no llega a ser una
esencia distinta, sino que llega a ser ella misma” (Kierkegaard, 2007b, p.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



89

La existencia y el cielo

165), entonces resultan claras dos cosas: En primer lugar, que existir, ser
el yo personal que se es, es elegirse a si mismo y no realizar una esencia
dada de antemano. En segundo lugar, que dicha eleccion de si se cumple
cuando el hombre pasa del plano estético al ético, es decir, cuando pasa
de no ocuparse de si mismo y estar absorbido de modo inmediato por
las relaciones que mantiene con lo otro que si, a elegirse a si mismo en su
relacion con lo otro y, de ese modo, estar siempre llegando a ser lo que
esta llegando a ser. En esta eleccidén, como nota J. Wahl (1967), “es menos
importante lo que el individuo elige que el hecho de que él elija y asi se
elija a si mismo” (p. 261). Existir, por lo tanto, no es, para Kierkegaard,
tan solo salir del encierro en el ser “en si” cosico para mantener una
relacion con lo otro, sino aquel plus por el cual el hombre ya siempre
se relaciona a la relacién misma en la que se encuentra y, asi, se elige y
se hace en cada caso el si mismo particular y tnico que siempre esta en
trance de ser.

De esta caracterizacion de la existencia humana se derivan tres
aspectos del fendmeno que resultan fundamentales para el ulterior
desarrollo de este articulo: En primer lugar, el hombre elige cémo
existir, como llegar a ser si mismo. Pero no elige existir, pues no puede
no hacerlo. Si el hombre eligiera que su ser fuese la existencia, él no se
elegiria a si mismo, sino que se crearia a si mismo, pero €l ya siempre
es existencia. Por ello puede decirse, como lo hacen los papeles de B
editados por Eremita, que “lo que se elige existe, de otro modo no seria
una eleccion” (Kierkegaard, 2007b, p. 196). En segundo lugar, debe
tenerse en cuenta que lo que elijo cuando me elijo a mi mismo
—cuando existo— es mi libertad y, haciéndolo, elijo lo absoluto, porque la
libertad no puede estar causada por nada que provenga del reino de lo
finito y condicionado, en el que impera la necesidad y el orden causal.
Por ello, si preguntaramos, como lo hacen aquellos papeles, “;qué es
lo absoluto?” (Kierkegaard, 2007b, p. 195), s6lo podriamos responder
que “soy yo mismo en mi valor eterno” (Kierkegaard, 2007b, p. 195).
Y si volviéramos a preguntar: ;qué es este si mismo?, tendriamos que
responder, otra vez siguiendo los textos editados por Eremita, que “es lo
mas abstracto de todo, que es ademas, sin embargo, lo mas concreto de
todo—eslalibertad” (Kierkegaard, 2007b, p. 195). Es, ciertamente, lo mas
abstracto, pues no puede determinarse por anticipado de ningtin modo,
pero, a la vez, también lo mas concreto, porque es aquello que permite la
eleccion de todo modo concreto y determinado de vida. En tercer lugar,
se debe tener en claro que al elegirme a mi mismo como el si mismo que

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 83-107



90

Angel Enrique Garrido-Maturano

soy, es decir, al elegir mi libertad, no elijo ser algo determinado, como si
el si mismo fuese una cosa con un modo de ser fijo y dado de antemano,
que pudiera realizarse y definirse de una vez por todas, sino que elijo
elegirme; y, por lo tanto, elijo estar constantemente llegando a ser. Mi
ser es siempre mi propia tarea. Por ello mismo existir propiamente no es
llegar a ser lo que se es, sino llegar a ser lo que se llega a ser. Dicho con los
términos del Postscriptum: la existencia es el proceso mismo de devenir®
y no el resultado, pues el existente, al que Kierkegaard llama pensador
subjetivo, por mds que se afane por alcanzar una meta finita, no cesa de
devenir cuando la ha alcanzado, sino que “en tanto éste siga existiendo
se hallara en el proceso de devenir” (Kierkegaard, 2008, p. 93). De este
tercer aspecto, a saber, del hecho de que la existencia sea un devenir
constante y nunca completo, deriva Kierkegaard (2008) el siguiente
corolario: “Un sistema de la existencia no puede ser dado” (p. 119). Y
ello porque “sistema y caracter conclusivo se corresponden el uno con el
otro, pero la existencia es justamente lo opuesto” (Kierkegaard, 2008, p.
119). Esta concepcion de la existencia como devenir de la libertad es la que
se expresa en Migajas cuando Climacus afirma que todo llegar a ser —que
no puede ser sino el llegar a ser de un existente humano, pues las cosas
no llegan a ser, sino que son y, a lo sumo, cambian para ser otra cosa—
“acaece por libertad” (Kierkegaard, 2016, p. 87). Precisamente a ella nos
referiamos al comienzo cuando recordamos aquel pasaje de Migajas que
define el llegar a ser como “el cambio de la realidad por medio de la
libertad” (Kierkegaard, 2016, p. 89).

Bien podria uno preguntarse por qué el filésofo concibe el ser del
hombre como existencia, es decir, como “devenir” o “llegar a ser”, y
por qué, ademas, este “llegar a ser” es siempre inconcluso. Ello se debe
a que Kierkegaard, ya sea bajo el misterioso nombre de aquel B editado
por Victor Eremita o el de Johannes Climacus, siempre ha descrito al
hombre como un ser compuesto de elementos contrarios que nunca
terminan de conciliarse en una sintesis definitiva. El se muestra, ante
todo, como un compuesto de finitud e infinitud. Su finitud radica, por
excelencia, en su mortalidad; y su infinitud en su libertad, que, como
libertad del querer, es libertad infinita. Desde el punto de vista temporal
esta misma contraposicion se expresa en el conflicto entre temporalidad
y eternidad. En efecto, toda vez que el hombre se encuentra remitido

8 “Toda vez que el existente existe (...), encuéntrase cabalmente en proceso

de devenir” (Kierkegaard, 2008, p. 81).

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



91

La existencia y el cielo

al paso inapelable de Chronos y a la corrupcion que €l trae consigo, €l
vive preso de la temporalidad finita. Pero, en la medida en que en esa
temporalidad €l se elige a si mismo, hace ser también en ella lo eterno, a
saber, la libertad. La libertad es efectivamente lo eterno, no porque cada
acto libre lo sea, pues patentemente todo acto es finito y esta destinado
a pasar. Ella es eterna en tanto libertad, es decir, en tanto poder dado al
hombre, que renace una y otra vez en €l, y que lo hace siempre como la
misma facultad de poder determinarse a si mismo. Son los actos libres los
que envejecen, no la libertad. Finalmente, la existencia como composicion
deloinfinito y lo finito se expresa desde el punto de vista de lamodalidad
en el conflicto entre la realidad determinada y, consecuentemente, finita
en el que el existente facticamente vive, y la posibilidad a la que desde esa
realidad adviene y que, en tanto posibilidad, permanece indeterminada,
abierta y, en ese sentido, infinita. Existir es estar siempre componiendo o
sintetizando contrarios que, por naturaleza, se oponen y nunca pueden
llegar de modo definitivo a conciliarse en una totalidad. Por ello, como
observa R. Purkarthofer (2014), “el existir, que esta caracterizado por el
devenir (Werden) y el aspirar o ansiar (Streben), significa para el hombre
estar en camino y ser careciente” (p. 59). La sintesis —el hacer ser el si
mismo que €l tiene que llegar a ser— resulta, asi, una tarea que nunca
termina de realizarse. Por ello mismo —insiste con razén Purkharthofer—
“Climacus determina el ser del hombre como existencia y caracteriza a
ésta a través del devenir, a través de la aspiracion y, consecuentemente,
a través de su caracter inconcluso, es decir, por su estado de abierta” (p.

60).
1.2. La existencia como interioridad y apropiacién

Tal cual lo acabamos de ver, existir es devenir, y hacerlo de modo tal
que el sujeto se elija a si mismo en el curso de ese devenir. Sin embargo,
no toda eleccion de si asume propia o auténticamente la existencia. Asi,
cuando el sujeto elige absorberse en la relacion con lo inmediato de que
se ocupa, sin determinarse a si mismo en esa relacion, es decir, cuando
existe disipada y estéticamente, por cierto que también se elige a si
mismo, porque el sujeto no puede no existir, pero lo hace de un modo
negativo: elige no elegirse; elige no ser el si mismo existente que €l es.
Un buen ejemplo de este modo impropio de existencia lo ofrece no s6lo
el libertino, sino también el sesudo pensador objetivo. El se sumerge
en abstracciones sistematicas, como el libertino lo hace en mundanos

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 83-107



92

Angel Enrique Garrido-Maturano

placeres, y comprende su existencia como una figura predeterminada del
pensamiento puro, tal cual su mundanal colega vive como si estuviera
predeterminado por sus instintos animales. Ambos llevan adelante la
absurda tentativa de “abandonar su humanidad y convertirse en un
libro o en un algo objetivo” (Kierkegaard, 2008, p. 94). Por cierto que esto
es imposible y que nuestro profesor sélo lograra existir impropiamente,
porque “incluso si alguien dedicara toda su vida al estudio de la
logica, no por ello se convertiria en logica” (Kierkegaard, 2008, p. 94).
Otro tanto le ocurrira al libertino. Pero la humanidad, asi como puede
abandonarse, puede también conquistarse. Es tan posible elegirse a si
mismo de modo negativo, como lo es hacerlo propiamente. ;Cuales son
los rasgos esenciales que determinan que quien se elige lo hace auténtica
y no negativamente? Segin mi interpretacion, en la eleccion hay que
distinguir un correlato subjetivo, a saber, el modo en que la eleccién se
realiza, y uno objetivo: el si mismo hacia el que se deviene en la eleccion.
Centrémonos en este apartado exclusivamente en el primer correlato.
Entonces podemos decir que lo que caracteriza al pensador subjetivo,
verdaderamente existente, es la interioridad y apropiacion de su eleccion,
que hace que lo elegido sea verdadero, no objetiva, sino subjetivamente.

Para comprender en forma cabal el sentido que interioridad y
apropiacién tienen para Climacus hay que tener en cuenta que lo
que distingue al existente, cuyo modelo es el pensador subjetivo, es
el interés en su propia existencia. Por eso nos dice Climacus que “el
pensador subjetivo, en tanto existente, se interesa esencialmente en su
propio pensamiento y existe en él” (Kierkegaard, 2008, p. 74). Existir
en el pensamiento significa en concreto que el pensamiento modifica
o transforma la existencia del pensador, esto es, modifica “lo que un
hombre hace consigo mismo cuando él acttia” (Gren, 1999, p. 76). Cuando
tal transformacion ocurre, el pensamiento no es sélo objetivo, no piensa
meramente algo, sino que es reflexivo: revierte en la propia interioridad
y altera el modo en que el sujeto lleva adelante su vida. Por eso puede
afirmar el pseudénimo que “el pensamiento subjetivo lo invierte todo
en el proceso de devenir” (Kierkegaard, 2008, p. 74). Por eso también
puede agregar que tal pensamiento “pertenece al sujeto y a nadie mas”
(Kierkegaard, 2008, p.74).Y ellono porque otro existente no pueda pensar
lo mismo, sino porque el modo en que se apropia de esa intencion y como
ella modifica su devenir le va o compete solo a él mismo. Si extendemos
esta caracterizacion del pensador subjetivo a cualquier otro modo de ser
del existente, entonces podemos decir lo siguiente: cuando al sujeto en

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



93

La existencia y el cielo

verdad hace suyas o se apropia decisivamente (cuando deciden su existir)
de las relaciones de ser que mantiene con todo aquello en relacién con
lo cual es, entonces su existir no esta alienado en la exterioridad, sino
que es asumido de modo propio en la interioridad. Pero, para que ello
pueda ocurrir, el existente debe interesarse enteramente por ser quién
esta llegando a ser, comprometerse con su modo de ser y de elegirse. En
una palabra, tomarse en serio la eleccion. De alli que Arne Gren afirme
que “interioridad es en este sentido seriedad (Ernst)” (Gren, 1999, p. 79).
Dicha seriedad se testimonia a través de aquella intensidad en el elegirse
que llamamos pasion. La pasién mienta el hecho de que quien se elige
y, en consecuencia, elige un determinado curso de accion en el mundo,
no puede concebir elegirse ni actuar de otro modo. Su eleccién y su
actuar son vividos por €l como una determinacion concreta de si que
resulta irreemplazable e insustituible.* En tanto tal, quien se elige con
pasion ingresa en la categoria de lo tinico. Existir interiormente, existir
con pasion implica, entonces, apropiarse de si mismo o, como también
podria decirse, comprometerse con el propio devenir de la existencia.’
Pero no s6lo comprometerse con aquello que se elige, sino comprometer
reflexivamente el curso de mi existencia en funcion de esa eleccion.

La consecuencia inmediata que Kierkegaard-Climacus extrae de la
asuncion de la existencia a través de la apropiacion y la interioridad es la
modificacién de la nocién de verdad. Esta pasa a ser ahora, en su sentido
mas profundo, subjetiva. La verdad no puede ser nunca objetiva para
el sujeto, porque una identidad objetiva no es para ese sujeto ninguna
verdad si €l no se interesa por ella ni se la apropia interiormente en

% Gren reconoce que la pasion pareciera a primeras vistas conducir mds

alla de si mismo en direccion opuesta a la interioridad. Sin embargo observa con
agudeza que implica un movimiento hacia atras en direccién a la determinacién
de si. “La pasion concierne aquello que es otro que si mismo, en relacién a lo cual
el si mismo llega a determinarse” (Gren, 1999, p. 77).

> Por ello mismo no me parece aplicable a la idea kierkegaardiana de
interioridad la critica, que suele ser usual, y que puede sintetizarse diciendo
que ella implica la reducciéon de la existencia a la esfera privada. Asi, por
ejemplo, escribe Adorno (1974): “Interioridad se da como restricciéon de la
existencia humana en una esfera privada, que debe estar eximida del poder de
la cosificacion” (p. 87). Como apropiarse de si mismo en la interioridad significa
comprometerse con la propia existencia, interioridad no mienta el melancdlico
huir o retirarse del mundo, sino una relaciéon apasionada con el mundo que
precisamente compromete nuestro obrar en él.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 83-107



94

Angel Enrique Garrido-Maturano

modo alguno. Algo no es verdad en si, por si y para si. Toda verdad es
verdad por un sujeto que la descubre y asume como tal, y para quien
ella es propiamente verdad. Una verdad objetiva que nunca le hubiera
interesado a nadie careceria por completo de significancia y efectividad;
y, en sentido estricto, ni siquiera hubiera sido descubierta como verdad,
por mas correcto que fuese su contenido objetivo. Por ello toda verdad
es tal por concernir al existente. Y tanto mayor es el significado y la
efectividad de una verdad -tanto mas verdadera es ella— cuanto mas
esencial sea su relacion con la existencia. De alli que la verdad ética y
religiosa pueda ser calificada como la mas esencial, pues “se relaciona
esencialmente con el existir del cognoscente” (Kierkegaard, 2008, p. 200).
Para Kierkegaard, entonces, lo que hace a algo esencialmente verdadero
es su significatividad y su efectividad en la existencia de aquel sujeto
para quien lo verdadero es tal. Esta concepcion no implica la insensatez
de impugnar la existencia de verdades objetivas, sino que pone el acento
sobre el caracter existencialmente decisivo de las subjetivas. Cuando la
cuestion de la verdad se plantea objetivamente, no importa la relacion
que el sujeto mantenga con esa verdad, sino el hecho de que aquello con
lo que se relaciona sea verdadero. Este es el plano en el que podriamos
ubicar las verdades cientificas. Pero cuando la cuestion de la verdad
se plantea subjetivamente, la relacion del individuo con lo verdadero
resulta esencial, porque lo que hace que lo verdadero devenga tal es el
modo en que el sujeto se lo interioriza en su existir y como él se determina
a si mismo a partir de esa interiorizacion. Hasta tal punto esto es asi para
Kierkegaard que llega a afirmar que, aunque solamente el como o modo
de apropiacion fuese verdadero, el sujeto estaria en la verdad, incluso
relacionandose con una incertidumbre, hasta con una falsedad objetiva.
En este plano subjetivo se ubican, por excelencia, las verdades religiosas.
Precisamente de este tipo de verdades se vale el danés para ilustrar la
paraddjica idea de que un sujeto esta en la verdad tan sélo si el como de
su relacion es verdadero, aunque sea falso el qué con lo que se relaciona.
Escribe Kierkegaard (2008):

Si uno que vive en tierra de Dios y se halla investido
con el conocimiento de la verdadera idea de Dios (...)
se pone a rezar, pero lo hace deshonestamente, y si
otro que vive en tierra de idodlatra se pone igualmente
a rezar, pero lo hace con toda la pasion de lo infinito,
pese a que sus 0jos reposan sobre la imagen de un idolo,

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



95

La existencia y el cielo

;dénde, pues, habra mayor verdad? Este le reza en
verdad a Dios, aunque de hecho se encuentre adorando
a un idolo; el otro le reza falsamente al Dios verdadero,
y por tanto lo que en verdad hace es adorar a un idolo
(p. 203).

Lo que torna, entonces, falsa a la oracion del que adhiere al
dogma verdadero no es su representacion de Dios, sino ser proferida
mecanicamente y no modificar en nada el modo en que se comprende a
si mismo y, consecuentemente, acttia el orante. Lo que hace, en cambio,
verdadera a la oracion del pagano tampoco es la idea de Dios a la que se
dirige, sino como se dirige a ella, a saber, desde el ansia de infinito que
arde en su alma y que lo lleva a no poder seguir viviendo sin buscar
apasionadamente a Dios. Por ello puede afirmar Kierkegaard (2008) que
una incertidumbre, incluso una falsedad objetiva, “apropiada firmemente
en virtud de la mds apasionada interioridad, es la verdad, la mas alta verdad
que hay para un sujeto existente” (p. 206). La verdad subjetiva radica,
pues, en el potencial transformador y en la efectividad que ella tiene en
la determinacién del devenir de la existencia. Pero, si puede tenerlo, es
porque es elegida con pasidn, aunque desde el punto de vista objetivo
resulte incierta. Esta eleccion apasionada de algo incierto es precisamente
lo que caracteriza a la fe religiosa, definida como “la contradiccién
entre la infinita pasion de la interioridad y la incertidumbre objetiva”
(Kierkegaard, 2008, p. 206).

De acuerdo con lo desarrollado hasta aqui podria concluirse que la
existencia propia, considerada desde su correlato subjetivo, es apropiarse
de e interiorizar apasionadamente la eleccion de si y, por ende, el propio
devenir. Sin embargo, no me elijo a mi mismo abstractamente, sino que
me elijo en funcién de algo que elijo. Por eso podriamos preguntarnos,
como lo hace Suances Marcos (1998), “;cuales son los factores que dan
pasion a la existencia?” (p. 76). Entonces responderiamos, también
con él, que “es decisivo para ella que esté o no esté ordenada a un
fin absoluto” (p. 76). Ello es asi porque solo la tensién de encauzar
mi devenir y mis vivencias hacia un fin absoluto lleva la pasion de la
elecciéon y el compromiso con ella al maximo. Surge aqui el correlato
objetivo de la existencia propia, al que haciamos referencia al comienzo
de este acdpite: su orientacién a un télos Absoluto.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 83-107



96

Angel Enrique Garrido-Maturano

1.3. La existencia como referencia a un t#élos absoluto

En verdad asumo la existencia como tal, en verdad me padezco
como un constante devenir a través del cual una y otra vez me estoy
eligiendo decisivamente a mi mismo —en verdad experimento el pathos
existencial- cuando aquello (lo que arriba llamamos correlato objetivo)
hacia lo que se orientan todas mis decisiones constituye un fin absoluto.
Como vimos, solo un fin absoluto puede garantizar que mi interés
y mi apasionamiento por €l sea absoluto, y que, por tanto, asuma
absolutamente mi existir en funcién de mi relacién con él. Ademas,
solo la orientacién a un fin absoluto puede hacer que la existencia no se
niegue a si misma y pretenda detener de manera impropia el devenir
que facticamente ella es, porque sélo en relacion con lo absoluto, nunca
alcanzable en el orden de lo finito, la existencia no puede dejar de ser
constante devenir. El pathos existencial, la existencia auténtica, es, pues,
devenir apasionadamente hacia un télos absoluto.

Debe remarcarse aqui cuan acertadamente Climacus califica la
relacion del existente con su existencia, en tanto ésta, en su modo propio,
estd apasionadamente referida a un télos absoluto, conla expresion “pathos
existencial”. En efecto, la existencia como devenir hacia un absoluto se
manifiesta como un pathos, esto es, como un padecimiento que esta en
la voluntad y orienta sus decisiones libres, pero que no proviene de la
voluntad, sino que, propiamente, es padecido o sufrido por el existente,
que no puede evitar referir su existencia a algo absoluto. En efecto, si
el existente se decide a si mismo, si se proyecta o adviene hacia una
determinada posibilidad de existencia, lo hace porque considera que esa
posibilidad tiene sentido. Si asi no fuera, ni siquiera podria devenir a
nada ni continuar existiendo. Ahora bien, si tiene sentido, es porque esa
posibilidad a la que el existente adviene es para €l un fin absoluto o lo
encamina hacia un sentido final y definitivo, en cuyo horizonte tanto
ella como todas las otras a las que advenga adquieren sentido. Sin esta
presuposicion de un sentido absoluto al que su existencia se encamina y
cuyo padecimiento el existente confiesa no con palabras ni conideologias,
sino existiendo, éste no podria ni siquiera comenzar consigo mismo.
Ciertamente puede que tome por absoluto lo que es relativo, ya sea
por error, ya sea por la desesperacion de no poder alcanzar lo absoluto
por si mismo, pero lo que no puede no padecer es existir referido o en

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



97

La existencia y el cielo

tension hacia un absoluto que da sentido a todos los fines relativos. Ya
en Migajas, Climacus era consciente de que esta caracteristica esencial
de la existencia era una pasion y de que esta paradojica pasion de un ser
finito por lo infinito, inasible e impensable, determinaba por excelencia
al pensamiento. Por ello mismo escribia: “Esta es entonces la suprema
pasion del pensamiento: querer descubrir algo que él mismo no puede
pensar. En el fondo esta pasién del pensamiento esta presente por doquier
en el pensamiento” (Kierkegaard, 2016, p. 55). De esto desconocido con
lo que choca la inteligencia, que ella no puede probar, pero a la que no
puede dejar de tender y que, por ello, “turba incluso el conocimiento
que el hombre tiene de si” (Kierkegaard, 2016, p. 57) nos dice Climacus
que “no es algo humano, (...), ni tampoco alguna otra cosa que conozca”
(Kierkegaard, 2016, p. 57). Por lo que propone que “llamemos a eso
desconocido el Dios” (Kierkegaard, 2016, p. 57). “Dios”, por lo pronto,
no hace referencia aqui a ningin Dios confesional revelado, sino a ese
polo absoluto, desconocido e imposible de probar de manera objetiva, al
que subjetivamente el pensamiento y la existencia en general no pueden
dejar de sentirse referidos, aunque bien puedan negar o no asumir ese
padecimiento que experimentan. Por ello el término Dios, aplicado a
lo absoluto desconocido, es aqui “so6lo un nombre” (Kierkegaard, 2016,
p- 57). La inteligencia no puede ir mas alla de darle este nombre, pero
“tampoco puede en su paradoja dejar de llegar hasta alli y ocuparse de
ello” (Kierkegaard, 2016, p. 61). Precisamente porque esta referencia a lo
desconocido es un pathos. Podemos preguntarnos qué es lo absoluto a lo
que tendemos y que desconocemos, porque llamarle Dios “nos indica
simplemente que es lo desconocido” (Kierkegaard, 2016, p. 61). Y decir
que es lo desconocido e inexpresable no satisface en modo alguno a
nuestra inteligencia. Sin embargo, desde el punto de vista objetivo, no
queda sino confesar que, por inquirir justamente por lo desconocido y
absoluto, la pregunta no tiene respuesta verdadera posible. La verdad
objetiva de aquello por lo que se apasiona el pathos existencial se
convierte, asi, en un limite, y la relacién con un limite al que no puedo
dejar de dirigirme, pero que tampoco puedo alcanzar, es un perpetuo
sufrimiento. Sin embargo, desde el punto de vista subjetivo, ese polo es
el verdadero motor de mi llegar a ser, ya que todo pensamiento y todo
devenir se recorta en el horizonte de esa pasion que sufro por lo absoluto
desconocido. Se vuelve ahora transltcido el sentido de las palabras de
Climacus en Migajas: “el limite es precisamente el tormento de la pasion,
pese a ser a la vez su acicate” (Kierkegaard, 2016, p. 61). A esto absoluto

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 83-107



98

Angel Enrique Garrido-Maturano

y desconocido al que el existente en su pathos se encuentra tendido es
precisamente aquello a lo que Climacus llama “el Dios”.

Laidea de la existencia propia como pathos existencial, que en esencia
ya estaba anticipada en el tratamiento de la pasion del pensamiento por
la paradoja absoluta que hace Climacus en Migajas, termina de definirse
en el Postcriptum, donde queda establecido que existir propiamente, es
decir, padecer la existencia como tal en lugar de negarla, implica un
pathos de lo absoluto, que aqui Climacus llama “felicidad eterna”, y
que consisten en el hecho de que “esta nocion transforma la existencia
entera del sujeto existente” (Kierkegaard, 2008, p. 389). El pathos
existencial —podria decirse— es la verdad subjetiva de la idea de lo
absoluto; y esta verdad radica en que tal idea es mas que una mera idea:
es un télos absoluto que, padecido por el individuo, tiene el potencial
de transformar enteramente su existencia. De alli que se afirme que
“si el télos absoluto, al relacionarse con el individuo, no transforma
absolutamente su existencia, entonces el individuo no se relaciona con
pathos existencial” (Kierkegaard, 2008, p. 389). En consecuencia, el existir
se cumple en el devenir de la libertad. Ese devenir es ejercido propia
o verdaderamente cuando aquello hacia lo que el sujeto deviene le
interesa apasionadamente, es decir, cuando €l se interioriza y apropia
de ese devenir con pasién. Ello ocurre si el término tltimo que orienta
el conjunto de su devenir es un télos absoluto, que, por serlo, resulta
incierto objetivamente. El hombre decide libremente encaminarse o no
a ese télos incierto, pero aquello que le resulta imposible es no padecer
su estar ya siempre referido a tal télos. Por eso la relacion con su propia
existencia, antes que ser decision y ejecucion, es un pathos: el pathos
existencial. El hecho de que el hombre se decida a asumir ese pathos
en lugar de negarlo, negandose de ese modo también a si mismo como
devenir que nunca cesa, se expresa en “la transformacién en virtud de
la cual el sujeto existente, al existir, lo transforma todo en su existencia
en relacion con ese bien supremo” (Kierkegaard, 2008, p. 391). Si, en vez
de ello, el hombre sigue relacionandose absolutamente con fines finitos
y, por tanto, determinables, ello es signo claro de que no ha asumido
el pathos de la existencia y se encuentra en lo que Kierkegaard llama
pathos estético. Lo mismo ocurre si el individuo se relaciona sélo de
vez en cuando y de modo contingente con el télos absoluto, es decir, si
este félos no orienta y transforma el conjunto de su existencia, porque
ello “equivale a relacionarse relativamente con el propio télos absoluto”
(Kierkegaard, 2008, p. 411). Y relacionarse relativamente con un télos

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



99

La existencia y el cielo

absoluto, cuya verdad y efectividad es subjetiva y radica en el modo
en que interiorizo la relacién, “equivale a relacionarse con un télos
relativo, puesto que la relacion es el factor decisivo” (Kierkegaard, 2008,
p- 411). Mas relacionarse absolutamente con el télos absoluto hace que
la existencia se vuelva “extremadamente intensa” (Kierkegaard, 2008,
p- 412), por lo que bien puede concluirse que la existencia propia no es
un estado, sino un acontecimiento que se cumple en aquellos instantes
decisivos en los que en verdad comprendo y pongo en juego todas mis
posibilidades de ser en funcion de un fin absoluto.

Ahora bien, esto absoluto o “felicidad eterna”, hacia lo cual el
pathos existencial tiende y en funcién de lo cual se dirimen los instantes
existenciales decisivos, nunca es alcanzado por la existencia ni, en
consecuencia, tampoco puede ser determinado objetivamente. Si asi
lo fuera, dejaria de ser absoluto. En tal sentido objetivo la existencia
no da testimonio de la felicidad eterna en si misma. De alli que, como
afirma Furchert (2012), “no resulte del todo esencial cdmo hablemos
filosoficamente del bien supremo, si lo llamamos idealidad, verdad o
felicidad eterna” (p. 233). Lo esencial, por el contrario, radica en que
su proceso de apropiacidon “vaya acompafiado de procesos internos de
revisién y reestructuracion” (Furchert, 2012, p. 233). Y ello porque la
existencia sdlo puede testimoniar la efectividad de lo absoluto en mi, en
cuanto esto absoluto que padezco transforma por completo el sentido
del conjunto de mi existir. Por eso de una manera casi fenomenoldgica
y limitandose a describir lo que de hecho la existencia propia pone a la
luz, escribe Kierkegaard-Climacus: “el pathos no radica en testimoniar la
felicidad eterna, sino en transformar la propia existencia en testimonio
de ella” (Kierkegaard, 2008, p. 396). Pero el hombre no transforma
su propia existencia en testimonio de lo absoluto por un capricho
arbitrario de la voluntad, sino porque padece como su ser mas propio
la necesidad de lo absoluto. Climacus no podria ser mas preciso: “Dios
no es un postulado, sino el hecho de que el sujeto existente postule a Dios es
una necesidad” (Kierkegaard, 2008, p. 202. Las cursivas son mias). Existir
libremente, elegirse con pasion una y otra vez a si mismo sin rendirse
ante ninguna finitud ni entregar la propia humanidad por una bagatela;®

®  Esto no implica renunciar al goce relativo de lo finito, sino a absolutizar

la relacién con lo finito y considerar que esos goces relativos son absolutos y que
su posesion puede dar un sentido absoluto a la existencia. Concuerdo, pues, en
lo atinente a este punto en un todo con A. Furchert (2012) cuando distingue el

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 83-107



100

Angel Enrique Garrido-Maturano

existir, en una palabra, como un verdadero hombre, no sera, pues, otra
cosa que obedecer con modestia aquella necesidad, que encuentro en
mi, pero que viene del cielo.

2. La obediencia

2.1. El cielo en mi

Kierkegaard nos habla de un hombre afligido, de uno de los tantos
que vive atormentado por los deseos marchitos y las decepciones en
flor. En busca de sosiego, sale a campo abierto. Se para junto a los lirios
y contempla como se yerguen sin fatiga ni pesar, hermosos sobre la
tierra. Quizas su tristeza, al confrontarse con ellos, se ahondara. Pero
supongamos que un lirio recibiese el momentaneo don de la palabra. A

buen seguro que le dirfa:

¢Cdémo es posible que te admires tanto de mi? ;Acaso
ser hombre no serd tan glorioso? ;No valdran en este
caso las palabras de que ni toda la gloria de Salomén
es nada en comparacion con ser hombre —lo que todo
hombre es—, de suerte que Salomén para ser lo mas
glorioso que €l es y estar convencido de ello tendria
que desvestirse de toda su gloria y s6lo ser hombre?

(Kierkegaard, 2007a, p. 35).

El hombre es mas glorioso que el lirio y que toda la pompa y ornato
de Salomén. ;Pero en dénde radica gloria semejante? El se percataria de
ella si dejase de confrontar sus posibilidades particulares con las de sus
projimos y dirigiese su vista a lo que tiene en comtin con todo hombre.
;Qué es, pues, esto tan glorioso que distingue el ser hombre del hombre?
Es el hecho de que “al hombre se le concede una eleccién” (Kierkegaard,
2007a, p. 72). Esta concesion les esta privada incluso al lirio y al pajaro,

actuar de la existencia propia “de la autoflagelacion en el sentido de la pérdida
de la propia finitud” (p. 233). Disiento, en cambio, con Suances Marcos (1998)
que, en su tratamiento del pathos existencial, afirma que la tarea de éste “conduce
a una constante renuncia a los fines relativos” y “aboca a un sufrimiento
estructural ineludible” (p. 165). El sufrimiento por cierto es ineludible, pero no
por renunciar a los fines relativos, sino por la incertidumbre objetiva del télos
absoluto.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



101

La existencia y el cielo

pues todo en la naturaleza, a pesar de la perfeccion con que realiza
su ser, “esta ligado a la necesidad y no tienen ninguna posibilidad de
eleccion” (Kierkegaard, 2007a, p. 71). Lo que distingue al hombre de
los demas seres y lo hermana con todos los otros hombres es, pues, su
posibilidad de elegir: su existencia como devenir de la libertad. Es cierto
que esta capacidad de elegirse a si mismo —esta condicion de espiritu— es
propia de todos los hombres. Pero no lo es menos que las posibilidades
concretas de elegir —el espacio de juego factico de la libertad— son muy
distintas para un rey que para un mendigo. Aqui la libertad pareciera
separarnos. Sin embargo, hay una posibilidad que es comun a todos los
hombres y que a todos nos une, a saber: poder elegir el mundo o lo absoluto.
No todos podemos elegir lo mismo en el mundo. No a todos les esta
dado optar entre la vestimenta bordada en oro y aquella otra en plata.
Pero, para Kierkegaard, el hombre en tanto tal tiene que elegir entre el
mundo y lo absoluto. Y ello por lo siguiente:

Si Dios se ha abajado hasta ser lo que puede elegirse, es
justo que el hombre tenga que elegir —Dios no permite
mofarse de EL. Y es de tal forma que si el hombre deja
de elegir, esta dejacion equivale a la osadia de elegir el

mundo (Kierkegaard, 2007a, p. 73).

No se equivoca aqui el autor al afirmar que el hombre tiene
que elegir, porque —tal cual vimos- su existencia es devenir y libertad.
Tampoco lo hace cuando dice que el hombre debe elegir entre Dios y el
mundo. Toda eleccion es eleccidon de algo del mundo o es eleccion de lo
absoluto o Dios, por la sencilla razon de que no cabe elegir otra cosa que
algo finito o lo infinito: Dios o el mundo. No hay nada mas. Pero si el
hombre tiene que elegir entre Dios y el mundo —y no sélo entre el vestido
dorado y el plateado-, ello se debe a que el propio Dios ha descendido
a la condicion de poder ser elegible. ;Cémo ha hecho tal cosa? Vista la
cuestién desde un punto de vista fenomenoldgico y utilizado el término
“Dios”, tal cual se hacia en Migajas, de modo no confesional, como un
mero sinénimo de un absoluto objetivamente incierto, hay una sola
respuesta posible, a saber: porque el hombre experimenta en el caracter
siempre incompleto de su existencia y en la corruptibilidad de si y de
todo lo que es la necesidad de ese absoluto. Dios se vuelve, pues, elegible

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 83-107



102

Angel Enrique Garrido-Maturano

en el padecimiento de la necesidad de Dios.” E1 hombre puede o no elegirlo.
Lo hara si interioriza y se apropia de esa necesidad y de la correlativa
impotencia que €l tiene para colmarla. No lo hara si desespera ante la
imposibilidad de realizar cualquier absoluto y se niega a si mismo, niega
lo que es propio de su condicion de hombre y de su libertad, a saber,
poder elegir lo infinito. Y, en lugar de ello, pretende contentarse con
lo finito y hacer pasar por eterno lo que dura apenas unos dias —uno o
un millon. Lo hard, en sintesis, si se contenta con ser hombre: si obedece su
ser mas in-timo, si elige la existencia. Existir es precisamente obedecer el
ser que nos ha sido dado y, en consecuencia, elegir ser en funcion de la
necesidad de absoluto que padecemos. En la expresion “necesidad de
absoluto” el genitivo resulta ser subjetivo y no objetivo, pues no se trata
de una necesidad que tenga su origen en nosotros, sino que nos ha sido
literalmente im-puesta. Como si estuviese en mi, pero no proviniese de
mi; como si el absoluto mismo que desconozco me reclamase; como si,
en una palabra, el cielo se nos hubiese metido en el alma y nos llamase
a elevar una y otra vez la vista por encima del horizonte hacia alturas
insondables. En la obediencia a esta necesidad la libertad no se diluye
ni se convierte en su opuesto. No se niega como libertad. Muy por el
contrario, es tal necesidad la que la consuma, pues la mantiene viva, en
la medida en que la im-pulsa a no satisfacerse con ninguna eleccién de si,
a no contentarse ni con bellos bordados de oro ni con los méas modestos
de plata. En vez de ello, tal necesidad mueve a la libertad a vivir siempre
en la busqueda de aquello que Kierkegaard llama “Reino de Dios”.
Contentarse con ser hombre, apropiarse en verdad de la existencia, no
sera, pues, otra cosa que obedecer esa necesidad interior de absoluto que
“vuelve la vida inquieta” (Deuser, 2011, p. 8) y que lleva al sujeto una y

7 Aqui radica la actualidad del pensamiento de Kierkegaard, a saber, en

su interés por describir el modo en que lo absoluto es efectivo en la existencia
antes que en especular sobre la esencia o la realidad objetiva de lo absoluto,
como hacia la metafisica tradicional. Hermann Deuser (2011) lo ha senalado
mejor que yo: “La descripcion patética de la situacion existencial en relacion
a lo incondicionado se vuelve asi mas interesante que el concepto mismo de lo
incondicionado — en esa misma medida es Kierkegaard enteramente un autor
actual” (p. 8). Yo agregaria que en esa misma medida es un autor que anticipa
los abordajes de la fenomenologia de la religion, en cuanto estos buscan, por
diversas vias, el testimonio de Dios en el padecimiento de un absoluto que no
tiene su origen en la actividad constitutiva de la conciencia.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



103

La existencia y el cielo

otra vez a elegir “buscar primero el Reino de Dios” (Kierkegaard, 2007a,
p-74). De este Reino se nos dice “que estd dentro de vosotros” (Kierkegaard,
2007a, p. 76). Si alli lo buscamos, si miramos el cielo interior, entonces
habremos de vislumbrarlo cada vez que, obedientes, elijamos la tension
inmanente hacia lo absoluto, que mora en nosotros y nos llama a ser de
un modo tal que nuestro ser esté siempre encaminandose hacia la justicia.
Pues es ésta la palabra que mejor describe el Reino (cf. Kierkegaard,
2007a). El Reino es justicia; y un Reino de justicia es precisamente aquel
que, aunque mas no fuere por un instante, atisbo el afligido cuando sali6
al campo a buscar sosiego para sus pesares. Alli vio como el lirio y el
pajaro podian crecer en armonia con todas las cosas y desplegar calmos
en la brisa sus flores y sus alas. Alli experimentd que un verdadero
Reino de justicia era aquel en que se dejaba a cada uno de los subditos
hacer ser sus propias posibilidades —consumar la obra de sus manos-,
de suerte que no cesasen de embellecer juntos la creacién. Alli supo
también que la paz puede reinar en el interior de los seres, asi como

reina en el profundo cielo estrellado.

2.2. El cielo sobre mi

La existencia es apropiacion de la libertad, y la libertad se
mantiene agil y viva en la obediencia a la necesidad de absoluto. Es
esa obediencia la que nos lleva a buscar constantemente el Reino, que
vive y es subjetivamente real en nosotros, en cuanto nuestra existencia,
propiamente asumida, no es sino la btisqueda de su justicia. Pero del
Reino no sélo se nos dice que esta dentro de nosotros, sino también
“que estd alld arriba en el cielo” (Kierkegaard, 2007a, p. 75). A mi modo
de ver, esta caracterizacion no es s6lo poética, sino que indirectamente
implica una cierta obediencia, pues sobre el cielo el hombre no tiene
poder alguno y s6lo le cabe recibir lo que de €l provenga. El cielo es, en
efecto, el lugar al que nunca se llega, porque, estemos donde estemos,
él esta igual de lejos. Pero también es el ultimo horizonte que nunca
nos abandona, porque, vayamos donde vayamos, esta sobre nosotros.
Obedecer significa, entonces, aceptar que no esta en nuestras manos
alcanzar el absoluto al que aspiramos, como no lo esta llegar al cielo.
Pero, a una con ello, significa también comprender que sin ese absoluto
no podriamos existir, pues €él, como el cielo, nos orienta y cubre todos
nuestros actos. Existir propiamente significa, pues, obediencia no sdlo
al pathos que alienta en nosotros, sino también a un absoluto, que, cual

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 83-107



104

Angel Enrique Garrido-Maturano

el cielo, esta siempre mas alla. Esta tltima obediencia se expresa en la
aceptacion de que no esta en nuestros designios alcanzar lo absoluto
a lo que aspiramos y que, por ello, su misma realidad objetiva ha de
permanecer siempre incierta y sélo accesible a la fe. Pero se expresa
también en la aceptacion de nuestra dependencia de un Poder que
desconocemos para ser. Por un lado, porque es ese Poder quien nos
ha dado nuestra existencia como libertad y quien determina, en tltima
instancia, las circunstancias concretas en la que esa existencia puede
desplegarse. Por otro, porque es nuestra referencia a él lo que impulsa y
mantiene vivo nuestro existir.

Sin embargo, ¢la aceptacion de que lo absoluto a lo que aspiramos
es inalcanzable no habra, acaso, de implicar desesperacion o, tal vez,
desinterés por la existencia? En modo alguno. Quien asume propiamente
la existencia y acepta que lo absoluto mienta un Poder que la rige y
que excede cualquier potencialidad humana, comprendera también dos
cosas. Primero, que desesperar es pretender que el hombre pueda realizar
por si mismo algo absoluto. En este sentido, la aceptacion obediente de
la trascendencia de lo absoluto es la garantia tltima contra cualquier
tirania que pretenda absolutizar metas relativas, y un tltimo resguardo
contra la desesperacion. Segundo, que habra de asumir su facticidad y
comprometerse con ella. En efecto, quien tiene fe en lo absoluto, tiene fe
también en que es lo absoluto aquello que determina el ignoto sentido
ultimo de todo lo que se da, pues acttia como el Poder que le da ser a todo
lo que es y a todo mueve a realizar su ser. Por tanto, aceptar este Poder
que rige el curso del universo implicara también “asumir la facticidad
y relacionarse de modo productivo con ella, por mas insoportable que
esta facticidad pudiera parecer en sus detalles” (Thonhauser, 2011, p.
182). En otros términos, implicara comprometerse con la realidad que
nos salga al encuentro para desplegar con la mayor plenitud posible
y en correlaciéon con la plenitud de esa misma realidad, nuestras
posibilidades de ser, por acotadas que éstas resultasen, anticipando,
de tal suerte, el Reino y su justicia.® Precisamente es esta “condicién de

8 Sophie Wennerscheid (2008), apelando a algunos pasajes de los Papirer,

afirma que, para Kierkegaard, “el martirio deviene el tinico punto arquimédico
posible de la existencia consagrada a la muerte” (p. 325). Y agrega: “el instante
de la autoaniquilacién se convierte en el de la conquista de si” (p. 325). Si se tiene
en cuenta lo afirmado en Los lirios... acerca de que lo primero para la existencia es
buscar el Reino de Dios, se advierte el cardcter unilateral de una interpretacion

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



105

La existencia y el cielo

apertura a la asuncién de la facticidad (...) lo que S. Kierkegaard llama
obediencia” (Thonhauser, 2011, p. 182). El ejercicio de la libertad no
resulta, entonces, limitado, sino incitado por la obediencia a un absoluto
que nos invita a aprovechar el sitio y el instante. Quien obedece vive
en el instante. Realiza ahora las posibilidades que ahora le son dadas,
embelleciendo, asi, la creacién. El comprende que en si y por si mismo
no es nada. Que ha recibido su existencia y que todo aquello que pueda
llegar a ser resulta del modo en que se correlacione con una realidad que
no domina, que le ha sido concedida y que, al fin y al cabo, le brinda, con
abundancia o parquedad, la milagrosa posibilidad de ser. Sabe, pues,
perfectamente que para lo mas propio esta sujeto a lo que se le ofrezca
y que, como todo fruto que madura en la tierra, él también depende del
cielo.?

tal. A ella se opone, a mi modo de ver con razén, Michael Heymel (2013) cuando
escribe: “En la interioridad gana el hombre aquel punto arquimédico, a partir
del cual él «trasciende» la temporalidad y puede asir la totalidad de su vida”
(p- 71). Dicho punto arquimédico de la existencia, a mi modo de ver, no es
la autoaniquilacién, sino la busqueda del Reino y su justicia como el sentido
que unifica y da continuidad a la vida entera. La existencia, como vimos, es
interioridad y seriedad; dicha seriedad interior no se traduce en la categoria
de la autoaniquilacion, sino, como bien advierte también el propio Heymel, en
la categoria del cuidado (Besorgnis) que “caracteriza la relacion del hombre al
mundo y a si mismo” (p. 71). No la supresién de dicha relacién.

Esta dependencia impide que el hombre singular pueda, existiendo y
por obra de su libertad, eliminar la diferencia entre lo posible ideal y lo actual
real. Por ello mismo dudo también que comprenda este vinculo originario entre
libertad y obediencia una interpretacion de la existencia en la que se afirme que
“la eliminacion de la diferencia entre lo ideal y lo real, lo posible y lo actual, la
verdad y la libertad expresa la sintesis concreta que compone el existir singular”
(Binetti, 2006, p. 201). El hombre nunca realiza una posibilidad ideal eligiéndola,
sino que la co-rrealiza, de un modo siempre modificado respecto de la idealidad,
en funcion de la manera en que la facticidad se le da. Porque la libertad siempre
lo es sobre la base de una obediencia originaria, no me parece una descripcion
justa de la libertad kierkegaardiana aquella que la caracteriza como “posibilidad
originaria de todo” (Binetti, 2006, p. 200). Esta absolutizacién del poder de la
libertad convierte la presencia de lo Absoluto en una decision subjetiva, con lo
que lo Absoluto quedaria condicionado. Asi Binetti (2006): “La presencia divina
es obra de la libertad, cuyo querer acttia el inico medio entre ser y no ser” (p.
226). Si no hubiera distincion entre presencia real y decisiéon no tendria sentido

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 83-107



106

Angel Enrique Garrido-Maturano

Kierkegaard nos ensefia que deberiamos aprender esta obediencia
de la naturaleza, pues todo en ella es obediencia: “la puntual salida del
sol y su puesta no menos puntual, y el cambio repentino de los vientos, y
el flujo y el reflujo de las mareas” (Kierkegaard, 2007a, p. 179). Maestros
para hacerlo nos ofrece la propia naturaleza: el lirio y el pajaro. El lirio
que, a pesar de los campos yermos, crece sin preocupacion algunay llega
a ser si mismo en toda su hermosura, “porque es incondicionalmente
obediente a Dios” (Kierkegaard, 2007a, p. 181). El pajaro que, aunque
una y otra mafiana encuentre roto su nido, vuelve a construirlo con
alegria desde el principio, porque “gracias a la obediencia absoluta sélo
entiende una cosa, pero la entiende de manera absoluta: que ése es su
trabajo, y que exclusivamente tiene que hacer lo suyo” (Kierkegaard,
2007a, p. 182). El lirio y el pajaro ensefian una obediencia que ha de
ejercerse sin preocupacion y con alegria, porque obedecer no significa
aqui quedarse quieto con la cabeza gacha, sino avanzar hacia lo incierto
con la vista en alto y mirando el cielo.

Referencias bibliograficas

Adorno, T. (1974). Kierkegaard. Konstruktion des Asthetischen. Frankfurt
am Main: Shurkamp.

Binetti, M-J. (2006). El poder de la libertad. Buenos Aires: Ciafic.

Deuser, H. (2011). Warum immer wieder Kierkegaard? En N. Cappelorn
y H. Deuser (eds.), Kierkegaard Studies. Yearbook 2010. (pp. 3-20).
Berlin: Walter de Gruyter.

Furchert, A. (2012). Das Leiden fassen. Zur Leidensdialektik Seren
Kierkegaards. Freiburg-Miinchen: Alber.

Gron, A. (1999). Angst bei Seren Kierkegaard. Stuttgart: Klett Cotta.

Harrits, F. (2001). Bewegungen und Figuren des Denkens in Der Begriff
Angst. En N. Cappelorn y H. Deuser (eds.), Kierkegaard Studies.
Yearbook 2001. (pp. 247-267). Berlin: Walter de Gruyter.

Heymel, M. y Méller, Ch. (2013). Das Wagnis, ein Einzelner zu sein. Ziirich:
Theologischer Verlag Ziirich.

Kierkegaard, S. (2007a). Los lirios del campo y las aves del cielo. Madrid:
Trotta.

__(2007b). O lo uno o lo otro. Un fragmento de vida II. Madrid: Trotta.

la insistencia de Kierkegaard en Los lirios del campo y las aves del cielo en la
exhortacion a arrojar “fodos los cuidados sobre Dios” (Kierkegaard, 2007, p. 194).

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



La existencia y el cielo 107

__ (2008). Postscriptum no cientifico y definitivo a Migajas Filosdficas.
Ciudad de México: Universidad Iberoamericana.

___(2016). Migajas filoséficas. Madrid: Trotta.

Melantschuk, G. (2003). Kierkegaard’s concept of existence. Milwaukee:
Marquette University Press.

Purkharthofer, R. (2014). Kierkegaard. Stuttgart: Reclam.

Suances Marcos, M. (1998). Soren Kierkegaard. Tomo 1I: Trayectoria de su
pensamiento filoséfico. Madrid: UNED.

Thonhauser G. (2012). Uber das Konzept der Zeitlichkeit bei Soren

Kierkegaard mit stindigem Hinblick auf Martin Heidegger. Freiburg-
Miinchen: Alber.

Wahl, J. (1967). Etudes Kierkegaardiennes. Paris: Vrin.
Wennerscheid, S. (2008). Das Begehren nach der Wunde. Religion und Erotik
im Schreiben Kierkegaards. Berlin: Matthes&Seitz.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 83-107





