
Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en línea) pp. 83-107

http://doi.org/10.21555/top.v0i58.1073

Existence and the Sky. Remarks on the 
Relationship between Existence and Obedience on 

the Basis of S. Kierkegaard’s Thought

La existencia y el cielo. Observaciones acerca de la 
relación entre existencia y obediencia a partir del 

pensamiento de S. Kierkegaard

Ángel Enrique Garrido-Maturano
CONICET-Instituto de Investigaciones Geohistóricas

Argentina
hieloypuna@hotmail.com

https://orcid.org/0000-0002-0509-6692

Recibido: 26 - 06 - 2018.
Aceptado: 11 - 10 - 2018.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution

-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.



84 Ángel Enrique Garrido-Maturano

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
The article analyzes, from a phenomenological-hermeneutic 

standpoint, three aspects of Kierkegaard’s views on existence: 
existence as freedom and becoming, existence as relation to an 
absolute telos, and existence as acceptance of one’s own being. 
The purposes of the analysis are twofold. First, it aims to show 
that existence, being a self-election and as such a finite action, 
consummates itself, paradoxically, as a passion for infinitude 
and obedience to the Absolute. Second, it attempts to explain the 
two fundamental dimensions of obedience: the immanent di-
mension as assent to the pathos that moves our existence, and the 
transcendent dimension as the acceptance of our dependence on 
an uncertain and unattainable Absolute.

Key-words: existence; freedom; the Absolute; obedience.

Resumen
El artículo analiza desde una perspectiva fenomenológico-

hermenéutica tres aspectos de la concepción kierkegaardiana de 
la existencia: la existencia como libertad y devenir, como relación 
a un télos absoluto y como aceptación del propio ser. El análisis 
persigue dos objetivos. Primero, mostrar cómo la existencia, 
que es elección de sí y, por ello, acción finita, se consuma, 
paradójicamente, como pasión de lo infinito y obediencia a lo 
absoluto. Segundo, explicitar las dos dimensiones fundamentales 
de la obediencia: la inmanente como asentimiento al pathos que 
mueve nuestra existencia, y la trascendente como asunción de 
nuestra dependencia de un absoluto incierto e inalcanzable.

Palabras clave: existencia; libertad; absoluto; obediencia.



85La existencia y el cielo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 83-107

Introducción

Und ich reite froh in alle Ferne,
Über meiner Mütze nur die Sterne.

Johann W. Goethe, Freisinn

En Migajas filosóficas, S. Kierkegaard (2016) le concede la pluma a 
su pseudónimo Johannes Climacus, quien apunta que el llegar a ser o 
devenir “es el cambio de la realidad por medio de la libertad” (p. 89). 
En 1846, dos años después de la aparición de Migajas, Climacus vuelve 
a hacer suya la pluma de Kierkegaard (2008) y en el extenso Postcriptum 
ahonda en la misma idea cuando afirma que “existir es un devenir” 
(p.198). Al padecer la existencia como devenir lo llama Climacus “pathos 
existencial”. De este pathos nos dice que “es lo mismo que la acción, o bien 
que la transformación de la existencia”. Y agrega: “consiste en que, de 
forma simultánea, uno se relacione absolutamente con el télos absoluto 
y relativamente con los fines relativos” (Kierkegaard, 2008, p. 434). Tres 
años después de publicado el Postcriptum, el propio Kierkegaard (2007a), 
sin prestarle la pluma a ningún pseudónimo, concluye que lo que el 
hombre debe aprender de los lirios y los pájaros es “contentarse con ser 
un hombre” (p. 180), así como lirio y pájaro se contentan con ser lo que 
son y, de ese modo, no hacen otra cosa que “cumplir absolutamente 
obedientes la voluntad de Dios” (Kierkegaard, 2007a, p. 180), que los 
hizo tan lirio y tan pájaro como al hombre lo hizo hombre. La cuestión 
que mueve las reflexiones que aquí comienzan no es otra que mostrar 
el vínculo esencial entre estos tres aspectos de la existencia humana que 
Climacus primero y Kierkegaard después expresan en los pasajes y en las 
obras a las que he hecho referencia, a saber: la existencia como libertad 
y devenir, la existencia como relación a un télos absoluto o “felicidad 
eterna” y la existencia como obediencia y aceptación del propio ser.

Así enmarcado, el presente trabajo pareciera estar dedicado a la 
cuestión de la existencia en Kierkegaard. Sin embargo, me parece 
necesario precisar, tanto desde el punto de vista temático cuanto del 
metodológico, por qué en un sentido estricto no lo está. Desde el punto 
de vista del tema, el lector no encontrará aquí un abordaje completo 
y sistemático de la cuestión –sin duda vertebral– de la existencia en 



86 Ángel Enrique Garrido-Maturano

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

la obra de Kierkegaard,1 puesto que ello excede mis intenciones y 
requeriría, más que un breve artículo, un pormenorizado tratado. Lo 
que me interesa aquí no es una exposición integral de la concepción de 
la existencia del danés ilustre, sino perseguir dos objetivos precisos y 
consecutivos. En primer lugar, analizar sólo los aspectos referidos de 
dicha concepción a fin de mostrar cómo la existencia, que es elección 
de sí y libertad, y que, como toda elección, es acción finita, desemboca, 
paradójicamente, en pasión de y obediencia a lo absoluto e infinito. 
En segundo lugar, explicitar las dos dimensiones fundamentales de la 
obediencia que consuma la libertad: la inmanente como asentimiento al 
pathos que mueve nuestra existencia; y la trascendente como asunción 
de nuestra dependencia radical de un absoluto incierto e inalcanzable.

Pero si desde el punto de vista temático este estudio no se aboca a 
agotar la cuestión de la existencia, desde el metodológico no es tampoco 
un estudio exegético “sobre Kierkegaard”. No está en mi interés exponer 
ni objetiva ni “kierkegaardianamente” a un autor que se concibe a sí 
mismo y a su obra como excepción y paradoja, y para quien la verdad 
sobre la existencia es interioridad y apropiación estrictamente subjetiva. 
Renuncio, pues, a la perspectiva de la lectura erudita, destinada a un 
puntilloso análisis textual y a discutir fuentes secundarias con el objeto 
de llegar a una reproducción de lo que el autor efectivamente dijo sobre 
un tema, en este caso sobre la existencia.2 En lugar de ello, las presentes 

1  Hasta donde mi conocimiento alcanza, la exposición más aguda de la 
teoría kierkegaardiana de la existencia se la puede encontrar en una obra antigua, 
pero que nada tiene que envidiarle en lo que a profundidad filosófica atinge a 
ningún texto reciente. Me refiero al libro Études Kierkegaardiennes del siempre 
lúcido Jean Wahl (Wahl, 1967, pp. 257-288 y 320-362). Entre la bibliografía actual 
una buena exposición de la dialéctica de la interioridad y el sufrimiento en la 
concepción de la existencia puede encontrarse en la obra de Almut Furchert 
(2012). Una reconstrucción del concepto de existencia a la luz de las relaciones 
entre subjetividad, libertad y ética en los distintos estadios se hallará en el libro 
de G. Melantschuk (2003). 

2  Para una mejor comprensión del método aquí empleado se lo puede 
confrontar a otras perspectivas metodológicas contrapuestas. Así, por ejemplo, 
F. Harrits se propone interpretar El concepto de la angustia sin referirlo a otras 
obras de Kierkegaard, ni mucho menos a otras corrientes de pensamiento, para 
ser fiel a la originalidad del autor pseudónimo (Vigilius Haufniensis). Sólo de 
este modo sería posible, para el estudioso, comprender El concepto de la angustia, 
pues, según su visión metodológica, “el signo de la legítima apropiación de lo 



87La existencia y el cielo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 83-107

reflexiones priorizan explicitar cómo sus escritos presuponen, cual 
sentido último de la existencia humana, la conjunción entre libertad 
y obediencia, y en qué medida dicha conjunción puede ser elucidada 
a partir del desarrollo de la noción de “cielo”. Por ello las reflexiones 
que siguen pueden comprenderse como explicitación del modo en que 
Kierkegaard nos interpela desde sus textos, permitiéndonos repensar 
una cuestión propia de la constitución de todo hombre en tanto tal. 
Sólo cuando dejamos el vano intento de reproducir los textos de 
Kierkegaard mejor de lo que él –tal vez el mejor escritor de la historia 
de la filosofía– los produjo, sólo cuando, en vez de ello, procuramos 
que la reflexión sobre la existencia llegue a ser desde Kierkegaard 
nuestra propia cuestión, sólo entonces su lectura puede convertirse, en 
un sentido esencial, en kierkegaardiana. A buen seguro que no lo hará 

dicho, es siempre expresar lo dicho en el propio lenguaje de aquellos que lo 
leen (…) y no sólo que sean repetidas las palabras de otro hombre” (Harrits, 
2001, p. 249). En otros términos, de lo que se trataría es de decir “con las 
propias palabras” lo que Kierkegaard dijo. Más allá del hecho de que me parece 
imposible, particularmente en un autor en el que el uso literario del lenguaje 
llega a cumbres tan altas y el estilo resulta inseparable del contenido, decir “con 
las propias palabras” lo dicho, este enfoque metodológico, se distingue del 
mío fundamentalmente por su objeto. A mí no me interesa tanto comprender 
intrínsecamente uno o más textos referidos a la existencia, cuanto explicitar 
el fenómeno del vínculo existencial entre libertad y obediencia y su trasfondo, 
entendiendo por “fenómeno” que este vínculo efectivamente se da en la 
existencia humana y sólo es pensable desde una cierta condición de posibilidad 
o trasfondo que aquí habremos de explicitar. Nuestro enfoque no es, pues, 
filológico, sino filosófico y, por tanto, no tiene por qué renunciar a considerar 
el tema en Kierkegaard estableciendo la conexión entre distintas obras firmadas 
por él y por autores pseudónimos, sino desde la propia perspectiva e intereses. 
Lo que distingue esencialmente un enfoque filosófico de uno filológico radica 
en su universalidad. El enfoque filológico quiere comprender un texto o varios 
textos determinados y la figura del pensamiento que ellos despliegan; el filosófico 
pretende analizar en qué medida esos textos describen un aspecto constitutivo o 
esencial del fenómeno en cuestión. En el fondo los dos enfoques metodológicos, 
aunque divergentes, no son opuestos, sino complementarios. No son opuestos 
porque su objeto es diferente: en un caso un fenómeno es un pretexto para 
comprender un texto, en el otro un texto una vía para comprender un fenómeno. 
Y son complementarios, porque el análisis del aspecto o esencia de una figura 
del pensamiento –en este caso la concepción kierkegaardiana de la existencia- 
implica la comprensión de esa figura.



88 Ángel Enrique Garrido-Maturano

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

por mantenerse escrupulosamente fiel a la literalidad de sus obras, sino 
por la aspiración del lector a a-propiarse de ellas y, desde su perspectiva 
e intereses, reconstruir el signi-ficado que tienen para él mismo como 
intérprete. Estimo que de este modo es posible llevar adelante una 
lectura de Kierkegaard que respete aquello que su autor deseaba con 
ardor para sus textos, a saber: “un buen destino, es decir, que se lo 
apropie significativamente aquel individuo a quien llamo con alegría y 
agradecimiento mi lector” (Kierkegaard, 2007a, p.27).

Una última palabra sobre el método. Éste puede ser denominado, en 
un sentido general, descriptivo-hermenéutico. Es descriptivo en cuanto 
no procura argumentar por qué la existencia se da como se da, sino tan 
sólo mostrar, tal cual Kierkegaard lo hace, la estructura de la existencia 
como la constitución de una correlación abierta y no definitiva entre el ser 
que le es dado al sujeto y el modo en que el sujeto hace ser su propio ser; 
es decir, como la correlación entre un dato último –el estar remitidos a la 
existencia como el propio ser del existente– y el modo en que el sujeto, 
eligiéndose a sí mismo, comprende su propia existencia. Esta descripción 
se vincula, además, con un análisis hermenéutico. Con el término 
“hermenéutica” no me refiero a ninguna teoría de la interpretación 
textual a aplicar a la lectura de Kierkegaard, sino a una “hermenéutica de 
la facticidad”, es decir, a una explicitación por obra de la interpretación 
del significado de aquello que fácticamente se da, en tanto lo que se 
da, en este caso la existencia, por su propio modo de darse, requiere de 
interpretación para que se ponga a la luz la significatividad que le es 
intrínseca. Y el primer y más intrínseco significado de la existencia es no 
ser nada cósico, dado de modo definitivo, sino devenir libre.

1. La existencia

1.1. La existencia como devenir y libertad
La existencia es el modo de ser del hombre. ¿Pero qué significa 

existir? Ya en 1843 Victor Eremita, editando a B, nos da una clave para 
comprender el concepto de “existencia”. Escribe el editor pseudónimo: 
“Lo estético en un hombre es aquello que él inmediatamente es; lo ético 
es aquello a través de lo cual llega a ser lo que llega a ser” (Kierkegaard, 
2007b, p. 166). Si tenemos en cuenta esta afirmación y también aquella 
otra según la cual la persona “al elegirse a sí misma no llega a ser una 
esencia distinta, sino que llega a ser ella misma” (Kierkegaard, 2007b, p. 



89La existencia y el cielo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 83-107

165), entonces resultan claras dos cosas: En primer lugar, que existir, ser 
el yo personal que se es, es elegirse a sí mismo y no realizar una esencia 
dada de antemano. En segundo lugar, que dicha elección de sí se cumple 
cuando el hombre pasa del plano estético al ético, es decir, cuando pasa 
de no ocuparse de sí mismo y estar absorbido de modo inmediato por 
las relaciones que mantiene con lo otro que sí, a elegirse a sí mismo en su 
relación con lo otro y, de ese modo, estar siempre llegando a ser lo que 
está llegando a ser. En esta elección, como nota J. Wahl (1967), “es menos 
importante lo que el individuo elige que el hecho de que él elija y así se 
elija a sí mismo” (p. 261). Existir, por lo tanto, no es, para Kierkegaard, 
tan sólo salir del encierro en el ser “en sí” cósico para mantener una 
relación con lo otro, sino aquel plus por el cual el hombre ya siempre 
se relaciona a la relación misma en la que se encuentra y, así, se elige y 
se hace en cada caso el sí mismo particular y único que siempre está en 
trance de ser. 

De esta caracterización de la existencia humana se derivan tres 
aspectos del fenómeno que resultan fundamentales para el ulterior 
desarrollo de este artículo: En primer lugar, el hombre elige cómo 
existir, cómo llegar a ser sí mismo. Pero no elige existir, pues no puede 
no hacerlo. Si el hombre eligiera que su ser fuese la existencia, él no se 
elegiría a sí mismo, sino que se crearía a sí mismo, pero él ya siempre 
es existencia. Por ello puede decirse, como lo hacen los papeles de B 
editados por Eremita, que “lo que se elige existe, de otro modo no sería 
una elección” (Kierkegaard, 2007b, p. 196). En segundo lugar, debe 
tenerse  en  cuenta  que  lo  que  elijo  cuando  me  elijo  a  mí  mismo                 
–cuando existo– es mi libertad y, haciéndolo, elijo lo absoluto, porque la 
libertad no puede estar causada por nada que provenga del reino de lo 
finito y condicionado, en el que impera la necesidad y el orden causal. 
Por ello, si preguntáramos, como lo hacen aquellos papeles, “¿qué es 
lo absoluto?” (Kierkegaard, 2007b, p. 195), sólo podríamos responder 
que “soy yo mismo en mi valor eterno” (Kierkegaard, 2007b, p. 195). 
Y si volviéramos a preguntar: ¿qué es este sí mismo?, tendríamos que 
responder, otra vez siguiendo los textos editados por Eremita, que “es lo 
más abstracto de todo, que es además, sin embargo, lo más concreto de 
todo – es la libertad” (Kierkegaard, 2007b, p. 195). Es, ciertamente, lo más 
abstracto, pues no puede determinarse por anticipado de ningún modo, 
pero, a la vez, también lo más concreto, porque es aquello que permite la 
elección de todo modo concreto y determinado de vida. En tercer lugar, 
se debe tener en claro que al elegirme a mí mismo como el sí mismo que 



90 Ángel Enrique Garrido-Maturano

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

soy, es decir, al elegir mi libertad, no elijo ser algo determinado, como si 
el sí mismo fuese una cosa con un modo de ser fijo y dado de antemano, 
que pudiera realizarse y definirse de una vez por todas, sino que elijo 
elegirme; y, por lo tanto, elijo estar constantemente llegando a ser. Mi 
ser es siempre mi propia tarea. Por ello mismo existir propiamente no es 
llegar a ser lo que se es, sino llegar a ser lo que se llega a ser. Dicho con los 
términos del Postscriptum: la existencia es el proceso mismo de devenir3 
y no el resultado, pues el existente, al que Kierkegaard llama pensador 
subjetivo, por más que se afane por alcanzar una meta finita, no cesa de 
devenir cuando la ha alcanzado, sino que “en tanto éste siga existiendo 
se hallará en el proceso de devenir” (Kierkegaard, 2008, p. 93). De este 
tercer aspecto, a saber, del hecho de que la existencia sea un devenir 
constante y nunca completo, deriva Kierkegaard (2008) el siguiente 
corolario: “Un sistema de la existencia no puede ser dado” (p. 119). Y 
ello porque “sistema y carácter conclusivo se corresponden el uno con el 
otro, pero la existencia es justamente lo opuesto” (Kierkegaard, 2008, p. 
119). Esta concepción de la existencia como devenir de la libertad es la que 
se expresa en Migajas cuando Climacus afirma que todo llegar a ser –que 
no puede ser sino el llegar a ser de un existente humano, pues las cosas 
no llegan a ser, sino que son y, a lo sumo, cambian para ser otra cosa– 
“acaece por libertad” (Kierkegaard, 2016, p. 87). Precisamente a ella nos 
referíamos al comienzo cuando recordamos aquel pasaje de Migajas que 
define el llegar a ser como “el cambio de la realidad por medio de la 
libertad” (Kierkegaard, 2016, p. 89). 

Bien podría uno preguntarse por qué el filósofo concibe el ser del 
hombre como existencia, es decir, como “devenir” o “llegar a ser”, y 
por qué, además, este “llegar a ser” es siempre inconcluso. Ello se debe 
a que Kierkegaard, ya sea bajo el misterioso nombre de aquel B editado 
por Victor Eremita o el de Johannes Climacus, siempre ha descrito al 
hombre como un ser compuesto de elementos contrarios que nunca 
terminan de conciliarse en una síntesis definitiva. Él se muestra, ante 
todo, como un compuesto de finitud e infinitud. Su finitud radica, por 
excelencia, en su mortalidad; y su infinitud en su libertad, que, como 
libertad del querer, es libertad infinita. Desde el punto de vista temporal 
esta misma contraposición se expresa en el conflicto entre temporalidad 
y eternidad. En efecto, toda vez que el hombre se encuentra remitido 

3  “Toda vez que el existente existe (...), encuéntrase cabalmente en proceso 
de devenir” (Kierkegaard, 2008, p. 81).



91La existencia y el cielo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 83-107

al paso inapelable de Chronos y a la corrupción que él trae consigo, él 
vive preso de la temporalidad finita. Pero, en la medida en que en esa 
temporalidad él se elige a sí mismo, hace ser también en ella lo eterno, a 
saber, la libertad. La libertad es efectivamente lo eterno, no porque cada 
acto libre lo sea, pues patentemente todo acto es finito y está destinado 
a pasar. Ella es eterna en tanto libertad, es decir, en tanto poder dado al 
hombre, que renace una y otra vez en él, y que lo hace siempre como la 
misma facultad de poder determinarse a sí mismo. Son los actos libres los 
que envejecen, no la libertad. Finalmente, la existencia como composición 
de lo infinito y lo finito se expresa desde el punto de vista de la modalidad 
en el conflicto entre la realidad determinada y, consecuentemente, finita 
en el que el existente fácticamente vive, y la posibilidad a la que desde esa 
realidad adviene y que, en tanto posibilidad, permanece indeterminada, 
abierta y, en ese sentido, infinita. Existir es estar siempre componiendo o 
sintetizando contrarios que, por naturaleza, se oponen y nunca pueden 
llegar de modo definitivo a conciliarse en una totalidad. Por ello, como 
observa R. Purkarthofer (2014), “el existir, que está caracterizado por el 
devenir (Werden) y el aspirar o ansiar (Streben), significa para el hombre 
estar en camino y ser careciente” (p. 59). La síntesis –el hacer ser el sí 
mismo que él tiene que llegar a ser– resulta, así, una tarea que nunca 
termina de realizarse. Por ello mismo –insiste con razón Purkharthofer– 
“Climacus determina el ser del hombre como existencia y caracteriza a 
ésta a través del devenir, a través de la aspiración y, consecuentemente, 
a través de su carácter inconcluso, es decir, por su estado de abierta” (p. 
60).

1.2. La existencia como interioridad y apropiación
Tal cual lo acabamos de ver, existir es devenir, y hacerlo de modo tal 

que el sujeto se elija a sí mismo en el curso de ese devenir. Sin embargo, 
no toda elección de sí asume propia o auténticamente la existencia. Así, 
cuando el sujeto elige absorberse en la relación con lo inmediato de que 
se ocupa, sin determinarse a sí mismo en esa relación, es decir, cuando 
existe disipada y estéticamente, por cierto que también se elige a sí 
mismo, porque el sujeto no puede no existir, pero lo hace de un modo 
negativo: elige no elegirse; elige no ser el sí mismo existente que él es. 
Un buen ejemplo de este modo impropio de existencia lo ofrece no sólo 
el libertino, sino también el sesudo pensador objetivo. Él se sumerge 
en abstracciones sistemáticas, como el libertino lo hace en mundanos 



92 Ángel Enrique Garrido-Maturano

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

placeres, y comprende su existencia como una figura predeterminada del 
pensamiento puro, tal cual su mundanal colega vive como si estuviera 
predeterminado por sus instintos animales. Ambos llevan adelante la 
absurda tentativa de “abandonar su humanidad y convertirse en un 
libro o en un algo objetivo” (Kierkegaard, 2008, p. 94). Por cierto que esto 
es imposible y que nuestro profesor sólo logrará existir impropiamente, 
porque “incluso si alguien dedicara toda su vida al estudio de la 
lógica, no por ello se convertiría en lógica” (Kierkegaard, 2008, p. 94). 
Otro tanto le ocurrirá al libertino. Pero la humanidad, así como puede 
abandonarse, puede también conquistarse. Es tan posible elegirse a sí 
mismo de modo negativo, como lo es hacerlo propiamente. ¿Cuáles son 
los rasgos esenciales que determinan que quien se elige lo hace auténtica 
y no negativamente? Según mi interpretación, en la elección hay que 
distinguir un correlato subjetivo, a saber, el modo en que la elección se 
realiza, y uno objetivo: el sí mismo hacia el que se deviene en la elección. 
Centrémonos en este apartado exclusivamente en el primer correlato. 
Entonces podemos decir que lo que caracteriza al pensador subjetivo, 
verdaderamente existente, es la interioridad y apropiación de su elección, 
que hace que lo elegido sea verdadero, no objetiva, sino subjetivamente. 

Para comprender en forma cabal el sentido que interioridad y 
apropiación tienen para Climacus hay que tener en cuenta que lo 
que distingue al existente, cuyo modelo es el pensador subjetivo, es 
el interés en su propia existencia. Por eso nos dice Climacus que “el 
pensador subjetivo, en tanto existente, se interesa esencialmente en su 
propio pensamiento y existe en él” (Kierkegaard, 2008, p. 74). Existir 
en el pensamiento significa en concreto que el pensamiento modifica 
o transforma la existencia del pensador, esto es, modifica “lo que un 
hombre hace consigo mismo cuando él actúa” (Grøn, 1999, p. 76). Cuando 
tal transformación ocurre, el pensamiento no es sólo objetivo, no piensa 
meramente algo, sino que es reflexivo: revierte en la propia interioridad 
y altera el modo en que el sujeto lleva adelante su vida. Por eso puede 
afirmar el pseudónimo que “el pensamiento subjetivo lo invierte todo 
en el proceso de devenir” (Kierkegaard, 2008, p. 74). Por eso también 
puede agregar que tal pensamiento “pertenece al sujeto y a nadie más” 
(Kierkegaard, 2008, p. 74). Y ello no porque otro existente no pueda pensar 
lo mismo, sino porque el modo en que se apropia de esa intención y cómo 
ella modifica su devenir le va o compete sólo a él mismo. Si extendemos 
esta caracterización del pensador subjetivo a cualquier otro modo de ser 
del existente, entonces podemos decir lo siguiente: cuando al sujeto en 



93La existencia y el cielo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 83-107

verdad hace suyas o se apropia decisivamente (cuando deciden su existir) 
de las relaciones de ser que mantiene con todo aquello en relación con 
lo cual es, entonces su existir no está alienado en la exterioridad, sino 
que es asumido de modo propio en la interioridad. Pero, para que ello 
pueda ocurrir, el existente debe interesarse enteramente por ser quién 
está llegando a ser, comprometerse con su modo de ser y de elegirse. En 
una palabra, tomarse en serio la elección. De allí que Arne Grøn afirme 
que “interioridad es en este sentido seriedad (Ernst)” (Grøn, 1999, p. 79). 
Dicha seriedad se testimonia a través de aquella intensidad en el elegirse 
que llamamos pasión. La pasión mienta el hecho de que quien se elige 
y, en consecuencia, elige un determinado curso de acción en el mundo, 
no puede concebir elegirse ni actuar de otro modo. Su elección y su 
actuar son vividos por él como una determinación concreta de sí que 
resulta irreemplazable e insustituible.4 En tanto tal, quien se elige con 
pasión ingresa en la categoría de lo único. Existir interiormente, existir 
con pasión implica, entonces, apropiarse de sí mismo o, como también 
podría decirse, comprometerse con el propio devenir de la existencia.5 
Pero no sólo comprometerse con aquello que se elige, sino comprometer 
reflexivamente el curso de mi existencia en función de esa elección. 

La consecuencia inmediata que Kierkegaard-Climacus extrae de la 
asunción de la existencia a través de la apropiación y la interioridad es la 
modificación de la noción de verdad. Ésta pasa a ser ahora, en su sentido 
más profundo, subjetiva. La verdad no puede ser nunca objetiva para 
el sujeto, porque una identidad objetiva no es para ese sujeto ninguna 
verdad si él no se interesa por ella ni se la apropia interiormente en 

4  Grøn reconoce que la pasión pareciera a primeras vistas conducir más 
allá de sí mismo en dirección opuesta a la interioridad. Sin embargo observa con 
agudeza que implica un movimiento hacia atrás en dirección a la determinación 
de sí. “La pasión concierne aquello que es otro que sí mismo, en relación a lo cual 
el sí mismo llega a determinarse” (Grøn, 1999, p. 77).

5  Por ello mismo no me parece aplicable a la idea kierkegaardiana de 
interioridad la crítica, que suele ser usual, y que puede sintetizarse diciendo 
que ella implica la reducción de la existencia a la esfera privada. Así, por 
ejemplo, escribe Adorno (1974): “Interioridad se da como restricción de la 
existencia humana en una esfera privada, que debe estar eximida del poder de 
la cosificación” (p. 87). Como apropiarse de sí mismo en la interioridad significa 
comprometerse con la propia existencia, interioridad no mienta el melancólico 
huir o retirarse del mundo, sino una relación apasionada con el mundo que 
precisamente compromete nuestro obrar en él.



94 Ángel Enrique Garrido-Maturano

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

modo alguno. Algo no es verdad en sí, por sí y para sí. Toda verdad es 
verdad por un sujeto que la descubre y asume como tal, y para quien 
ella es propiamente verdad. Una verdad objetiva que nunca le hubiera 
interesado a nadie carecería por completo de significancia y efectividad; 
y, en sentido estricto, ni siquiera hubiera sido descubierta como verdad, 
por más correcto que fuese su contenido objetivo. Por ello toda verdad 
es tal por concernir al existente. Y tanto mayor es el significado y la 
efectividad de una verdad –tanto más verdadera es ella– cuanto más 
esencial sea su relación con la existencia. De allí que la verdad ética y 
religiosa pueda ser calificada como la más esencial, pues “se relaciona 
esencialmente con el existir del cognoscente” (Kierkegaard, 2008, p. 200). 
Para Kierkegaard, entonces, lo que hace a algo esencialmente verdadero 
es su significatividad y su efectividad en la existencia de aquel sujeto 
para quien lo verdadero es tal. Esta concepción no implica la insensatez 
de impugnar la existencia de verdades objetivas, sino que pone el acento 
sobre el carácter existencialmente decisivo de las subjetivas. Cuando la 
cuestión de la verdad se plantea objetivamente, no importa la relación 
que el sujeto mantenga con esa verdad, sino el hecho de que aquello con 
lo que se relaciona sea verdadero. Éste es el plano en el que podríamos 
ubicar las verdades científicas. Pero cuando la cuestión de la verdad 
se plantea subjetivamente, la relación del individuo con lo verdadero 
resulta esencial, porque lo que hace que lo verdadero devenga tal es el 
modo en que el sujeto se lo interioriza en su existir y cómo él se determina 
a sí mismo a partir de esa interiorización. Hasta tal punto esto es así para 
Kierkegaard que llega a afirmar que, aunque solamente el cómo o modo 
de apropiación fuese verdadero, el sujeto estaría en la verdad, incluso 
relacionándose con una incertidumbre, hasta con una falsedad objetiva. 
En este plano subjetivo se ubican, por excelencia, las verdades religiosas. 
Precisamente de este tipo de verdades se vale el danés para ilustrar la 
paradójica idea de que un sujeto está en la verdad tan sólo si el cómo de 
su relación es verdadero, aunque sea falso el qué con lo que se relaciona. 
Escribe Kierkegaard (2008):

Si uno que vive en tierra de Dios y se halla investido 
con el conocimiento de la verdadera idea de Dios (...) 
se pone a rezar, pero lo hace deshonestamente, y si 
otro que vive en tierra de idólatra se pone igualmente 
a rezar, pero lo hace con toda la pasión de lo infinito, 
pese a que sus ojos reposan sobre la imagen de un ídolo, 



95La existencia y el cielo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 83-107

¿dónde, pues, habrá mayor verdad? Éste le reza en 
verdad a Dios, aunque de hecho se encuentre adorando 
a un ídolo; el otro le reza falsamente al Dios verdadero, 
y por tanto lo que en verdad hace es adorar a un ídolo 
(p. 203).

Lo que torna, entonces, falsa a la oración del que adhiere al 
dogma verdadero no es su representación de Dios, sino ser proferida 
mecánicamente y no modificar en nada el modo en que se comprende a 
sí mismo y, consecuentemente, actúa el orante. Lo que hace, en cambio, 
verdadera a la oración del pagano tampoco es la idea de Dios a la que se 
dirige, sino cómo se dirige a ella, a saber, desde el ansia de infinito que 
arde en su alma y que lo lleva a no poder seguir viviendo sin buscar 
apasionadamente a Dios. Por ello puede afirmar Kierkegaard (2008) que 
una incertidumbre, incluso una falsedad objetiva, “apropiada firmemente 
en virtud de la más apasionada interioridad, es la verdad, la más alta verdad 
que hay para un sujeto existente” (p. 206). La verdad subjetiva radica, 
pues, en el potencial transformador y en la efectividad que ella tiene en 
la determinación del devenir de la existencia. Pero, si puede tenerlo, es 
porque es elegida con pasión, aunque desde el punto de vista objetivo 
resulte incierta. Esta elección apasionada de algo incierto es precisamente 
lo que caracteriza a la fe religiosa, definida como “la contradicción 
entre la infinita pasión de la interioridad y la incertidumbre objetiva” 
(Kierkegaard, 2008, p. 206). 

De acuerdo con lo desarrollado hasta aquí podría concluirse que la 
existencia propia, considerada desde su correlato subjetivo, es apropiarse 
de e interiorizar apasionadamente la elección de sí y, por ende, el propio 
devenir. Sin embargo, no me elijo a mí mismo abstractamente, sino que 
me elijo en función de algo que elijo. Por eso podríamos preguntarnos, 
como lo hace Suances Marcos (1998), “¿cuáles son los factores que dan 
pasión a la existencia?” (p. 76). Entonces responderíamos, también 
con él, que “es decisivo para ella que esté o no esté ordenada a un 
fin absoluto” (p. 76). Ello es así porque sólo la tensión de encauzar 
mi devenir y mis vivencias hacia un fin absoluto lleva la pasión de la 
elección y el compromiso con ella al máximo. Surge aquí el correlato 
objetivo de la existencia propia, al que hacíamos referencia al comienzo 
de este acápite: su orientación a un télos Absoluto.



96 Ángel Enrique Garrido-Maturano

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

1.3. La existencia como referencia a un télos absoluto
En verdad asumo la existencia como tal, en verdad me padezco 

como un constante devenir a través del cual una y otra vez me estoy 
eligiendo decisivamente a mí mismo –en verdad experimento el pathos 
existencial– cuando aquello (lo que arriba llamamos correlato objetivo) 
hacia lo que se orientan todas mis decisiones constituye un fin absoluto. 
Como vimos, sólo un fin absoluto puede garantizar que mi interés 
y mi apasionamiento por él sea absoluto, y que, por tanto, asuma 
absolutamente mi existir en función de mi relación con él. Además, 
sólo la orientación a un fin absoluto puede hacer que la existencia no se 
niegue a sí misma y pretenda detener de manera impropia el devenir 
que fácticamente ella es, porque sólo en relación con lo absoluto, nunca 
alcanzable en el orden de lo finito, la existencia no puede dejar de ser 
constante devenir. El pathos existencial, la existencia auténtica, es, pues, 
devenir apasionadamente hacia un télos absoluto. 

Debe remarcarse aquí cuán acertadamente Climacus califica la 
relación del existente con su existencia, en tanto ésta, en su modo propio, 
está apasionadamente referida a un télos absoluto, con la expresión “pathos 
existencial”. En efecto, la existencia como devenir hacia un absoluto se 
manifiesta como un pathos, esto es, como un padecimiento que está en 
la voluntad y orienta sus decisiones libres, pero que no proviene de la 
voluntad, sino que, propiamente, es padecido o sufrido por el existente, 
que no puede evitar referir su existencia a algo absoluto. En efecto, si 
el existente se decide a sí mismo, si se proyecta o adviene hacia una 
determinada posibilidad de existencia, lo hace porque considera que esa 
posibilidad tiene sentido. Si así no fuera, ni siquiera podría devenir a 
nada ni continuar existiendo. Ahora bien, si tiene sentido, es porque esa 
posibilidad a la que el existente adviene es para él un fin absoluto o lo 
encamina hacia un sentido final y definitivo, en cuyo horizonte tanto 
ella como todas las otras a las que advenga adquieren sentido. Sin esta 
presuposición de un sentido absoluto al que su existencia se encamina y 
cuyo padecimiento el existente confiesa no con palabras ni con ideologías, 
sino existiendo, éste no podría ni siquiera comenzar consigo mismo. 
Ciertamente puede que tome por absoluto lo que es relativo, ya sea 
por error, ya sea por la desesperación de no poder alcanzar lo absoluto 
por sí mismo, pero lo que no puede no padecer es existir referido o en 



97La existencia y el cielo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 83-107

tensión hacia un absoluto que da sentido a todos los fines relativos. Ya 
en Migajas, Climacus era consciente de que esta característica esencial 
de la existencia era una pasión y de que esta paradójica pasión de un ser 
finito por lo infinito, inasible e impensable, determinaba por excelencia 
al pensamiento. Por ello mismo escribía: “Ésta es entonces la suprema 
pasión del pensamiento: querer descubrir algo que él mismo no puede 
pensar. En el fondo esta pasión del pensamiento está presente por doquier 
en el pensamiento” (Kierkegaard, 2016, p. 55). De esto desconocido con 
lo que choca la inteligencia, que ella no puede probar, pero a la que no 
puede dejar de tender y que, por ello, “turba incluso el conocimiento 
que el hombre tiene de sí” (Kierkegaard, 2016, p. 57) nos dice Climacus 
que “no es algo humano, (...), ni tampoco alguna otra cosa que conozca” 
(Kierkegaard, 2016, p. 57). Por lo que propone que “llamemos a eso 
desconocido el Dios” (Kierkegaard, 2016, p. 57). “Dios”, por lo pronto, 
no hace referencia aquí a ningún Dios confesional revelado, sino a ese 
polo absoluto, desconocido e imposible de probar de manera objetiva, al 
que subjetivamente el pensamiento y la existencia en general no pueden 
dejar de sentirse referidos, aunque bien puedan negar o no asumir ese 
padecimiento que experimentan. Por ello el término Dios, aplicado a 
lo absoluto desconocido, es aquí “sólo un nombre” (Kierkegaard, 2016, 
p. 57). La inteligencia no puede ir más allá de darle este nombre, pero 
“tampoco puede en su paradoja dejar de llegar hasta allí y ocuparse de 
ello” (Kierkegaard, 2016, p. 61). Precisamente porque esta referencia a lo 
desconocido es un pathos. Podemos preguntarnos qué es lo absoluto a lo 
que tendemos y que desconocemos, porque llamarle Dios “nos indica 
simplemente que es lo desconocido” (Kierkegaard, 2016, p. 61). Y decir 
que es lo desconocido e inexpresable no satisface en modo alguno a 
nuestra inteligencia. Sin embargo, desde el punto de vista objetivo, no 
queda sino confesar que, por inquirir justamente por lo desconocido y 
absoluto, la pregunta no tiene respuesta verdadera posible. La verdad 
objetiva de aquello por lo que se apasiona el pathos existencial se 
convierte, así, en un límite, y la relación con un límite al que no puedo 
dejar de dirigirme, pero que tampoco puedo alcanzar, es un perpetuo 
sufrimiento. Sin embargo, desde el punto de vista subjetivo, ese polo es 
el verdadero motor de mi llegar a ser, ya que todo pensamiento y todo 
devenir se recorta en el horizonte de esa pasión que sufro por lo absoluto 
desconocido. Se vuelve ahora translúcido el sentido de las palabras de 
Climacus en Migajas: “el límite es precisamente el tormento de la pasión, 
pese a ser a la vez su acicate” (Kierkegaard, 2016, p. 61). A esto absoluto 



98 Ángel Enrique Garrido-Maturano

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

y desconocido al que el existente en su pathos se encuentra tendido es 
precisamente aquello a lo que Climacus llama “el Dios”. 

La idea de la existencia propia como pathos existencial, que en esencia 
ya estaba anticipada en el tratamiento de la pasión del pensamiento por 
la paradoja absoluta que hace Climacus en Migajas, termina de definirse 
en el Postcriptum, donde queda establecido que existir propiamente, es 
decir, padecer la existencia como tal en lugar de negarla, implica un 
pathos de lo absoluto, que aquí Climacus llama “felicidad eterna”, y 
que consisten en el hecho de que “esta noción transforma la existencia 
entera del sujeto existente” (Kierkegaard, 2008, p. 389). El pathos 
existencial –podría decirse– es la verdad subjetiva de la idea de lo 
absoluto; y esta verdad radica en que tal idea es más que una mera idea: 
es un télos absoluto que, padecido por el individuo, tiene el potencial 
de transformar enteramente su existencia. De allí que se afirme que 
“si el télos absoluto, al relacionarse con el individuo, no transforma 
absolutamente su existencia, entonces el individuo no se relaciona con 
pathos existencial” (Kierkegaard, 2008, p. 389). En consecuencia, el existir 
se cumple en el devenir de la libertad. Ese devenir es ejercido propia 
o verdaderamente cuando aquello hacia lo que el sujeto deviene le 
interesa apasionadamente, es decir, cuando él se interioriza y apropia 
de ese devenir con pasión. Ello ocurre si el término último que orienta 
el conjunto de su devenir es un télos absoluto, que, por serlo, resulta 
incierto objetivamente. El hombre decide libremente encaminarse o no 
a ese télos incierto, pero aquello que le resulta imposible es no padecer 
su estar ya siempre referido a tal télos. Por eso la relación con su propia 
existencia, antes que ser decisión y ejecución, es un pathos: el pathos 
existencial. El hecho de que el hombre se decida a asumir ese pathos 
en lugar de negarlo, negándose de ese modo también a sí mismo como 
devenir que nunca cesa, se expresa en “la transformación en virtud de 
la cual el sujeto existente, al existir, lo transforma todo en su existencia 
en relación con ese bien supremo” (Kierkegaard, 2008, p. 391). Si, en vez 
de ello, el hombre sigue relacionándose absolutamente con fines finitos 
y, por tanto, determinables, ello es signo claro de que no ha asumido 
el pathos de la existencia y se encuentra en lo que Kierkegaard llama 
pathos estético. Lo mismo ocurre si el individuo se relaciona sólo de 
vez en cuando y de modo contingente con el télos absoluto, es decir, si 
este télos no orienta y transforma el conjunto de su existencia, porque 
ello “equivale a relacionarse relativamente con el propio télos absoluto” 
(Kierkegaard, 2008, p. 411). Y relacionarse relativamente con un télos 



99La existencia y el cielo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 83-107

absoluto, cuya verdad y efectividad es subjetiva y radica en el modo 
en que interiorizo la relación, “equivale a relacionarse con un télos 
relativo, puesto que la relación es el factor decisivo” (Kierkegaard, 2008, 
p. 411). Mas relacionarse absolutamente con el télos absoluto hace que 
la existencia se vuelva “extremadamente intensa” (Kierkegaard, 2008, 
p. 412), por lo que bien puede concluirse que la existencia propia no es 
un estado, sino un acontecimiento que se cumple en aquellos instantes 
decisivos en los que en verdad comprendo y pongo en juego todas mis 
posibilidades de ser en función de un fin absoluto. 

Ahora bien, esto absoluto o “felicidad eterna”, hacia lo cual el 
pathos existencial tiende y en función de lo cual se dirimen los instantes 
existenciales decisivos, nunca es alcanzado por la existencia ni, en 
consecuencia, tampoco puede ser determinado objetivamente. Si así 
lo fuera, dejaría de ser absoluto. En tal sentido objetivo la existencia 
no da testimonio de la felicidad eterna en sí misma. De allí que, como 
afirma Furchert (2012), “no resulte del todo esencial cómo hablemos 
filosóficamente del bien supremo, si lo llamamos idealidad, verdad o 
felicidad eterna” (p. 233). Lo esencial, por el contrario, radica en que 
su proceso de apropiación “vaya acompañado de procesos internos de 
revisión y reestructuración” (Furchert, 2012, p. 233). Y ello porque la 
existencia sólo puede testimoniar la efectividad de lo absoluto en mí, en 
cuanto esto absoluto que padezco transforma por completo el sentido 
del conjunto de mi existir. Por eso de una manera casi fenomenológica 
y limitándose a describir lo que de hecho la existencia propia pone a la 
luz, escribe Kierkegaard-Climacus: “el pathos no radica en testimoniar la 
felicidad eterna, sino en transformar la propia existencia en testimonio 
de ella” (Kierkegaard, 2008, p. 396). Pero el hombre no transforma 
su propia existencia en testimonio de lo absoluto por un capricho 
arbitrario de la voluntad, sino porque padece como su ser más propio 
la necesidad de lo absoluto. Climacus no podría ser más preciso: “Dios 
no es un postulado, sino el hecho de que el sujeto existente postule a Dios es 
una necesidad” (Kierkegaard, 2008, p. 202. Las cursivas son mías). Existir 
libremente, elegirse con pasión una y otra vez a sí mismo sin rendirse 
ante ninguna finitud ni entregar la propia humanidad por una bagatela;6 

6  Esto no implica renunciar al goce relativo de lo finito, sino a absolutizar 
la relación con lo finito y considerar que esos goces relativos son absolutos y que 
su posesión puede dar un sentido absoluto a la existencia. Concuerdo, pues, en 
lo atinente a este punto en un todo con A. Furchert (2012) cuando distingue el 



100 Ángel Enrique Garrido-Maturano

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

existir, en una palabra, como un verdadero hombre, no será, pues, otra 
cosa que obedecer con modestia aquella necesidad, que encuentro en 
mí, pero que viene del cielo.

2. La obediencia

2.1. El cielo en mí
Kierkegaard nos habla de un hombre afligido, de uno de los tantos 

que vive atormentado por los deseos marchitos y las decepciones en 
flor. En busca de sosiego, sale a campo abierto. Se para junto a los lirios 
y contempla cómo se yerguen sin fatiga ni pesar, hermosos sobre la 
tierra. Quizás su tristeza, al confrontarse con ellos, se ahondará. Pero 
supongamos que un lirio recibiese el momentáneo don de la palabra. A 
buen seguro que le diría:

¿Cómo es posible que te admires tanto de mí? ¿Acaso 
ser hombre no será tan glorioso? ¿No valdrán en este 
caso las palabras de que ni toda la gloria de Salomón 
es nada en comparación con ser hombre –lo que todo 
hombre es–, de suerte que Salomón para ser lo más 
glorioso que él es y estar convencido de ello tendría 
que desvestirse de toda su gloria y sólo ser hombre? 
(Kierkegaard, 2007a, p. 35).

El hombre es más glorioso que el lirio y que toda la pompa y ornato 
de Salomón. ¿Pero en dónde radica gloria semejante? Él se percataría de 
ella si dejase de confrontar sus posibilidades particulares con las de sus 
prójimos y dirigiese su vista a lo que tiene en común con todo hombre. 
¿Qué es, pues, esto tan glorioso que distingue el ser hombre del hombre? 
Es el hecho de que “al hombre se le concede una elección” (Kierkegaard, 
2007a, p. 72). Esta concesión les está privada incluso al lirio y al pájaro, 

actuar de la existencia propia “de la autoflagelación en el sentido de la pérdida 
de la propia finitud” (p. 233). Disiento, en cambio, con Suances Marcos (1998) 
que, en su tratamiento del pathos existencial, afirma que la tarea de éste “conduce 
a una constante renuncia a los fines relativos” y “aboca a un sufrimiento 
estructural ineludible” (p. 165). El sufrimiento por cierto es ineludible, pero no 
por renunciar a los fines relativos, sino por la incertidumbre objetiva del télos 
absoluto.



101La existencia y el cielo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 83-107

pues todo en la naturaleza, a pesar de la perfección con que realiza 
su ser, “está ligado a la necesidad y no tienen ninguna posibilidad de 
elección” (Kierkegaard, 2007a, p. 71). Lo que distingue al hombre de 
los demás seres y lo hermana con todos los otros hombres es, pues, su 
posibilidad de elegir: su existencia como devenir de la libertad. Es cierto 
que esta capacidad de elegirse a sí mismo –esta condición de espíritu– es 
propia de todos los hombres. Pero no lo es menos que las posibilidades 
concretas de elegir –el espacio de juego fáctico de la libertad– son muy 
distintas para un rey que para un mendigo. Aquí la libertad pareciera 
separarnos. Sin embargo, hay una posibilidad que es común a todos los 
hombres y que a todos nos une, a saber: poder elegir el mundo o lo absoluto. 
No todos podemos elegir lo mismo en el mundo. No a todos les está 
dado optar entre la vestimenta bordada en oro y aquella otra en plata. 
Pero, para Kierkegaard, el hombre en tanto tal tiene que elegir entre el 
mundo y lo absoluto. Y ello por lo siguiente: 

Si Dios se ha abajado hasta ser lo que puede elegirse, es 
justo que el hombre tenga que elegir –Dios no permite 
mofarse de Él. Y es de tal forma que si el hombre deja 
de elegir, esta dejación equivale a la osadía de elegir el 
mundo (Kierkegaard, 2007a, p. 73). 

No se equivoca aquí el autor al afirmar que el hombre tiene 
que elegir, porque –tal cual vimos– su existencia es devenir y libertad. 
Tampoco lo hace cuando dice que el hombre debe elegir entre Dios y el 
mundo. Toda elección es elección de algo del mundo o es elección de lo 
absoluto o Dios, por la sencilla razón de que no cabe elegir otra cosa que 
algo finito o lo infinito: Dios o el mundo. No hay nada más. Pero si el 
hombre tiene que elegir entre Dios y el mundo –y no sólo entre el vestido 
dorado y el plateado–, ello se debe a que el propio Dios ha descendido 
a la condición de poder ser elegible. ¿Cómo ha hecho tal cosa? Vista la 
cuestión desde un punto de vista fenomenológico y utilizado el término 
“Dios”, tal cual se hacía en Migajas, de modo no confesional, como un 
mero sinónimo de un absoluto objetivamente incierto, hay una sola 
respuesta posible, a saber: porque el hombre experimenta en el carácter 
siempre incompleto de su existencia y en la corruptibilidad de sí y de 
todo lo que es la necesidad de ese absoluto. Dios se vuelve, pues, elegible 



102 Ángel Enrique Garrido-Maturano

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

en el padecimiento de la necesidad de Dios.7 El hombre puede o no elegirlo. 
Lo hará si interioriza y se apropia de esa necesidad y de la correlativa 
impotencia que él tiene para colmarla. No lo hará si desespera ante la 
imposibilidad de realizar cualquier absoluto y se niega a sí mismo, niega 
lo que es propio de su condición de hombre y de su libertad, a saber, 
poder elegir lo infinito. Y, en lugar de ello, pretende contentarse con 
lo finito y hacer pasar por eterno lo que dura apenas unos días –uno o 
un millón. Lo hará, en síntesis, si se contenta con ser hombre: si obedece su 
ser más ín-timo, si elige la existencia. Existir es precisamente obedecer el 
ser que nos ha sido dado y, en consecuencia, elegir ser en función de la 
necesidad de absoluto que padecemos. En la expresión “necesidad de 
absoluto” el genitivo resulta ser subjetivo y no objetivo, pues no se trata 
de una necesidad que tenga su origen en nosotros, sino que nos ha sido 
literalmente im-puesta. Como si estuviese en mí, pero no proviniese de 
mí; como si el absoluto mismo que desconozco me reclamase; como si, 
en una palabra, el cielo se nos hubiese metido en el alma y nos llamase 
a elevar una y otra vez la vista por encima del horizonte hacia alturas 
insondables. En la obediencia a esta necesidad la libertad no se diluye 
ni se convierte en su opuesto. No se niega como libertad. Muy por el 
contrario, es tal necesidad la que la consuma, pues la mantiene viva, en 
la medida en que la im-pulsa a no satisfacerse con ninguna elección de sí, 
a no contentarse ni con bellos bordados de oro ni con los más modestos 
de plata. En vez de ello, tal necesidad mueve a la libertad a vivir siempre 
en la búsqueda de aquello que Kierkegaard llama “Reino de Dios”. 
Contentarse con ser hombre, apropiarse en verdad de la existencia, no 
será, pues, otra cosa que obedecer esa necesidad interior de absoluto que 
“vuelve la vida inquieta” (Deuser, 2011, p. 8) y que lleva al sujeto una y 

7  Aquí radica la actualidad del pensamiento de Kierkegaard, a saber, en 
su interés por describir el modo en que lo absoluto es efectivo en la existencia 
antes que en especular sobre la esencia o la realidad objetiva de lo absoluto, 
como hacía la metafísica tradicional. Hermann Deuser (2011) lo ha señalado 
mejor que yo: “La descripción patética de la situación existencial en relación 
a lo incondicionado se vuelve así más interesante que el concepto mismo de lo 
incondicionado – en esa misma medida es Kierkegaard enteramente un autor 
actual” (p. 8). Yo agregaría que en esa misma medida es un autor que anticipa 
los abordajes de la fenomenología de la religión, en cuanto estos buscan, por 
diversas vías, el testimonio de Dios en el padecimiento de un absoluto que no 
tiene su origen en la actividad constitutiva de la conciencia. 



103La existencia y el cielo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 83-107

otra vez a elegir “buscar primero el Reino de Dios” (Kierkegaard, 2007a, 
p.74). De este Reino se nos dice “que está dentro de vosotros” (Kierkegaard, 
2007a, p. 76). Si allí lo buscamos, si miramos el cielo interior, entonces 
habremos de vislumbrarlo cada vez que, obedientes, elijamos la tensión 
inmanente hacia lo absoluto, que mora en nosotros y nos llama a ser de 
un modo tal que nuestro ser esté siempre encaminándose hacia la justicia. 
Pues es ésta la palabra que mejor describe el Reino (cf. Kierkegaard, 
2007a). El Reino es justicia; y un Reino de justicia es precisamente aquel 
que, aunque más no fuere por un instante, atisbó el afligido cuando salió 
al campo a buscar sosiego para sus pesares. Allí vio cómo el lirio y el 
pájaro podían crecer en armonía con todas las cosas y desplegar calmos 
en la brisa sus flores y sus alas. Allí experimentó que un verdadero 
Reino de justicia era aquel en que se dejaba a cada uno de los súbditos 
hacer ser sus propias posibilidades –consumar la obra de sus manos–, 
de suerte que no cesasen de embellecer juntos la creación. Allí supo 
también que la paz puede reinar en el interior de los seres, así como 
reina en el profundo cielo estrellado.

2.2. El cielo sobre mí
La existencia es apropiación de la libertad, y la libertad se 

mantiene ágil y viva en la obediencia a la necesidad de absoluto. Es 
esa obediencia la que nos lleva a buscar constantemente el Reino, que 
vive y es subjetivamente real en nosotros, en cuanto nuestra existencia, 
propiamente asumida, no es sino la búsqueda de su justicia. Pero del 
Reino no sólo se nos dice que está dentro de nosotros, sino también 
“que está allá arriba en el cielo” (Kierkegaard, 2007a, p. 75). A mi modo 
de ver, esta caracterización no es sólo poética, sino que indirectamente 
implica una cierta obediencia, pues sobre el cielo el hombre no tiene 
poder alguno y sólo le cabe recibir lo que de él provenga. El cielo es, en 
efecto, el lugar al que nunca se llega, porque, estemos donde estemos, 
él está igual de lejos. Pero también es el último horizonte que nunca 
nos abandona, porque, vayamos donde vayamos, está sobre nosotros. 
Obedecer significa, entonces, aceptar que no está en nuestras manos 
alcanzar el absoluto al que aspiramos, como no lo está llegar al cielo. 
Pero, a una con ello, significa también comprender que sin ese absoluto 
no podríamos existir, pues él, como el cielo, nos orienta y cubre todos 
nuestros actos. Existir propiamente significa, pues, obediencia no sólo 
al pathos que alienta en nosotros, sino también a un absoluto, que, cual 



104 Ángel Enrique Garrido-Maturano

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

el cielo, está siempre más allá. Esta última obediencia se expresa en la 
aceptación de que no está en nuestros designios alcanzar lo absoluto 
a lo que aspiramos y que, por ello, su misma realidad objetiva ha de 
permanecer siempre incierta y sólo accesible a la fe. Pero se expresa 
también en la aceptación de nuestra dependencia de un Poder que 
desconocemos para ser. Por un lado, porque es ese Poder quien nos 
ha dado nuestra existencia como libertad y quien determina, en última 
instancia, las circunstancias concretas en la que esa existencia puede 
desplegarse. Por otro, porque es nuestra referencia a él lo que impulsa y 
mantiene vivo nuestro existir. 

Sin embargo, ¿la aceptación de que lo absoluto a lo que aspiramos 
es inalcanzable no habrá, acaso, de implicar desesperación o, tal vez, 
desinterés por la existencia? En modo alguno. Quien asume propiamente 
la existencia y acepta que lo absoluto mienta un Poder que la rige y 
que excede cualquier potencialidad humana, comprenderá también dos 
cosas. Primero, que desesperar es pretender que el hombre pueda realizar 
por sí mismo algo absoluto. En este sentido, la aceptación obediente de 
la trascendencia de lo absoluto es la garantía última contra cualquier 
tiranía que pretenda absolutizar metas relativas, y un último resguardo 
contra la desesperación. Segundo, que habrá de asumir su facticidad y 
comprometerse con ella. En efecto, quien tiene fe en lo absoluto, tiene fe 
también en que es lo absoluto aquello que determina el ignoto sentido 
último de todo lo que se da, pues actúa como el Poder que le da ser a todo 
lo que es y a todo mueve a realizar su ser. Por tanto, aceptar este Poder 
que rige el curso del universo implicará también “asumir la facticidad 
y relacionarse de modo productivo con ella, por más insoportable que 
esta facticidad pudiera parecer en sus detalles” (Thonhauser, 2011, p. 
182). En otros términos, implicará comprometerse con la realidad que 
nos salga al encuentro para desplegar con la mayor plenitud posible 
y en correlación con la plenitud de esa misma realidad, nuestras 
posibilidades de ser, por acotadas que éstas resultasen, anticipando, 
de tal suerte, el Reino y su justicia.8 Precisamente es esta “condición de 

8  Sophie Wennerscheid (2008), apelando a algunos pasajes de los Papirer, 
afirma que, para Kierkegaard, “el martirio deviene el único punto arquimédico 
posible de la existencia consagrada a la muerte” (p. 325). Y agrega: “el instante 
de la autoaniquilación se convierte en el de la conquista de sí” (p. 325). Si se tiene 
en cuenta lo afirmado en Los lirios... acerca de que lo primero para la existencia es 
buscar el Reino de Dios, se advierte el carácter unilateral de una interpretación 



105La existencia y el cielo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 83-107

apertura a la asunción de la facticidad (...) lo que S. Kierkegaard llama 
obediencia” (Thonhauser, 2011, p. 182). El ejercicio de la libertad no 
resulta, entonces, limitado, sino incitado por la obediencia a un absoluto 
que nos invita a aprovechar el sitio y el instante. Quien obedece vive 
en el instante. Realiza ahora las posibilidades que ahora le son dadas, 
embelleciendo, así, la creación. Él comprende que en sí y por sí mismo 
no es nada. Que ha recibido su existencia y que todo aquello que pueda 
llegar a ser resulta del modo en que se correlacione con una realidad que 
no domina, que le ha sido concedida y que, al fin y al cabo, le brinda, con 
abundancia o parquedad, la milagrosa posibilidad de ser. Sabe, pues, 
perfectamente que para lo más propio está sujeto a lo que se le ofrezca 
y que, como todo fruto que madura en la tierra, él también depende del 
cielo.9 

tal. A ella se opone, a mi modo de ver con razón, Michael Heymel (2013) cuando 
escribe: “En la interioridad gana el hombre aquel punto arquimédico, a partir 
del cual él «trasciende» la temporalidad y puede asir la totalidad de su vida” 
(p. 71). Dicho punto arquimédico de la existencia, a mi modo de ver, no es 
la autoaniquilación, sino la búsqueda del Reino y su justicia como el sentido 
que unifica y da continuidad a la vida entera. La existencia, como vimos, es 
interioridad y seriedad; dicha seriedad interior no se traduce en la categoría 
de la autoaniquilación, sino, como bien advierte también el propio Heymel, en 
la categoría del cuidado (Besorgnis) que “caracteriza la relación del hombre al 
mundo y a sí mismo” (p. 71). No la supresión de dicha relación.

9  Esta dependencia impide que el hombre singular pueda, existiendo y 
por obra de su libertad, eliminar la diferencia entre lo posible ideal y lo actual 
real. Por ello mismo dudo también que comprenda este vínculo originario entre 
libertad y obediencia una interpretación de la existencia en la que se afirme que 
“la eliminación de la diferencia entre lo ideal y lo real, lo posible y lo actual, la 
verdad y la libertad expresa la síntesis concreta que compone el existir singular” 
(Binetti, 2006, p. 201). El hombre nunca realiza una posibilidad ideal eligiéndola, 
sino que la co-rrealiza, de un modo siempre modificado respecto de la idealidad, 
en función de la manera en que la facticidad se le da. Porque la libertad siempre 
lo es sobre la base de una obediencia originaria, no me parece una descripción 
justa de la libertad kierkegaardiana aquella que la caracteriza como “posibilidad 
originaria de todo” (Binetti, 2006, p. 200). Esta absolutización del poder de la 
libertad convierte la presencia de lo Absoluto en una decisión subjetiva, con lo 
que lo Absoluto quedaría condicionado. Así Binetti (2006): “La presencia divina 
es obra de la libertad, cuyo querer actúa el único medio entre ser y no ser” (p. 
226). Si no hubiera distinción entre presencia real y decisión no tendría sentido 



106 Ángel Enrique Garrido-Maturano

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Kierkegaard nos enseña que deberíamos aprender esta obediencia 
de la naturaleza, pues todo en ella es obediencia: “la puntual salida del 
sol y su puesta no menos puntual, y el cambio repentino de los vientos, y 
el flujo y el reflujo de las mareas” (Kierkegaard, 2007a, p. 179). Maestros 
para hacerlo nos ofrece la propia naturaleza: el lirio y el pájaro. El lirio 
que, a pesar de los campos yermos, crece sin preocupación alguna y llega 
a ser sí mismo en toda su hermosura, “porque es incondicionalmente 
obediente a Dios” (Kierkegaard, 2007a, p. 181). El pájaro que, aunque 
una y otra mañana encuentre roto su nido, vuelve a construirlo con 
alegría desde el principio, porque “gracias a la obediencia absoluta sólo 
entiende una cosa, pero la entiende de manera absoluta: que ése es su 
trabajo, y que exclusivamente tiene que hacer lo suyo” (Kierkegaard, 
2007a, p. 182). El lirio y el pájaro enseñan una obediencia que ha de 
ejercerse sin preocupación y con alegría, porque obedecer no significa 
aquí quedarse quieto con la cabeza gacha, sino avanzar hacia lo incierto 
con la vista en alto y mirando el cielo.

Referencias bibliográficas
Adorno, T. (1974). Kierkegaard. Konstruktion des Ästhetischen. Frankfurt 

am Main: Shurkamp.
Binetti, M-J. (2006). El poder de la libertad. Buenos Aires: Ciafic.
Deuser, H. (2011). Warum immer wieder Kierkegaard? En N. Cappelørn 

y H. Deuser (eds.), Kierkegaard Studies. Yearbook 2010. (pp. 3-20). 
Berlín: Walter de Gruyter. 

Furchert, A. (2012). Das Leiden fassen. Zur Leidensdialektik Søren 
Kierkegaards. Freiburg-München: Alber. 

Grøn, A. (1999). Angst bei Søren Kierkegaard. Stuttgart: Klett Cotta.
Harrits, F. (2001). Bewegungen und Figuren des Denkens in Der Begriff 

Angst. En N. Cappelørn y H. Deuser (eds.), Kierkegaard Studies. 
Yearbook 2001. (pp. 247-267). Berlín: Walter de Gruyter.

Heymel, M. y Möller, Ch. (2013). Das Wagnis, ein Einzelner zu sein. Zürich: 
Theologischer Verlag Zürich.

Kierkegaard, S. (2007a). Los lirios del campo y las aves del cielo. Madrid: 
Trotta.

	  (2007b). O lo uno o lo otro. Un fragmento de vida II. Madrid: Trotta.

la insistencia de Kierkegaard en Los lirios del campo y las aves del cielo en la 
exhortación a arrojar “todos los cuidados sobre Dios” (Kierkegaard, 2007, p. 194).



107La existencia y el cielo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 83-107

	  (2008). Postscriptum no científico y definitivo a Migajas Filosóficas. 
Ciudad de México: Universidad Iberoamericana.

	  (2016). Migajas filosóficas. Madrid: Trotta.
Melantschuk, G. (2003). Kierkegaard’s concept of existence. Milwaukee: 

Marquette University Press.
Purkharthofer, R. (2014). Kierkegaard. Stuttgart: Reclam.
Suances Marcos, M. (1998). Søren Kierkegaard. Tomo II: Trayectoria de su 

pensamiento filosófico. Madrid: UNED.
Thonhauser G. (2012). Über das Konzept der Zeitlichkeit bei Søren 

Kierkegaard mit ständigem Hinblick auf Martin Heidegger. Freiburg-
München: Alber.

Wahl, J. (1967). Études Kierkegaardiennes. París: Vrin.
Wennerscheid, S. (2008). Das Begehren nach der Wunde. Religion und Erotik 

im Schreiben Kierkegaards. Berlín: Matthes&Seitz.




