http://doi.org/10.21555/top.v0i58.1120

The Debate around the Notion of “Spiritual
Immutation”: Contradiction or Synthesis in the
Thomas Aquinas’s Gnoseology?

El debate en torno a la nocién de “inmutacion
espiritual”: ;contradiccion o sintesis en la
gnoseologia de Tomas de Aquino?

Fernando Hernandez

Universidad de Buenos Aires
CONICET

Argentina
fernandohernandez@filo.uba.ar
https://orcid.org/0000-0002-3954-0536

Recibido: 29 - 10 - 2018.
Aceptado: 16 - 01 - 2019.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
A~ 5v_nNc_sad
-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 39-53



40

Fernando Hernandez

Abstract

This work aims to contribute new elements to the debate
which took place in Tépicos, Revista de Filosofia between Ezequiel
Téllez Maqueo and Jorg Alejandro Tellkamp about Thomas
Aquinas’s theory of sensitive knowledge. The concepts of spiri-
tus and immutatio spiritualis will be the key to solve the dilemma
between the coherence or inconsistency of that theory.

Keywords: spirit; spiritual immutation; sensitive knowledge;
intentionality.

Resumen

Este trabajo tiene como objetivo aportar nuevos elementos
al debate que se sostuvo en Todpicos, Revista de Filosofia entre
Ezequiel Téllez Maqueo y Jorg Alejandro Tellkamp sobre la
teoria del conocimiento sensible de Tomdas de Aquino. Los
conceptos de spiritus e immutatio spiritualis seran la pieza clave
para resolver la disyuntiva entre la coherencia o inconsistencia
de dicha teoria.

Palabras clave: espiritu; inmutacion espiritual; conocimiento
sensible; intencionalidad.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



41

El debate en torno a la nocién de “inmutacion espiritual”

1. Introduccion

Una parte importante de los articulos y libros que tratan sobre la
intencionalidad en el pensamiento de Tomas de Aquino se dedico a
estudiar y analizar su teoria del conocimiento sensible.! Esto se debe
a que es en este ambito donde el filésofo utiliza los términos intentio
y esse infentionale con mayor frecuencia, y también porque su teoria
de la percepcién contiene elementos que, en principio, permiten
establecer diferentes lecturas posibles. Tanto es asi que dos intérpretes
del pensamiento del Aquinate mantuvieron un debate en la revista
Tépicos, Revista de Filosofin acerca de la consistencia interna de dicha
teoria. La disyuntiva era la siguiente: o bien la teoria de la percepcion de
Tomas de Aquino es inherentemente contradictoria, o bien resulta ser
una admirable sintesis del pensamiento de Aristételes y Averroes. Jorg
Alejandro Tellkamp (1998) sostuvo la primera interpretacion y Ezequiel
Téllez Maqueo (1997) sostuvo la segunda lectura.

La actualidad del tema que abordan estos autores es siempre
perenne, puesto que durante siglos se discutié y se discutird la teoria
del conocimiento de Tomas de Aquino. Pero, ademas, en este debate
en particular el tema adquiere mayor vigencia por estar relacionado
de manera intima con los estudios contemporaneos relativos a la
intencionalidad en la Edad Media. Por este motivo, luego de dos
décadas, el objetivo del presente trabajo es aportar nuevos elementos
a dicha discusion que espero permitiran resolver el conflicto y ademas
ahondar en una mayor comprension del pensamiento tomasiano con
respecto a la intencionalidad y el conocimiento sensible. Para lograr este
objetivo se dividira el trabajo en dos secciones:

1) En la primera seccion se analizara el concepto de spiritus: Tellkamp
sostiene que tal concepto implica materialidad y, como las formas
sensibles poseen un esse spirituale, las mismas deberian ser materiales.
Esto irfa contra la inmaterialidad del conocimiento, produciendo una
inconsistencia. Aqui se respaldara con argumentos y pasajes de las obras
de Tomas de Aquino la postura de Téllez quien afirma que spiritus no
supone un compromiso necesario con la materia.

! Cfr. Van Riet, 1953; Feeley, 1965; Haldane, 1983; Moya Caas, 1999; De
Anna, 2000; Macdonald, 2007; Hoffman, 2014.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 39-53



42

Fernando Hernandez

2) En la segunda seccién se estudiara la nocidén de immutatio
spiritualis: para Tellkamp la distincion entre una inmutacion natural
y una inmutacion espiritual es superflua porque ambas llevarian al
conocimiento. Se demostrara que tal distincion es relevante e incluso
resulta ser un avance con respecto a la teoria del conocimiento sensible
que desarrollaron los primeros filésofos naturalistas.

2. El concepto de spiritus en Tomas de Aquino

En el trabajo intitulado “Espiritu e inmutacion espiritual: desarrollos
y problemas en Tomas de Aquino”, Tellkamp sostiene que la teoria de
la percepcién de Tomas de Aquino es inherentemente contradictoria
porque intenta unir una causalidad fisicalista de la percepciéon con la
posicion aristotélica que sostiene la inmaterialidad del conocimiento.
Esta contradiccién se haria manifiesta en el concepto de spiritus que
maneja el propio Aquinate cuando sostiene que las formas sensibles
tienen un ser espiritual® en el sujeto cognoscente.® Luego de realizar un
detallado y preciso recorrido histérico del concepto de spiritus y mostrar
que en su origen refiere a algo material, Tellkamp concluye que la
materialidad es algo constitutivo del concepto de spiritus y que el error
de Tomas es querer utilizarlo en la percepcion como si no implicara esa
materialidad.*

Con el fin de reforzar la idea de que el concepto de spiritus denota
necesariamente materialidad y que Tomas de Aquino era consciente de
este hecho, Tellkamp recurre al opusculo De substantiis separatis para
fundamentar su tesis. En esta obra el Aquinate explica el uso del término

2 Cfr. Toméas de Aquino, Sumima theologiae. 1 q. 78, a. 3, co.: “Hay una doble

inmutacién, una natural y otra espiritual. La natural se da cuando la forma de lo
que inmuta es recibida en lo inmutado segun el ser natural, como el calor en lo
calentado. La espiritual se da cuando la forma de lo que inmuta es recibida en lo
inmutado segun el ser espiritual (esse spirituale)”. Las obras de Tomas de Aquino
fueron tomadas de la edicién Leonina y su traduccién es de mi autoria, a menos
que se especifique lo contrario.

®  Paraun estudio mas amplio del ser espiritual de las formas sensibles Cfr.
Cohen, 1982; Haldane, 1983 y Burnyeat, 2001.

4 Cfr. Tellkamp, 1995, p. 59: “(...) es evidente que lo material es constitutivo
para el spiritus.”; y Tellkamp, 1998, p. 188: “El significado fundamental de
spiritus, incluso en el contexto teoldgico, parte del uso cotidiano de esta palabra
y por lo tanto hace alusion a procesos fisicos”.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



43

El debate en torno a la nocién de “inmutacion espiritual”

en cuestion y también parece afirmar que los angeles (seres espirituales)
tienen una naturaleza material e incorpdrea,® afirmacién que es a simple
vista contradictoria. Ante la critica de Téllez de no haber mencionado un
pasaje especifico que ratifique su afirmacion, puesto que en un trabajo
anterior Tellkamp solo menciona la obra, en el articulo publicado en
Toépicos (1998) cita el siguiente pasaje.

Queda por decir que la materia, si tal existe en las
sustancias separadas, no es idéntica con la materia de
las cosas materiales, sino que es muy superior y mucho
mas sublime, ya que recibe la forma en su totalidad

(Tomas de Aquino, De Substantiis Separatis, cap. 7).°

Para Tellkamp este pasaje confirma que Tomas de Aquino
sostenia que los angeles poseen materia. Esto es, cuando se predica la
espiritualidad en los angeles lo que se pretende es significar a entes
que estan comprometidos con la materia. Si esto es cierto, lo mismo se
deberia significar cuando se afirma que las formas sensibles tienen un
ser espiritual. Es natural que a partir de este pensamiento se concluya
que las formas percibidas por los sentidos, que tienen un ser espiritual,
son materiales o poseen materia. Esta concepcién “materialista” de las
formas sensibles contrasta con la posicion inmaterialista de la teoria del
conocimiento de Aristoteles que el Aquinate acepta. Dicho contraste
evidenciaria la contradiccion interna de la teoria de la percepcion de
Tomas de Aquino.

En respuesta a esta lectura, Téllez realiza una primera observacion
muy pertinente: en De substantiis separatis Tomas de Aquino habla de
spiritus haciendo referencia inicamente a los angeles. Suponiendo que
la lectura de Tellkamp sea correcta, lo tnico que podriamos afirmar
es que los seres espirituales denominados “angeles” poseen materia.
Seria realmente osado sostener, como lo hace Tellkamp, que las formas
sensibles que poseen un esse spirituale, que en palabras de Aquino son
formas sin materia, estan constituidas de materia apelando a un escrito
que tiene como tema principal estudiar la naturaleza de los angeles.

> Cfr. Tellkamp, 1995, p. 60: “En el escrito sobre las Substancias Separadas

—De Substantiis Separatis— da Tomas una sintesis de su opiniéon sobre las
propiedades de “espiritu”: 1) Ejerce una causalidad sobre cosas en este mundo;
2) tiene una naturaleza material”.

®  Latraduccion es de Tellkamp (1998, p. 192).

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 39-53



44

Fernando Hernandez

Ademas de esta observacion, la postura de Téllez ante la supuesta
materialidad de los angeles es sostener que Tomas de Aquino utiliza
el término “materia” como sinénimo de “potencia”. De esta manera,
cuando se lee que los angeles poseen materia, se deberia entender que en
los angeles hay potencialidad, es decir, no son acto puro. Para confirmar
su interpretacion, Téllez cita un pasaje donde el Aquinate afirma esto de
manera explicita.

La naturaleza de la sustancia espiritual es tal que, si
bien no esta compuesta de materia y forma, si se halla
en potencia respecto de su ser; y asi, en la sustancia
espiritual existe composicion de potencia y acto, y por
consiguiente de forma y materia: siempre y cuando
entendamos por materia a todo lo que esta en potencia
y por forma a todo lo que es acto, ya que no es este el uso
mas correcto con que debemos expresarnos al hablar de
tales términos (Tomas de Aquino, Quaestio disputata de

spiritualibus creaturis, a. 1, co.).”

Es cierto que Tomas de Aquino no es enérgico, en este escrito, en
rechazar el hilemorfismo que sostenia Avicebrén, pero eso no quiere
decir que sostenga la idea de que en los angeles haya materia. Antes
que nada, si se lee con atencion el pasaje citado por Tellkamp, se notara
que el Aquinate utiliza un condicional: “si tal [la materia] existe en las
sustancias separadas”, lo cual muestra que es un supuesto, no una
afirmacion. Se trata de una maniobra para rechazar la tesis de que todas
las sustancias poseen una materia en comun. La estrategia de Aquino es
aceptar provisoriamente la premisa de Avicebrén, aquella que sostiene
que los angeles poseen materia, para mostrar que aun concediendo
dicha tesis, no se sigue de ahi que deban tener una materia comun. Es
mas, a la concisa respuesta de Téllez se podria agregar un pasaje del
mismo optsculo donde Tomas de Aquino afirma que los angeles son
inmateriales.

Si alguien quiere examinar diligentemente las palabras
de las Sagradas Escrituras, podra encontrar también en
ellas que ellos [los angeles] son inmateriales. (...) Por
tanto, a partir de esto es manifiesto lo que los santos

7 La traduccién es de Téllez (1997, p. 106).

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



45

El debate en torno a la nocién de “inmutacion espiritual”

doctores ensefiaron acerca de la condicion de las
sustancias espirituales, esto es, los angeles, al afirmar
que ellos son incorporeos e inmateriales (Tomas de
Aquino, De substantiis separatis, cap. 19).%

Estas ultimas dos citas son pruebas mas que suficientes para
rechazar la opinién de que las sustancias espirituales poseen materia
para Tomas de Aquino. Por dltimo, se podria mostrar que si bien el
Aquinate rechaza que las sustancias separadas tengan materia, y que,
hablando con propiedad, la materia no es constitutiva del concepto de
spiritus, no obstante ello, Tomas explica por qué razon se suele aplicar en
la practica este término a algunos seres corporales.

Respondodiciendo que‘espiritu’ esunnombreimpuesto
para significar la sutileza de alguna naturaleza. Por
tanto, se dice de lo corporal tanto como de las cosas
incorporales: el aire es llamado ‘espiritu’ a causa de su
sutileza, de donde se toma la atraccion y expulsion del
aire es llamada ‘inspiracion’ y ‘respiracion’, y el viento,
también es llamado ‘espiritu’, y también los vapores
mas sutiles a través de los cuales los poderes del alma
son difundidos a las partes del cuerpo son llamado
‘espiritu’ y de la misma manera, las cosas incorpdreas
son llamados ‘espiritus” a causa de su sutileza, incluso
como nosotros llamamos a Dios, y al angel y al alma
‘espiritu’ (Tomas de Aquino, Scriptum super Sententiis,
lib I, dist. 10, q.1, a. 4, co.).

8 La misma postura es sostenida por Tomds de Aquino en la Quaestio

disputata de spiritualibus creaturis, a. 1, co.: “Por tanto, tomada de esta manera
la materia (que es su acepcidén propia y comun) es imposible que la materia
esté en las sustancias espirituales. (...) Entre todas las creaturas, las sustancias
espirituales son las que se acercan mas a Dios, como queda patente por Dionisio
en el capitulo IV de Caelestis Hierar. De ahi que sean quienes mas se acerquen a
la perfeccion del acto primero, y se las compare a las creaturas inferiores como
lo perfecto a lo imperfecto y como el acto a la potencia. Por tanto, la razén de
este orden de las cosas de ningtin modo supone que las sustancias espirituales
requieran la materia primera para su ser, que es la mas incompleta entre todos
los entes, sino que estan muy alejadas de toda materia y elevadas de todas las
cosas materiales”.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 39-53



46

Fernando Hernandez

El concepto de spiritus, al poder ser aplicado a entes corpdreos
como a entes incorpdreos, resulta ser el mas adecuado para nombrar las
formas sensibles que poseen una existencia espiritual e intencional. Esto
se debe a que tales formas se encuentran en un estado intermedio entre
la materialidad y la inmaterialidad.’ En efecto, las formas sensibles que
son recibidas en los sentidos estan despojadas de la materia pero no de
las condiciones individuantes de la materia.

Pero el ser inmaterial tiene dos grados en el mundo
inferior. Hay una inmaterialidad perfecta del ser
inteligible; las cosas existen en el intelecto no sélo sin
materia, sino también sin las condiciones individuantes
de la materia, y también libres de cualquier 6rgano
material. El ser sensible estd en un estado intermedio.
Pues las cosas existen en el sentido sin materia pero no
sin las condiciones individuantes de la materia, ni libres
de organo corporal (Tomas de Aquino, In De Anima 11
lectio 5, nn. 282-284).

Al admitir intermedios, los conceptos de materialidad e
inmaterialidad resultan ser contrarios, pero no contradictorios,' hecho
que senala Téllez y rechaza Tellkamp." Es evidente, entonces, que
Tomas de Aquino no consideraba que la materialidad sea constitutiva
del concepto de spiritus. Este término puede aplicarse tanto a seres
inmateriales (Dios, los angeles y el alma) como a seres materiales, como
al aire por ejemplo. Ademas, la forma sensible, al estar en un estado

®  Para un estudio mas detallado del estado intermedio de las formas

sensibles Cfr. Hoffman, 1990.

10 Cfr. Aristoteles, Metafisica, lib. X, cap. 4, 1055a35-39: “La oposicién
comprende la contradiccion, la privacion, la contrariedad, la relacién; pero la
oposicion primera es la contradiccién, y no puede haber intermedio entre la
afirmacion y la negacién, mientras que los contrarios admiten intermedios;
es, por lo tanto, evidente que no hay identidad entre la contradiccion y la
contrariedad”.

"' Pareceria ser que afios posteriores Tellkamp acepto la idea de que lo
material y lo inmaterial son conceptos contrarios, admitiendo de esta manera
alguin tipo de gradacién. Cfr. Tellkamp, 2006, p. 284: “it also seems to presuppose
that there are different degrees of immateriality, because of the coarctatio formae
per materiam” .

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



47

El debate en torno a la nocién de “inmutacion espiritual”

intermedio entre estos dos extremos, puede recibir el nombre de
“espiritual” de una manera completamente justificada.

3. La inmutacion espiritual del érgano y el medio

Para demostrar que la teoria del conocimiento sensible de Tomas
es coherente no basta con responder a las objeciones que se le realizan,
es necesario elucidar los conceptos a partir de los cuales sistematizé su
pensamiento y para ello es oportuno volver a sus fuentes. Aristoteles
afirma en el De Anima que el sentido es la facultad capaz de recibir
formas sin materia. Comentando el pasaje donde se encuentra esta
definicion, Tomas de Aquino ve la necesidad de realizar una precision
a las palabras del Estagirita y distingue dos modos en los que puede ser
recibida una forma. La necesidad de establecer esta distincion nace de
la observacion de que siempre que se recibe una forma se la recibe sin
materia. Es decir, si el proposito es dar una definicién del sentido, es
preciso mostrar la diferencia que existe entre la recepcién de una forma
sin materia en el sentido de la recepcion de una forma sin materia en un
ente que no posee sentidos.

Dice primero que es necesario aceptar, universalmente
y comunmente para todos los sentidos, que el sentido
recibe la especie sin la materia, como la cera recibe el
signo del anillo sin el hierro y el oro. Pero esto que se
observa es comtn a toda recepcién. Todo lo que padece
recibe algo del agente en cuanto que es agente. Pero el
agente actiia por su forma, y no por su materia; por lo
tanto, todo paciente recibe la forma sin la materia. Y esto
también es evidente para lo sensible, pues el aire, por la
accion del fuego, no recibe la materia sino la forma. Por
lo tanto, se observa que no es propio del sentido que sea
receptivo de especies sin materia. (...) Algunas veces
la forma es recibida en el paciente segin otro modo
de ser al que esta en el agente, porque la disposicion
material del paciente para la recepcion no es similar a la
disposicion material que esta en el agente. Y por esto la
forma se recibe en el paciente sin materia, en cuanto el
paciente se asemeja al agente segtin la forma y no segun
la materia. Y por este modo, el sentido recibe la forma
sin la materia, porque la forma tiene un modo de ser

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 39-53



48

Fernando Hernandez

diferente en el sentido y en la cosa sensible. Pues, en
la cosa sensible tiene un ser natural, pero en el sentido
tiene un ser intencional y espiritual (Tomas de Aquino,
In DA 11 lectio 24, n. 551).

Segtin este pasaje el sentido recibe formas sin materia que tienen un
esse intentionale et spirituale, mientras que en entes que no tienen sentidos
la forma tienen un esse naturale. A partir de esto podriamos decir que
el sentido es la facultad capaz de recibir una forma sin materia y que
la misma debe tener una existencia intencional y espiritual. Esta idea
se refuerza cuando en la Summa theologiae se observa que el Aquinate
distingue dos tipos de inmutaciones:

Hay una doble inmutacién, una natural y otra espiritual.
La natural se da cuando la forma de lo que inmuta es
recibida en lo inmutado segun el ser natural, como el
calor enlo calentado. La espiritual se da cuando la forma
de lo que inmuta es recibida en lo inmutado segtn el
ser espiritual, como la forma del color en la pupila que
no queda coloreada por ello. Para la operacion de los
sentidos se requiere de la inmutacion espiritual por la
cual la intencién de la forma sensible se produce en el
organo sensorio. De otra manera, si la sola inmutacion
natural fuera suficiente para sentir, todos los cuerpos
naturales sentirfan al ser alterados (Tomas de Aquino,
S.Th.1,q.78, a. 3, co.).

El pasaje es claro: para que un ente pueda sentir es condicion necesaria
que la forma sensible que recibe tenga una existencia espiritual en él. A
esta recepcion se la denomina “inmutacion espiritual” y el ejemplo que
da Tomas de Aquino es el de la pupila cuando recibe la forma del color.
La distincién entre la inmutacion espiritual y la inmutacion natural
parece ser muy oportuna a la hora de querer establecer lo caracteristico
de la percepcion, sin embargo, Tellkamp cree que esta distincion genera
contradicciones. El problema surgiria cuando uno sigue leyendo la
continuacion del pasaje anterior.

Pero en algunos [sentidos] solo se da la alteracién
espiritual, como en la vista. En otros, junto a la alteracién
espiritual se da también la fisica, bien solo por parte
del objeto, bien por parte del 6rgano. Por parte del

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



49

El debate en torno a la nocién de “inmutacion espiritual”

objeto se da la transmutacion fisica, por cambio local,
en el sonido, que es el objeto del oido, pues el sonido
es causado por una percusion y vibracion del aire. (...)
Por parte del 6rgano hay alteracion fisica en el tacto y
en el gusto, pues la mano se calienta por contacto con
lo caliente, y la lengua se impregna de la humedad de
los sabores (Tomas de Aquino, S. Th. 1, q. 78, a. 3, co.)."?

Segtin Tellkamp los dos tiltimos pasajes se contradicen porque Tomas
de Aquino estaria afirmando en el primero que la inmutacion espiritual
es causa suficiente para vision y en el segundo pasaje sostendria que
la inmutacién natural es causa suficiente para que el sentido del tacto
perciba.” De esta interpretacion Tellkamp concluye que la teoria del
conocimiento sensible de Tomas de Aquino es una “mezcla de conceptos
introducidos ad hoc y sin mayor preocupacion por su coherencia interna”
(1998, p. 198). Sin embargo, aquel que lea con detenimiento los pasajes
notara que tal lectura es errénea.

En el segundo pasaje citado se puede leer que la pupila tinicamente
es inmutada espiritualmente y que en el resto de los sentidos “junto con
la inmutacién espiritual se da también la [inmutacién] natural”. ;Qué
quiere decir esto? Que todos los sentidos son inmutados espiritualmente.
El Aquinate afirma que la inmutacion espiritual se da en todos los
sentidos, pero aclara que en la vision se da la inmutacion espiritual sola,
en los sentidos del oido y el olfato ocurre también la inmutacién natural
por parte del objeto y, por altimo, en los sentidos del tacto y el gusto,
ademas de la inmutacion espiritual, se la inmutacién natural del 6rgano.

Tellkamp se pregunta “por qué es necesario introducir una distincién
entre una inmutacién natural que lleva a conocimiento y una inmutacién
espiritual que también lleva a conocimiento” (1998, p. 198) y la respuesta
es sencilla: porque la inmutacion natural no lleva al conocimiento.
Sabemos esto porque el mismo Tomas de Aquino sostiene que “si la
sola inmutacion natural fuera suficiente para sentir, todos los cuerpos

2 La traduccion es de Tellkamp (1998, p. 197).

13 Cfr. Tellkamp, 1998, p. 198: “Tomads afirma que la vision se da por causas
espirituales y el tacto por causas fisicas. Sin embargo, si el tacto lleva a un tipo de
conocimiento que es causado por factores fisicos, ;qué diferencia existe, desde
el punto de vista epistemoldgico, entre la inmutacion natural y la espiritual?”.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 39-53



50

Fernando Hernandez

naturales sentirian al ser alterados” (Tomas de Aquino, S. Th. 1, q. 78, a.
3, co.).

Ademas, cuando se estudia con mas detalle esta teoria de la
inmutacion espiritual se hace evidente que no se trata de un rejunte
de conceptos contradictorios. Al momento de hablar de las causas
de la percepcion, el Aquinate sostiene que el aire debe ser inmutado
espiritualmente, puesto que no puede darse una causalidad a distancia.
Esto es, la forma del color que se encuentra en el objeto debe pasar
necesariamente por el aire que se encuentra en el medio para llegar al
sujeto cognoscitivo. Luego de exponer las razones que llevan a sostener
la inmutacién espiritual del medio transmisor, presenta esta teoria
como una evolucidn respecto a la teoria del conocimiento sensible de los
primeros filésofos.

En efecto, segiin narra Tomas de Aquino en su Sentencia De anima
estos fildsofos notaron que la percepcion exige algtin contacto entre el
objeto y los sentidos del sujeto cognoscitivo. Pero al no observarla en el
caso de la visién concluyeron que se trataba de un contacto diferente
al que sucede en los otros sentidos. A partir de esta idea, los primeros
filosofos distinguieron dos tipos de percepciones: en el primer tipo de
percepcion es el objeto el que se dirige hacia la facultad sensitiva; y en
el segundo tipo de percepcion, que se daria tinicamente en la vision,
postulaban la existencia de ciertas “lineas visuales” que procederian
de la vista y se dirigirian hacia los objetos. El Aquinate nos informa el
porqué de esta teoria:

La causa de esta diversidad parece que esta en que los
antiguos no afirmaban ni percibian alguna inmutacion
espiritual en el medio, sino solo la inmutacién natural
(.-.) Y por ello, al no percibir la inmutacién, por la
cual el medio pueda ser inmutado por lo visible,
sostuvieron que la vision se dirigia a la cosa vista. Pero
porque percibian la inmutacion por la que el medio era
inmutado por los otros sensibles, crefan que los otros
sensibles se dirigian al sentido (Tomas de Aquino, In
DA I, lectio 20, n. 493).

La teoria segtin la cual el medio, como el aire o el agua, puede ser
inmutado espiritualmente permite entender ciertos hechos que de otra
manera quedarian sin explicacion. Uno de ellos es la capacidad que
tienen algunas aves para oler a su presa a grandes distancias. Segun

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



51

El debate en torno a la nocién de “inmutacion espiritual”

Tomas de Aquino no puede deberse a una evaporacion fisica, ya que
tales vapores nunca podrian desplazarse a tanta distancia, sino que
se explica por la inmutacidn espiritual que padece aire por parte de
este sensible.”* Resulta evidente que la distincién hecha entre ambas
inmutaciones es necesaria y que es equivocado pensar que Tomas no
tuvo interés de sistematizar su teoria de la percepcion, como sostiene
Tellkamp.

4. Conclusion

En estas paginas se han expuesto los argumentos con los que se ha
buscado demostrar que la teoria del conocimiento sensible de Tomas de
Aquino resulta coherente. El concepto de spiritus no implica ningtn tipo
de contradiccion; de hecho, el Aquinate afirma que es un término que en
su origen refiere a entes materiales, como sefiala Tellkamp, pero también
puede ser utilizado para hablar de entes inmateriales. En el ambito del
conocimiento sensible resulta ser el concepto mas idoneo para referirse
al modo de existir de la forma sensible en el ente cognoscitivo debido
a que la misma posee un estado intermedio entre la materialidad y la
inmaterialidad.

Observamos también que la inmutacién espiritual no se da
exclusivamente en la vision, sino que todos los dérganos sensitivos
son inmutados espiritualmente. Esto es asi porque para que haya
percepcidn es necesario que en el ente cognoscitivo la forma tenga una
existencia intencional y espiritual, lo que sucede cuando es inmutado
espiritualmente. Luego, debe concluirse que los conceptos de spiritus e
immutatio spiritualis no son problematicos; de hecho, cumplen con una
funcién especifica en la teoria del conocimiento sensible de Tomas de
Aquino. Tanto es asi que el mismo Angélico afirma que los antiguos
filosofos cometieron errores en su estudio de la naturaleza de la
percepcion por no contar con estas nociones.

Bibliografia

Aristoteles. (1982). Metafisica de Aristoteles. V. Garcia Yebra (trad.),
Madrid: Gredos.

14 Cfr. Tomds de Aquino In DA 11, lectio 20, nn. 494-495.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 39-53



52

Fernando Hernandez

Burnyeat, M. (2001). Aquinas on “Spiritual Change” in Perception. En D.
Perler (ed.), Ancient and Medieval Theories of Intentionality. (pp. 129-
53). Leiden: Brill.

Cohen, S. (1982). St. Thomas Aquinas on the Immaterial Reception of
Sensible Forms. Philosophical Review, 91, 193-209.

De Anna, G. (2000). Aquinas on Sensible Forms and Semimaterialism.
Review of Metaphysics, 54(1), 43-63.

Feeley, T. (1965). “Spirituality” and Sensation. Laval théologique et
philosophique, 21(2), 191-225.

Haldane, J. (1983). Aquinas on Sense-Perception. Philosophical Review, 2,
233-240.

__ (1993). Mind-World Identity Theory and the Anti-Realist Challenge.
EnJ. Haldane y C. Wright (eds.), Reality, Representation and Projection.
(pp. 15-37). Oxford-Londres: Oxford University Press.

Hoffman, P. (1990). St. Thomas Aquinas on the Halfway State of Sensible
Being. Philosophical Review, 99, 73-92.

__ (2014). Aquinas on Spiritual Change. En R. Pasnau (ed.), Oxford
Studies in Medieval Philosophy. (pp. 98-103). Oxford-Londres: Oxford
University Press.

Macdonald, P. (2007). Direct Realism and Aquinas’s Account of Sensory
Cognition. The Thomist, 71(3), 343-378.

Moya Canas, P. (1999). Dificultades que surgen en la comprensién del
conocimiento sensible: una interpretacion desde la recepciéon de
Tomas de Aquino del “De anima”. Topicos, Revista de Filosofia, 16,
87-123.

Téllez Maqueo, E. (1997). Nota sobre la (no) espiritualidad en Aristételes.
Topicos, Revista de Filosofia, 12, 97-117.

Tellkamp, J. (1995). La teoria de la percepcion de Tomas de Aquino:
fuentes y doctrina. Universitas Philosophica, 25, 45-68.

__ (1998). Espiritu e inmutacion espiritual: desarrollos y problemas en
Tomas de Aquino. Topicos, Revista de Filosofia, 15, 181-210.

___ (2006). Aquinas on Intentions in the Medium and in the Mind.
Proceedings of the American Catholic Philosophical Association, 80, 275-
289.

Tomas de Aquino. (1968). De substantiis separatis. En Opera omnia iussu
Leonis XIII P.M. edita. Vol. 40. Roma: Ad Sanctae Sabinae.

_(1929). Scriptum super Sententiis magistri Petri Lombardi. P. Madonnet
(ed.), Paris: P. Lethielleux.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



53

El debate en torno a la nocién de “inmutacion espiritual”

__ (1984). Sentencia libri De anima. En Opera omnia iussu Leonis XIII P. M.
Edita. Vol. 45/1. Roma-Paris: Commissio Leonina-J. Vrin.

__ (1892). Summae Theologiae. En Opera omnia iussu Leonis XIII P. M.
Edita. Vol. 7. Roma: Ex Typographia Polyglotta S. C. de Propaganda
Fide.

__ (2000). Quaestio disputata de spiritualibus creaturis. En Opera omnia
iussu Leonis XIII P. M. edita, vols. 24/2. Roma-Paris: Commissio
Leonina-Editions du Cerf.

Van Riet, G. (1953). La théorie thomiste de la sensation externe. Revue
Philosophique De Louvain, 51(31), 374-408.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 39-53





