
Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en línea) pp. 39-53

http://doi.org/10.21555/top.v0i58.1120

The Debate around the Notion of “Spiritual 
Immutation”: Contradiction or Synthesis in the 

Thomas Aquinas’s Gnoseology? 

El debate en torno a la noción de “inmutación 
espiritual”: ¿contradicción o síntesis en la 

gnoseología de Tomás de Aquino?

Fernando Hernández
Universidad de Buenos Aires

CONICET
Argentina

fernandohernandez@filo.uba.ar
https://orcid.org/0000-0002-3954-0536

Recibido: 29 - 10 - 2018.
Aceptado: 16 - 01 - 2019.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution

-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.



40 Fernando Hernández

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
This work aims to contribute new elements to the debate 

which took place in Tópicos, Revista de Filosofía between Ezequiel 
Téllez Maqueo and Jörg Alejandro Tellkamp about Thomas 
Aquinas’s theory of sensitive knowledge. The concepts of spiri-
tus and immutatio spiritualis will be the key to solve the dilemma 
between the coherence or inconsistency of that theory.

Keywords: spirit; spiritual immutation; sensitive knowledge; 
intentionality.

Resumen
Este trabajo tiene como objetivo aportar nuevos elementos 

al debate que se sostuvo en Tópicos, Revista de Filosofía entre 
Ezequiel Téllez Maqueo y Jörg Alejandro Tellkamp sobre la 
teoría del conocimiento sensible de Tomás de Aquino. Los 
conceptos de spiritus e immutatio spiritualis serán la pieza clave 
para resolver la disyuntiva entre la coherencia o inconsistencia 
de dicha teoría.

Palabras clave: espíritu; inmutación espiritual; conocimiento 
sensible; intencionalidad.



41El debate en torno a la noción de “inmutación espiritual”

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 39-53

1. Introducción
Una parte importante de los artículos y libros que tratan sobre la 

intencionalidad en el pensamiento de Tomás de Aquino se dedicó a 
estudiar y analizar su teoría del conocimiento sensible.1 Esto se debe 
a que es en este ámbito donde el filósofo utiliza los términos intentio 
y esse intentionale con mayor frecuencia, y también porque su teoría 
de la percepción contiene elementos que, en principio, permiten 
establecer diferentes lecturas posibles. Tanto es así que dos intérpretes 
del pensamiento del Aquinate mantuvieron un debate en la revista 
Tópicos, Revista de Filosofía acerca de la consistencia interna de dicha 
teoría. La disyuntiva era la siguiente: o bien la teoría de la percepción de 
Tomás de Aquino es inherentemente contradictoria, o bien resulta ser 
una admirable síntesis del pensamiento de Aristóteles y Averroes. Jörg 
Alejandro Tellkamp (1998) sostuvo la primera interpretación y Ezequiel 
Téllez Maqueo (1997) sostuvo la segunda lectura. 

La actualidad del tema que abordan estos autores es siempre 
perenne, puesto que durante siglos se discutió y se discutirá la teoría 
del conocimiento de Tomás de Aquino. Pero, además, en este debate 
en particular el tema adquiere mayor vigencia por estar relacionado 
de manera íntima con los estudios contemporáneos relativos a la 
intencionalidad en la Edad Media. Por este motivo, luego de dos 
décadas, el objetivo del presente trabajo es aportar nuevos elementos 
a dicha discusión que espero permitirán resolver el conflicto y además 
ahondar en una mayor comprensión del pensamiento tomasiano con 
respecto a la intencionalidad y el conocimiento sensible. Para lograr este 
objetivo se dividirá el trabajo en dos secciones:

1) En la primera sección se analizará el concepto de spiritus: Tellkamp 
sostiene que tal concepto implica materialidad y, como las formas 
sensibles poseen un esse spirituale, las mismas deberían ser materiales. 
Esto iría contra la inmaterialidad del conocimiento, produciendo una 
inconsistencia. Aquí se respaldará con argumentos y pasajes de las obras 
de Tomás de Aquino la postura de Téllez quien afirma que spiritus no 
supone un compromiso necesario con la materia.

1  Cfr. Van Riet, 1953; Feeley, 1965; Haldane, 1983; Moya Cañas, 1999; De 
Anna, 2000; Macdonald, 2007; Hoffman, 2014.



42 Fernando Hernández

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

2) En la segunda sección se estudiará la noción de immutatio 
spiritualis: para Tellkamp la distinción entre una inmutación natural 
y una inmutación espiritual es superflua porque ambas llevarían al 
conocimiento. Se demostrará que tal distinción es relevante e incluso 
resulta ser un avance con respecto a la teoría del conocimiento sensible 
que desarrollaron los primeros filósofos naturalistas.

2. El concepto de spiritus en Tomás de Aquino
En el trabajo intitulado “Espíritu e inmutación espiritual: desarrollos 

y problemas en Tomás de Aquino”, Tellkamp sostiene que la teoría de 
la percepción de Tomás de Aquino es inherentemente contradictoria 
porque intenta unir una causalidad fisicalista de la percepción con la 
posición aristotélica que sostiene la inmaterialidad del conocimiento. 
Esta contradicción se haría manifiesta en el concepto de spiritus que 
maneja el propio Aquinate cuando sostiene que las formas sensibles 
tienen un ser espiritual2 en el sujeto cognoscente.3 Luego de realizar un 
detallado y preciso recorrido histórico del concepto de spiritus y mostrar 
que en su origen refiere a algo material, Tellkamp concluye que la 
materialidad es algo constitutivo del concepto de spiritus y que el error 
de Tomás es querer utilizarlo en la percepción como si no implicara esa 
materialidad.4

Con el fin de reforzar la idea de que el concepto de spiritus denota 
necesariamente materialidad y que Tomás de Aquino era consciente de 
este hecho, Tellkamp recurre al opúsculo De substantiis separatis para 
fundamentar su tesis. En esta obra el Aquinate explica el uso del término 

2  Cfr. Tomás de Aquino, Summa theologiae. I q. 78, a. 3, co.: “Hay una doble 
inmutación, una natural y otra espiritual. La natural se da cuando la forma de lo 
que inmuta es recibida en lo inmutado según el ser natural, como el calor en lo 
calentado. La espiritual se da cuando la forma de lo que inmuta es recibida en lo 
inmutado según el ser espiritual (esse spirituale)”. Las obras de Tomás de Aquino 
fueron tomadas de la edición Leonina y su traducción es de mi autoría, a menos 
que se especifique lo contrario.

3  Para un estudio más amplio del ser espiritual de las formas sensibles Cfr. 
Cohen, 1982; Haldane, 1983 y Burnyeat, 2001. 

4  Cfr. Tellkamp, 1995, p. 59: “(…) es evidente que lo material es constitutivo 
para el spiritus.”; y Tellkamp, 1998, p. 188: “El significado fundamental de 
spiritus, incluso en el contexto teológico, parte del uso cotidiano de esta palabra 
y por lo tanto hace alusión a procesos físicos”. 



43El debate en torno a la noción de “inmutación espiritual”

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 39-53

en cuestión y también parece afirmar que los ángeles (seres espirituales) 
tienen una naturaleza material e incorpórea,5 afirmación que es a simple 
vista contradictoria. Ante la crítica de Téllez de no haber mencionado un 
pasaje específico que ratifique su afirmación, puesto que en un trabajo 
anterior Tellkamp solo menciona la obra, en el artículo publicado en 
Tópicos (1998) cita el siguiente pasaje.

Queda por decir que la materia, si tal existe en las 
sustancias separadas, no es idéntica con la materia de 
las cosas materiales, sino que es muy superior y mucho 
más sublime, ya que recibe la forma en su totalidad 
(Tomás de Aquino, De Substantiis Separatis, cap. 7).6

Para Tellkamp este pasaje confirma que Tomás de Aquino 
sostenía que los ángeles poseen materia. Esto es, cuando se predica la 
espiritualidad en los ángeles lo que se pretende es significar a entes 
que están comprometidos con la materia. Si esto es cierto, lo mismo se 
debería significar cuando se afirma que las formas sensibles tienen un 
ser espiritual. Es natural que a partir de este pensamiento se concluya 
que las formas percibidas por los sentidos, que tienen un ser espiritual, 
son materiales o poseen materia. Esta concepción “materialista” de las 
formas sensibles contrasta con la posición inmaterialista de la teoría del 
conocimiento de Aristóteles que el Aquinate acepta. Dicho contraste 
evidenciaría la contradicción interna de la teoría de la percepción de 
Tomás de Aquino.

En respuesta a esta lectura, Téllez realiza una primera observación 
muy pertinente: en De substantiis separatis Tomás de Aquino habla de 
spiritus haciendo referencia únicamente a los ángeles. Suponiendo que 
la lectura de Tellkamp sea correcta, lo único que podríamos afirmar 
es que los seres espirituales denominados “ángeles” poseen materia. 
Sería realmente osado sostener, como lo hace Tellkamp, que las formas 
sensibles que poseen un esse spirituale, que en palabras de Aquino son 
formas sin materia, están constituidas de materia apelando a un escrito 
que tiene como tema principal estudiar la naturaleza de los ángeles.

5  Cfr. Tellkamp, 1995, p. 60: “En el escrito sobre las Substancias Separadas 
—De Substantiis Separatis— da Tomás una síntesis de su opinión sobre las 
propiedades de “espíritu”: 1) Ejerce una causalidad sobre cosas en este mundo; 
2) tiene una naturaleza material”.

6  La traducción es de Tellkamp (1998, p. 192).



44 Fernando Hernández

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Además de esta observación, la postura de Téllez ante la supuesta 
materialidad de los ángeles es sostener que Tomás de Aquino utiliza 
el término “materia” como sinónimo de “potencia”. De esta manera, 
cuando se lee que los ángeles poseen materia, se debería entender que en 
los ángeles hay potencialidad, es decir, no son acto puro. Para confirmar 
su interpretación, Téllez cita un pasaje donde el Aquinate afirma esto de 
manera explícita.

La naturaleza de la sustancia espiritual es tal que, si 
bien no está compuesta de materia y forma, sí se halla 
en potencia respecto de su ser; y así, en la sustancia 
espiritual existe composición de potencia y acto, y por 
consiguiente de forma y materia: siempre y cuando 
entendamos por materia a todo lo que está en potencia 
y por forma a todo lo que es acto, ya que no es este el uso 
más correcto con que debemos expresarnos al hablar de 
tales términos (Tomás de Aquino, Quaestio disputata de 
spiritualibus creaturis, a. 1, co.).7

Es cierto que Tomás de Aquino no es enérgico, en este escrito, en 
rechazar el hilemorfismo que sostenía Avicebrón, pero eso no quiere 
decir que sostenga la idea de que en los ángeles haya materia. Antes 
que nada, si se lee con atención el pasaje citado por Tellkamp, se notará 
que el Aquinate utiliza un condicional: “si tal [la materia] existe en las 
sustancias separadas”, lo cual muestra que es un supuesto, no una 
afirmación. Se trata de una maniobra para rechazar la tesis de que todas 
las sustancias poseen una materia en común. La estrategia de Aquino es 
aceptar provisoriamente la premisa de Avicebrón, aquella que sostiene 
que los ángeles poseen materia, para mostrar que aun concediendo 
dicha tesis, no se sigue de ahí que deban tener una materia común. Es 
más, a la concisa respuesta de Téllez se podría agregar un pasaje del 
mismo opúsculo donde Tomás de Aquino afirma que los ángeles son 
inmateriales.

Si alguien quiere examinar diligentemente las palabras 
de las Sagradas Escrituras, podrá encontrar también en 
ellas que ellos [los ángeles] son inmateriales. (…) Por 
tanto, a partir de esto es manifiesto lo que los santos 

7  La traducción es de Téllez (1997, p. 106).



45El debate en torno a la noción de “inmutación espiritual”

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 39-53

doctores enseñaron acerca de la condición de las 
sustancias espirituales, esto es, los ángeles, al afirmar 
que ellos son incorpóreos e inmateriales (Tomás de 
Aquino, De substantiis separatis, cap. 19).8

Estas últimas dos citas son pruebas más que suficientes para 
rechazar la opinión de que las sustancias espirituales poseen materia 
para Tomás de Aquino. Por último, se podría mostrar que si bien el 
Aquinate rechaza que las sustancias separadas tengan materia, y que, 
hablando con propiedad, la materia no es constitutiva del concepto de 
spiritus, no obstante ello, Tomás explica por qué razón se suele aplicar en 
la práctica este término a algunos seres corporales.

Respondo diciendo que ‘espíritu’ es un nombre impuesto 
para significar la sutileza de alguna naturaleza. Por 
tanto, se dice de lo corporal tanto como de las cosas 
incorporales: el aire es llamado ‘espíritu’ a causa de su 
sutileza, de donde se toma la atracción y expulsión del 
aire es llamada ‘inspiración’ y ‘respiración’, y el viento, 
también es llamado ‘espíritu’, y también los vapores 
más sutiles a través de los cuales los poderes del alma 
son difundidos a las partes del cuerpo son llamado 
‘espíritu’ y de la misma manera, las cosas incorpóreas 
son llamados ‘espíritus’ a causa de su sutileza, incluso 
como nosotros llamamos a Dios, y al ángel y al alma 
‘espíritu’ (Tomás de Aquino, Scriptum super Sententiis, 
lib I, dist. 10, q.1, a. 4, co.).

8  La misma postura es sostenida por Tomás de Aquino en la Quaestio 
disputata de spiritualibus creaturis, a. 1, co.: “Por tanto, tomada de esta manera 
la materia (que es su acepción propia y común) es imposible que la materia 
esté en las sustancias espirituales. (…) Entre todas las creaturas, las sustancias 
espirituales son las que se acercan más a Dios, como queda patente por Dionisio 
en el capítulo IV de Caelestis Hierar. De ahí que sean quienes más se acerquen a 
la perfección del acto primero, y se las compare a las creaturas inferiores como 
lo perfecto a lo imperfecto y como el acto a la potencia. Por tanto, la razón de 
este orden de las cosas de ningún modo supone que las sustancias espirituales 
requieran la materia primera para su ser, que es la más incompleta entre todos 
los entes, sino que están muy alejadas de toda materia y elevadas de todas las 
cosas materiales”.



46 Fernando Hernández

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

El concepto de spiritus, al poder ser aplicado a entes corpóreos 
como a entes incorpóreos, resulta ser el más adecuado para nombrar las 
formas sensibles que poseen una existencia espiritual e intencional. Esto 
se debe a que tales formas se encuentran en un estado intermedio entre 
la materialidad y la inmaterialidad.9 En efecto, las formas sensibles que 
son recibidas en los sentidos están despojadas de la materia pero no de 
las condiciones individuantes de la materia.

Pero el ser inmaterial tiene dos grados en el mundo 
inferior. Hay una inmaterialidad perfecta del ser 
inteligible; las cosas existen en el intelecto no sólo sin 
materia, sino también sin las condiciones individuantes 
de la materia, y también libres de cualquier órgano 
material. El ser sensible está en un estado intermedio. 
Pues las cosas existen en el sentido sin materia pero no 
sin las condiciones individuantes de la materia, ni libres 
de órgano corporal (Tomás de Aquino, In De Anima II 
lectio 5, nn. 282-284).

Al admitir intermedios, los conceptos de materialidad e 
inmaterialidad resultan ser contrarios, pero no contradictorios,10 hecho 
que señala Téllez y rechaza Tellkamp.11 Es evidente, entonces, que 
Tomás de Aquino no consideraba que la materialidad sea constitutiva 
del concepto de spiritus. Este término puede aplicarse tanto a seres 
inmateriales (Dios, los ángeles y el alma) como a seres materiales, como 
al aire por ejemplo. Además, la forma sensible, al estar en un estado 

9  Para un estudio más detallado del estado intermedio de las formas 
sensibles Cfr. Hoffman, 1990.

10  Cfr. Aristóteles, Metafísica, lib. X, cap. 4, 1055a35-39: “La oposición 
comprende la contradicción, la privación, la contrariedad, la relación; pero la 
oposición primera es la contradicción, y no puede haber intermedio entre la 
afirmación y la negación, mientras que los contrarios admiten intermedios; 
es, por lo tanto, evidente que no hay identidad entre la contradicción y la 
contrariedad”.

11  Parecería ser que años posteriores Tellkamp aceptó la idea de que lo 
material y lo inmaterial son conceptos contrarios, admitiendo de esta manera 
algún tipo de gradación. Cfr. Tellkamp, 2006, p. 284: “it also seems to presuppose 
that there are different degrees of immateriality, because of the coarctatio formae 
per materiam”.



47El debate en torno a la noción de “inmutación espiritual”

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 39-53

intermedio entre estos dos extremos, puede recibir el nombre de 
“espiritual” de una manera completamente justificada.

3. La inmutación espiritual del órgano y el medio
Para demostrar que la teoría del conocimiento sensible de Tomás 

es coherente no basta con responder a las objeciones que se le realizan, 
es necesario elucidar los conceptos a partir de los cuales sistematizó su 
pensamiento y para ello es oportuno volver a sus fuentes. Aristóteles 
afirma en el De Anima que el sentido es la facultad capaz de recibir 
formas sin materia. Comentando el pasaje donde se encuentra esta 
definición, Tomás de Aquino ve la necesidad de realizar una precisión 
a las palabras del Estagirita y distingue dos modos en los que puede ser 
recibida una forma. La necesidad de establecer esta distinción nace de 
la observación de que siempre que se recibe una forma se la recibe sin 
materia. Es decir, si el propósito es dar una definición del sentido, es 
preciso mostrar la diferencia que existe entre la recepción de una forma 
sin materia en el sentido de la recepción de una forma sin materia en un 
ente que no posee sentidos.

Dice primero que es necesario aceptar, universalmente 
y comúnmente para todos los sentidos, que el sentido 
recibe la especie sin la materia, como la cera recibe el 
signo del anillo sin el hierro y el oro. Pero esto que se 
observa es común a toda recepción. Todo lo que padece 
recibe algo del agente en cuanto que es agente. Pero el 
agente actúa por su forma, y no por su materia; por lo 
tanto, todo paciente recibe la forma sin la materia. Y esto 
también es evidente para lo sensible, pues el aire, por la 
acción del fuego, no recibe la materia sino la forma. Por 
lo tanto, se observa que no es propio del sentido que sea 
receptivo de especies sin materia. (…) Algunas veces 
la forma es recibida en el paciente según otro modo 
de ser al que está en el agente, porque la disposición 
material del paciente para la recepción no es similar a la 
disposición material que está en el agente. Y por esto la 
forma se recibe en el paciente sin materia, en cuanto el 
paciente se asemeja al agente según la forma y no según 
la materia. Y por este modo, el sentido recibe la forma 
sin la materia, porque la forma tiene un modo de ser 



48 Fernando Hernández

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

diferente en el sentido y en la cosa sensible. Pues, en 
la cosa sensible tiene un ser natural, pero en el sentido 
tiene un ser intencional y espiritual (Tomás de Aquino, 
In DA II lectio 24, n. 551).

Según este pasaje el sentido recibe formas sin materia que tienen un 
esse intentionale et spirituale, mientras que en entes que no tienen sentidos 
la forma tienen un esse naturale. A partir de esto podríamos decir que 
el sentido es la facultad capaz de recibir una forma sin materia y que 
la misma debe tener una existencia intencional y espiritual. Esta idea 
se refuerza cuando en la Summa theologiae se observa que el Aquinate 
distingue dos tipos de inmutaciones:

Hay una doble inmutación, una natural y otra espiritual. 
La natural se da cuando la forma de lo que inmuta es 
recibida en lo inmutado según el ser natural, como el 
calor en lo calentado. La espiritual se da cuando la forma 
de lo que inmuta es recibida en lo inmutado según el 
ser espiritual, como la forma del color en la pupila que 
no queda coloreada por ello. Para la operación de los 
sentidos se requiere de la inmutación espiritual por la 
cual la intención de la forma sensible se produce en el 
órgano sensorio. De otra manera, si la sola inmutación 
natural fuera suficiente para sentir, todos los cuerpos 
naturales sentirían al ser alterados (Tomás de Aquino, 
S. Th. I, q. 78, a. 3, co.).

El pasaje es claro: para que un ente pueda sentir es condición necesaria 
que la forma sensible que recibe tenga una existencia espiritual en él. A 
esta recepción se la denomina “inmutación espiritual” y el ejemplo que 
da Tomás de Aquino es el de la pupila cuando recibe la forma del color. 
La distinción entre la inmutación espiritual y la inmutación natural 
parece ser muy oportuna a la hora de querer establecer lo característico 
de la percepción, sin embargo, Tellkamp cree que esta distinción genera 
contradicciones. El problema surgiría cuando uno sigue leyendo la 
continuación del pasaje anterior. 

Pero en algunos [sentidos] solo se da la alteración 
espiritual, como en la vista. En otros, junto a la alteración 
espiritual se da también la física, bien solo por parte 
del objeto, bien por parte del órgano. Por parte del 



49El debate en torno a la noción de “inmutación espiritual”

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 39-53

objeto se da la transmutación física, por cambio local, 
en el sonido, que es el objeto del oído, pues el sonido 
es causado por una percusión y vibración del aire. (...) 
Por parte del órgano hay alteración física en el tacto y 
en el gusto, pues la mano se calienta por contacto con 
lo caliente, y la lengua se impregna de la humedad de 
los sabores (Tomás de Aquino, S. Th. I, q. 78, a. 3, co.).12

Según Tellkamp los dos últimos pasajes se contradicen porque Tomás 
de Aquino estaría afirmando en el primero que la inmutación espiritual 
es causa suficiente para visión y en el segundo pasaje sostendría que 
la inmutación natural es causa suficiente para que el sentido del tacto 
perciba.13 De esta interpretación Tellkamp concluye que la teoría del 
conocimiento sensible de Tomás de Aquino es una “mezcla de conceptos 
introducidos ad hoc y sin mayor preocupación por su coherencia interna” 
(1998, p. 198). Sin embargo, aquel que lea con detenimiento los pasajes 
notará que tal lectura es errónea.

En el segundo pasaje citado se puede leer que la pupila únicamente 
es inmutada espiritualmente y que en el resto de los sentidos “junto con 
la inmutación espiritual se da también la [inmutación] natural”. ¿Qué 
quiere decir esto? Que todos los sentidos son inmutados espiritualmente. 
El Aquinate afirma que la inmutación espiritual se da en todos los 
sentidos, pero aclara que en la visión se da la inmutación espiritual sola, 
en los sentidos del oído y el olfato ocurre también la inmutación natural 
por parte del objeto y, por último, en los sentidos del tacto y el gusto, 
además de la inmutación espiritual, se la inmutación natural del órgano.

Tellkamp se pregunta “por qué es necesario introducir una distinción 
entre una inmutación natural que lleva a conocimiento y una inmutación 
espiritual que también lleva a conocimiento” (1998, p. 198) y la respuesta 
es sencilla: porque la inmutación natural no lleva al conocimiento. 
Sabemos esto porque el mismo Tomás de Aquino sostiene que “si la 
sola inmutación natural fuera suficiente para sentir, todos los cuerpos 

12  La traducción es de Tellkamp (1998, p. 197).	
13  Cfr. Tellkamp, 1998, p. 198: “Tomás afirma que la visión se da por causas 

espirituales y el tacto por causas físicas. Sin embargo, si el tacto lleva a un tipo de 
conocimiento que es causado por factores físicos, ¿qué diferencia existe, desde 
el punto de vista epistemológico, entre la inmutación natural y la espiritual?”.



50 Fernando Hernández

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

naturales sentirían al ser alterados” (Tomás de Aquino, S. Th. I, q. 78, a. 
3, co.).

Además, cuando se estudia con más detalle esta teoría de la 
inmutación espiritual se hace evidente que no se trata de un rejunte 
de conceptos contradictorios. Al momento de hablar de las causas 
de la percepción, el Aquinate sostiene que el aire debe ser inmutado 
espiritualmente, puesto que no puede darse una causalidad a distancia. 
Esto es, la forma del color que se encuentra en el objeto debe pasar 
necesariamente por el aire que se encuentra en el medio para llegar al 
sujeto cognoscitivo. Luego de exponer las razones que llevan a sostener 
la inmutación espiritual del medio transmisor, presenta esta teoría 
como una evolución respecto a la teoría del conocimiento sensible de los 
primeros filósofos. 

En efecto, según narra Tomás de Aquino en su Sentencia De anima 
estos filósofos notaron que la percepción exige algún contacto entre el 
objeto y los sentidos del sujeto cognoscitivo. Pero al no observarla en el 
caso de la visión concluyeron que se trataba de un contacto diferente 
al que sucede en los otros sentidos. A partir de esta idea, los primeros 
filósofos distinguieron dos tipos de percepciones: en el primer tipo de 
percepción es el objeto el que se dirige hacia la facultad sensitiva; y en 
el segundo tipo de percepción, que se daría únicamente en la visión, 
postulaban la existencia de ciertas “líneas visuales” que procederían 
de la vista y se dirigirían hacia los objetos. El Aquinate nos informa el 
porqué de esta teoría:

La causa de esta diversidad parece que está en que los 
antiguos no afirmaban ni percibían alguna inmutación 
espiritual en el medio, sino solo la inmutación natural 
(…) Y por ello, al no percibir la inmutación, por la 
cual el medio pueda ser inmutado por lo visible, 
sostuvieron que la visión se dirigía a la cosa vista. Pero 
porque percibían la inmutación por la que el medio era 
inmutado por los otros sensibles, creían que los otros 
sensibles se dirigían al sentido (Tomás de Aquino, In 
DA II, lectio 20, n. 493).

La teoría según la cual el medio, como el aire o el agua, puede ser 
inmutado espiritualmente permite entender ciertos hechos que de otra 
manera quedarían sin explicación. Uno de ellos es la capacidad que 
tienen algunas aves para oler a su presa a grandes distancias. Según 



51El debate en torno a la noción de “inmutación espiritual”

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 39-53

Tomás de Aquino no puede deberse a una evaporación física, ya que 
tales vapores nunca podrían desplazarse a tanta distancia, sino que 
se explica por la inmutación espiritual que padece aire por parte de 
este sensible.14 Resulta evidente que la distinción hecha entre ambas 
inmutaciones es necesaria y que es equivocado pensar que Tomás no 
tuvo interés de sistematizar su teoría de la percepción, como sostiene 
Tellkamp. 

4. Conclusión
En estas páginas se han expuesto los argumentos con los que se ha 

buscado demostrar que la teoría del conocimiento sensible de Tomás de 
Aquino resulta coherente. El concepto de spiritus no implica ningún tipo 
de contradicción; de hecho, el Aquinate afirma que es un término que en 
su origen refiere a entes materiales, como señala Tellkamp, pero también 
puede ser utilizado para hablar de entes inmateriales. En el ámbito del 
conocimiento sensible resulta ser el concepto más idóneo para referirse 
al modo de existir de la forma sensible en el ente cognoscitivo debido 
a que la misma posee un estado intermedio entre la materialidad y la 
inmaterialidad.

Observamos también que la inmutación espiritual no se da 
exclusivamente en la visión, sino que todos los órganos sensitivos 
son inmutados espiritualmente. Esto es así porque para que haya 
percepción es necesario que en el ente cognoscitivo la forma tenga una 
existencia intencional y espiritual, lo que sucede cuando es inmutado 
espiritualmente. Luego, debe concluirse que los conceptos de spiritus e 
immutatio spiritualis no son problemáticos; de hecho, cumplen con una 
función específica en la teoría del conocimiento sensible de Tomás de 
Aquino. Tanto es así que el mismo Angélico afirma que los antiguos 
filósofos cometieron errores en su estudio de la naturaleza de la 
percepción por no contar con estas nociones.

Bibliografía 
Aristóteles. (1982). Metafísica de Aristóteles. V. García Yebra (trad.), 

Madrid: Gredos.

14  Cfr. Tomás de Aquino In DA II, lectio 20, nn. 494-495.



52 Fernando Hernández

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Burnyeat, M. (2001). Aquinas on “Spiritual Change” in Perception. En D. 
Perler (ed.), Ancient and Medieval Theories of Intentionality. (pp. 129-
53). Leiden: Brill. 

Cohen, S. (1982). St. Thomas Aquinas on the Immaterial Reception of 
Sensible Forms. Philosophical Review, 91, 193-209.

De Anna, G. (2000). Aquinas on Sensible Forms and Semimaterialism. 
Review of Metaphysics, 54(1), 43-63.

Feeley, T. (1965). “Spirituality” and Sensation. Laval théologique et 
philosophique, 21(2), 191-225.

Haldane, J. (1983). Aquinas on Sense-Perception. Philosophical Review, 2, 
233–240. 

	  (1993). Mind-World Identity Theory and the Anti-Realist Challenge. 
En J. Haldane y C. Wright (eds.), Reality, Representation and Projection. 
(pp. 15-37). Oxford-Londres: Oxford University Press.

Hoffman, P. (1990). St. Thomas Aquinas on the Halfway State of Sensible 
Being. Philosophical Review, 99, 73-92.

	  (2014). Aquinas on Spiritual Change. En R. Pasnau (ed.), Oxford 
Studies in Medieval Philosophy. (pp. 98-103). Oxford-Londres: Oxford 
University Press.

Macdonald, P. (2007). Direct Realism and Aquinas’s Account of Sensory 
Cognition. The Thomist, 71(3), 343-378.

Moya Cañas, P. (1999). Dificultades que surgen en la comprensión del 
conocimiento sensible: una interpretación desde la recepción de 
Tomás de Aquino del “De anima”. Tópicos, Revista de Filosofía, 16, 
87-123.

Téllez Maqueo, E. (1997). Nota sobre la (no) espiritualidad en Aristóteles. 
Tópicos, Revista de Filosofía, 12, 97-117.

Tellkamp, J. (1995). La teoría de la percepción de Tomás de Aquino: 
fuentes y doctrina. Universitas Philosophica, 25, 45-68.

	  (1998). Espíritu e inmutación espiritual: desarrollos y problemas en 
Tomás de Aquino. Tópicos, Revista de Filosofía, 15, 181-210.

	  (2006). Aquinas on Intentions in the Medium and in the Mind. 
Proceedings of the American Catholic Philosophical Association, 80, 275-
289.

Tomás de Aquino. (1968). De substantiis separatis. En Opera omnia iussu 
Leonis XIII P.M. edita. Vol. 40. Roma: Ad Sanctae Sabinae.

	  (1929). Scriptum super Sententiis magistri Petri Lombardi. P. Madonnet 
(ed.), París: P. Lethielleux.



53El debate en torno a la noción de “inmutación espiritual”

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 39-53

	  (1984). Sentencia libri De anima. En Opera omnia iussu Leonis XIII P. M. 
Edita. Vol. 45/1. Roma-París: Commissio Leonina-J. Vrin.

	  (1892). Summae Theologiae. En Opera omnia iussu Leonis XIII P. M. 
Edita. Vol. 7. Roma: Ex Typographia Polyglotta S. C. de Propaganda 
Fide.

	  (2000). Quaestio disputata de spiritualibus creaturis. En Opera omnia 
iussu Leonis XIII P. M. edita, vols. 24/2. Roma-París: Commissio 
Leonina-Éditions du Cerf.

Van Riet, G. (1953). La théorie thomiste de la sensation externe. Revue 
Philosophique De Louvain, 51(31), 374-408.




