
Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 349-374

http://doi.org/10.21555/top.v0i58.1103

Interculturality Since Periphery

L’interculturalité depuis la périphérie

Gerardo Miguel Nieves Loja
Universidad Nacional de Chimborazo

Ecuador
gnieves@unach.edu.ec

https://orcid.org/0000-0002-6934-2936

Recibido: 11 – 10 – 2018.
Aceptado: 29 – 01 – 2019.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution



350 Gerardo Miguel Nieves Loja

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Abstract
The purpose of this paper is to indicate the sector around 

which the new reflections and epistemological horizons of inter-
culturality revolve and are articulated. This sector consists of the 
excluded, the indigenous peoples and the poor in rights. In these 
spaces of intercultural reflection, various analyses are required 
in order to promote a participative culture capable of relying 
on its own sources and ancient knowledge; to this end, both a 
liberating pedagogy and the establishment of laws that defend 
victims (man and nature) are needed. This will lead to the cre-
ation of an intercultural society. 

Key words: Interculturality; dialogues; pedagogy; liberation; 
cultures.

Résumé
Cet article a pour objet de montrer le secteur à partir duquel 

s’articule la réflexion et se dessinent de nouveaux horizons 
épistémologiques de l’interculturalité. Il s’agit des exclus, 
des peuples indigènes, des pauvres en droits. Ces espaces de 
réflexion interculturelle exigent une pluralité d’analyses afin 
de promouvoir une culture participative, capable de boire 
de ses sources et de ses savoirs ancestraux, au moyen d’une 
pédagogie libératrice et de la mise en place de lois qui défendent 
les victimes (l’homme et la nature), créant de cette manière une 
société interculturelle.

Mots-clés: Interculturalité; dialogues; pédagogie; libération; 
cultures.



351L’interculturalité depuis la périphérie

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 349-374

Introduction
La question de l’interculturalité a acquis une grande importance 

ces derniers temps,1 tant dans les milieux universitaires que dans 
les organisations sociales qui la revendiquent comme un signe 
d’autodétermination et de libération des pouvoirs et des structures 
hérités de la colonie. Il n’y a pas de cultures uniformes ou égales, mais 
certaines qui dominent les autres en se fondant non seulement sur le 
contexte culturel, mais aussi sur des situations d’asymétrie socio-
économique, culturelle et de genre. 

S’il est vrai que c’est à notre époque que la question de l’interculturalité 
a pris de l’ampleur, on la retrouve dans quelques signes et évènements 
de l’histoire, dans le souci de l’autre (culture), dans la façon de faire 
le lien entre les cultures autochtones d’Amérique latine afin que les 
messages du christianisme soient assumés par les autochtones. 2  Mais il 
faut reconnaitre que ce fut une imposition, plus qu’un dialogue.

Au VIe siècle, lors de l’évangélisation des saxons, le pape Grégoire 
le Grand a conseillé à ses envoyés de ne pas mettre d’obstacles aux 
croyances traditionnelles des peuples qui pouvaient s’harmoniser avec 
le christianisme. Plus tard, bien qu’ils ne fussent pas des défenseurs 
des Indiens, les moines se sont efforcés de mieux connaître les peuples 
qu’ils voulaient évangéliser. Ils ont cherché à traduire les dieux et les 
rites locaux en tradition chrétienne pour que l’évangélisation se fasse de 
façon plus pacifique et profonde. Ils ont appris les savoirs locaux pour 
mieux les dominer. 

Dans le cas de l’Amérique latine, certains ont choisi de se pencher sur 
la question indigène. En 1512 c’est le Frère Antonio de Montesinos qui 
dénonce les abus des Espagnols et dans ce même sens Frère Bartolomé 
de las Casas assume également la défense des indigènes. Puis aux XVII 
et XVIIIe siècles le religieux augustinien Juan Zapata y Sandoval plaide 

1  Quelques ouvrages et auteurs parmi les plus importants : J. Estermann 
(2014); E. Dussel (2005); C. Walsh (2009); Fërrao (2013); F. Tubino (2005); V. 
Hidalgo (2017).

2  Dans la province de Chimborazo – Équateur, il existe des huacas, des 
lieux sacrés de la culture indigène, transformés en lieux de culte lors de l’arrivée 
des missionnaires. On trouve aujourd’hui de nombreux sanctuaires qui ont été 
construits sur les huacas avec la participation importante d’indigènes. 



352 Gerardo Miguel Nieves Loja

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

en faveur du droit des indigènes d’occuper des postes dans la fonction 
publique. Plus tard cependant, à l’époque de l’indépendance, les 
libérateurs cherchent à incorporer la masse indigène dans les nouveaux 
états de manière assimilationniste. Les indigènes sont considérés comme 
des citoyens de seconde classe. Par la suite c’est Francisco de Miranda 
qui reprend un discours indigéniste en proposant un projet politique 
qui permette aux indigènes d’accéder au pouvoir, malgré des doctrines 
extrêmement néfastes telles que celle de vouloir blanchir la population 
à travers le flux des migrants européens et une éducation basée sur le 
concept que l’Indien cesse d’être indien. Entre 1920 et 1970, apparaît une 
tentative de modernisation où l’indigénisme sera l’idéologie officielle de 
l’État interventionniste, ce sont alors les auteurs urbains qui parlent des 
indigènes.

Déjà aux XIXe et XXe siècles, lors de la construction des nations, les 
cultures des peuples prirent une grande importance dans le processus 
de construction des identités nationales de l’Amérique latine, bien que 
la composante religieuse n’ait jamais cessé d’être présente. Les études 
de l’anthropologue cubain Fernando Ortiz en 1940 sont particulièrement 
importantes car il y souligne que les composantes afro-américaine et 
indigène constituent un élément fondamental de l’identité caribéenne 
et latino-américaine. On peut mentionner également comme antécédent 
les modèles de communication de masse adoptés aux Etats-Unis en 
1950 et l’avancée de la théorie de la communication interculturelle à 
l’Université Autonome de Barcelone, suivis de tous les processus de 
gestion interculturelle des peuples indigènes Mapuche au Chili, et des 
autres en Bolivie, au Pérou, en Colombie et en Équateur. 

Il convient aussi de rappeler que l’étude de l’interculturalisme a 
pris de l’ampleur à partir de la « Célébration du Vème Centenaire de 
la découverte de l’Amérique », ainsi que de la rébellion indigène de 
l›organisation zapatiste qui a eu lieu en 1994. C’est alors que la priorité a 
été donnée à l’autodétermination des peuples, que la culture de l’autre a 
été reconnue et valorisée.3 Cela a conduit à la réflexion, parmi beaucoup 
d’autres, sur la question de l’interculturalité. Puis, en 1995 et 1997, des 
congrès de philosophie interculturelle ont été réalisés au Mexique, étant 
donné l’urgence d’une nouvelle proposition d’étude épistémologique et 
méthodologique. En tout cas, c’est à ce moment-là qu’une philosophie 

3  Cfr. Fornet (2007a).



353L’interculturalité depuis la périphérie

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 349-374

engagée dans le domaine politique et social, dans les cultures libres, a 
commencé à être une priorité.

Cet article a pour objet de montrer le secteur à partir duquel s’articule 
la réflexion et se dessinent de nouveaux horizons épistémologiques de 
l’interculturalité. Il s’agit des exclus, des peuples indigènes, des pauvres 
en droits. Ces espaces de réflexion interculturelle exigent une pluralité 
d’analyses afin de promouvoir une culture participative, capable de boire 
de ses sources et de ses savoirs ancestraux, au moyen d’une pédagogie 
libératrice et la mise en place de lois qui défendent les victimes (l’homme 
et la nature), créant de cette manière une société interculturelle.

L’interculturalité est possible à condition qu’il y ait une convergence 
des différentes épistémologies, en particulier celles qui sont présentes 
dans les cultures qui ont été exclues depuis des siècles. L’un des penseurs 
qui a encouragé avec le plus de radicalité la déconstruction de la sagesse 
eurocentrique est le philosophe argentin Enrique Dussel.

1. Penser et agir depuis la périphérie
Dans un sens initial, on peut comprendre l’interculturalité comme 

l’interaction et la relation mutuelle entre différents groupes,4 basées 
sur le respect et non sur la domination d’un groupe sur un autre.5 Il 
s’agit donc d’un espace commun de coexistence entre Nous et les Autres. 
Il faut écouter les voix qui ont été réduites au silence par les cultures 
dominantes. C’est « boire à son propre puits ».6

L’un des plus grands représentants de la pensée latino-américaine 
est le philosophe argentin-mexicain Enrique Dussel, défenseur de 
l’interculturalité et auteur d’une œuvre considérable dans laquelle 
il remet en question tout le système philosophique et historique basé 
sur l’eurocentrisme qui a créé une dépendance et favorisé la présence 
d’une culture dominante. Face à cette situation, Dussel appelle à une 
déconstruction de la pensée qui détruit les cultures et ne favorise pas 
l’interculturalité ; il est également nécessaire de revoir la façon dont 
nous pensons l’histoire qui ne commence pas en Europe, telle qu’elle 
a été racontée depuis des siècles et enseignée aux peuples latino-
américains. Ce processus de déconstruction et reconstruction implique 

4  Cfr. Le Nouveau Petit Robert (2007, p. 1352).
5  Cfr. Hidalgo (2017, p. 78).
6  Cfr. Gutierrez (2007).



354 Gerardo Miguel Nieves Loja

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

une rééducation, un dialogue avec d’autres cultures dans un contexte de 
respect mutuel, et un processus de décolonisation pour savoir qui nous 
sommes, et ainsi penser et agir différemment. Dussel insiste également 
sur le fait que l’Amérique n’est pas le Nouveau Monde car elle a un 
savoir millénaire qui a été presque détruit par la puissance conquérante 
mais reste toujours présent dans de nombreuses cultures d’Amérique 
latine.

Dussel fait un effort considérable pour placer l’Amérique latine 
dans l’histoire universelle – une question qui a été omise par Karl Marx 
et son inspirateur Hegel – car elle a été traitée injustement tout au long 
de l’histoire du fait de son exclusion. C’est ainsi que Dussel réalise un 
travail de reconstruction épistémologique du point de vue de l’histoire, 
c’est-à-dire en apprenant à regarder avec les yeux de « l’autre », avec cette 
différence que « l’autre » est le visage d’un indigène souffrant et d’un 
noir asservi pendant des siècles. Cependant, Dussel défend l’existence 
d’une philosophie abstraite latino-américaine, bien qu’elle n’ait été 
ni méthodique ni comparative. Selon la critique de Fornet, 7 l’analyse 
philosophique de Dussel contient une argumentation et un paradigme 
de la philosophie occidentale, qui est le système avec lequel il étudie la 
pensée latino-américaine ; il s’agit du logos grec individuel, au singulier 
et non au pluriel. Dans sa tentative de voir de l’intérieur, avec «  les 
yeux de l’Autre  », Dussel recherche une philosophie qui corresponde 
dans sa forme à ce que l’on appelle habituellement philosophie, c’est-
à-dire une pensée réflexive et abstraite, un modèle paradigmatique 
de l’occident qui représente le passage du mythe au logos. Il continue 
même de croire en l’assimilation du philosophe en tant que penseur 
individuel et professionnel qui apprend son métier dans l’institution 
prévue pour cela. Quoiqu’il en soit, Dussel développe une philosophie 
et une théologie de la libération centrées sur une éthique universelle de 
défense de la vie, mais il continue à raconter l’histoire du point de vue 
de celui qui sait, de l’expert, du spécialiste.

Dans la proposition de Dussel, l’interculturalité en tant que dialogue 
doit se faire entre « les analystes de la périphérie », à savoir, entre les 
peuples du Sud, et non entre ceux du Sud et du Nord, pour justement 
inclure les civilisations (islam, arabes) qui ont été exclues des relations 
épistémologiques ; il faut qu’il y ait un dialogue critique entre les 

7  Cfr. Fornet (2016a).



355L’interculturalité depuis la périphérie

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 349-374

communautés autochtones, et entre celles-ci et les analystes des espaces 
métis et hégémoniques latino-américains. C’est de cette manière que 
se construit une véritable libération.8 Il s’agit alors d’inclure les savoirs 
ancestraux tels que par exemple la justice indigène, qui a le mérite de 
réhabiliter le coupable au sein de la communauté, ainsi que la relation 
intime entre l’homme et la nature, et la valorisation de la communauté 
en tant qu’espace de solidarité, de soin et de fête. C’est là le point de 
départ d’un processus de libération et d’interculturalité ; il ne s’agit pas 
seulement de décoloniser. Les cultures indigènes, par exemple, ont su 
prendre soin de la nature alors que l’homme moderne a tout fait pour 
détruire et non pas reconstruire. La tâche de reconstruction commence par 
l’« exercice d’être de nouveau, c’est un acte de récupération de la pensée 
et de la profonde vision du monde des peuples en tant que fondement 
de la construction d’une démocratie interculturelle » (Choque, 2007, p. 
273). Une fois récupérés, tous ces savoirs permettront la reconstitution 
des organisations communautaires ancestrales ; en d’autres termes il 
faudra effectuer un acte de déconstruction des organisations métisses qui 
ont aliéné les peuples indigènes. Ces actions sont nécessaires en raison 
du droit de ces peuples à l›autodétermination. Elles permettront aux 
collectivités (ayllus) de retrouver la paix et l’harmonie. La philosophie 
interculturelle doit regarder l’« autre » périphérique, et pas seulement 
les  peuples  indigènes  et  afro,  car  il  existe  beaucoup  d’«  Amériques 
latines ». Chaque culture a ses détracteurs qui doivent engager un 
dialogue interculturel fondé sur la parole des victimes de chaque culture 
; ils doivent même remettre en question leur propre culture, c’est le point 
de départ de tout dialogue interculturel.9

Il ne fait aucun doute qu’Enrique Dussel est l’un des penseurs 
latino-américains  qui  a  développé  une  forte  critique  de  la  pensée 
eurocentrique ; cependant, les approches méthodologiques qu’il utilise, 
et même sa position critique restent eurocentriques. Lorsqu’il parle de 
l’altérité, avec des arguments solides, il suit le concept de l’homme en tant 
qu’individu au singulier, tandis que le savoir ancestral latino-américain 
est éminemment communautaire. L’humain est incompréhensible, 
séparé de la communauté.  Son paradigme reste la culture philosophique 
occidentale, un savoir technique et professionnel qui doit atteindre un 

8  Cfr. Dussel (2005). 
9  Cfr. Dussel (2005).



356 Gerardo Miguel Nieves Loja

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

haut degré d’abstraction, de réflexivité et d’articulation rationnelle, sans 
oublier évidemment la maitrise de la méthode (Cfr. Fornet, 2007a). 

Par ailleurs, une communauté interculturelle ne peut pas être 
fondée uniquement sur la raison pour la raison, il doit y avoir de la 
sympathie, de la confiance, des ingrédients fondamentaux pour une 
bonne communication ; de plus, ses membres ne participent pas ou ne 
rivalisent pas dans la recherche du pouvoir mais dans celle de la vérité. 
Chacun agit en fonction d’une préoccupation fondamentale qui est celle 
des autres, il n’y a pas de relation moyens-fins. Cette situation théorique 
n’est pas ignorée par les communautés indigènes de Chimborazo - 
Équateur, dont les membres participent à travers des actes et des paroles, 
ne faisant aucune discrimination envers les femmes ou les enfants dans 
les espaces publics. Les femmes jouent un rôle très important dans les 
assemblées communautaires. Personne n’a un style de pensée privée, 
mais pluriel et communautaire, les opinions sont contrastées, exposées, 
tout le monde a l’occasion d’être entendu, quelle que soit la durée de 
l’assemblée communautaire. Chacun pense par lui-même par rapport 
aux autres, on recherche le bien communautaire, on partage la parole 
dans un environnement pluraliste et ce sont justement ces espaces qui 
aident à promouvoir et à maintenir une démocratie participative. La 
pluralité ne fait pas seulement référence à l’homme, mais aux hommes, 
qui non seulement vivent ensemble mais aussi agissent ensemble et se 
parlent, c’est la capacité de commencer quelque chose de nouveau. 

Ce sont cependant les régimes totalitaires et autoritaires qui ont été 
les pires ennemis de l’interculturalité parce qu’ils ont promu et diffusé 
une manière unique de penser et d’agir, brisant ainsi la diversité et la 
spontanéité des citoyens, en les séparant les uns des autres. Au lieu 
d’accepter la diversité, ils ont provoqué l’uniformité.

Un véritable projet interculturel doit tout faire pour que les 
marginaux, les minorités, les communautés indigènes, sortent à la 
lumière de l›espace public non seulement pour exposer leurs vêtements 
et vendre leurs produits, leurs ponchos et leurs quenas, mais aussi 
pour exposer leurs talents, leur parole ; pour qu’ils puissent discuter de 
questions politiques, sociales et culturelles ; il ne s’agit pas de faire parler 
un expert pour eux (colonisation), mais d’en faire les protagonistes des 
changements non seulement théoriques, mais, et surtout, pratiques.



357L’interculturalité depuis la périphérie

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 349-374

2. Une culture participative et plurielle
Selon la penseuse Catherine Walsh, qui a travaillé en étroite 

collaboration avec Paulo Freire et travaille actuellement à l’Université 
Simón Bolívar en Équateur, ce sont les communautés indigènes qui ont 
développé le concept d’interculturalité, qui peut être compris d’un point 
de vue social, politique, éthique et épistémique. Ces groupes sociaux 
ont réalisé ces propositions en raison de la « violence symbolique et 
structurelle » exercée par les groupes de pouvoir existants depuis des 
temps anciens, et pour faire connaître leurs savoirs, leurs pratiques 
sociales et leurs traditions ; de sorte qu’il n’y ait pas seulement une issue 
juridique, mais aussi un renforcement de l’estime de soi qui constitue 
un « outil précieux pour la libération sociale, politique et économique 
des peuples avec un esprit créatif » (Gaitán, 2016, p. 32), c’est-à-dire 
la capacité de penser par eux-mêmes. Cela implique que les peuples 
se battent pour leurs propres revendications contre l’État bourgeois, 
qu’ils n’attendent pas que les autres résolvent leurs problèmes, et qu’ils 
s’ouvrent à de nouvelles possibilités de changement. En outre, il est 
nécessaire d’appliquer de manière transversale la connaissance des 
sciences sociales dans la « conception et le perfectionnement d’une 
nouvelle culture » (Gaitán, 2016, p. 33), pour acquérir ainsi de nouveaux 
comportements et l’exercice du pouvoir dans les domaines publics, 
voire scientifiques ; il est important d’analyser sous quels paramètres 
épistémologiques les connaissances sont acquises afin de générer une 
culture participative.10

Selon l’analyse de Catherine Walsh, l’interculturalité s’inscrit dans 
un effort de construction d’une « société juste, équitable et plurielle » 
(Walsh, 2009, p. 41), pour laquelle il est nécessaire et fondamental que 
les relations entre les cultures évoluent dans des conditions de respect 
et d’égalité économique, dans un apprentissage réciproque, et où la 
culture dominante ne présume pas d’un savoir absolu ni ne l’impose 
; au contraire, celle-ci doit d’abord renoncer à tout esprit colonisateur, 
typique des cultures dominantes qui soumettent les classes dominées à 
travers l’éducation, la religion et les moyens de communication sociale. 
Dans tous les cas, l’interculturalité essaie de promouvoir et développer 

10  Cfr. Houtart (2016).



358 Gerardo Miguel Nieves Loja

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

« une cohabitation dans le respect et la légitimité de tous les groupes de 
la société » (Walsh, 2009, p. 41).

L’interculturalité est un processus, un cheminement quotidien qui 
cherche à reconstruire à partir des « asymétries sociales, économiques, 
politiques et de pouvoir » (Walsh, 2009, p. 45), c’est veiller à ce que l’autre 
soit considéré comme un sujet avec une capacité d’agir, d’échanger à 
travers des « médiations sociales, politiques et communicatives » 
(Walsh, 2009, p. 46), afin de créer des espaces de dialogue, d’articulation 
et d’association entre différents êtres, savoirs et rationalités.

Il est important de noter que, selon Walsh, « l’interculturalité 
n’existe pas encore » (Walsh, 2009, p. 47), il s’agit plutôt d’un processus 
en construction pour lequel sont nécessaires de nouvelles politiques 
institutionnelles, légales et économiques, afin que l’interculturalité 
ne tombe pas dans quelque chose d’abstrait, de métaphysique et 
d’ontologique. Ce doit être avant tout une pratique qui ne se perde 
pas dans la nostalgie du passé, mais au contraire ait un impact et une 
influence sur les mentalités et les institutions civiles ; ce n’est pas non 
plus un mélange ou une dissimulation de ce qu’est chaque culture ; c’est 
plutôt un enrichissement qui se traduit par « un projet politique, social,  
épistémique  et éthique orienté vers la transformation de la société » 
(Walsh, 2009, p. 48), dans la perspective d’un avenir meilleur. Sans 
aucun doute, l’une des grandes contributions de la culture indigène au 
monde métis en Équateur, est la question de la justice indigène face à 
la justice ordinaire. La première reconstruit des citoyens tandis que la 
seconde conduit à la sentence des coupables, qui ne redeviendront pas 
de bons citoyens. Un autre exemple significatif est celui de l’unité entre 
l’homme et la nature, propre au monde indigène, cette dernière étant 
protégée par l’homme.  

Ce projet épistémique privilégie l’interculturalisation plus que 
l’interculturalité, c’est-à-dire toutes les expériences alternatives 
favorables des pouvoirs locaux alternatifs,11 où les indigènes, dans le cas 
équatorien, sont les nouveaux responsables des administrations locales 
et régionales. Les pouvoirs dominants existants ont toujours considéré 
les indigènes comme incapables d’exercer une gestion publique, ignorant 
ainsi leur savoir, leur épistémé. Il est vrai que certains indigènes arrivés 

11  Cfrr. Walsh (2012).



359L’interculturalité depuis la périphérie

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 349-374

au pouvoir ont été contaminés par la corruption politique et économique 
du monde métis. 

Selon Walsh l’interculturalité vise à décoloniser pour construire une 
société différente, c’est donc un outil pédagogique alternatif et libérateur 
qui est utilisé à partir des personnes et avec elles pour obtenir une 
transformation structurelle dans les domaines social, politique, éthique 
et épistémique. C’est chercher à développer une nouvelle façon d›être, 
de connaître, de faire et vivre ensemble ; c’est apprendre à vivre avec 
les autres, raison pour laquelle il s’agit d’un processus inclusif car il 
intègre les différents secteurs. L’interculturalité ayant son origine dans 
l’économie et la politique, la solution doit être une nouvelle politique 
économique, bien que l’exode des indigènes qui viennent habiter dans 
les villes, a fait qu’ils se sont fortement approprié un mode de vie 
individuel et marchand offert par les villes, et ont même perdu le sens 
communautaire ancestral. 

En outre, pour qu’il y ait une véritable compréhension de l’autre, il 
est nécessaire d’apprendre le langage qui permet d’entrer dans sa vision 
du monde, une traduction n’est pas suffisante ; c’est apprendre à voir et 
à comprendre comment évoluent les membres d’une certaine culture 
; devant l’impossibilité d’effacer ce qui est spécifique à chacun pour 
entrer dans le monde de l’autre, il faut avoir une attitude de dialogue 
et de transformation.12 Il s’agit d’un travail de dialogue, d’apprentissage 
mutuel, une attitude qui va au-delà de la raison, chacun pénètre dans 
l’univers culturel de l’autre, c’est quelque chose de suprarationnel et 
de mystique où intervient le tu, l’« alter » . Ces dialogues interculturels 
servent à la construction sociale, à conclure des accords, à résoudre 
des conflits. Chaque culture a sa rationalité, ses pratiques qui lui 
donnent un sens, il faut recourir à d’autres façons de penser, à une 
empathie raisonnable. Les cultures sont des constructions historiques 
qui possèdent des savoirs, l’art de bien vivre et de la gouvernance ; 
par ailleurs ce sont aussi des sources auxquelles il faut retourner pour 
récupérer les valeurs et les richesses perdues.

3. Récupérer la sagesse ancestrale
L’un des plus grands critiques contemporains de l’interculturalité 

est sans aucun doute le philosophe cubain Raul Fornet-Betancourt, qui 

12  Cfr. Gómez (2015).



360 Gerardo Miguel Nieves Loja

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

fait une analyse très détaillée des différents penseurs latino-américains 
à ce sujet, avec une distanciation épistémologique critique. Fornet est 
partisan d’un dialogue ouvert entre les différentes cultures, mais il 
avertit néanmoins qu’il s’agit de cultures qui sont blessées dans leur « 
dignité cognitive ».13 Ces cultures sont porteuses de véritables « trésors 
» présents dans leurs traditions millénaires qui n’ont pas été incorporés 
dans la tradition philosophique, c’est pour cela que «  la philosophie 
interculturelle est un manifeste en faveur d’une philosophie qui vit dans 
et depuis de nombreux endroits » (Fornet, 2007a, p. 26). Les chercheurs 
ont précisément pour tâche de rechercher la sagesse et les philosophies 
de vie qui ont permis à tant de communautés autochtones de survivre 
jusqu’à présent dans divers contextes. 

Les contextes de l’Amérique latine sont variés, il n’y a pas un lieu 
unique et une circonstance unique ; parfois, on a l’impression qu’il faut 
partir de zéro, là où la pluralité a son importance. Il y a une méthode 
de recherche et un système universitaire qui se reproduisent dans toute 
l’Amérique latine, une véritable greffe. C’est pour cette raison qu’il est 
nécessaire de renaître, mais à partir des cultures d’origine ; celles qui 
survivent doivent retrouver leurs propres sources, c’est-à-dire que l’on 
doit partir des documents et des récits qui subsistent, de leur condition 
périphérique, de leur métissage culturel, de leur pluralité immense ; il 
faut engager un dialogue ouvert avec tous les survivants et leurs cultures. 
Le chercheur doit changer de méthode et de sensibilité, il doit se défaire 
des méthodes colonisatrices classiques et des fausses idées de progrès, 
avoir une attitude critique vis-à-vis de l’idée de l’être humain promue 
par le capitalisme contemporain. Bref, une « ouverture cognitive et une 
conversion éthique » (Fornet, 2007a, p. 40).

Selon Fornet on est en train de vivre une ère de barbarie,14 une 
crise de civilisation. Cette déclaration est très proche de la position 
d’Edgar Morin, qui affirme que « les sociétés développées ont 
désintégré les solidarités traditionnelles des familles, des quartiers et 
des communautés. Dans les mégalopoles, le sens civique a disparu. Seul  
apparaît  l’individualisme  égocentrique  du  marché  et  du  profit, 
l’hospitalité et l’accueil ont disparu » (Morin, 2002, p. 14) ; ces dernières 
ont été des valeurs millénaires de ces peuples. Face à cette situation, 

13  Cfr. Fornet (2007a).
14  Cfr. Fornet (2000).



361L’interculturalité depuis la périphérie

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 349-374

il faut se déclarer dans une sorte de « désobéissance culturelle », une 
tâche de libération des victimes basée sur la solidarité, une option 
d’espérance.15

L’analyse de Fornet16 est intéressante dans ce contexte car il considère 
que les cultures ne sont pas absolues. Il souligne que chez l’être humain 
c’est la finitude humaine qui émerge ; on ne peut pas parler d’absolu, il 
faut parler plutôt de la « finitude des cultures » (Fornet, 2007b, p. 12). Il 
a recours ensuite à un écrit de 1524, Les colloques et la doctrine chrétienne, 
et au Témoignage maya, Chilam Balam de Chumayel (1574), qui 
décrivent comment ont été détruites les cultures originelles d’Amérique 
latine ; aucun dialogue de connaissances n’a été établi dans le but d’un 
échange et d’un enrichissement mutuel. Ces anciens témoignages 
relatent comment les religions de cette époque s’inscrivaient dans un 
contexte culturel, social et même politique, et que seule une attitude 
de renaissance donnerait la possibilité à ces cultures moribondes de 
continuer à vivre.

Une nouvelle conception de la culture s’impose, dans laquelle 
se manifeste une « forme nouvelle et authentique de relation entre 
les hommes de différentes cultures » (Santasilia, 2011, p. 44). On n’a 
pas seulement besoin d’une interprétation de la réalité, mais plutôt 
d’une attitude de valorisation de ses origines et de ses sources pour se 
projeter vers les autres dans une réalité concrète appelée vie, c’est-à-dire 
l’expérience, mais on a besoin des autres pour connaître et contraster 
son existence, et même pour acquérir « de nouvelles capacités humaines 
pour être précisément capables de meilleures pratiques humaines » 
(Santasilia, 2011, p. 47).

Il est donc urgent d’engager un dialogue sur la condition humaine de 
chaque culture, qui ne se renferme pas sur elle-même et ne se considère 
pas comme la seule détentrice de la vérité, car sinon elle commettrait les 
mêmes erreurs que celles des cultures européennes qui ont détruit les 
cultures latino-américaines pendant la conquête.

L’interculturalité critique doit présenter une proposition politique 
et éthique pour construire des sociétés démocratiques où s’articule la 
reconnaissance de la diversité culturelle, face au pouvoir monoculturel 
et monologique de l’Occident. L’interculturalité ne doit pas seulement 

15  Cfr. Morin (2002, p. 35).
16  Cfr. Fornet (2007b).



362 Gerardo Miguel Nieves Loja

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

présenter des propositions curriculaires au système éducatif, mais se 
situer « dans un horizon politique de construction d’États multinationaux, 
qui se soucient de l’égalité sociale » (Ferräo, 2013, p. 152), fassent preuve 
d’un engagement politique participatif, et dont le discours doit aller 
au-delà de la division entre les cultures dominantes et subalternes, ou 
entre les majorités et les minorités. La question de l’interculturalité ne 
doit pas être traitée en noir et blanc, car c’est justement une catégorie 
épistémologique occidentale. Il faut au contraire se pencher sur la 
pluralité culturelle qui est la source d’une nouvelle politique et d’une 
éducation libératrice.

4. Une pédagogie libératrice
En ce qui concerne l’éducation, il ne fait aucun doute que c’est le 

pédagogue brésilien Paulo Freire, qui a profondément marqué une 
époque libératrice en la matière, même s’il n’a pas abordé directement 
la question de l’interculturalité. Son importance vient du fait que, selon 
certains penseurs, la construction de l’interculturalité se fait à partir 
d’une proposition pédagogique. Freire prend comme point de départ 
la situation de pauvreté et d’exclusion des pauvres du Brésil. Cet 
auteur a le mérite d’établir un lien entre la question de l’exclusion et 
celle de l’éducation qui libère, n›engourdit pas et n’aliène pas ; il fait le 
lien entre l’éducation et le politique. C’est une invitation à construire 
des connaissances avec les apprenants à travers une alphabétisation 
libératrice. Dans cette proposition pédagogique libératrice les apprenants 
partent de leur culture, leur environnement, leur langue et leur façon de 
voir le monde, ce ne sont pas des bénéficiaires passifs de l’éducation ; 
l’outil libérateur est le dialogue, la distance est abolie entre l’éducateur 
et l›apprenant, l’enseignement est mutuel. Il est important de voir que 
cette proposition libératrice provoque une rupture avec l’hégémonie 
dominante d’une culture supérieure, et les cultures exclues peuvent 
récupérer leur espace de valorisation et de participation.

À cet égard, selon Hernández, l’éducation interculturelle implique 
un dialogue entre les différentes cultures « dans une relation symétrique, 
égalitaire, respectueuse et mutuellement enrichissante » (Hernández, 
2007, p. 185). Cependant, si l’on veut plaider en faveur d’une éducation 
interculturelle, on doit ouvrir les « espaces curriculaires nécessaires 
pour intégrer le contenu des cultures locales et régionales » (Hernández, 
2007, p. 189), sinon cela n’aurait pas de sens même s’il faut faire face à 



363L’interculturalité depuis la périphérie

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 349-374

l’élaboration de fondements épistémologiques et méthodologiques de 
recherche pour pouvoir aborder les savoirs ancestraux et leurs différentes 
langues. Ces nouveaux apprentissages permettront de découvrir et 
intégrer dans la vie quotidienne les différentes valeurs spirituelles et 
sociales, ainsi que comprendre les différentes façons de penser et de 
raconter l’histoire, qui doivent être correctement enregistrées. L’un des 
instruments de base est sans aucun doute l’éducation bilingue ainsi 
qu’une philosophie critique par rapport à la logique du marché.

L’éducation interculturelle doit être transversale, c’est-à-dire 
viser toute la population, et elle doit même transcender la dimension 
linguistique par « l’incorporation d’éléments de la culture communautaire 
ou locale » (Dietz, 2008, p. 14), sa diversité sociale, politique et culturelle, 
ses savoirs et ses perspectives. Dans ce sens, le principe d’équité de John 
Rawls17 est fondamental, selon lequel le principe de différence ne conçoit 
pas la justice comme l’acte de donner à chacun ce qui lui appartient, 
mais comme celui de privilégier les classes les moins favorisées, et 
donc de favoriser les groupes, les cultures et les personnes exclues par 
les classes dirigeantes, de sorte qu’il ne s’agit pas simplement d’un 
traitement égalitaire (juridique), mais d’un qui favorise les pauvres. Il 
s’agit même d’étudier la culture et les savoirs traditionnels des autres, 
c’est-à-dire dans le cas de l’Amérique latine, des peuples indigènes et 
autres cultures. Une véritable éducation interculturelle authentique 
« ne devrait pas enlever l’indien aux Indiens » (Esteva, 2014, p. 176), au 
contraire, elle devrait partir de leur savoir ancestral. 

Le défi d’une pédagogie interculturelle libératrice doit être posé 
depuis le bas, car dans le cas des appareils idéologiques de l’État, la 
seule chose qui se fait est de « transmettre un modèle de comportement, 
voire une idéologie » (Houtart, 2016, p. 46). Cependant, pour changer 
les mentalités, il est nécessaire de réaliser un processus pédagogique de 
connaissance des acteurs sociaux qui, à travers une analyse, permet une 
meilleure lecture de la réalité où le peuple est sujet et l’éducation va de 
pair avec les luttes sociales et politiques. En d’autres termes, la culture 
ne doit pas rompre avec la réalité pour éviter de tomber dans l’idéologie.

Dans le cas de l’Amérique latine, le projet d’interculturalité devrait 
accueillir et valoriser les épistémologies ancestrales au même titre que 
les actuelles, afin d’établir un paradigme qui défende la dignité de 

17  Cfr. Rawls (2003, p. 142).



364 Gerardo Miguel Nieves Loja

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

l’être humain et qui n’obéisse pas uniquement aux lois de la nature et 
de l’histoire, un aspect durement critiqué par Hanna Arendt.18 Il n’est 
pas facile d’accorder la catégorie de vérité aux sciences de la nature, 
parce qu’il n’y a pas de vérités qui aient une validité universelle ; il 
est plus logique de parler de projets de recherche. Par ailleurs, on 
sait que le progrès scientifique est déterminé par des intérêts sociaux, 
politiques et économiques du système qui, la plupart du temps, tente de 
favoriser le capitalisme mondialisateur. Je trouve opportune l’analyse 
de Wittgenstein qui affirme qu’« il y a des déclarations qui sortent du 
champ de la logique et de la science naturelle, qui doivent être qualifiées 
d’absurdes, dénuées de sens (...), qui sont vides de sens » (Wittgenstein, 
2003, p. 26). Cela veut dire que de nombreux problèmes qui ont à voir 
avec la culture, avec la vie, n’ont pas été abordés ; il y a même des « 
aspects qui  sont  au-delà  des  limites  du  langage,  de  l’impensable 
et de l’indicible » (Küng, 2010, p. 144). C’est là où les disciplines de 
l’anthropologie, de la sociologie et de l’histoire prennent une importance 
énorme.

Une nouvelle approche épistémologique ne suffit pas, 
l’interculturalité doit se défaire d’une éducation qui ne forme que pour 
fabriquer des outils et des produits, y compris politiques, pour pouvoir 
satisfaire les besoins du marché ; l’homme n’a alors qu’une seule mission, 
celle de travailler sans se soucier des problèmes politiques et culturels. 
La valeur d’échange acquiert plus d’importance que la valeur d’usage.19 
Cette ère moderne se caractérise par l’avènement de la machine, la 
parole n’a pas d’importance ; mais en même temps que les choses sont 
fabriquées, ce sont les États qui sont également fabriqués et l’éducation 
qui est l’un des soi-disant appareils idéologiques de l’État, qui devient 
et se transforme en quelque chose d’exclusivement mesurable et fondé 
sur le mérite, qui devient idéologique et se met à défendre la politique 
et les intérêts de l’État.

L’une des tâches de l’éducation interculturelle devrait être celle 
de connaître les éléments qui ont fondé chaque culture ; il me semble 

18  Cfr. Arendt (2002, p. 70).
19  En ce qui concerne la valeur économique, la valeur d’usage est qualitative, 

elle se comprend en fonction de ce à quoi servent les choses ; par contre la valeur 
d’échange est quantitative, elle se mesure en monnaie et se calcule en faisant le 
rapport entre les heures de travail et les personnes nécessaires pour cela. Cfr. 
Houtart (2016, p. 67).



365L’interculturalité depuis la périphérie

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 349-374

incorrect, par exemple, de présenter l’histoire de manière fragmentée, 
empêchant ainsi les étudiants de se sentir fiers des trésors de leurs 
traditions. Dans le cas des étudiants de Chimborazo - Équateur, ils ne 
devraient pas étudier uniquement les conquérants européens, mais 
aussi ceux qui se sont battus pour défendre leur culture, dont les fameux 
héros de l’indépendance, y compris leur passé religieux et leur héritage 
culturel. On leur parle des guerres mais on ne leur explique pas les 
contextes dans lesquelles elles ont eu lieu ni quelles en ont été les causes. 
Un autre problème vient du fait qu’on ne leur enseigne pas à débattre, 
il est nécessaire de les initier aux problèmes pluralistes des sociétés 
contemporaines.20 Cependant, le débat public des citoyens n’est pas 
suffisant, un cadre juridique est nécessaire pour protéger les sans-droits, 
qui sont généralement les communautés indigènes et d’ascendance 
africaine.

5. Le droit d’avoir des droits
C’est dans les années 1990 que surgit en Amérique latine une plus 

grande préoccupation pour l’interculturalité du point de vue juridique, 
c’est-à-dire une nouvelle façon de comprendre l’autre d’un point de vue 
positif ; d’une certaine manière, il s’agit d’équilibrer et d’améliorer les 
relations entre les différents groupes dans le but de construire une « 
société juste, équitable, égalitaire et plurielle » (Walsh, 2009, p. 41). Il est 
question d’étudier, de remettre en question et, espérons-le, de rompre 
avec l’influence hégémonique de la culture dominante et d’essayer de 
reconstruire la vie des peuples.

La plupart des pays d’Amérique latine ont incorporé le thème du pluri 
ou multiculturalisme dans leurs Constitutions ; c’est le cas du Nicaragua, 
du Guatemala, du Mexique, du Venezuela, de la Colombie, du Pérou, 
de l’Équateur, de la Bolivie, du Brésil, du Paraguay et de l’Argentine. 
Ce sont surtout la Bolivie et l’Équateur qui ont assumé un plus grand 
engagement par rapport à leurs constitutions politiques étatiques ; 
cela représente un effort pour introduire la notion d’interculturalité 
dans leurs Constitutions.21 Dans le cas de l’Équateur, l’article 2 de la 
Constitution parle d’un État pluriculturel et multiethnique, qui respecte 
et stimule le développement des langues équatoriennes, le castillan est 

20  Cfr. Ricœur (2010).
21  Cfr. Estermann (2014).



366 Gerardo Miguel Nieves Loja

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

la langue officielle tandis que le quechua, le shuar et autres langues 
ancestrales sont d’usage officiel dans les peuples indigènes. Cependant, 
aucune loi ne protège les terres des peuples autochtones d’Amazonie, 
les programmes scolaires et académiques des lycées et universités 
n’incluent pas les savoirs ancestraux comme matière, les langues 
ancestrales ne font pas l’objet d’un apprentissage obligatoire et sont en 
voie de disparation. 

Un projet interculturel est fondamental pour la construction d’un 
État unitaire social de droit plurinational communautaire, un État 
fondamentalement différent,22 un État interculturel qui ne se limite 
pas uniquement au problème indigène ou afro, mais prend en compte 
la diversité culturelle qui existe dans un territoire, où la justice et 
l’éducation sont des piliers fondamentaux pour construire une société 
plurielle et interculturelle où la coexistence entre personnes différentes 
est possible. C’est le cas du Mexique où des réformes constitutionnelles 
ont été faites en 1992 et en 2001, dans lesquelles il est reconnu que la « 
Nation mexicaine a une composition multiculturelle basée à l’origine 
sur les peuples indigènes » (Hernández, 2007, p. 186). 

Le fait qu’un État soit déclaré pluriculturel signifie qu’il a l’obligation 
de « garantir les bases de la reproduction culturelle des différents peuples 
et, en particulier, d’assurer leur défense contre les agressions de la 
modernité économique et de l’hégémonie culturelle » (Houtart, 2013, p. 
66). Dans le cas équatorien, pour construire une société interculturelle, il 
est urgent de promouvoir un travail de justice sociale contre l’exclusion 
et l’exploitation de la part des riches et des entreprises nationales et 
internationales, ainsi que de favoriser la promotion de lois écologiques 
et sociales plus strictes pour que les colons qui exploitent les mines ne 
détruisent pas l’écosystème,23 afin qu’il n’y ait pas de contradiction entre 
un État pluriculturel et la permissivité de l’exploitation pétrolière et 
d’autres ressources, en particulier dans les régions où vivent des paysans 
et des populations autochtones.

Outre les droits environnementaux, il est essentiel que la pluralité 
ait un cadre juridique constitutionnel, où les indigènes, dans le cas 
de l’Amazonie équatorienne, puissent défendre et préserver leurs 
territoires contre les multinationales étrangères et les institutions 

22  Cfr. Walsh (2009).
23  Cfrr. Houtart (2013, p. 75).



367L’interculturalité depuis la périphérie

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 349-374

nationales afin qu›ils ne soient pas expulsés de leurs terres ancestrales. Il 
n’y a pas d’institutions qui défendent frontalement les droits de ceux qui 
ne peuvent pas toujours exercer leurs droits. S’il n’y a pas d’engagement 
institutionnel, tout discours sur l’interculturalité court le risque de 
tomber dans un folklorisme essentialiste. L’interculturalité doit avoir 
une base juridique afin que les autochtones ne soient pas piétinés dans 
leur culture, leur savoir et leur vie quotidienne. L’égalité n’est donc 
pas un simple désir de bons citoyens, c’est le droit à être respecté et 
à respecter ses semblables, c’est rompre avec le paradigme de division 
entre ceux qui savent et ceux qui ne savent pas, de sorte que l’égalité, 
sauf dans certaines confessions chrétiennes, n’existe que dans l’espace 
politique, un lieu où les citoyens interagissent les uns avec les autres 
dans un environnement pluraliste, germe de la communauté et du 
pouvoir en tant que participation citoyenne.

Il faut une Constitution qui non seulement déclare la plurinationalité, 
mais aussi la liberté d’expression et même un autre type d’action, de 
mouvement et de participation, afin que leur culture, leur environnement, 
leurs valeurs et leurs savoirs soient défendus et protégés. En outre, les 
lois ne doivent pas être élaborées par et avec des spécialistes, mais naître 
des besoins des communautés autochtones, d’en bas, depuis les bases. 
Ces dernières ne doivent pas être de simples admiratrices ou adeptes, 
mais participer activement et être les protagonistes de l’interculturalité. 
Ce sont les peuples autochtones qui doivent remettre la Constitution 
au gouvernement et non l’inverse ; c’est le mécanisme à travers lequel 
ils se protègent contre les injustices, et l’objectif doit être la liberté. 
La loi doit être le lien durable qui unit les hommes, les peuples, les 
nationalités, ce n’est pas une imposition, mais un accord qui évite la 
violence, de sorte que les lois soient en mesure de créer de nouvelles 
relations entre les citoyens qui viennent d’arriver et ceux qui, depuis des 
temps immémoriaux, vivent dans un lieu déterminé. Les lois doivent 
avoir la capacité de protéger des injustices dont peuvent souffrir les 
minorités, les peuples et les cultures qui ont été exclus pendant des 
siècles. C’est pour cette raison qu’il est nécessaire de déterminer qui 
sont les exclus, les pauvres en droits qui sont complètement soumis, ou 
ceux qui bénéficient de certaines protections juridiques, et ceux qui sont 
complètement exclus, sans droits légitimes.

Comme nous pouvons le voir, l’interculturalité touche l’aspect de la 
légalité, du fait que, par exemple dans le cas des peuples autochtones, 
ils « ont le droit d’avoir des droits » (Arendt, 2002, p. 68), puisque seul 



368 Gerardo Miguel Nieves Loja

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

celui qui est protégé par la loi de l’État est un citoyen à part entière 
et, par conséquent, peut vivre bien. Au contraire, tous ceux dont les 
droits ne sont pas respectés sont exposés à toutes sortes de persécutions 
et de marginalisation créées et promues par des groupes de pouvoir 
économique et politique.

Par conséquent, l’interculturalité n’est pas seulement une question 
d’être, d’identité, mais de la capacité d’action de la personne, de ce 
qu’elle fait, de son activité publique liée au problème des citoyens, 
qui doivent être respectés et accueillis dans leur diversité culturelle. 
Compte tenu de l’hétérogénéité de la réalité latino-américaine, il 
pourrait être utile d’écouter John Rawls qui, après avoir accordé une 
importance particulière au principe des libertés fondamentales, ce qui 
signifie que chaque citoyen est égal devant la loi, prend en compte 
également le principe de la différence.  Cela veut dire que la justice en 
tant qu’équité, telle que la conçoit Rawls, doit donner la priorité aux 
cultures, aux communautés et aux exclus, parce qu’ils se trouvent dans 
une situation de désavantage par rapport aux groupes plus puissants. 
Rawls nous rappelle que les États courent le risque de voir la réalité 
comme un ensemble homogène, où tous les citoyens se trouvent dans 
une situation d’égalité, et de l’appliquer aux communautés autochtones 
et aux minorités existantes dans différentes latitudes. D’une certaine 
manière, ces minorités exclues méritent une plus grande attention de 
l’État d’un point de vue juridique et même économique.

6. Une culture politique participative
La plupart des discours sur l’interculturalité parlent de dialogue, 

mais il existe le risque de tomber dans une attitude démagogique de 
bonnes intentions et même d’engagements d’ordre juridique. Pour cela 
et pour d’autres raisons, certains penseurs considèrent que tant qu’il n’y 
aura pas d’égalité sociale et que la lutte des classes continuera d’exister, 
il sera difficile que cet idéal d’interculturalité devienne une réalité. Il est 
bien connu que les abus économiques exercés par le capitalisme sur les 
classes pauvres ont constitué une menace pour l’interculturalité. En ce 
sens, le péruvien Fidel Tubino (1909-1973), estime que :

L’asymétrie sociale et la discrimination culturelle 
rendent impossible un dialogue interculturel 
authentique. C’est la raison pour laquelle il ne faut 
pas commencer par le dialogue mais par la question 



369L’interculturalité depuis la périphérie

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 349-374

des conditions du dialogue (...), il faut exiger que le 
dialogue entre les cultures soit avant tout un dialogue 
sur les facteurs économiques, politiques (...). Pour que 
le dialogue soit réel, il faut commencer par rendre 
visible les causes du non-dialogue, ce qui implique 
nécessairement un discours de critique sociale (Tubino, 
2005, p. 5).

Comme on peut le voir, Tubino introduit ici le critère politico-social 
qui est fondamental pour tout dialogue, afin que ce ne soit pas du pur 
folklorisme romantique avec des caractéristiques essentialistes. Il s’agit 
donc de construire une politique publique plurielle et participative et, 
avec cela, une égalité sociale entre les acteurs du dialogue inclusif. Il 
est difficile que les pauvres et les riches s’assoient pour dialoguer s’il 
n’y a pas un intérêt commun et s’il existe une division de classes entre 
les participants, car leurs intérêts sont opposés. Pour cette raison, selon 
Tubino, l’interculturalité doit être un projet éthique et politique capable 
de créer une culture politique participative, capable de promouvoir et 
de générer un dialogue et une interaction entre les différentes cultures, 
et l’aspect contextuel des problèmes socio-économiques et politiques fait 
partie du dialogue.

Le philosophe et théologien suisse Josef Estermann, qui a fait 
des recherches remarquables au Pérou et en Bolivie, insiste sur les 
processus de décolonisation à travers l’indépendance politique des pays 
colonisateurs, mais dans le contexte de l’expérience politique et culturelle 
des peuples cela n’a guère changé, au contraire, les Constitutions n’ont 
pas construit une politique de libération des minorités culturelles et des 
classes dominées.24 

Dans le contexte de l’Amérique latine, il y a un besoin urgent 
d’une philosophie interculturelle qui déconstruise les paradigmes 
colonialistes existants dans l’imaginaire des habitants qui maltraite les 
pauvres, les femmes et ceux qui ont un teint foncé. Par conséquent, le 
défi interculturel et tout ce qui prétend aller dans ce sens ne doivent 
pas tant s’orienter vers le problème métaphysique et ontologique mais 
plutôt vers tout ce qui concerne les aspects économiques, sociologiques, 
culturels, et la question politique (cette dernière est absente de la 
proposition d’Estermann).

24  Cfr. Estermann (2014).



370 Gerardo Miguel Nieves Loja

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Par rapport au phénomène de l’interculturalité, Estermann considère 
qu’il est prioritaire d’analyser les « asymétries socio-économiques, 
de genre, et culturelles » (Estermann, 2014, p. 12), à partir desquelles 
il cherche à articuler une théorie prioritaire qui intègre le problème 
économique et ses asymétries, la polarisation entre riches et pauvres, les 
inclus et les exclus, les colonisateurs et colonisés, de sorte que le discours 
interculturel ne reste pas seulement intentionnel. Il est cependant très 
difficile que les colons s’assoient à une table de dialogue avec les peuples 
autochtones. 

Comme on peut l’observer, Estermann situe l’interculturalité 
non seulement comme un problème culturel, mais aussi, et 
fondamentalement, comme un problème économique ; c’est-à-dire qu’il 
est difficile de parler de relation, de dialogue et de respect culturel quand 
il existe des différences de classes, car c’est toujours la culture de celui 
qui détient le pouvoir économique qui se placera au-dessus de celle qui 
est en situation de désavantage économique et social. Dans ce contexte, 
la contribution de François Houtart est très opportune et pertinente car 
il considère le problème de l’interculturalité comme un élément essentiel 
dans la construction du bien commun universel.

De nombreux pays se sont engagés dans le projet d’énergie verte avec 
l’utilisation d’agrocarburants qui implique la nécessité d’acquérir des 
millions d’hectares de terres de la part des multinationales pour leurs 
monocultures, puis la destruction des forêts et l’utilisation de produits 
fertilisants qui finissent par contaminer l’environnement, avec de graves 
conséquences pour les communautés autochtones qui se voient obligées 
de quitter leurs terres ancestrales pour se déplacer vers les grandes 
périphéries des villes où elles perdent leur culture et leurs savoirs 
ancestraux.25 

Il n’est pas question de séparer l’être humain de la nature, car il existe 
une relation intime entre les deux  : la nature est la mère (Pachamama) 
qui permet de bien vivre (sumak Kawsay). Il est également urgent 
de privilégier la valeur d’usage plutôt que la valeur d’échange, étant 
donné que les biens doivent satisfaire les besoins de l’être humain, et 
pas seulement l’objet de la transaction, de la valeur d’échange.   A ce 
sujet, on peut citer l’importance de l’analyse du prêtre jésuite Francisco 
Xavier Clavijero (1731-1787), précurseur de l’indigénisme au Mexique, 

25  Cfr. Houtart (2013).



371L’interculturalité depuis la périphérie

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 349-374

qui, dans une critique à De Paw, déclare que les mexicains ne pouvaient 
pas être considérés barbares seulement pour le fait de ne pas utiliser de 
monnaie frappée, la clé se trouvant dans l’usage et non dans le matériel 
physique, ni dans la fonction technique de la frapper. Les mexicains se 
servaient de la fève non comestible de cacao comme monnaie mexicaine 
d’usage commun qui était :  

Le signe représentatif de la valeur de toute marchandise. 
Le cacao permettait en outre que la numération soit 
divisible, ce n’était pas du simple troc puisqu’il s’agissait 
de prélever des quantités, de les multiplier ou les 
réduire selon les besoins ; n’étant pas comestible, il était 
permanent comme le métal, ce n’était pas une cacahuète 
mais une semence utile (Clavijero, F.X., Historia Antigua 
de México, p. 61; cité par Aspe (2014, p. 198)).

Clavijero montre ainsi que les mexicains avaient d’autres types de 
monnaies qu’il ne faut pas considérer uniquement comme quelque 
chose de matériel, mais plutôt en voir l’abstraction rationnelle qui reflète 
le degré de culture et le developpement de ces peuples. Les habitants de 
Rome, de la Perse et les Hébreux n’avaient eux-mêmes pas de monnaies 
pour leurs opérations et l’usage de transactions, on observe qu’ils 
« étaient civilisés » (Clavijero, XXX, p. 197). 

Comme nous l’avons vu jusqu’ici, les cultures ne sont ni des pièces de 
musée ni des paysages indigènes, elles doivent avoir la priorité dans les 
« politiques de développement durable », non seulement parce qu›elles 
peuvent générer de la rentabilité mais aussi parce qu’elles peuvent 
contribuer à la cohésion sociale, en tant qu’instances de développement 
durable.26 Dans cette optique, les cultures, tout en ayant une relation avec 
la nature, ne sont pas intouchables, elles se recréent. En même temps 
elles s’adaptent peu à peu aux besoins des sociétés et sont en mesure de 
contribuer à la politique quand elles sont participatives et solidaires.27

Les rencontres entre cultures n’ont guère été pacifiques et elles 
continuent d’être conflictuelles  ; cependant la richesse culturelle de 
nombreux peuples d’Amérique latine est remarquable. On y observe 
une symbiose de cultures qui se manifestent dans la musique, la 

26  Cfr. Pérez (2016, p. 52).
27  Cfr. Pérez (2016, p. 54).



372 Gerardo Miguel Nieves Loja

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

danse, la nourriture, la religion, et même dans le domaine économique 
et politique. En outre, les religieux de l’ère coloniale, en plus de leurs 
tâches pastorales, enseignaient le castillan et devaient apprendre les 
langues autochtones ; on peut même observer que de nombreux mots 
ont été incorporés au castillan surtout quand il s’agissait d’expliquer la 
vision du monde, leur cosmovision.  

Conclusion
Pour conclure cette réflexion, qui bien sûr n’épuise pas toute la 

question de l’interculturalité, nous pouvons dire qu’il est important 
d’insister sur la création d’espaces dans lesquels toutes les cultures, 
les savoirs, les spiritualités et les philosophies puissent contribuer au 
bien commun de l’humanité ; pour cela, il est nécessaire de décoloniser 
les imaginaires à partir d’une lecture et d’une interprétation éthiques 
de la réalité, où convergent les acteurs en relation avec la « nature, 
la production des bases de de la vie et l’organisation démocratique » 
(Houtart, 2013, p. 65). Que chacun parle sa langue et pense par lui-même.

Il faut promouvoir un dialogue interculturel ouvert, qu’il y ait 
d’abord un échange entre les cultures marginales ou celles du sud, 
qu’elles s’enrichissent mutuellement de leurs sagesses et de leurs 
épistémologies. Il est également important que les cultures ne soient 
pas considérées comme des pièces de musée, comme quelque chose 
de passé ; elles sont vivantes au sein d’une société ; néanmoins, elles 
sont également sujettes à des changements et à des transformations 
permanentes. Pour promouvoir cet enrichissement mutuel il faut que 
convergent différents éléments, tels que des événements académiques, 
la création de centres d’artisanat, etc. et que les médias sociaux non 
seulement informent, mais aussi soient en mesure de créer des espaces 
pluralistes et démocratiques.

Les responsables de la promotion de l’interculturalité devraient 
provenir de ces mêmes cultures, et être les acteurs et les protagonistes 
de ce processus, afin que celui-ci ne se fasse pas d’en haut mais depuis la 
base, depuis les organisations sociales et les autres groupes dissociés des 
intérêts politiques partisans qui ne favorisent pas une culture participative 
et de dialogue. Il faut instaurer une autre manière de pensée et d’agir qui 
défende les pauvres, les cultures indigènes et la nature. Cependant, il 
ne s’agit pas seulement de défendre l’environnement écologique, mais 



373L’interculturalité depuis la périphérie

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 349-374

aussi la vie physique, biologique, psychologique et sociale; la dignité de 
la vie humaine.

Le défi de l’interculturalité est de récupérer les trésors 
épistémologiques perdus, de se pencher sur l’histoire des exclus, de leur 
rendre la parole, la capacité d’agir et de vivre dans un environnement 
pluriel. Nous devons nous défaire du Christophe Colomb présent dans 
l’esprit de beaucoup afin de reconstruire l’estime de soi intellectuelle des 
pauvres qui ont été considérés comme dénués de raison. Cependant, 
il y a eu des efforts considérables depuis les luttes paysannes, sociales 
et indigènes pour faire de l’interculturalité une réalité, à partir d’une 
nouvelle philosophie, d’une éducation libératrice et d’une approche 
légale et constitutionnelle qui accorde des droits à ceux qui ne les ont 
pas. 

Références
Arendt, H. (2002). Condition de l’homme moderne. Paris: Gallimard.
Aspe, V. (2014). Las disertaciones de Clavijero y su supuesta disputa 

en contra de los ilustrados europeos. Metafísica y persona. Filosofía, 
conocimiento y vida, 12, 185-209. Tiré du site Internet suivant: www.
revistas.uma.es/index.php/myp/article/download/2733/2535

Choque, M. E. (2007). Principios para la construcción de una democracia 
intercultural. Dans C. Zapata (ed.), Intellectuels indigènes. (pp. 181-
197). Quito: Abya-Ayala.

Dietz, G., Mendoza, R. & Tellez, S. (2008). Multicuralismo, educación 
intercultural y derechos indígenas en las Américas. Quito: Abya-Ayala.

Dussel, E. (2005). Transmodernidad e interculturalidad. México: UAM.
Echeverría, B. (2007). Vuelta de siglo. Caracas: El Perro y la Rana.
Estermann, J. (2014). Colonialidad, descolonización e interculturalidad. 

Apuntes desde la Filosofía Intercultural. Polis, 13(38), 347-368.
Esteva, G. (2014). Para sentipensar la comunidad. Bajo el volcán, 15(23), 

171-186. Tiré du site Internet suivant: https://www.redalyc.org/
pdf/286/28643473010.pdf

Ferräo, M. (2013). Educación intercultural crítica. Dans C. Walsh (ed.), 
Pedagogías decoloniales. (pp. 154-161). Quito: Abya-Ayala.

Fornet, R. (2000). Supuestos filosóficos del diálogo intercultural. México: 
Polylog.

	  (2007a). La filosofía intercultural desde una perspectiva 
latinoamericana. Solar, 3, 23-40.



374 Gerardo Miguel Nieves Loja

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

	  (2007b). Interculturalidad y religión. Quito: Abya-Yala.
Gaitán, G. (2016). La ingeniería cultural y el futuro indoamericano.  

Dans F. Houtart (ed.), Cambios de las culturas. (pp. 11-36). Bogotá: 
Ediciones desde abajo.

Gómez, C. (2015). La hermenéutica intercultural de Raimon Panikkar. 
Franciscanum, 57 (164), 19-43.

Gutiérrez, G. (2007). Beber en su propio pozo. Salamanca: Sígueme.
Hernández, N. (2007). La educación intercultural en una perspectiva 

universitaria.  Dans C. Zapata (ed.), Intelectuales indígenas. (pp. 181-
197). Quito: Abya-Ayala.

Hidalgo, V. (2017). Cultura, multiculturalidad, interculturalidad y 
transculturalidad: evolución de un término. Tiré du site Internet suivant: 
http://148.202.167.116:8080/jspui/bitstream/123456789/1151/1/
Cultura%2c%20%20multiculturalidad%2c%20interculturalidad%20
y%20transculturalidad%20%20evoluci%C3%B3n%20de%20un%20
t%C3%A9rmino.pdf

Houtart, F. (2013). El bien común de la humanidad. Quito: IAEN. 
	  (2016). La ingeniería y la pedagogía culturales. Dans F. Houtart 

(ed.), Cambios de las culturas. (pp. 37-48). Bogotá: Ediciones desde 
abajo.

Küng, H. (2010). ¿Existe Dios? Madrid: Trotta.
Morin, E. (2002) Los desafíos éticos del desarrollo. Buenos Aires: UBA.
Le Nouveau Petit Robert. (2007). Paris: Dictionnaire Le Robert. 
Pérez, G. (2016). Cambio cultural inducido. Dans F. Houtart (ed.), 

Cambios de las culturas. (pp. 49-60). Bogotá: Ediciones desde abajo.
Rawls. J. (2003). Théorie de la justice. Paris: Editions du Seuil.
Ricœur P. (2010). La critique de la conviction. Paris: Pluriel.
Santasilia, S. (2011). Liberación e interculturalidad. La refundación del 

sujeto como inter-sujeto. Quaderns de filosofía i ciencia, 41, 41-48.
Tubino, F. (2005). La interculturalidad critica como proyecto ético – político.

Tiré du site Internet suivant: http://www.oalagustinos.org/edudoc/
LAINTERCULTURALIDADCR%C3%8DTICACOMOPROYECTO

	 %C3%89TICO.pdf
Walsh, C. (2009). Interculturalidad, Estado, Sociedad. Quito: Abya Yala.
	  (2012). Interculturalidad crítica y (de) colonialidad. Quito: Abya-Yala.
Wittgenstein, L. (2003). Tractatus logico-philosophicus. Madrid: Alianza 

Editorial.


