http://doi.org/10.21555/top.v0i58.1103

Interculturality Since Periphery

L’interculturalité depuis la périphérie

Gerardo Miguel Nieves Loja

Universidad Nacional de Chimborazo
Ecuador

gnieves@unach.edu.ec
https://orcid.org/0000-0002-6934-2936

Recibido: 11 - 10 — 2018.
Aceptado: 29 - 01 - 2019.

®@© This work is licensed under a Creative Commons Attribution

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 349-374



350 Gerardo Miguel Nieves Loja

-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Abstract

The purpose of this paper is to indicate the sector around
which the new reflections and epistemological horizons of inter-
culturality revolve and are articulated. This sector consists of the
excluded, the indigenous peoples and the poor in rights. In these
spaces of intercultural reflection, various analyses are required
in order to promote a participative culture capable of relying
on its own sources and ancient knowledge; to this end, both a
liberating pedagogy and the establishment of laws that defend
victims (man and nature) are needed. This will lead to the cre-
ation of an intercultural society.

Key words: Interculturality; dialogues; pedagogy; liberation;
cultures.

Résumé

Cet article a pour objet de montrer le secteur a partir duquel
sarticule la réflexion et se dessinent de nouveaux horizons
épistémologiques de linterculturalité. I s’agit des exclus,
des peuples indigénes, des pauvres en droits. Ces espaces de
réflexion interculturelle exigent une pluralité d’analyses afin
de promouvoir une culture participative, capable de boire
de ses sources et de ses savoirs ancestraux, au moyen d’une
pédagogie libératrice et de la mise en place de lois qui défendent
les victimes (I’homme et la nature), créant de cette maniére une
société interculturelle.

Mots-clés: Interculturalité; dialogues; pédagogie; libération;
cultures.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



351

L’interculturalité depuis la périphérie

Introduction

La question de l'interculturalité a acquis une grande importance
ces derniers temps,' tant dans les milieux universitaires que dans
les organisations sociales qui la revendiquent comme un signe
d’autodétermination et de libération des pouvoirs et des structures
hérités de la colonie. Il n'y a pas de cultures uniformes ou égales, mais
certaines qui dominent les autres en se fondant non seulement sur le
contexte culturel, mais aussi sur des situations d’asymétrie socio-
économique, culturelle et de genre.

S’ilestvrai que c'estanotre époque quelaquestion del'interculturalité
a pris de 'ampleur, on la retrouve dans quelques signes et événements
de 'histoire, dans le souci de l'autre (culture), dans la facon de faire
le lien entre les cultures autochtones d’Amérique latine afin que les
messages du christianisme soient assumés par les autochtones.? Mais il
faut reconnaitre que ce fut une imposition, plus qu'un dialogue.

Au Vle siécle, lors de I'évangélisation des saxons, le pape Grégoire
le Grand a conseillé a ses envoyés de ne pas mettre d’obstacles aux
croyances traditionnelles des peuples qui pouvaient s’harmoniser avec
le christianisme. Plus tard, bien qu’ils ne fussent pas des défenseurs
des Indiens, les moines se sont efforcés de mieux connaitre les peuples
qu’ils voulaient évanggliser. IIs ont cherché a traduire les dieux et les
rites locaux en tradition chrétienne pour que I'évangélisation se fasse de
fagon plus pacifique et profonde. Ils ont appris les savoirs locaux pour
mieux les dominer.

Dans le cas de I’ Amérique latine, certains ont choisi de se pencher sur
la question indigéne. En 1512 c’est le Frere Antonio de Montesinos qui
dénonce les abus des Espagnols et dans ce méme sens Frere Bartolomé
de las Casas assume également la défense des indigenes. Puis aux XVII
et XVIIle siecles le religieux augustinien Juan Zapata y Sandoval plaide

! Quelques ouvrages et auteurs parmi les plus importants : J. Estermann

(2014); E. Dussel (2005); C. Walsh (2009); Férrao (2013); F. Tubino (2005); V.
Hidalgo (2017).

2 Dans la province de Chimborazo — Equateur, il existe des huacas, des
lieux sacrés de la culture indigene, transformés en lieux de culte lors de l'arrivée
des missionnaires. On trouve aujourd’hui de nombreux sanctuaires qui ont été
construits sur les huacas avec la participation importante d’indigenes.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 349-374



352 Gerardo Miguel Nieves Loja

en faveur du droit des indigenes d’occuper des postes dans la fonction
publique. Plus tard cependant, a l'époque de l'indépendance, les
libérateurs cherchent a incorporer la masse indigene dans les nouveaux
états de maniére assimilationniste. Les indigenes sont considérés comme
des citoyens de seconde classe. Par la suite c’est Francisco de Miranda
qui reprend un discours indigéniste en proposant un projet politique
qui permette aux indigenes d’accéder au pouvoir, malgré des doctrines
extrémement néfastes telles que celle de vouloir blanchir la population
a travers le flux des migrants européens et une éducation basée sur le
concept que I'Indien cesse d’étre indien. Entre 1920 et 1970, apparait une
tentative de modernisation ot I'indigénisme sera I'idéologie officielle de
I'Etat interventionniste, ce sont alors les auteurs urbains qui parlent des
indigenes.

Déja aux XIXe et XXe siecles, lors de la construction des nations, les
cultures des peuples prirent une grande importance dans le processus
de construction des identités nationales de I’ Amérique latine, bien que
la composante religieuse n’ait jamais cessé d’étre présente. Les études
de l'anthropologue cubain Fernando Ortiz en 1940 sont particulierement
importantes car il y souligne que les composantes afro-américaine et
indigene constituent un élément fondamental de l'identité caribéenne
et latino-américaine. On peut mentionner également comme antécédent
les modeles de communication de masse adoptés aux Etats-Unis en
1950 et l'avancée de la théorie de la communication interculturelle a
I"Université Autonome de Barcelone, suivis de tous les processus de
gestion interculturelle des peuples indigenes Mapuche au Chili, et des
autres en Bolivie, au Pérou, en Colombie et en Equateur.

Il convient aussi de rappeler que l"étude de l'interculturalisme a
pris de 'ampleur a partir de la « Célébration du Veéme Centenaire de
la découverte de I’Amérique », ainsi que de la rébellion indigene de
Lorganisation zapatiste qui a eu lieu en 1994. C’est alors que la priorité a
été donnée a I'autodétermination des peuples, que la culture de l'autre a
été reconnue et valorisée.’ Cela a conduit a la réflexion, parmi beaucoup
d’autres, sur la question de l'interculturalité. Puis, en 1995 et 1997, des
congres de philosophie interculturelle ont été réalisés au Mexique, étant
donné I'urgence d'une nouvelle proposition d’étude épistémologique et
méthodologique. En tout cas, c’est a ce moment-la qu'une philosophie

3 Cfr. Fornet (2007a).

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



353

L’interculturalité depuis la périphérie

engagée dans le domaine politique et social, dans les cultures libres, a
commencé a étre une priorité.

Cetarticle a pour objet de montrer le secteur a partir duquel s’articule
la réflexion et se dessinent de nouveaux horizons épistémologiques de
I'interculturalité. Il s’agit des exclus, des peuples indigenes, des pauvres
en droits. Ces espaces de réflexion interculturelle exigent une pluralité
d’analyses afin de promouvoir une culture participative, capable de boire
de ses sources et de ses savoirs ancestraux, au moyen d’une pédagogie
libératrice et la mise en place de lois qui défendent les victimes (’homme
et la nature), créant de cette maniére une société interculturelle.

L’interculturalité est possible a condition qu’il y ait une convergence
des différentes épistémologies, en particulier celles qui sont présentes
dans les cultures qui ont été exclues depuis des siecles. L'un des penseurs
qui a encourageé avec le plus de radicalité la déconstruction de la sagesse

eurocentrique est le philosophe argentin Enrique Dussel.
1. Penser et agir depuis la périphérie

Dans un sens initial, on peut comprendre l'interculturalité comme
I'interaction et la relation mutuelle entre différents groupes,* basées
sur le respect et non sur la domination d’un groupe sur un autre.’ Il
s’agit donc d’un espace commun de coexistence entre Nous et les Autres.
11 faut écouter les voix qui ont été réduites au silence par les cultures
dominantes. C’est « boire a son propre puits ».°

L'un des plus grands représentants de la pensée latino-américaine
est le philosophe argentin-mexicain Enrique Dussel, défenseur de
I'interculturalité et auteur d’une ceuvre considérable dans laquelle
il remet en question tout le systeme philosophique et historique basé
sur l'eurocentrisme qui a créé une dépendance et favorisé la présence
d’une culture dominante. Face a cette situation, Dussel appelle a une
déconstruction de la pensée qui détruit les cultures et ne favorise pas
I'interculturalité ; il est également nécessaire de revoir la fagcon dont
nous pensons l'histoire qui ne commence pas en Europe, telle qu'elle
a été racontée depuis des siecles et enseignée aux peuples latino-
américains. Ce processus de déconstruction et reconstruction implique

*  Cfr. Le Nouveau Petit Robert (2007, p. 1352).
> Cfr. Hidalgo (2017, p. 78).
¢ Cfr. Gutierrez (2007).

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 349-374



354 Gerardo Miguel Nieves Loja

une rééducation, un dialogue avec d’autres cultures dans un contexte de
respect mutuel, et un processus de décolonisation pour savoir qui nous
sommes, et ainsi penser et agir différemment. Dussel insiste également
sur le fait que ’Amérique n’est pas le Nouveau Monde car elle a un
savoir millénaire qui a été presque détruit par la puissance conquérante
mais reste toujours présent dans de nombreuses cultures d’Amérique
latine.

Dussel fait un effort considérable pour placer I’Amérique latine
dans I'histoire universelle — une question qui a été omise par Karl Marx
et son inspirateur Hegel — car elle a été traitée injustement tout au long
de I'histoire du fait de son exclusion. Cest ainsi que Dussel réalise un
travail de reconstruction épistémologique du point de vue de I'histoire,
c'est-a-dire en apprenant a regarder avec les yeux de « l'autre », avec cette
différence que « l'autre » est le visage d’un indigene souffrant et d'un
noir asservi pendant des siecles. Cependant, Dussel défend l'existence
d'une philosophie abstraite latino-américaine, bien qu’elle n‘ait été
ni méthodique ni comparative. Selon la critique de Fornet, ” I'analyse
philosophique de Dussel contient une argumentation et un paradigme
de la philosophie occidentale, qui est le systeme avec lequel il étudie la
pensée latino-américaine ; il s’agit du logos grec individuel, au singulier
et non au pluriel. Dans sa tentative de voir de l'intérieur, avec « les
yeux de 1’Autre », Dussel recherche une philosophie qui corresponde
dans sa forme a ce que I'on appelle habituellement philosophie, c’est-
a-dire une pensée réflexive et abstraite, un modele paradigmatique
de l'occident qui représente le passage du mythe au logos. Il continue
méme de croire en l'assimilation du philosophe en tant que penseur
individuel et professionnel qui apprend son métier dans l'institution
prévue pour cela. Quoiqu’il en soit, Dussel développe une philosophie
et une théologie de la libération centrées sur une éthique universelle de
défense de la vie, mais il continue a raconter I’histoire du point de vue
de celui qui sait, de 'expert, du spécialiste.

Dans la proposition de Dussel, I'interculturalité en tant que dialogue
doit se faire entre « les analystes de la périphérie », a savoir, entre les
peuples du Sud, et non entre ceux du Sud et du Nord, pour justement
inclure les civilisations (islam, arabes) qui ont été exclues des relations
épistémologiques ; il faut qu’il y ait un dialogue critique entre les

7 Cfr. Fornet (2016a).

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



355

L’interculturalité depuis la périphérie

communautés autochtones, et entre celles-ci et les analystes des espaces
métis et hégémoniques latino-américains. C'est de cette maniere que
se construit une véritable libération.? Il s’agit alors d’inclure les savoirs
ancestraux tels que par exemple la justice indigeéne, qui a le mérite de
réhabiliter le coupable au sein de la communauté, ainsi que la relation
intime entre I’homme et la nature, et la valorisation de la communauté
en tant qu’espace de solidarité, de soin et de féte. C'est la le point de
départ d'un processus de libération et d’interculturalité ; il ne s’agit pas
seulement de décoloniser. Les cultures indigenes, par exemple, ont su
prendre soin de la nature alors que I'homme moderne a tout fait pour
détruire etnon pas reconstruire. La tache de reconstruction commence par
'« exercice d’étre de nouveau, c’'est un acte de récupération de la pensée
et de la profonde vision du monde des peuples en tant que fondement
de la construction d’une démocratie interculturelle » (Choque, 2007, p.
273). Une fois récupérés, tous ces savoirs permettront la reconstitution
des organisations communautaires ancestrales ; en d’autres termes il
faudra effectuer un acte de déconstruction des organisations métisses qui
ont aliéné les peuples indigenes. Ces actions sont nécessaires en raison
du droit de ces peuples a lautodétermination. Elles permettront aux
collectivités (ayllus) de retrouver la paix et I'harmonie. La philosophie
interculturelle doit regarder 1'« autre » périphérique, et pas seulement
les peuples indigenes et afro, car il existe beaucoup d’« Amériques
latines ». Chaque culture a ses détracteurs qui doivent engager un
dialogue interculturel fondé sur la parole des victimes de chaque culture
; ils doivent méme remettre en question leur propre culture, c’est le point
de départ de tout dialogue interculturel.’

Il ne fait aucun doute qu’Enrique Dussel est 'un des penseurs
latino-américains qui a développé une forte critique de la pensée
eurocentrique ; cependant, les approches méthodologiques qu'il utilise,
et méme sa position critique restent eurocentriques. Lorsqu’il parle de
l'altérité, avec des arguments solides, il suit le concept de '’homme en tant
qu’individu au singulier, tandis que le savoir ancestral latino-américain
est éminemment communautaire. L’humain est incompréhensible,
séparé de la communauté. Son paradigme reste la culture philosophique
occidentale, un savoir technique et professionnel qui doit atteindre un

8 Cfr. Dussel (2005).
9 Cfr. Dussel (2005).

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 349-374



356 Gerardo Miguel Nieves Loja

haut degré d’abstraction, de réflexivité et d’articulation rationnelle, sans
oublier évidemment la maitrise de la méthode (Cfr. Fornet, 2007a).

Par ailleurs, une communauté interculturelle ne peut pas étre
fondée uniquement sur la raison pour la raison, il doit y avoir de la
sympathie, de la confiance, des ingrédients fondamentaux pour une
bonne communication ; de plus, ses membres ne participent pas ou ne
rivalisent pas dans la recherche du pouvoir mais dans celle de la vérité.
Chacun agit en fonction d’une préoccupation fondamentale qui est celle
des autres, il n'y a pas de relation moyens-fins. Cette situation théorique
n'est pas ignorée par les communautés indigenes de Chimborazo -
Equateur, dont les membres participent a travers des actes et des paroles,
ne faisant aucune discrimination envers les femmes ou les enfants dans
les espaces publics. Les femmes jouent un role tres important dans les
assemblées communautaires. Personne n’a un style de pensée privée,
mais pluriel et communautaire, les opinions sont contrastées, exposées,
tout le monde a l'occasion d’étre entendu, quelle que soit la durée de
l'assemblée communautaire. Chacun pense par lui-méme par rapport
aux autres, on recherche le bien communautaire, on partage la parole
dans un environnement pluraliste et ce sont justement ces espaces qui
aident a promouvoir et a maintenir une démocratie participative. La
pluralité ne fait pas seulement référence a '’homme, mais aux hommes,
qui non seulement vivent ensemble mais aussi agissent ensemble et se
parlent, c’est la capacité de commencer quelque chose de nouveau.

Ce sont cependant les régimes totalitaires et autoritaires qui ont été
les pires ennemis de l'interculturalité parce qu’ils ont promu et diffusé
une maniere unique de penser et d’agir, brisant ainsi la diversité et la
spontanéité des citoyens, en les séparant les uns des autres. Au lieu
d’accepter la diversité, ils ont provoqué 'uniformité.

Un véritable projet interculturel doit tout faire pour que les
marginaux, les minorités, les communautés indigenes, sortent a la
lumiere de lespace public non seulement pour exposer leurs vétements
et vendre leurs produits, leurs ponchos et leurs quenas, mais aussi
pour exposer leurs talents, leur parole ; pour qu’ils puissent discuter de
questions politiques, sociales et culturelles ; il ne s’agit pas de faire parler
un expert pour eux (colonisation), mais d’en faire les protagonistes des
changements non seulement théoriques, mais, et surtout, pratiques.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



357

L’interculturalité depuis la périphérie

2. Une culture participative et plurielle

Selon la penseuse Catherine Walsh, qui a travaillé en étroite
collaboration avec Paulo Freire et travaille actuellement a 1'Université
Simén Bolivar en Equateur, ce sont les communautés indigénes qui ont
développé le concept d'interculturalité, qui peut étre compris d'un point
de vue social, politique, éthique et épistémique. Ces groupes sociaux
ont réalisé ces propositions en raison de la « violence symbolique et
structurelle » exercée par les groupes de pouvoir existants depuis des
temps anciens, et pour faire connaitre leurs savoirs, leurs pratiques
sociales et leurs traditions ; de sorte qu’il n’y ait pas seulement une issue
juridique, mais aussi un renforcement de I'estime de soi qui constitue
un « outil précieux pour la libération sociale, politique et économique
des peuples avec un esprit créatif » (Gaitan, 2016, p. 32), c'est-a-dire
la capacité de penser par eux-mémes. Cela implique que les peuples
se battent pour leurs propres revendications contre I'Etat bourgeois,
qu’ils n‘attendent pas que les autres résolvent leurs problemes, et qu’ils
s’ouvrent a de nouvelles possibilités de changement. En outre, il est
nécessaire d’appliquer de maniere transversale la connaissance des
sciences sociales dans la « conception et le perfectionnement d'une
nouvelle culture » (Gaitan, 2016, p. 33), pour acquérir ainsi de nouveaux
comportements et l'exercice du pouvoir dans les domaines publics,
voire scientifiques ; il est important d’analyser sous quels parametres
épistémologiques les connaissances sont acquises afin de générer une
culture participative.'

Selon l'analyse de Catherine Walsh, I'interculturalité s’inscrit dans
un effort de construction d’une « société juste, équitable et plurielle »
(Walsh, 2009, p. 41), pour laquelle il est nécessaire et fondamental que
les relations entre les cultures évoluent dans des conditions de respect
et d’égalité économique, dans un apprentissage réciproque, et ou la
culture dominante ne présume pas d’'un savoir absolu ni ne I'impose
; au contraire, celle-ci doit d’abord renoncer a tout esprit colonisateur,
typique des cultures dominantes qui soumettent les classes dominées a
travers l'éducation, la religion et les moyens de communication sociale.
Dans tous les cas, I'interculturalité essaie de promouvoir et développer

10 Cfr. Houtart (2016).

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 349-374



358 Gerardo Miguel Nieves Loja

« une cohabitation dans le respect et la légitimité de tous les groupes de
la société » (Walsh, 2009, p. 41).

L’interculturalité est un processus, un cheminement quotidien qui
cherche a reconstruire a partir des « asymétries sociales, économiques,
politiques et de pouvoir » (Walsh, 2009, p. 45), c’est veiller a ce que l'autre
soit considéré comme un sujet avec une capacité d’agir, d’échanger a
travers des « médiations sociales, politiques et communicatives »
(Walsh, 2009, p. 46), afin de créer des espaces de dialogue, d’articulation
et d’association entre différents étres, savoirs et rationalités.

Il est important de noter que, selon Walsh, « l'interculturalité
n’existe pas encore » (Walsh, 2009, p. 47), il s’agit plutot d’un processus
en construction pour lequel sont nécessaires de nouvelles politiques
institutionnelles, légales et économiques, afin que l'interculturalité
ne tombe pas dans quelque chose d’abstrait, de métaphysique et
d’ontologique. Ce doit étre avant tout une pratique qui ne se perde
pas dans la nostalgie du passé, mais au contraire ait un impact et une
influence sur les mentalités et les institutions civiles ; ce n’est pas non
plus un mélange ou une dissimulation de ce qu’est chaque culture ; c’est
plutot un enrichissement qui se traduit par « un projet politique, social,
épistémique et éthique orienté vers la transformation de la société »
(Walsh, 2009, p. 48), dans la perspective d'un avenir meilleur. Sans
aucun doute, I'une des grandes contributions de la culture indigene au
monde métis en Equateur, est la question de la justice indigene face a
la justice ordinaire. La premiere reconstruit des citoyens tandis que la
seconde conduit a la sentence des coupables, qui ne redeviendront pas
de bons citoyens. Un autre exemple significatif est celui de 1'unité entre
I'homme et la nature, propre au monde indigene, cette derniere étant
protégée par I'homme.

Ce projet épistémique privilégie l'interculturalisation plus que
Iinterculturalité, c'est-a-dire toutes les expériences alternatives
favorables des pouvoirs locaux alternatifs,' ot les indigenes, dans le cas
équatorien, sont les nouveaux responsables des administrations locales
et régionales. Les pouvoirs dominants existants ont toujours considéré
les indigenes comme incapables d’exercer une gestion publique, ignorant
ainsi leur savoir, leur épistémeé. Il est vrai que certains indigenes arrivés

11 Cfrr. Walsh (2012).

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



359

L’interculturalité depuis la périphérie

au pouvoir ont été contaminés par la corruption politique et économique
du monde métis.

Selon Walsh l'interculturalité vise a décoloniser pour construire une
société différente, c’est donc un outil pédagogique alternatif et libérateur
qui est utilisé a partir des personnes et avec elles pour obtenir une
transformation structurelle dans les domaines social, politique, éthique
et épistémique. C’est chercher a développer une nouvelle fagon d-étre,
de connaitre, de faire et vivre ensemble ; c’est apprendre a vivre avec
les autres, raison pour laquelle il sagit d'un processus inclusif car il
integre les différents secteurs. L’interculturalité ayant son origine dans
I’économie et la politique, la solution doit étre une nouvelle politique
économique, bien que l'exode des indigenes qui viennent habiter dans
les villes, a fait qu’ils se sont fortement approprié un mode de vie
individuel et marchand offert par les villes, et ont méme perdu le sens
communautaire ancestral.

En outre, pour qu’il y ait une véritable compréhension de l'autre, il
est nécessaire d’apprendre le langage qui permet d’entrer dans sa vision
du monde, une traduction n’est pas suffisante ; c’est apprendre a voir et
a comprendre comment évoluent les membres d’une certaine culture
; devant l'impossibilité d’effacer ce qui est spécifique a chacun pour
entrer dans le monde de l'autre, il faut avoir une attitude de dialogue
et de transformation." Il s’agit d’un travail de dialogue, d’apprentissage
mutuel, une attitude qui va au-dela de la raison, chacun pénetre dans
l'univers culturel de l'autre, c’est quelque chose de suprarationnel et
de mystique ou intervient le tu, I« alter » . Ces dialogues interculturels
servent a la construction sociale, a conclure des accords, a résoudre
des conflits. Chaque culture a sa rationalité, ses pratiques qui lui
donnent un sens, il faut recourir a d’autres fagons de penser, a une
empathie raisonnable. Les cultures sont des constructions historiques
qui possedent des savoirs, I'art de bien vivre et de la gouvernance ;
par ailleurs ce sont aussi des sources auxquelles il faut retourner pour

récupérer les valeurs et les richesses perdues.

3. Récupérer la sagesse ancestrale

L'un des plus grands critiques contemporains de l'interculturalité
est sans aucun doute le philosophe cubain Raul Fornet-Betancourt, qui

2 Cfr. Gémez (2015).

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 349-374



360 Gerardo Miguel Nieves Loja

fait une analyse tres détaillée des différents penseurs latino-américains
a ce sujet, avec une distanciation épistémologique critique. Fornet est
partisan d’un dialogue ouvert entre les différentes cultures, mais il
avertit néanmoins qu’il s’agit de cultures qui sont blessées dans leur «
dignité cognitive »."* Ces cultures sont porteuses de véritables « trésors
» présents dans leurs traditions millénaires qui n’ont pas été incorporés
dans la tradition philosophique, c’est pour cela que « la philosophie
interculturelle est un manifeste en faveur d'une philosophie qui vit dans
et depuis de nombreux endroits » (Fornet, 2007a, p. 26). Les chercheurs
ont précisément pour tache de rechercher la sagesse et les philosophies
de vie qui ont permis a tant de communautés autochtones de survivre
jusqu’a présent dans divers contextes.

Les contextes de ’Amérique latine sont vari€s, il n’y a pas un lieu
unique et une circonstance unique ; parfois, on a I'impression qu’il faut
partir de zéro, la ou la pluralité a son importance. Il y a une méthode
de recherche et un systeme universitaire qui se reproduisent dans toute
I’ Amérique latine, une véritable greffe. C'est pour cette raison qu'il est
nécessaire de renaitre, mais a partir des cultures d’origine ; celles qui
survivent doivent retrouver leurs propres sources, c’est-a-dire que 1'on
doit partir des documents et des récits qui subsistent, de leur condition
périphérique, de leur métissage culturel, de leur pluralité immense ; il
faut engager un dialogue ouvert avec tous les survivants et leurs cultures.
Le chercheur doit changer de méthode et de sensibilité, il doit se défaire
des méthodes colonisatrices classiques et des fausses idées de progres,
avoir une attitude critique vis-a-vis de I'idée de I'étre humain promue
par le capitalisme contemporain. Bref, une « ouverture cognitive et une
conversion éthique » (Fornet, 2007a, p. 40).

Selon Fornet on est en train de vivre une ere de barbarie,’ une
crise de civilisation. Cette déclaration est tres proche de la position
d’Edgar Morin, qui affirme que « les sociétés développées ont
désintégré les solidarités traditionnelles des familles, des quartiers et
des communautés. Dans les mégalopoles, le sens civique a disparu. Seul
apparait l'individualisme égocentrique du marché et du profit,
I'hospitalité et 'accueil ont disparu » (Morin, 2002, p. 14) ; ces derniéres
ont été des valeurs millénaires de ces peuples. Face a cette situation,

13 Cfr. Fornet (2007a).
14 Cfr. Fornet (2000).

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



361

L’interculturalité depuis la périphérie

il faut se déclarer dans une sorte de « désobéissance culturelle », une
tache de libération des victimes basée sur la solidarité, une option
d’espérance.”

L’analyse de Fornet' est intéressante dans ce contexte car il considere
que les cultures ne sont pas absolues. Il souligne que chez I'étre humain
c’est la finitude humaine qui émerge ; on ne peut pas parler d’absolu, il
faut parler plutét de la « finitude des cultures » (Fornet, 2007b, p. 12). 11
a recours ensuite a un écrit de 1524, Les colloques et la doctrine chrétienne,
et au Témoignage maya, Chilam Balam de Chumayel (1574), qui
décrivent comment ont été détruites les cultures originelles d’Amérique
latine ; aucun dialogue de connaissances n’a été établi dans le but d'un
échange et d’'un enrichissement mutuel. Ces anciens témoignages
relatent comment les religions de cette époque s’inscrivaient dans un
contexte culturel, social et méme politique, et que seule une attitude
de renaissance donnerait la possibilité a ces cultures moribondes de
continuer a vivre.

Une nouvelle conception de la culture s’impose, dans laquelle
se manifeste une « forme nouvelle et authentique de relation entre
les hommes de différentes cultures » (Santasilia, 2011, p. 44). On n’a
pas seulement besoin d'une interprétation de la réalité, mais plutot
d’une attitude de valorisation de ses origines et de ses sources pour se
projeter vers les autres dans une réalité concrete appelée vie, c’est-a-dire
I'expérience, mais on a besoin des autres pour connaitre et contraster
son existence, et méme pour acquérir « de nouvelles capacités humaines
pour étre précisément capables de meilleures pratiques humaines »
(Santasilia, 2011, p. 47).

Il est donc urgent d’engager un dialogue sur la condition humaine de
chaque culture, qui ne se renferme pas sur elle-méme et ne se considere
pas comme la seule détentrice de la vérité, car sinon elle commettrait les
mémes erreurs que celles des cultures européennes qui ont détruit les
cultures latino-américaines pendant la conquéte.

L’interculturalité critique doit présenter une proposition politique
et éthique pour construire des sociétés démocratiques ou s’articule la
reconnaissance de la diversité culturelle, face au pouvoir monoculturel
et monologique de 1'Occident. L’interculturalité ne doit pas seulement

15 Cfr. Morin (2002, p. 35).
16 Cfr. Fornet (2007Db).

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 349-374



362 Gerardo Miguel Nieves Loja

présenter des propositions curriculaires au systeme éducatif, mais se
situer « dansun horizon politique de construction d’Etats multinationaux,
qui se soucient de I'égalité sociale » (Ferrdo, 2013, p. 152), fassent preuve
d'un engagement politique participatif, et dont le discours doit aller
au-dela de la division entre les cultures dominantes et subalternes, ou
entre les majorités et les minorités. La question de l'interculturalité ne
doit pas étre traitée en noir et blanc, car c’est justement une catégorie
épistémologique occidentale. Il faut au contraire se pencher sur la
pluralité culturelle qui est la source d’une nouvelle politique et d'une

éducation libératrice.
4. Une pédagogie libératrice

En ce qui concerne I"éducation, il ne fait aucun doute que c'est le
pédagogue brésilien Paulo Freire, qui a profondément marqué une
époque libératrice en la matiere, méme s’il n‘a pas abordé directement
la question de l'interculturalité. Son importance vient du fait que, selon
certains penseurs, la construction de l'interculturalité se fait a partir
d’une proposition pédagogique. Freire prend comme point de départ
la situation de pauvreté et d’exclusion des pauvres du Brésil. Cet
auteur a le mérite d’établir un lien entre la question de l'exclusion et
celle de I'éducation qui libére, nrengourdit pas et n‘aliene pas ; il fait le
lien entre 'éducation et le politique. C'est une invitation a construire
des connaissances avec les apprenants a travers une alphabétisation
libératrice. Dans cette proposition pédagogique libératrice les apprenants
partent de leur culture, leur environnement, leur langue et leur fagon de
voir le monde, ce ne sont pas des bénéficiaires passifs de I"éducation ;
'outil libérateur est le dialogue, la distance est abolie entre 1'éducateur
et bapprenant, 'enseignement est mutuel. Il est important de voir que
cette proposition libératrice provoque une rupture avec I'hégémonie
dominante d’une culture supérieure, et les cultures exclues peuvent
récupérer leur espace de valorisation et de participation.

A cet égard, selon Hernandez, I'éducation interculturelle implique
un dialogue entre les différentes cultures « dans une relation symétrique,
égalitaire, respectueuse et mutuellement enrichissante » (Hernandez,
2007, p. 185). Cependant, si I'on veut plaider en faveur d’une éducation
interculturelle, on doit ouvrir les « espaces curriculaires nécessaires
pour intégrer le contenu des cultures locales et régionales » (Hernandez,
2007, p. 189), sinon cela n’aurait pas de sens méme s’il faut faire face a

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



363

L’interculturalité depuis la périphérie

I’élaboration de fondements épistémologiques et méthodologiques de
recherche pour pouvoir aborder les savoirs ancestraux et leurs différentes
langues. Ces nouveaux apprentissages permettront de découvrir et
intégrer dans la vie quotidienne les différentes valeurs spirituelles et
sociales, ainsi que comprendre les différentes facons de penser et de
raconter I'histoire, qui doivent étre correctement enregistrées. L'un des
instruments de base est sans aucun doute 1'éducation bilingue ainsi
qu’une philosophie critique par rapport a la logique du marché.

L’éducation interculturelle doit étre transversale, c'est-a-dire
viser toute la population, et elle doit méme transcender la dimension
linguistique par «l'incorporation d’éléments dela culture communautaire
ou locale » (Dietz, 2008, p. 14), sa diversité sociale, politique et culturelle,
ses savoirs et ses perspectives. Dans ce sens, le principe d’équité de John
Rawls' est fondamental, selon lequel le principe de différence ne congoit
pas la justice comme l'acte de donner a chacun ce qui lui appartient,
mais comme celui de privilégier les classes les moins favorisées, et
donc de favoriser les groupes, les cultures et les personnes exclues par
les classes dirigeantes, de sorte qu’il ne s’agit pas simplement d'un
traitement égalitaire (juridique), mais d’un qui favorise les pauvres. Il
s’agit méme d’étudier la culture et les savoirs traditionnels des autres,
c'est-a-dire dans le cas de I’Amérique latine, des peuples indigenes et
autres cultures. Une véritable éducation interculturelle authentique
« ne devrait pas enlever I'indien aux Indiens » (Esteva, 2014, p. 176), au
contraire, elle devrait partir de leur savoir ancestral.

Le défi d'une pédagogie interculturelle libératrice doit étre posé
depuis le bas, car dans le cas des appareils idéologiques de I'Etat, la
seule chose qui se fait est de « transmettre un modele de comportement,
voire une idéologie » (Houtart, 2016, p. 46). Cependant, pour changer
les mentalités, il est nécessaire de réaliser un processus pédagogique de
connaissance des acteurs sociaux qui, a travers une analyse, permet une
meilleure lecture de la réalité ou le peuple est sujet et I'éducation va de
pair avec les luttes sociales et politiques. En d’autres termes, la culture
ne doit pas rompre avec la réalité pour éviter de tomber dans I'idéologie.

Dans le cas de I’Amérique latine, le projet d’interculturalité devrait
accueillir et valoriser les épistémologies ancestrales au méme titre que
les actuelles, afin d’établir un paradigme qui défende la dignité de

17 Cfr. Rawls (2003, p. 142).

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 349-374



364 Gerardo Miguel Nieves Loja

I’étre humain et qui n’obéisse pas uniquement aux lois de la nature et
de I'histoire, un aspect durement critiqué par Hanna Arendt.”® Il n’est
pas facile d’accorder la catégorie de vérité aux sciences de la nature,
parce qu’il n'y a pas de vérités qui aient une validité universelle ; il
est plus logique de parler de projets de recherche. Par ailleurs, on
sait que le progres scientifique est déterminé par des intéréts sociaux,
politiques et économiques du systeme qui, la plupart du temps, tente de
favoriser le capitalisme mondialisateur. Je trouve opportune l'analyse
de Wittgenstein qui affirme qu’« il y a des déclarations qui sortent du
champ de la logique et de la science naturelle, qui doivent étre qualifiées
d’absurdes, dénuées de sens (...), qui sont vides de sens » (Wittgenstein,
2003, p. 26). Cela veut dire que de nombreux problemes qui ont a voir
avec la culture, avec la vie, n’ont pas été abordés ; il y a méme des «
aspects qui sont au-dela des limites du langage, de l'impensable
et de l'indicible » (Kiing, 2010, p. 144). Cest la ou les disciplines de
I'anthropologie, de la sociologie et de 'histoire prennent une importance
énorme.

Une nouvelle approche épistémologique ne suffit pas,
I'interculturalité doit se défaire d'une éducation qui ne forme que pour
fabriquer des outils et des produits, y compris politiques, pour pouvoir
satisfaire les besoins du marché ; ’homme n’a alors qu’une seule mission,
celle de travailler sans se soucier des problemes politiques et culturels.
La valeur d’échange acquiert plus d’importance que la valeur d’usage."
Cette ere moderne se caractérise par l'avenement de la machine, la
parole n'a pas d’importance ; mais en méme temps que les choses sont
fabriquées, ce sont les Etats qui sont également fabriqués et I'éducation
qui est I'un des soi-disant appareils idéologiques de I'Etat, qui devient
et se transforme en quelque chose d’exclusivement mesurable et fondé
sur le mérite, qui devient idéologique et se met a défendre la politique
et les intéréts de I'Etat.

L'une des taches de l'éducation interculturelle devrait étre celle
de connaitre les éléments qui ont fondé chaque culture ; il me semble

18 Cfr. Arendt (2002, p. 70).

9" Encequiconcernelavaleur économique, la valeur d’usage est qualitative,
elle se comprend en fonction de ce a quoi servent les choses ; par contre la valeur
d’échange est quantitative, elle se mesure en monnaie et se calcule en faisant le

rapport entre les heures de travail et les personnes nécessaires pour cela. Cfr.
Houtart (2016, p. 67).

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



365

L’interculturalité depuis la périphérie

incorrect, par exemple, de présenter I'histoire de maniére fragmentée,
empéchant ainsi les étudiants de se sentir fiers des trésors de leurs
traditions. Dans le cas des étudiants de Chimborazo - Equateur, ils ne
devraient pas étudier uniquement les conquérants européens, mais
aussi ceux qui se sont battus pour défendre leur culture, dont les fameux
héros de I'indépendance, y compris leur passé religieux et leur héritage
culturel. On leur parle des guerres mais on ne leur explique pas les
contextes dans lesquelles elles ont eu lieu ni quelles en ont été les causes.
Un autre probleme vient du fait qu’on ne leur enseigne pas a débattre,
il est nécessaire de les initier aux probleémes pluralistes des sociétés
contemporaines.”’ Cependant, le débat public des citoyens n’est pas
suffisant, un cadre juridique est nécessaire pour protéger les sans-droits,
qui sont généralement les communautés indigenes et d’ascendance

africaine.

5. Le droit d’avoir des droits

C’est dans les années 1990 que surgit en Amérique latine une plus
grande préoccupation pour l'interculturalité du point de vue juridique,
c’est-a-dire une nouvelle facon de comprendre l'autre d’un point de vue
positif ; d'une certaine maniere, il s’agit d’équilibrer et d’améliorer les
relations entre les différents groupes dans le but de construire une «
société juste, équitable, égalitaire et plurielle » (Walsh, 2009, p. 41). Il est
question d’étudier, de remettre en question et, espérons-le, de rompre
avec l'influence hégémonique de la culture dominante et d’essayer de
reconstruire la vie des peuples.

Laplupart des pays d’ Amérique latine ont incorporé le theme du pluri
ou multiculturalisme dans leurs Constitutions ; c’est le cas du Nicaragua,
du Guatemala, du Mexique, du Venezuela, de la Colombie, du Pérou,
de I'Equateur, de la Bolivie, du Brésil, du Paraguay et de I’ Argentine.
Ce sont surtout la Bolivie et I'Equateur qui ont assumé un plus grand
engagement par rapport a leurs constitutions politiques étatiques ;
cela représente un effort pour introduire la notion d’interculturalité
dans leurs Constitutions.?! Dans le cas de I'Equateur, l'article 2 de la
Constitution parle d’un Etat pluriculturel et multiethnique, qui respecte
et stimule le développement des langues équatoriennes, le castillan est

2 Cfr. Ricceur (2010).
2L Cfr. Estermann (2014).

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 349-374



366 Gerardo Miguel Nieves Loja

la langue officielle tandis que le quechua, le shuar et autres langues
ancestrales sont d’usage officiel dans les peuples indigenes. Cependant,
aucune loi ne protege les terres des peuples autochtones d’Amazonie,
les programmes scolaires et académiques des lycées et universités
n‘incluent pas les savoirs ancestraux comme matiere, les langues
ancestrales ne font pas 1'objet d'un apprentissage obligatoire et sont en
voie de disparation.

Un projet interculturel est fondamental pour la construction d’un
Etat unitaire social de droit plurinational communautaire, un Etat
fondamentalement différent? un Etat interculturel qui ne se limite
pas uniquement au probleme indigene ou afro, mais prend en compte
la diversité culturelle qui existe dans un territoire, ou la justice et
I’éducation sont des piliers fondamentaux pour construire une société
plurielle et interculturelle ou la coexistence entre personnes différentes
est possible. C’est le cas du Mexique ou des réformes constitutionnelles
ont été faites en 1992 et en 2001, dans lesquelles il est reconnu que la «
Nation mexicaine a une composition multiculturelle basée a 1'origine
sur les peuples indigenes » (Hernandez, 2007, p. 186).

Le fait qu'un Etat soit déclaré pluriculturel signifie qu’il al’obligation
de « garantir les bases de la reproduction culturelle des différents peuples
et, en particulier, d’assurer leur défense contre les agressions de la
modernité économique et de '’hégémonie culturelle » (Houtart, 2013, p.
66). Dans le cas équatorien, pour construire une société interculturelle, il
est urgent de promouvoir un travail de justice sociale contre 1'exclusion
et 'exploitation de la part des riches et des entreprises nationales et
internationales, ainsi que de favoriser la promotion de lois écologiques
et sociales plus strictes pour que les colons qui exploitent les mines ne
détruisent pas I'écosysteme,” afin qu’il n'y ait pas de contradiction entre
un Etat pluriculturel et la permissivité de l'exploitation pétroliere et
d’autres ressources, en particulier dans les régions o1 vivent des paysans
et des populations autochtones.

Outre les droits environnementaux, il est essentiel que la pluralité
ait un cadre juridique constitutionnel, ot les indigenes, dans le cas
de l’Amazonie équatorienne, puissent défendre et préserver leurs
territoires contre les multinationales étrangeres et les institutions

22 Cfr. Walsh (2009).
2 Cfrr. Houtart (2013, p. 75).

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



367

L’interculturalité depuis la périphérie

nationales afin qurils ne soient pas expulsés de leurs terres ancestrales. 11
n'y a pas d’institutions qui défendent frontalement les droits de ceux qui
ne peuvent pas toujours exercer leurs droits. S'il n'y a pas d’engagement
institutionnel, tout discours sur l'interculturalité court le risque de
tomber dans un folklorisme essentialiste. L’'interculturalité doit avoir
une base juridique afin que les autochtones ne soient pas piétinés dans
leur culture, leur savoir et leur vie quotidienne. L’égalité n’est donc
pas un simple désir de bons citoyens, c’est le droit a étre respecté et
a respecter ses semblables, c’est rompre avec le paradigme de division
entre ceux qui savent et ceux qui ne savent pas, de sorte que l'égalité,
sauf dans certaines confessions chrétiennes, n‘existe que dans 'espace
politique, un lieu ol les citoyens interagissent les uns avec les autres
dans un environnement pluraliste, germe de la communauté et du
pouvoir en tant que participation citoyenne.

11 faut une Constitution qui non seulement déclare la plurinationalité,
mais aussi la liberté d’expression et méme un autre type d’action, de
mouvementetde participation, afin que leur culture, leur environnement,
leurs valeurs et leurs savoirs soient défendus et protégés. En outre, les
lois ne doivent pas étre élaborées par et avec des spécialistes, mais naitre
des besoins des communautés autochtones, d’en bas, depuis les bases.
Ces derniéres ne doivent pas étre de simples admiratrices ou adeptes,
mais participer activement et étre les protagonistes de 'interculturalité.
Ce sont les peuples autochtones qui doivent remettre la Constitution
au gouvernement et non l'inverse ; c’est le mécanisme a travers lequel
ils se protegent contre les injustices, et 'objectif doit étre la liberté.
La loi doit étre le lien durable qui unit les hommes, les peuples, les
nationalités, ce n’est pas une imposition, mais un accord qui évite la
violence, de sorte que les lois soient en mesure de créer de nouvelles
relations entre les citoyens qui viennent d’arriver et ceux qui, depuis des
temps immémoriaux, vivent dans un lieu déterminé. Les lois doivent
avoir la capacité de protéger des injustices dont peuvent souffrir les
minorités, les peuples et les cultures qui ont été exclus pendant des
siecles. Cest pour cette raison qu’il est nécessaire de déterminer qui
sont les exclus, les pauvres en droits qui sont complétement soumis, ou
ceux qui bénéficient de certaines protections juridiques, et ceux qui sont
completement exclus, sans droits légitimes.

Comme nous pouvons le voir, 'interculturalité touche 1'aspect de la
légalité, du fait que, par exemple dans le cas des peuples autochtones,
ils « ont le droit d’avoir des droits » (Arendt, 2002, p. 68), puisque seul

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 349-374



368 Gerardo Miguel Nieves Loja

celui qui est protégé par la loi de I'Etat est un citoyen a part entiére
et, par conséquent, peut vivre bien. Au contraire, tous ceux dont les
droits ne sont pas respectés sont exposés a toutes sortes de persécutions
et de marginalisation créées et promues par des groupes de pouvoir
économique et politique.

Par conséquent, I'interculturalité n’est pas seulement une question
d’étre, d’identité, mais de la capacité d’action de la personne, de ce
qu’elle fait, de son activité publique liée au probleme des citoyens,
qui doivent étre respectés et accueillis dans leur diversité culturelle.
Compte tenu de I'hétérogénéité de la réalité latino-américaine, il
pourrait étre utile d’écouter John Rawls qui, apres avoir accordé une
importance particuliere au principe des libertés fondamentales, ce qui
signifie que chaque citoyen est égal devant la loi, prend en compte
également le principe de la différence. Cela veut dire que la justice en
tant qu'équité, telle que la congoit Rawls, doit donner la priorité aux
cultures, aux communautés et aux exclus, parce qu’ils se trouvent dans
une situation de désavantage par rapport aux groupes plus puissants.
Rawls nous rappelle que les Etats courent le risque de voir la réalité
comme un ensemble homogene, ol tous les citoyens se trouvent dans
une situation d’égalité, et de 'appliquer aux communautés autochtones
et aux minorités existantes dans différentes latitudes. D'une certaine
maniere, ces minorités exclues méritent une plus grande attention de

I'Etat d’un point de vue juridique et méme économique.

6. Une culture politique participative

La plupart des discours sur l'interculturalité parlent de dialogue,
mais il existe le risque de tomber dans une attitude démagogique de
bonnes intentions et méme d’engagements d’ordre juridique. Pour cela
et pour d’autres raisons, certains penseurs considerent que tant qu'il n'y
aura pas d’égalité sociale et que la lutte des classes continuera d’exister,
il sera difficile que cet idéal d’interculturalité devienne une réalité. Il est
bien connu que les abus économiques exercés par le capitalisme sur les
classes pauvres ont constitué une menace pour l'interculturalité. En ce
sens, le péruvien Fidel Tubino (1909-1973), estime que :

L’asymétrie sociale et la discrimination culturelle
rendent impossible un dialogue interculturel
authentique. C'est la raison pour laquelle il ne faut
pas commencer par le dialogue mais par la question

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



369

L’interculturalité depuis la périphérie

des conditions du dialogue (...), il faut exiger que le
dialogue entre les cultures soit avant tout un dialogue
sur les facteurs économiques, politiques (...). Pour que
le dialogue soit réel, il faut commencer par rendre
visible les causes du non-dialogue, ce qui implique
nécessairement un discours de critique sociale (Tubino,
2005, p. 5).

Comme on peut le voir, Tubino introduit ici le critere politico-social
qui est fondamental pour tout dialogue, afin que ce ne soit pas du pur
folklorisme romantique avec des caractéristiques essentialistes. Il s’agit
donc de construire une politique publique plurielle et participative et,
avec cela, une égalité sociale entre les acteurs du dialogue inclusif. Il
est difficile que les pauvres et les riches s’assoient pour dialoguer s’il
n'y a pas un intérét commun et s’il existe une division de classes entre
les participants, car leurs intéréts sont opposés. Pour cette raison, selon
Tubino, l'interculturalité doit étre un projet éthique et politique capable
de créer une culture politique participative, capable de promouvoir et
de générer un dialogue et une interaction entre les différentes cultures,
et l'aspect contextuel des problémes socio-économiques et politiques fait
partie du dialogue.

Le philosophe et théologien suisse Josef Estermann, qui a fait
des recherches remarquables au Pérou et en Bolivie, insiste sur les
processus de décolonisation a travers l'indépendance politique des pays
colonisateurs, mais dans le contexte de l'expérience politique et culturelle
des peuples cela n’a guere changé, au contraire, les Constitutions n’ont
pas construit une politique de libération des minorités culturelles et des
classes dominées.*

Dans le contexte de I’Amérique latine, il y a un besoin urgent
d'une philosophie interculturelle qui déconstruise les paradigmes
colonialistes existants dans I'imaginaire des habitants qui maltraite les
pauvres, les femmes et ceux qui ont un teint foncé. Par conséquent, le
défi interculturel et tout ce qui prétend aller dans ce sens ne doivent
pas tant s’orienter vers le probleme métaphysique et ontologique mais
plutot vers tout ce qui concerne les aspects économiques, sociologiques,
culturels, et la question politique (cette derniere est absente de la
proposition d’Estermann).

2 Cfr. Estermann (2014).

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 349-374



370 Gerardo Miguel Nieves Loja

Par rapport au phénomene de I'interculturalité, Estermann considere
qu’il est prioritaire d’analyser les « asymétries socio-économiques,
de genre, et culturelles » (Estermann, 2014, p. 12), a partir desquelles
il cherche a articuler une théorie prioritaire qui integre le probleme
économique et ses asymeétries, la polarisation entre riches et pauvres, les
inclus et les exclus, les colonisateurs et colonisés, de sorte que le discours
interculturel ne reste pas seulement intentionnel. Il est cependant tres
difficile que les colons s’assoient a une table de dialogue avec les peuples
autochtones.

Comme on peut l'observer, Estermann situe l'interculturalité
non seulement comme un probléeme culturel, mais aussi, et
fondamentalement, comme un probléeme économique ; c’est-a-dire qu'’il
est difficile de parler de relation, de dialogue et de respect culturel quand
il existe des différences de classes, car c’est toujours la culture de celui
qui détient le pouvoir économique qui se placera au-dessus de celle qui
est en situation de désavantage économique et social. Dans ce contexte,
la contribution de Frangois Houtart est tres opportune et pertinente car
il considere le probleme de I'interculturalité comme un élément essentiel
dans la construction du bien commun universel.

De nombreux pays se sont engagés dans le projet d énergie verte avec
l'utilisation d’agrocarburants qui implique la nécessité d’acquérir des
millions d’hectares de terres de la part des multinationales pour leurs
monocultures, puis la destruction des foréts et l'utilisation de produits
fertilisants qui finissent par contaminer I'environnement, avec de graves
conséquences pour les communautés autochtones qui se voient obligées
de quitter leurs terres ancestrales pour se déplacer vers les grandes
périphéries des villes ou elles perdent leur culture et leurs savoirs
ancestraux.”

Il n’est pas question de séparer I'étre humain de la nature, car il existe
une relation intime entre les deux : la nature est la meére (Pachamama)
qui permet de bien vivre (sumak Kawsay). Il est également urgent
de privilégier la valeur d’usage plutdt que la valeur d’échange, étant
donné que les biens doivent satisfaire les besoins de I’étre humain, et
pas seulement l'objet de la transaction, de la valeur d’échange. A ce
sujet, on peut citer I'importance de l'analyse du prétre jésuite Francisco
Xavier Clavijero (1731-1787), précurseur de l'indigénisme au Mexique,

% Cfr. Houtart (2013).

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



371

L’interculturalité depuis la périphérie

qui, dans une critique a De Paw, déclare que les mexicains ne pouvaient
pas étre considérés barbares seulement pour le fait de ne pas utiliser de
monnaie frappée, la clé se trouvant dans l'usage et non dans le matériel
physique, ni dans la fonction technique de la frapper. Les mexicains se
servaient de la feve non comestible de cacao comme monnaie mexicaine
d’usage commun qui était :

Le signe représentatif de la valeur de toute marchandise.
Le cacao permettait en outre que la numération soit
divisible, ce n’était pas du simple troc puisqu’il s’agissait
de prélever des quantités, de les multiplier ou les
réduire selon les besoins ; n’étant pas comestible, il était
permanent comme le métal, ce nétait pas une cacahuete
mais une semence utile (Clavijero, F.X., Historia Antigua

de México, p. 61; cité par Aspe (2014, p. 198)).

Clavijero montre ainsi que les mexicains avaient d’autres types de
monnaies qu’il ne faut pas considérer uniquement comme quelque
chose de matériel, mais plutot en voir 'abstraction rationnelle qui reflete
le degré de culture et le developpement de ces peuples. Les habitants de
Rome, de la Perse et les Hébreux n‘avaient eux-mémes pas de monnaies
pour leurs opérations et l'usage de transactions, on observe qu’ils
« étaient civilisés » (Clavijero, XXX, p. 197).

Comme nous 'avons vu jusqu’ici, les cultures ne sont ni des pieces de
musée ni des paysages indigenes, elles doivent avoir la priorité dans les
« politiques de développement durable », non seulement parce qu-elles
peuvent générer de la rentabilité mais aussi parce qu’elles peuvent
contribuer a la cohésion sociale, en tant qu’instances de développement
durable.? Dans cette optique, les cultures, tout en ayant une relation avec
la nature, ne sont pas intouchables, elles se recréent. En méme temps
elles s'adaptent peu a peu aux besoins des sociétés et sont en mesure de
contribuer a la politique quand elles sont participatives et solidaires.?”

Les rencontres entre cultures n’ont guere été pacifiques et elles
continuent d’étre conflictuelles ; cependant la richesse culturelle de
nombreux peuples d’Amérique latine est remarquable. On y observe
une symbiose de cultures qui se manifestent dans la musique, la

% Cfr. Pérez (2016, p. 52).
¥ Cfr. Pérez (2016, p. 54).

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 349-374



372 Gerardo Miguel Nieves Loja

danse, la nourriture, la religion, et méme dans le domaine économique
et politique. En outre, les religieux de l'ere coloniale, en plus de leurs
taches pastorales, enseignaient le castillan et devaient apprendre les
langues autochtones ; on peut méme observer que de nombreux mots
ont été incorporés au castillan surtout quand il s’agissait d’expliquer la

vision du monde, leur cosmovision.

Conclusion

Pour conclure cette réflexion, qui bien str n’épuise pas toute la
question de l'interculturalité, nous pouvons dire qu’il est important
d’insister sur la création d’espaces dans lesquels toutes les cultures,
les savoirs, les spiritualités et les philosophies puissent contribuer au
bien commun de I'humanité ; pour cela, il est nécessaire de décoloniser
les imaginaires a partir d’une lecture et d’une interprétation éthiques
de la réalité, ou convergent les acteurs en relation avec la « nature,
la production des bases de de la vie et 'organisation démocratique »
(Houtart, 2013, p. 65). Que chacun parle sa langue et pense par lui-méme.

Il faut promouvoir un dialogue interculturel ouvert, qu’il y ait
d’abord un échange entre les cultures marginales ou celles du sud,
qu'elles s’enrichissent mutuellement de leurs sagesses et de leurs
épistémologies. Il est également important que les cultures ne soient
pas considérées comme des pieces de musé€e, comme quelque chose
de passé ; elles sont vivantes au sein d’une société ; néanmoins, elles
sont également sujettes a des changements et a des transformations
permanentes. Pour promouvoir cet enrichissement mutuel il faut que
convergent différents éléments, tels que des événements académiques,
la création de centres d’artisanat, etc. et que les médias sociaux non
seulement informent, mais aussi soient en mesure de créer des espaces
pluralistes et démocratiques.

. . ité devrai

Les responsables de la promotion de l'interculturalité devraient
provenir de ces mémes cultures, et étre les acteurs et les protagonistes
de ce processus, afin que celui-ci ne se fasse pas d’en haut mais depuis la
base, depuis les organisations sociales et les autres groupes dissociés des
intéréts politiques partisans quine favorisent pas une culture participative
et de dialogue. Il faut instaurer une autre maniere de pensée et d’agir qui
défende les pauvres, les cultures indigenes et la nature. Cependant, il
ne s’agit pas seulement de défendre I'environnement écologique, mais

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



373

L’interculturalité depuis la périphérie

aussi la vie physique, biologique, psychologique et sociale; la dignité de
la vie humaine.

Le défi de linterculturalité est de récupérer les trésors
épistémologiques perdus, de se pencher sur I'histoire des exclus, de leur
rendre la parole, la capacité d’agir et de vivre dans un environnement
pluriel. Nous devons nous défaire du Christophe Colomb présent dans
l'esprit de beaucoup afin de reconstruire l'estime de soi intellectuelle des
pauvres qui ont été considérés comme dénués de raison. Cependant,
il y a eu des efforts considérables depuis les luttes paysannes, sociales
et indigenes pour faire de l'interculturalité une réalité, a partir d'une
nouvelle philosophie, d'une éducation libératrice et d'une approche
légale et constitutionnelle qui accorde des droits a ceux qui ne les ont

pas.
Références

Arendt, H. (2002). Condition de I’homme moderne. Paris: Gallimard.

Aspe, V. (2014). Las disertaciones de Clavijero y su supuesta disputa
en contra de los ilustrados europeos. Metafisica y persona. Filosofia,
conocimiento y vida, 12, 185-209. Tiré du site Internet suivant: www.
revistas.uma.es/index.php/myp/article/download/2733/2535

Choque, M. E. (2007). Principios para la construccion de una democracia
intercultural. Dans C. Zapata (ed.), Intellectuels indigénes. (pp. 181-
197). Quito: Abya-Ayala.

Dietz, G., Mendoza, R. & Tellez, S. (2008). Multicuralismo, educacion
intercultural y derechos indigenas en las Américas. Quito: Abya-Ayala.

Dussel, E. (2005). Transmodernidad e interculturalidad. México: UAM.

Echeverria, B. (2007). Vuelta de siglo. Caracas: El Perro y la Rana.

Estermann, J. (2014). Colonialidad, descolonizacion e interculturalidad.
Apuntes desde la Filosofia Intercultural. Polis, 13(38), 347-368.

Esteva, G. (2014). Para sentipensar la comunidad. Bajo el volcin, 15(23),
171-186. Tiré du site Internet suivant: https://www.redalyc.org/
pdf/286/28643473010.pdf

Ferrdo, M. (2013). Educacién intercultural critica. Dans C. Walsh (ed.),
Pedagogias decoloniales. (pp. 154-161). Quito: Abya-Ayala.

Fornet, R. (2000). Supuestos filosdficos del didlogo intercultural. México:
Polylog.

(2007a). La filosofia intercultural desde wuna perspectiva
latinoamericana. Solar, 3, 23-40.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 349-374



374 Gerardo Miguel Nieves Loja

__(2007b). Interculturalidad y religion. Quito: Abya-Yala.

Gaitan, G. (2016). La ingenieria cultural y el futuro indoamericano.
Dans F. Houtart (ed.), Cambios de las culturas. (pp. 11-36). Bogota:
Ediciones desde abajo.

Gomez, C. (2015). La hermenéutica intercultural de Raimon Panikkar.
Franciscanum, 57 (164), 19-43.

Gutiérrez, G. (2007). Beber en su propio pozo. Salamanca: Sigueme.

Hernandez, N. (2007). La educacion intercultural en una perspectiva
universitaria. Dans C. Zapata (ed.), Intelectuales indigenas. (pp. 181-
197). Quito: Abya-Ayala.

Hidalgo, V. (2017). Cultura, multiculturalidad, interculturalidad y
transculturalidad: evolucién de un término. Tiré du site Internet suivant:
http://148.202.167.116:8080/jspui/bitstream/123456789/1151/1/
Cultura%2c%20%20multiculturalidad %2c%?20interculturalidad %20
y%20transculturalidad %20%20evoluci%C3%B3n%20de%20un%20
t%C3%A9rmino.pdf

Houtart, F. (2013). El bien comiin de la humanidad. Quito: IAEN.

__ (2016). La ingenieria y la pedagogia culturales. Dans F. Houtart
(ed.), Cambios de las culturas. (pp. 37-48). Bogota: Ediciones desde
abajo.

Kiing, H. (2010). ;Existe Dios? Madrid: Trotta.

Morin, E. (2002) Los desafios éticos del desarrollo. Buenos Aires: UBA.

Le Nouveau Petit Robert. (2007). Paris: Dictionnaire Le Robert.

Pérez, G. (2016). Cambio cultural inducido. Dans F. Houtart (ed.),
Cambios de las culturas. (pp. 49-60). Bogota: Ediciones desde abajo.

Rawls. J. (2003). Théorie de la justice. Paris: Editions du Seuil.

Ricceur P. (2010). La critique de la conviction. Paris: Pluriel.

Santasilia, S. (2011). Liberacion e interculturalidad. La refundacién del
sujeto como inter-sujeto. Quaderns de filosofia i ciencia, 41, 41-48.

Tubino, F. (2005). La interculturalidad critica como proyecto ético — politico.
Tiré du site Internet suivant: http://www.oalagustinos.org/edudoc/
LAINTERCULTURALIDADCR%C3%8DTICACOMOPROYECTO
%C3%89TICO.pdf

Walsh, C. (2009). Interculturalidad, Estado, Sociedad. Quito: Abya Yala.

__ (2012). Interculturalidad critica y (de) colonialidad. Quito: Abya-Yala.

Wittgenstein, L. (2003). Tractatus logico-philosophicus. Madrid: Alianza
Editorial.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



