
Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 291-323

http://doi.org/ 10.21555/top.v0i58.1086

Science in Post-Modernity: Rorty’s and Lyotard’s 
Perspectives

La ciencia en la posmodernidad: el caso de Rorty y 
Lyotard 

Nalliely Hernández Cornejo
Universidad de Guadalajara

México
nallie3112@hotmail.com

https://orcid.org/0000-0002-3345-4469

Recibido: 22 - 08 - 2018.
Aceptado: 23 - 10 - 2018.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution

-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.



292 Nalliely Hernández Cornejo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
This paper aims to analyze and to compare the conception of 

science that Richard Rorty and Jean-François Lyotard contend in 
some of their main writings. First, I will point out some similari-
ties and agreements in their philosophical perspectives, particu-
larly, I will emphasize their epistemological coincidences. Then, 
I will highlight some important differences in his philosophical 
interpretation of scientific development and its social role. As a 
result, it will be possible to clarify and accurately qualify these 
two postmodern conceptions of science that in several writings 
appear as indistinguishable or that, at least, are characterized 
with the same features. I will argue that these differences pro-
vide two essentially different viewpoints of science and culture. 
Finally, I will try to show that the Rortian perspective is more 
suitable facing contemporaneous problems in science, and to 
give a proper account of its historical development.

Keywords: neo-pragmatism; postmodern science; Rorty; 
Lyotard; power; efficiency.

Resumen
El objetivo de este trabajo consiste en contrastar las 

concepciones sobre la ciencia que desarrollan el filósofo 
norteamericano Richard Rorty y el filósofo francés Jean-François 
Lyotard en algunos de sus textos más conocidos. Para ello, 
primero mostraremos un panorama general del pensamiento 
posmoderno dentro del cual se ubican las propuestas de estos 
dos autores. A continuación, señalaremos algunos puntos de 
convergencia en sus respectivas perspectivas filosóficas y, en 
particular, epistémicas, para después señalar claras diferencias 
en su construcción filosófica de lo científico, su desarrollo y 
función social. Finalmente, intentaremos defender brevemente 
que la perspectiva de Rorty resulta más adecuada que la del 
francés de cara a enfrentar los retos actuales de la ciencia y para 
dar cuenta de su desarrollo histórico, pero que dicha perspectiva 
puede ser complementada y enriquecida por la crítica económica 
y política de este último. 

Palabras clave: neopragmatismo; posmodernidad; ciencia; 
Rorty; Lyotard; poder; eficiencia. 



293La ciencia en la posmodernidad: el caso de Rorty y Lyotard

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 291-323

1. Introducción
Sin duda, dos de los personajes más polémicos en la escena de la 

filosofía contemporánea han sido el norteamericano Richard Rorty y el 
francés Jean-François Lyotard. Ambos son asociados con las polémicas 
llamadas “modas neopragmatistas” y el “pensamiento textualista” 
conferidos al movimiento posmoderno. Si bien este último resulta 
un concepto esquivo y en ocasiones equívoco, la postmodernidad 
se asocia con los procesos culturales de una sociedad postindustrial 
que intentan dar cuenta de un cambio de época cuya definición no es 
del todo precisa, pero en la que el proyecto de la modernidad y de la 
Ilustración europea se encuentra en crisis o colapsado (cfr. Wellmer, 
1988, p. 103). Así, el pensamiento posmoderno se puede describir 
como un conjunto de críticas o denuncias de agotamiento a conceptos 
tradicionalmente relacionados con la modernidad, tales como la certeza 
epistémica, el progreso histórico o la univocidad del significado, entre 
otras (Aylesworth, 2015). 

Inicialmente y de forma general, el apelativo “posmoderno” fue 
usado por estudiosos de habla inglesa, desde que fue acuñado por el 
historiador Arnold J. Toynbee al inicio de la década de 1950, sugiriendo 
irracionalidad, anarquía o indeterminación amenazante (cfr. Calinelscu, 
1977, p. 133).1 Irving Howe y Harry Levin usan el término para denotar un 
cambio cultural en la sociedad de masas y un trasfondo anti-intelectual 
amenazador del humanismo y de las proyecciones de progreso modernas 
(cfr. Peters, 1989, p. 94). En suma, la postmodernidad plantea una serie 
de dudas relativas a la eficacia del legado de la Ilustración, a través de 
la guía que solían ofrecer la ciencia, la política, la cultura y la religión, 
organizada en un modelo único de racionalidad. 

En el terreno propiamente filosófico podemos rastrear elementos 
precursores de la posmodernidad desde pensadores como Hegel o 
Kierkegaard; en particular, Nietzsche trata la noción de que la era 
moderna llega a su fin cuando afirma que la imagen de una racionalidad 
ordenada es un mito metafísico más propio de una sociedad aún primitiva 
y bárbara. Asimismo, Martin Heidegger, siguiendo a Nietzsche, rechaza 

1  También la teoría sociológica tanto de izquierdas como de derechas 
comenzó a usar el término (cfr. Peters, 1989, p. 94).



294 Nalliely Hernández Cornejo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

la concepción de la realidad como un sistema racional de causas y 
efectos, que tiene como modelo la objetividad científica para dominar 
y organizar rigurosamente el mundo (cfr. Vattimo 2011, p. 16). Como 
consecuencia, en su pensamiento encontramos la disolución de diversas 
dicotomías metafísicas que resultan clásicas en la tradición filosófica 
occidental, como lo es la de apariencia y realidad o la de sujeto y 
objeto, especialmente la desarticulación o desplazamiento del concepto 
moderno de sujeto, que se convertirán en elementos característicos de lo 
posmoderno.

Ahora bien, para pensadores contemporáneos como Jürgen 
Habermas, siguiendo a Max Weber, la modernidad representa la 
separación de tres esferas autónomas de la cultura, a saber, la ciencia, la 
moralidad y el arte, en la que cada uno de estos ámbitos se corresponde 
a su vez con profesiones que están bajo el dominio de especialistas. El 
proyecto moderno intentaba desarrollar en cada uno de estos aspectos una 
ciencia objetiva, una moralidad y leyes universales y un arte autónomo, 
respectivamente. Esta cultura especializada se proponía ser utilizada 
para el enriquecimiento de la vida social organizada racionalmente, 
como dijimos antes (cfr. Habermas, 1985, pp. 33-34). Sin embargo, la 
crisis de la modernidad puso en entredicho el éxito de tal proyecto y con 
ello la propia distinción de tales esferas y su potencial emancipador. El 
alemán, por tanto, atribuye el término “posmodernidad” a la corriente 
francesa que se articula desde George Bataille a Jaques Derrida e incluye 
a otros pensadores, como Michel Foucault2 y, por supuesto, a Jean-
François Lyotard (cfr. Peters, 1989, p. 95), que desafían y sospechan de 
tal proyecto. Según Habermas, quien insiste en que la cultura requiere 
un fundamento filosófico que preserve el “impulso emancipatorio” 
que surge con la Ilustración, los autores posmodernos que vinculan a 
Nietzsche con Heidegger y los postestructuralistas franceses promueven 
una completa ruptura con ésta: “critican las normas constitutivas de la 
modernidad rechazando los compromisos con la verdad, la racionalidad 

2  En una entrevista con Gérard Raulet, Foucault afirma que no entiende lo 
que el término modernidad o posmodernidad significa o qué tipo de problema 
es común a los pensadores posmodernos y postestructuralistas. Sin embargo, 
su análisis genealógico del poder moderno que niega un privilegio histórico o 
epistémico a la noción cartesiana tradicional de subjetividad coincide con tesis 
atribuidas a la posmodernidad (cfr. Peters, 1989, pp. 95-96). 



295La ciencia en la posmodernidad: el caso de Rorty y Lyotard

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 291-323

y la libertad que hacen posible la crítica” (Habermas, 1981, p. 13).3 
Así, de acuerdo con él y en contraposición a los otros, debemos tener 
una explicación general de los estándares de lo razonable para poder 
articular la diferencia entre verdad y falsedad, teoría e ideología, etc. 
(cfr. Peters, 1989, p. 97).

En un tono también crítico, Frederic Jameson es otro de los teóricos 
centrales de la posmodernidad. Centrándose en la dimensión estética a 
través de la poesía, la música, el cine, la pintura o la arquitectura, en su 
artículo Posmodernismo y sociedad de consumo (1985), Jameson caracteriza 
la posmodernidad como una reacción específica contra el modernismo 
hegemónico, difuminando la vieja distinción entre cultura superior 
y cultura popular o de masas, así como de las antiguas categorías de 
género y discurso en la teoría contemporánea (cfr. pp. 166-7). 4 A su vez, 
este concepto periodizador, afirma, está asociado con el tipo de vida 
social que corresponde a la sociedad postindustrial o de consumo, la 
sociedad de los medios de comunicación o del espectáculo que inicia a 
finales de los años cuarenta y principios de los cincuenta. Dicha sociedad 
se caracteriza estéticamente a través del pastiche y la esquizofrenia,5 
es decir, por la imposibilidad de concebir la novedad y de retener su 
propio pasado, viviendo en un presente perpetuo que abandona las 
formaciones sociales anteriores (cfr. p.185). Sin embargo, al mismo 
tiempo, el rechazo posmoderno de una razón totalizadora y su sujeto 
es una oposición al arte autónomo, como dijimos antes, y para Jameson 
significa una conexión entre estética y política. Como afirma Wellmer: 
“la estética del postmodernismo está para Jameson en correspondencia 

3  La traducción es mía. 
4  Por ejemplo, se pregunta Jameson, ¿podemos afirmar que la obra de 

Michel Foucault es historia, teoría social o ciencia política? (cfr. Jameson, 1985, 
p. 167). 

5  De acuerdo con Jameson, el pastiche se caracteriza de acuerdo con la 
actitud estética de que la innovación estilística ya no es posible, por lo que sólo 
resta imitar otros estilos, una especie de encarcelamiento en el pasado a través 
de la moda retro (cfr. Jameson, 1985, p.172). Por otro lado, Jameson recupera 
la consideración de Lacan de que la esquizofrenia se refiere a un desorden del 
lenguaje, perdiendo la experiencia de la continuidad temporal y condenándose 
a vivir en “un presente perpetuo en el que los diversos momentos de su pasado 
tiene escasa conexión y para el que no hay ningún futuro concebible en el 
horizonte” (p. 177). 



296 Nalliely Hernández Cornejo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

con la “micropolítica” de una nueva izquierda descentrada” (cfr. 1988, 
p. 106).

En un sentido similar, para Gianni Vattimo el sentido de la 
posmodernidad está ligado con el hecho de vivir en una sociedad 
de medios de comunicación masiva, en la que a su vez desaparece 
la posibilidad de hablar de forma unitaria de la historia; como un 
proceso progresivo de emancipación y realización de la civilización en 
conexión con el modelo de hombre europeo (cfr. 1994, pp. 9-10). Ello ha 
mostrado una sociedad más compleja y caótica, afirma Vattimo, en la 
que conviven y surgen múltiples concepciones del mundo (cfr. 1994, pp. 
12-13). Por tanto, lo posmoderno se caracteriza por la desaparición de 
una racionalidad central de la historia, generando la posibilidad de una 
multiplicidad de racionalidades locales (minorías sexuales, religiosas, 
culturales, etc.), mostrando que “el ser no coincide necesariamente con 
lo que es estable, fijo, permanente, que tiene algo que ver más bien con el 
acontecimiento, el consenso, el diálogo, la interpretación (…)” (Vattimo, 
1994, p. 19). 

Asimismo, Craig Owens considera el posmodernismo como una 
crisis de la representación occidental, su autoridad y sus afirmaciones 
universales, que ha sido anunciada por los grupos y discursos que 
hasta entonces estaban marginados. Entre ellos podemos encontrar la 
discusión en torno al género o a la raza, así como cualquier otra diferencia 
cultural, en tanto crítica radical de los discursos dominantes del hombre 
moderno (cfr. Foster, 1985, p. 14). Así, la posmodernidad pone sobre la 
mesa la necesidad de pensar bajo puntos de vista que consideren las 
diferencias sin jerarquías. 

Si bien, como hemos podido apenas esbozar en estos pocos ejemplos, 
la caracterización de la posmodernidad es muy diversa y polifacética, lo 
cierto es que, como afirma Hal Foster, el posmodernismo representa un 
conflicto entre viejas y nuevas formas culturales y económicas dentro 
del cual cabe clasificar una oposición básica entre un posmodernimso 
que se propone deconstruir el modernismo y oponerse al status quo, 
y otro que intenta recuperar el primero y rechaza el segundo; uno de 
resistencia y otro de reacción (cfr. 1985, p. 11). 

Como también mencionamos antes, en el ámbito filosófico una idea 
clave es el cuestionamiento de las preguntas y respuestas que articula 
la epistemología moderna. Dicho cuestionamiento sospecha de la 
distinción entre sujeto y objeto, así como de una caracterización única 
de la racionalidad. Una figura central de la crítica psicológica del sujeto 



297La ciencia en la posmodernidad: el caso de Rorty y Lyotard

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 291-323

y su razón es Freud, pues a partir de su descripción del inconsciente 
y de una irracionalidad fáctica que surge de su aparente razón, el 
psicoanálisis muestra el carácter no autónomo del sujeto.6 Por tanto, los 
conceptos de “razón” y “autonomía” ya no pueden corresponder a los 
de una filosofía cartesiana o idealista del sujeto, pues para él como para 
Nietzsche, el deseo (o la voluntad de poder) constituían una fuerza no 
racional dentro de la racionalidad y la conciencia moral (cfr. Wellmer, 
1988, p. 118). 

En el ámbito del lenguaje, la reflexión de Ludwing Wittgenstein en 
sus Investigaciones filosóficas sospecha de las razones últimas y de las 
soluciones definitivas. Por el contrario, sustituye el ideal de la razón por 
un conjunto de juegos de lenguaje que carecen de certezas últimas o 
límites fijos, por lo que no existen reglas a priori de la argumentación 
racional (cfr. Wellmer, 1988, p. 137). En este sentido, como afirma 
Albrecht Wellmer, la posmodernidad se sintetizaría como una pérdida 
de la ilusión de reconciliación entre juegos del lenguaje, en términos 
wittgenstenianos, “sin nostalgia de totalidad ni de unidad, de experiencia 
transparente y comunicable” (cfr. 1988, p. 110).

Estos elementos epistemológicos y lingüísticos resultan clave para 
explorar la concepción posmoderna del conocimiento científico, la 
cual a su vez resulta crucial para entender la posmodernidad; en tanto 
la modernidad intentaba, en buena parte, fundamentar la cultura e 
impulsar el progreso moral y la vida social en un modelo de racionalidad 
ejemplificado por la ciencia. Por tanto, consideramos que entender la 
actividad científica en la posmodernidad, así como dar cuenta de su papel 
en las sociedades contemporáneas resulta decisivo para explicar este 
cambio cultural y por ello a continuación nos proponemos caracterizar 
esta noción en dos autores centrales de la filosofía contemporánea: 
Lyotard y Rorty. 

2. Rorty y Lyotard como posmodernos 
Jean François Lyotard, que durante los años cincuenta y sesenta 

militó en el marxismo, eventualmente se convirtió en un filósofo clave 
de la posmodernidad, separándose fundamentalmente del pensamiento 
totalizador característico de éste y de otras posturas propiamente 

6  El sujeto moderno con capacidad de autodeterminación queda expuesto 
al servicio de fuerzas ajenas a sí, por lo tanto, la autotransparencia de sí mismo 
resulta una ficción (cfr. Wellmer, 1988, p. 117). 



298 Nalliely Hernández Cornejo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

modernas (cfr. Lechte, 2010, p. 413). Su distanciamiento del marxismo 
es paralelo a su acercamiento al psicoanálisis, utilizando la energía de 
la libido que, en su texto Economie libidinale (1974), se convierte en una 
categoría central para caracterizar la política, cambiando el enfoque del 
análisis racional y sistemático al enfoque del deseo (cfr. Sim, 2011, p. 
3). Sin embargo, ya desde su tesis doctoral publicada en 1971, Discurso, 
figura, el filósofo francés se acerca a las perspectivas del psicoanálisis 
estructuralista, la semiótica y las teorías del lenguaje, así como a la 
filosofía fenomenológica del estilo de Merleau-Ponty (cfr. Lechte, 2010, 
p. 414). 

Como es bien sabido, Lyotard en su texto La condición posmoderna, 
publicado en 1979, usa el modelo de los juegos del lenguaje de 
Wittgenstein y la teoría de los actos del habla de Austin para dar cuenta 
de lo que llama: la transformación de las pautas que sigue el desarrollo 
de la ciencia o el arte desde finales del siglo XIX. El filósofo francés, a 
la luz de su apropiación particular de estas perspectivas, establece su 
diagnóstico del estado del conocimiento, la ciencia y la tecnología de 
las sociedades capitalistas avanzadas como algo parcelado, inestable 
y mercantilizado, en clara ruptura con lo que había proyectado la 
modernidad y, con este punto de partida, explica lo que considera una 
transformación general de la sociedad contemporánea. 

Paralelamente, en el ámbito norteamericano, el neopragmatista 
Richard Rorty es otro de los pensadores que característicamente se clasifica 
dentro de la perspectiva posmoderna. Rorty, inicialmente formado en 
la escuela de historia de la filosofía de Yale, incursionó al principio de 
su carrera en la filosofía de la mente dentro de la tradición analítica. 
Posteriormente, elaboró una fuerte crítica a la tradición epistemológica 
moderna en su libro La filosofía y el espejo de la naturaleza, curiosamente 
también publicado en 1979. Dicha crítica la conforma a través de su 
recuperación del pragmatismo clásico americano, principalmente de 
James y Dewey, y de otros recursos como la hermenéutica, la propia 
tradición analítica y una perspectiva historicista de la filosofía. 

A partir de entonces, Rorty se fue separando paulatinamente de 
dicha tradición, cuestionando la insistencia en establecer fundamentos 
epistemológicos últimos a través de la configuración de teorías 
filosóficas de la verdad, la racionalidad y la objetividad. Aunque a lo 
largo de su trayectoria continuó debatiendo con diversas figuras, como 
Habermas o Putnam, sobre dichas temáticas, el norteamericano fue 
cambiando poco a poco su enfoque de la filosofía para concebirla como 



299La ciencia en la posmodernidad: el caso de Rorty y Lyotard

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 291-323

un género literario, coincidiendo con algunas tesis de la perspectiva 
textualista francesa.7 Así, recuperando esta última perspectiva, junto con 
una apropiación idiosincrática de autores tan diversos como Heidegger, 
Wittgenstein o Dennett, Rorty va configurando una propuesta filosófica 
marcada fuertemente por el carácter histórico de todo lenguaje y la 
consecuente condición inminentemente contingente de la realidad.8 
En el transcurso de esta reflexión, el norteamericano elaboró diversas 
críticas a la metafísica cientificista establecida durante la modernidad, 
utilizando las perspectivas historicistas de filósofos como Thomas Kuhn 
y Paul Feyerabend, así como la reacción al cientificismo de la filosofía 
continental.

Frecuentemente, Rorty y Lyotard son “echados en el mismo saco” 
como representantes y promotores de la perspectiva cuyo fin confesado, 
según el reproche de Christopher Norris, consiste en echar a la basura 
toda la tradición del pensamiento crítico ilustrado (cfr. Norris, 1997, p. 44). 
En otras ocasiones se les señala como aquellos pensadores que insisten 
en la ausencia de un “terreno común” para juzgar entre los distintos 
discursos o juegos del lenguaje, lo cual ha llevado a interpretarlos como 
los más representativos difuminadores de la diferencia entre realidad y 
ficción o los defensores de un lenguaje que carece de toda pretensión 
de verdad, más allá de lo que contingente y localmente se acepta en 
lenguajes particulares.

Lo cierto es que la idea de un acceso a la realidad mediada por el 
lenguaje, ya sea a través de hábitos, convenciones o valores, los lleva a 
una perspectiva de la verdad confinada a una comunidad interpretativa 
dada en un momento particular de la constante “conversación de la 

7  A grandes rasgos, esta perspectiva, originalmente atribuida a Jaques 
Derrida, afirma que sólo podemos entender un texto a partir de las metáforas y 
expresiones que lo conforman, pero no podemos contrastarlo con nada fuera de 
él mismo, con el mundo que pretende describir. Así, cuando Derrida afirma que 
“no hay más que texto”, hace eco de la perspectiva del segundo Wittgenstein 
de que no hay significados pre-lingüísticos que describan o reflejen un estado 
de cosas o algo pre-lingüísticamente intuido (cfr. Munz, 1987, p. 73). En este 
sentido Rorty coincide con el textualismo y, de hecho, lo vincula con el idealismo 
del siglo XIX. Se pueden ver estas coincidencias y relación en su artículo “El 
idealismo del siglo XIX y el textualismo del XX” (cfr. Rorty, 1996a). 

8  Al respecto cfr., por ejemplo, los ensayos “Wittgenstein, Heidegger y la 
reificiación del lenguaje” (Rorty, 1993a, pp. 79-99) o “Daniel Dennett en torno a 
la intrinsicidad” (Rorty, 2000a, pp. 133-162). 



300 Nalliely Hernández Cornejo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

humanidad”, en expresión de Rorty. En una posición escandalosa 
para muchos que se puede calificar como anti-epistemológica, intentan 
diluir la diferencia filosófica entre conocimiento y opinión, al tiempo 
que insisten en ampliar la variedad de juegos de lenguaje o narrativas, 
juzgado cada uno con sus propios criterios. En este sentido, según 
Lyotard (2012), lo sublime se convierte en una guía de la heterogeneidad 
que habita nuestros discursos cuando un lenguaje intenta “monopolizar” 
la conversación. 

Así, podemos agrupar ambas posiciones considerando que su punto 
de partida es la pluralidad de juegos del lenguaje, tanto en el sentido 
wittgensteniano, referente a una diversidad de formas de vida y formas 
de legitimación eslabonados entre sí, como en el sentido kantiano de la 
distinción entre discurso científico, moral y estético. Es decir, sospechan 
de toda posibilidad de un metadiscurso omnicomprensivo o como una 
fundamentación última de la cultura y sin posibilidad ni deseabilidad 
de consenso general (cfr. Wellmer, 1988, p. 134). 

En particular, Norris (1997), en su libro Teoría acrítica. Posmodernismo, 
intelectuales y la Guerra del Golfo, recurre a una caracterización general de 
los temas desarrollados por Rorty y Lyotard como defensores de una 
superación radical del espíritu moderno, de tal forma que el pensamiento 
posmoderno de estos y otros autores es imprecisamente caracterizado, 
limitándose a acusarles de defensores de un relativismo moralmente 
indiferente e irresponsable.

El filósofo británico resume que Rorty defiende una versión 
deflacionista de la verdad que depende del poder de persuasión entre 
los miembros de una comunidad interpretativa (cfr. Norris, 1997, pp. 78-
79) y que Lyotard se opone a las narrativas monológicas dirigidas hacia 
un conocimiento final que refuerza las estructuras existentes de poder, 
al tiempo que defiende la multiplicación de los juegos del lenguaje 
más allá de cualquier discurso privilegiado de razón y verdad (cfr. 
Norris, 1997, p. 103). Asimismo, señala que ambos autores, junto con 
Foucault, Baudrillard, Fish y otros, son defensores del giro textualista 
en la filosofía, cuya perspectiva imposibilita decidir entre argumentos 
buenos y malos, verdades y mentiras; es decir, impide formular razones 
para adoptar una posición ética o política de forma crítica. En definitiva, 
se hace imposible cualquier debate inteligible sobre la verdad, la 
realidad o los valores éticos (cfr. Norris, 1997, p. 38). Sin embargo, como 
intentaré hacer ver más adelante, la crítica filosófica o la sugerencia de 
superación de determinados elementos modernos por parte de estos 



301La ciencia en la posmodernidad: el caso de Rorty y Lyotard

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 291-323

autores no impide la formulación de razones para el análisis o la crítica, 
tanto epistémica como política. Sólo intentan reelaborar la naturaleza de 
dichas razones. 

Para intentar contribuir a la clarificación de este panorama 
epistemológico y científico y su relación socio-política en la propuesta 
de estos autores, me propongo, a continuación, comparar algunos 
elementos de su concepción epistémica en torno a la ciencia, así como su 
papel social en el desarrollo cultural contemporáneo. 

3. Rorty y Lyotard como anti-autoritarios epistemológicos 
Como hemos sugerido, Rorty y Lyotard comparten una postura 

general en la característica desconfianza posmoderna hacia los grandes 
relatos o las llamadas “meta-narrativas” que pretenden dar una 
explicación totalizadora de la realidad o que proporcionan fundamentos 
últimos para la cultura. Así, estos autores rechazan una meta-narrativa 
entendida como:

(…) narrativas que describen o predicen la actividad 
de entidades semejantes al yo nouménico, al Espíritu 
Absoluto o al proletariado. Estas metanarrativas son 
relatos que pretenden justificar la lealtad hacia, o la 
ruptura con, determinadas comunidades actuales, pero 
que no son ni narrativas históricas sobre lo que éstas 
u otras comunidades han hecho en el pasado ni un 
escenario sobre lo que pueden hacer en el futuro (Rorty, 
1996b, p. 269). 

En definitiva, sospechan de las historias que intentan justificar 
nuestras prácticas e instituciones, fundándolas en principios 
trascendentales, universales o ahistóricos, es decir, un marco de 
referencia para la sociedad en general que legitima sus propias normas 
de forma externa a su propia esfera de competencia (cfr. Lecthe, 2010, 
p. 415). Así, si bien ambos dudan de la existencia de criterios definitivos 
integradores del entramado social y esquemas últimos legitimadores de 
la crítica que caracterizó a la modernidad, Lyotard clarifica: 

Esto no quiere decir que no haya relato que no pueda 
ser ya creíble. Por metarrelato o gran relato entiendo 
las narraciones que tienen función legitimante o 
legitimadora. Su decadencia no impide que existan 



302 Nalliely Hernández Cornejo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

millones de historias, pequeñas o no tan pequeñas, 
que continúen tramando el tejido de la vida cotidiana 
(Lyotard, 1987, p. 31). 	

Su recuperación del análisis lingüístico de Wittgenstein en las 
Investigaciones filosóficas, reinterpretando el concepto de “juegos del 
lenguaje”, les permite desechar una posición representacionista del 
lenguaje, así como la necesidad de una teoría general de la verdad.9 
Así, para ambos la realidad se constituye como un proceso lingüístico 
e intersubjetivo que se configura en nuestra relación meramente 
causal con el mundo. Por tanto, lo verdadero y lo correcto son siempre 
dependientes de las prácticas sociales, por lo que no consideran que 
exista un lenguaje o teoría que dirima definitivamente las disputas en 
torno a estos temas, así como ninguna teoría podría capturar el lenguaje 
en su totalidad. De esta forma, tanto la política, el conocimiento, el ser, 
la historia o, en suma, la realidad tiene un carácter social e histórico (cfr. 
Suárez, 2005, p. 82).

En el caso de Lyotard, en su texto La diferencia encontramos, en 
términos lingüísticos, la base filosófica del diagnóstico hecho en La 
condición posmoderna. De acuerdo con él, si admitimos la imposibilidad 
de expresar en forma simbólica la totalidad del mundo, debemos admitir 
que todas nuestras afirmaciones son parciales e incomensurables entre 
sí: “dos proposiciones de régimen heterogéneo no son traducibles la 
una a otra” (Lyotard, 2009, p. 10). Además, el diferendo es el nombre 
que le da el francés a la falta de procedimientos reconocidos para 
presentar lo que es distinto a los discursos disponibles en un momento 
dado, debido a que otras frases y conexiones convencionales excluyen 
dicho punto de vista (cfr. Sim, 2011, p. 51). Así, tal concepto da cuenta 
del conflicto entre discursos que no puede ser resuelto y en el que 
un “régimen de frases” domina sobre otro (cfr. Sim, 1998, p. 10). Ello 
genera el silenciamiento de un juego del lenguaje o a un “jugador”; una 
idea, perspectiva o una reinvindicación (cfr. Lechte, 2010, p. 418). En 
sus palabras: “La diferencia (en el sentido que damos aquí al término) 

9  Se puede consultar al respecto “Conservando la pureza de la tradición: 
ensayo sobre Wittgenstein” (1996c). Asimismo, diversos artículos de su libro 
Verdad y progreso. Escritos filosóficos 3 (2000b), muestra sus sospechas sobre la 
posibilidad de elaborar una teoría filosófica de la verdad o la racionalidad que 
no dependa de las prácticas sociales en las que el discurso está inmerso.



303La ciencia en la posmodernidad: el caso de Rorty y Lyotard

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 291-323

es el estado inestable y el instante del lenguaje en que algo que debe 
poderse expresar en proposiciones no puede serlo todavía” (Lyotard, 
1983, pp. 24-25). Por tanto, la diferencia representa una clara oposición a 
los lenguajes totalizadores o que pretenden reducir la realidad a un solo 
género y suprimir lo diferente, lo cual a su vez intenta evitar la omisión, 
la invisibilidad o el sofoco de nuevas formas de pensamiento y acción 
(cfr. Lechte, 2010, p. 421). 

Ahora bien, en particular en el ámbito del conocimiento y la ciencia, 
tanto el norteamericano como el francés son también incrédulos ante 
la existencia de un meta-nivel o un ámbito general que justifique las 
reglas y procedimientos como garantía de su realidad y como el camino 
que debemos seguir para aumentar la libertad y el progreso social. 
Por lo tanto, si no existen tales reglas y justificaciones que expliciten 
una racionalidad autónoma y funjan como fundamento de nuestras 
creencias, ambos sospechan de la idea de la ciencia como prototipo 
del conocimiento y guía cultural. Ello, de acuerdo con Rorty y otros 
pragmatistas, deriva en la crítica común a la distinción entre ciencia 
natural e indagación hermenéutica, al considerar que, en sus palabras, 
“el lenguaje de la ciencia teórica es irreductiblemente metafórico y 
que su lógica es interpretación circular y reinterpretación de datos en 
términos de la teoría y de la teoría en términos de datos” (Rorty, 1993b, 
p. 232). 

De esta forma, a primera vista Lyotard y Rorty comparten la idea 
de que, al no haber teorías últimas que den fundamentos a nuestros 
discursos, resulta imposible encontrar una teoría de la verdad o la 
racionalidad que no dependa de nuestras prácticas sociales. Por lo tanto, 
ambos pueden caracterizarse como filósofos anti-fundacionistas, para 
los cuales no parecen existir diferencias epistemológicas interesantes 
ni jerárquicas entre los objetos y procedimientos cognitivos y políticos. 
En ningún caso el fundamento epistémico no puede ser tajantemente 
separado de la legitimidad social, lo que vuelve plausible agruparlos 
como oponentes a la idea de una autoridad última epistemológica, a 
saber, como anti-autoritarios epistemológicos. Más aún, en ambos se 
muestra un desplazamiento o, mejor dicho, una relación intrínseca entre 
epistemología y política. Ello los lleva a un pluralismo lingüístico y 
epistémico en el que, de acuerdo con Lyotard, las narrativas pequeñas y 
locales son la forma más inventiva de crear y diseminar el conocimiento, 
y con ello romper la hegemonía ejercida por las grandes narrativas (cfr. 
Sim, 1998, p. 9). 



304 Nalliely Hernández Cornejo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

4. La ciencia como género literario y la ciencia como investigación 
de inestabilidades
A pesar de estas coincidencias, la deconstrucción epistemológica 

rortiana resulta distinta en muchos aspectos de la desconfianza de 
Lyotard ante cualquier meta-nararativa totalizadora, como veremos a 
continuación. 

En particular, la perspectiva que Rorty desarrolla sobre la ciencia 
como género de escritura, a partir de su característica interpretación de 
la modernidad y en defensa de una cultura sin fisuras ontológicas entre 
discursos, contrasta con la descripción del filósofo francés de una ciencia 
postmoderna como “investigación de inestabilidades” y legitimada por 
el poder de la tecnocracia y el mercado. 

Como ya también mencionamos, para el norteamericano la 
perspectiva que defiende del conocimiento y la ciencia es producto 
del agotamiento del discurso moderno epistemológico. De acuerdo 
con su lectura del desarrollo de la filosofía, a partir de la modernidad 
ésta se ha centrado en los problemas clásicos en torno al conocimiento 
entendido como una representación de la realidad, colocándose como 
fundamento de otras áreas de la cultura al estar en posición de juzgar 
la pretensión de conocer. A su vez esta concepción, que se consolidó a 
partir de la tradición que agrupa a Descartes, Locke y Kant, también 
define al hombre en-cuanto-ser-que-conoce (cfr. Rorty, 2001, p. 13). En 
esta medida, el conocimiento se demarca como definitorio de lo humano 
en su actividad representadora y alrededor de estas suposiciones se 
debatirán los problemas clásicos de la teoría epistemológica heredada 
al siglo XX. Como consecuencia de la genealogía que hace de este 
discurso en su obra La filosofía y el espejo de la naturaleza, Rorty intenta 
deconstruir dicho proyecto moderno y la consecuente tensión filosófica 
entre ciencia, ética y estética, mostrando así el carácter histórico y 
opcional de nuestras intuiciones epistemológicas enraizadas en él. 
Como resultado, su proyecto filosófico sospecha definitivamente de la 
idea del conocimiento como representación de la realidad, así como de 
la idea de que éste requiera una teoría filosófica que proporcione sus 
fundamentos definitivos. 

Por el contrario, para el neo-pragmatista el conocimiento es una 
actividad para interactuar con el entorno de formas cada vez más variadas 



305La ciencia en la posmodernidad: el caso de Rorty y Lyotard

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 291-323

y sofisticadas. Sin embargo, se trata de un instrumento condicionado 
por su contexto del que nada puede decirse ahistóricamente. Rorty 
naturaliza y socializa el conocimiento y sus categorías de tal forma que 
todos sus métodos y criterios de justificación están determinados por 
nuestras prácticas culturales, diluyendo así la distinción filosófica entre 
un concepto científico y uno literario, ético o político. En particular, 
el norteamericano sospecha de la ciencia como un género natural que 
esté basado en el seguimiento de un procedimiento característicamente 
científico, denominado “método”, o de la noción de objetividad 
sustentada en la posibilidad de describir los objetos y los procesos 
del mundo independientemente de nuestros propósitos y deseos. En 
su perspectiva, dichas concepciones son una desafortunada herencia 
de habernos apropiado de una noción de tales categorías, siguiendo 
un modelo de la ciencia moderna en el que estos no sólo se referían a 
investigar de forma sistemática y ordenada el mundo para obtener el 
mayor consenso posible, sino a su sentido metafísico en el que aspiraban 
a filtrar elementos subjetivos, convirtiéndose en un discurso cuyo rigor 
matematizado era signo de neutralidad axiológica.10 

En contraposición, la ciencia en su perspectiva se parece más a 
una recontextualización constante de los objetos que elaboramos en el 
transcurso del tejido y retejido de creencias que utilizamos para predecir 
y controlar los fenómenos. No obstante, dicha trama de creencias 
no se caracteriza por tener un método o racionalidad distintivos11 
respecto de otras indagaciones ni por carecer de propósitos y valores 

10 Rorty desarrolla el concepto de objetividad como intersubjetividad 
y la heteronomía de la racionalidad científica en varios artículos de su libro: 
Objetividad, relativismo y verdad. Escritos filosóficos 1 (1996e) y en ¿Esperanza o 
conocimiento? Una introducción al pragmatismo (1994). Asimismo, cuestiona la 
idea de un método propiamente científico cuyas diferencias procedimentales 
sugieran una diferencia ontológica de los objetos descritos en “Pragmatismo sin 
método” (1996f) o en “Método, ciencia y esperanza social” (1996g). 

11  Uno de los argumentos centrales que Rorty desarrolla a este respecto 
en su trabajo filosófico afirma que, si caracterizamos un método determinado en 
algún dominio de la ciencia, este resulta demasiado particular para dar cuenta 
de toda la actividad científica. Por el contrario, si generalizamos lo suficiente los 
procedimientos de las diferentes ciencias, entonces dicha descripción se vuelve 
demasiado general y superficial y no da cuenta sólo de la actividad científica, 
sino de muchas otras actividades humanas. Por ello se muestra escéptico ante 
la posiblidad de afirmar que existe un método propiamente científico que 



306 Nalliely Hernández Cornejo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

propiamente humanos.12 Menos aún está caracterizada por carecer de 
condicionamientos históricos y sociales. Como consecuencia de este 
planteamiento, no hay un método ni racionalidad científica autónoma 
del propio desarrollo histórico de la ciencia ni una objetividad 
entendida como independiente de nuestras prácticas culturales o que 
valga para cualquier práctica posible. Más bien la ciencia se resume 
como un género literario; un logro cultural que puede atribuirse a que 
hemos aumentado nuestra capacidad de explicar, predecir o controlar 
determinados fenómenos, pero rechaza que dicho logro sea un signo 
de la realidad o de la naturaleza en sí misma. En suma, Rorty sospecha 
de cualquier significación metafísica que se le quiera adjudicar al éxito 
predictivo de la ciencia.13 

En cambio, para el francés, la ciencia se ha venido enfrentando 
desde finales del siglo XIX a un problema de legitimación al terminarse 
los meta-relatos que justificaban el saber de la modernidad, es decir, el 
relato de emancipación de la Ilustración, donde la búsqueda de causas 
verdaderas en la ciencia coincide con la persecución de fines justos en la 
vida moral y política. En la modernidad, el sujeto legítimo se constituye 
a partir de esta síntesis (cfr. Lyotard, 2012, pp. 65-66), en donde, de 
acuerdo con el francés, “el juego del lenguaje de legitimización es no 
político-estatal, sino filosófico” (2012, p. 66), configurando una narrativa 
generalizada o universal de racionalidad.

 Dentro de esta gran narrativa, la caracterización de Lyotard de 
la ciencia moderna resulta conservar ciertas oposiciones habituales 
que son objeto de la crítica rortiana. El francés conserva el contraste 
tradicional entre ciencia y narrativa. Según él, un enunciado científico 
se fundamentaba en determinadas condiciones relacionadas con la 

demarque tal actividad y que sugiera también una demarcación ontológica de 
los objetos científicos. 

12  Esta concepción de la investigación está desarrollada en “La indagación 
como recontextualización: una explicación antidualista de la interpretación” 
(Rorty, 1996h).

13  Para el norteamericano, fue un error de la modernidad formular la 
mala pregunta de “¿a qué se debe el éxito de la ciencia?”, proporcionando así un 
conjunto de respuestas ambiguas que darían lugar a una metafísica cientificista 
que pretende ser fundamento de la cultura. El desarrollo de esta idea se puede 
consultar en “Método, ciencia y esperanza social” (1996g). 



307La ciencia en la posmodernidad: el caso de Rorty y Lyotard

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 291-323

consistencia y la verificación experimental. 14 En cambio, el conocimiento 
narrativo resultaba prejuicioso, ideológico o mera opinión. El científico, 
al cuestionar la validez de lo narrativo, señala que este nunca está 
sometido a la argumentación y a la prueba; por tanto, “los clasifica en 
otra mentalidad: salvaje, primitiva, subdesarrollada, atrasada, alienada, 
formada por opiniones, costumbres, autoridad, prejuicios, ignorancias, 
ideologías” (Lyotard, 2012, p. 56). No obstante, Lyotard intenta atenuar 
este contraste, afirmando los derechos y legitimidad del conocimiento 
narrativo apelando al principio wittgensteniano de la pluralidad 
irreductible de “juegos lingüísticos” o “formas de vida”. Aun así, el saber 
científico se encuentra aislado de los demás juegos del lenguaje, por lo 
que el contraste no desaparece, sólo se relativiza, y más bien señala la 
tensión entre institucionalidad científica y sociedad (experto y lego). 

Ahora bien, como dijimos antes, la crisis del saber, cuyos signos 
se multiplican desde fines del siglo XIX, tiene que ver con una erosión 
interna de su forma de legitimidad. A partir de entonces nacen nuevas 
ciencias, cuyas fronteras se desplazan constantemente a partir de 
una investigación característicamente parcelada, la cual pierde su 
justificación especulativa general, propia de la modernidad. Como 
consecuencia, la ciencia no puede legitimarse a sí misma ni en su propio 
juego del lenguaje y tampoco puede legitimar otros juegos del lenguaje, 
por lo que procura justificarse en función de su performatividad o 
eficiencia, caracterizada por las descripciones cuantitativas. Dicha 
performatividad, que entiende como una relación entre output/input o 
como transformación eficiente, se deriva del desarrollo del capitalismo 
avanzado que a su vez se apoya principalmente en las técnicas, en 
los medios de acción más que en los fines. Como resultado, hay una 
inversión entre ciencia y técnica que abandona el relato de legitimación 
humanista para obedecer a la lógica del poder, en particular, el poder 
del capital, en función de la dicotomía eficiente-ineficiente (cfr. Lyotard, 
2012, pp. 73-76). Así, la ciencia se acepta en función de esta eficiencia, 
relacionada con sus posibilidades tecnológicas y mercantiles. 

Como consecuencia, la ciencia se identifica por su eficacia, 
en contraposición con la verdad o la justicia, por un criterio de 

14 Lyotard no entra en detalles para caracterizar estos procesos, pero 
parece sobreentenderse que los concibe más o menos en el sentido positivista 
habitual de verificación (o algo muy similar, objeto de múltiples objeciones en 
la historia de la filosofía de la ciencia, incluyendo la perspectiva pragmatista). 



308 Nalliely Hernández Cornejo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

“operatividad tecnológica” (cfr. Lyotard, 2012, p. 10). En definitiva, si 
la eficiencia sustituye la emancipación del relato científico moderno, el 
trabajo eficaz y la utilidad suplantan la verdad. De esta forma, lo que 
Lyotard denomina la “hegemonía informática” de la ciencia socava la 
narrativa de la Ilustración y vuelve al objeto científico mera existencia 
dependiente del mercado. La meta del conocimiento no es responder a 
las cuestiones referentes a la naturaleza de una mejor sociedad, sino a 
las referentes a la mercantilización de esta, y su función es incrementar 
la eficiencia operacional de este sistema socio-económico. Por tanto, la 
relación entre los proveedores y usuarios del conocimiento toma la forma 
de la relación entre los productores y consumidores de mercancías (cfr. 
Curtis, 2011, p. 163). 

Adicionalmente, el francés atribuye un cambio estructural reciente 
en la naturaleza de la ciencia en las sociedades postindustriales, en las 
que esta se representa por la falta de predictibilidad, la incertidumbre, 
el disenso y la paralogía:15 “el enriquecimiento de sus argumentaciones 
y la complicación de la administración de pruebas” (Lyotard, 2012, 
p. 78). En particular, considera que estas ciencias posmodernas son 
paradigmáticamente la mecánica cuántica, la teoría de la información, 
la cibernética, la lógica-matemática, la teoría del caos y la complejidad, 
etc., y su evolución se caracteriza por ser discontinua, desafortunada y 
paradójica. 

Lyotard usa algunos ejemplos, como el principio de indeterminación 
de la mecánica cuántica (que establece un límite para definir y conocer 
determinadas variables simultáneamente en los procesos atómicos), las 
restricciones del determinismo clásico por parte de la teoría del caos o 
la teoría de la complejidad, o las limitaciones que impone el teorema 
de Gödel a los sistemas formales (y otros más).16 En su perspectiva, 
indecidibilidad e indeterminación son las características recurrentes 

15  El término “paralogía” es de origen griego y signifca “falso 
razonamiento”. Para Aristóteles, los paralogismos son un tipo de argumento 
sofístico, es decir, un argumento que estimula un argumento genuino pero que 
de hecho no sigue las reglas de la lógica. Para Lyotard, como para Aristóteles, 
el paralogismo viola las reglas aceptadas de la argumentación; sin embargo, 
a diferencia de Aristóteles, el francés no considera dicha violación de forma 
negativa y no es algo que deba combatirse (cfr. Crome, 2011, p. 159). 

16  En esta sección Lyotard intercala algunas consecuencias de la ciencia 
contemporánea como la teoría cuántica (que contrasta equivocadamente con 



309La ciencia en la posmodernidad: el caso de Rorty y Lyotard

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 291-323

de acuerdo con las nuevas teorías científicas: la teoría del caos y la 
complejidad, por ejemplo, muestran que el mundo está gobernado por 
una serie de procesos marcados por una combinación de determinismo 
y azar que resultan paradójicos y desconcertantes. Estos modelos 
muestran, en última instancia, los límites de lo que puede ser conocido. 
Así, el francés afirma: 

La idea que se saca de estas investigaciones (y de 
bastantes otras) es que la preminencia de la función 
continua derivada como paradigma del conocimiento 
y de la previsión está camino de desaparecer. 
Interesándose por los indecibles, los límites de la 
precisión del control, los cuanta, los conflictos de 
información no completa, los fracta, las catástrofes, las 
paradojas pragmáticas, la ciencia postmoderna hace 
la teoría de su propia evolución como discontinua, 
catastrófica, no rectificable, paradójica. Cambia el 
sentido de la palabra saber, y dice cómo puede tener 
lugar ese cambio (Lyotard 2012, p. 108). 

Tales características, los límites del control de variables (mecánica 
cuántica), de la causalidad determinista (teoría del caos) o de la 
consistencia (teorema de Gödel), según él, significan que no hay 
una homogeneidad en las reglas del lenguaje científico o frustran 
definitivamente la posibilidad del consenso universal, lo cual impide 
cualquier proyecto de legitimación cultural generalizado.

De esta forma, el francés caracteriza la ciencia contemporánea y su 
significación cultural mediante una clara ruptura epistemológica, como 
algo que constantemente genera nuevas formas de inteligibilidad, nunca 
definitivas y siempre incompletas (cfr. Lyotard, 2012, pp. 116-117). Esta 
nueva lógica de evolución describe un nuevo modelo de legitimación que 
es el de la “diferencia comprendida como paralogía”; en él, la ciencia se 
centra en el estudio de sistemas abiertos, donde predomina la generación 
de nuevas ideas y reglas, promoviendo la heterogeneidad y el disenso. 
La paralogía sería la actividad de desordenar el orden de la razón, 
desestabilizar la capacidad de explicar y promulgar nuevas formas del 
lenguaje científico. Se trata una ciencia entendida como diferenciadora 

la teoría atómica) o la teoría del caos sin delimitar claramente sus dominios y 
consecuencias. 



310 Nalliely Hernández Cornejo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

por principio, cuya pragmática ofrece un sistema de inestabilidades 
y donde el consenso no es más que un estado de discusiones y no su 
fin; concluyentemente, donde se busca debilitar el marco en el que se 
asienta el modelo normalizado del momento o, en palabras de Lyotard, 
“produce no lo conocido, sino lo desconocido” (2012, p. 108).

Ahora bien, de acuerdo con sus tesis en La diferencia, como 
mencionamos antes a propósito de la posmodernidad, no encontramos 
nostalgia por la pérdida del relato totalizador. Por el contrario, Lyotard 
desarrolla una concepción positiva de la paralogía que la transforma en 
un modo de argumentar entre otros. De acuerdo con esta aproximación, 
los enunciados son analizados como afirmaciones definidas por ciertas 
reglas que especifican sus propiedades pragmáticas y el uso que puede 
hacerse de ellas. A partir del hecho de que la ciencia contemporánea 
reconoce y acepta como legítimas proposiciones que desafían las 
reglas y los axiomas de la ciencia y lógica clásicas, Lyotard sostiene 
que el conocimiento postmoderno progresa otorgando credibilidad a 
las afirmaciones que desestabilizan el orden aceptado de las razones 
científicas mediante la institución de nuevas reglas (cfr. Crome, 2011, 
p. 159). 

Esto significa que, en la sociedad contemporánea, debemos pensar 
el conocimiento como algo mucho más fluido y cambiante de lo que la 
modernidad estableció; algo que se desarrolla a partir de un conjunto 
de juegos del lenguaje sin que necesariamente estos sean transferibles 
de uno a otro. Además, considera que debemos establecer una noción 
relativista de la verdad donde aceptamos que nuestros discursos son 
inevitablemente paradójicos y ambiguos. En este contexto, la meta 
deseable consiste en desarrollar un ethos de pequeñas narrativas 
provisionales que al menos deberían ir en contra de los intereses 
económicos postindustriales y mercantilistas que funcionan en nuestra 
sociedad; ello posibilita el debilitamiento de la legitimación del relato 
de los que deciden y establecen su poder sobre los otros. Mientras más 
énfasis en la diferencia e inconmensurabilidad del juego de lenguaje 
suscitemos, menos poder pueden ejercer sobre nosotros.

En suma, Lyotard problematiza la legitimación de la ciencia 
contemporánea, cuestionando los procedimientos mediante los cuales se 
decide la verdad o se establece el conocimiento al estar supeditados a las 
estructuras de poder económico y político. Además, esta mercantilización 
del saber científico abre nuevas preguntas sobre la relación entre estado 
y capital, y sus efectos sobre el desarrollo de las distintas sociedades (cfr. 



311La ciencia en la posmodernidad: el caso de Rorty y Lyotard

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 291-323

Peters, 1989, p. 98). Sin embargo, al mismo tiempo, la nueva estructura 
de la ciencia le permite argumentar en contra del determinismo y los 
relatos cerrados, y defender que el futuro es esencialmente abierto y 
desconocido, criticando las teorías que afirman resultados inevitables 
sobre los procesos sociales y políticos (cfr. Sim, 2011, p. 187). Por tanto, 
las nuevas narrativas parceladas y transitorias abren la posibilidad de la 
resistencia y la reivindicación política. 

5. Ciencia moderna y ciencia posmoderna: ¿hay ruptura 
epistemológica? 
Este panorama general nos permite contrastar en puntos 

fundamentales la perspectiva de Rorty y de Lyotard en cuanto a 
la ciencia se refiere. Para Rorty, la imagen de la ciencia como género 
literario es un deseo de superar un proyecto filosófico agotado para el 
desarrollo de las sociedades contemporáneas, basado en una metafísica 
científica que caracteriza a la modernidad. En cambio, para Lyotard, sin 
bien la continuidad científico-social es deseable, la imagen de la ciencia 
como enunciados descriptivos, vinculada a este relato emancipador, se 
sustituye por una lógica de la eficacia y la proliferación de discursos, 
donde esta se convierte en un elemento de poder y mercantilización. 

En la narrativa de Rorty, la metafísica de la ciencia que se configuró 
en la tradición moderna presupone un orden natural ahistórico de 
temas y argumentos que es anterior a la confrontación de nuevos y 
viejos léxicos, lo cual restringe los resultados y opciones en el desarrollo 
cultural, de ahí su carácter autoritario. Por tanto, no es deseable pensar 
la ciencia como espejo de la naturaleza, como signo de realidad exento de 
implicaciones valorativas y, por tanto, éticas y políticas. Por el contrario, 
habría que concebirla dentro de un proyecto de política cultural concreto, 
es decir, dependiente de nuestros proyectos humanos, instaurando lo 
que ha denominado la prioridad ontológica de lo social, en el que ésta tiene 
una inherente dimensión ético-política. En este sentido, para Rorty el 
error reside en insistir en atribuir una condición rendentora a la ciencia 
empírica, ya sea porque se insiste en que la ciencia natural “accede a la 
verdad objetiva de una forma que no se halla al alcance de ninguna otra 
sección de la esfera cultural” (2010, p. 177), o porque la ciencia puede 
proporcionarnos profundas implicaciones filosóficas sobre “el modo en 
que hemos de vivir, sobre la naturaleza humana, sobre lo que en realidad 



312 Nalliely Hernández Cornejo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

somos” (2010, p. 177).17 Sin embargo, una vez que deconstruye el relato 
de la metafísica que pone a la ciencia como centro y guía del desarrollo 
cultural, la ciencia deja de ser el paradigma de virtud intelectual y 
muestra su dimensión social e histórica sin privilegios ontológicos o 
epistemológicos sobre otras prácticas humanas. En definitiva, deja de 
ser normativa para la cultura. 

No obstante, para el norteamericano, en contraste con el francés, la 
ciencia contemporánea no promueve o se caracteriza por el desacuerdo 
más o menos que en otros momentos históricos, pues la definen los fines 
de control y predicción; por tanto, ellos exigen que un acuerdo más o 
menos general y periódico sea propio de ésta. Como consecuencia, no se 
da la ruptura epistemológica en relación a las pautas de la ciencia entre 
modernidad y posmodernidad, por lo menos no en el sentido señalado 
por Lyotard, sólo un deseable cambio en su lectura filosófica. 

En contraste, para Lyotard existe una transformación radical en el 
desarrollo de la ciencia entre modernidad y posmodernidad; la ciencia 
contemporánea, al centrarse en cuestiones como los límites del control 
o la información incompleta, teoriza su evolución como algo inestable 
y paradójico que termina por diagnosticar una ciencia inauténtica, que 
desciende al rango de ideología o instrumento de poder, caracterización 
que para Rorty es completamente extraña. Para el primero, la ciencia solía 
ser ese relato legitimador de la cultura, mientras que para el segundo éste 
proporciona más bien una mala formulación de ella que derivó en una 
metafísica mediante la cual se intentó darle fundamento, pero que hoy 
en día sería deseable superar para completar la secularización cultural 
y aceptar la contingencia de todas nuestras prácticas. Si para Rorty la 
metafísica científica de la modernidad pudo ser de ayuda para legitimar 
el relato emancipador de la Ilustración, no hay nada inherentemente 
emancipador en la práctica científica y, en el contexto contemporáneo, 
ésta ha agotado su utilidad política como fundamento de la cultura. 

Para profundizar en estas diferencias me detendré con mayor 
detalle en dos aspectos centrales de la lectura de Lyotard. Por un lado, 
en este contraste en la estructura de la ciencia entre modernidad y 
posmodernidad; por otro, la lección filosófica que el francés obtiene de 
tal ruptura. 

17  Rorty desarrolla este intento de reemplazar la ciencia por la filosofía en 
su artículo “Philosophy-envy” (cfr. 2004, pp. 18-24). 



313La ciencia en la posmodernidad: el caso de Rorty y Lyotard

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 291-323

Como dijimos, ejemplos como el principio de indeterminación 
de Heisenberg o la teoría del caos muestran la impredictibilidad, 
incertidumbre, disenso y paralogía que caracterizan la ciencia 
contemporánea. En suma, muestran la ausencia de un mundo 
causalmente determinista, cuyas leyes nos permiten predecir la evolución 
de los sistemas con completa certidumbre. Si bien es cierto que, por 
un lado, el principio de indeterminación de la teoría cuántica implica 
que existen pares de variables en los sistemas atómicos que no pueden 
ser medidas y determinadas de forma simultánea con una precisión 
indefinida,18 como las medidas en la física clásica, también es cierto que 
la incertidumbre inherente de dicho principio es pequeñísima19 y que la 
teoría cuántica alcanza niveles de predicitibilidad sin precedentes en la 
ciencia.20 Es cierto que esta teoría implica una incertidumbre que resulta 
inherente a los sistemas, es decir, que no se puede reducir a cuestiones 
técnicas o teóricas sino a la naturaleza misma (por lo menos en la 
interpretación ortodoxa), y en ese sentido representa una ruptura con la 
forma clásica de pensar tanto la ciencia como los fenómenos naturales. 
Análogamente, en el caso de la teoría del caos, tratamos con sistemas 
que, aunque son deterministas, resultan sensibles a sus condiciones 
iniciales y presentan escenarios impredecibles en determinadas etapas 
(como el caso bien conocido del clima). 

Sin embargo, este hecho no amenaza la capacidad de consenso en 
torno a las teorías y a las descripciones; tampoco hace de estos sistemas 
algo no predecible o modelable y menos aún, muestra que, por principio, 
la ciencia se proponga desafiar o desestabilizar las explicaciones 
normalizadas. Lo que mostrarían más bien este tipo de casos es que 
nuestra posibilidad de investigar sobre fenómenos naturales de forma 
más fina obliga a que nuestras categorías y relaciones lógicas para 
describirlos se vuelvan más complejas y sofisticadas. Por lo tanto, si bien 
la observación de Lyotard de que estas teorías representan importantes 
rupturas con los modelos clásicos de la física propios de la modernidad 

18  Estos pares de variables son la posición (x) y el momento (p), y la 
energía (E) y el tiempo (t). 

19  Del orden de 10-34 Js.
20  Para consultar el contenido del principio de indeterminación 

de Heisenberg se puede consultar su artículo “Quantum-theoretical re-
interpretation of kinematic and mechanical relations” (1968) o el artículo de Ana 
Rioja “Los orígenes del principio de indeterminación” (1995). 



314 Nalliely Hernández Cornejo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

es acertada, las conclusiones que extrae sugieren más bien un uso 
anecdótico y poco preciso en dominios muy concretos de la ciencia, con 
el cual intenta justificar esta nueva identificación que tiene consecuencias 
importantes en la legitimación de la ciencia y en su papel sociopolítico.

Por otro lado, Lyotard pretende extraer de este análisis sobre el 
saber científico una lección general para la cultura, a saber: como la 
ciencia es paralogía, disenso e inestabilidad (en definitiva narrativas 
parciales y locales), entonces el resto de la cultura debe y puede serlo 
también. No obstante, este es justamente el papel cultural que a Rorty le 
parece indeseable para la ciencia. Que la ciencia sea consenso o disenso 
no tendría porqué ser normativo de otras prácticas culturales, porque 
esta persigue distintos fines. 

Este contraste muestra diferencias fundamentales del francés 
respecto de la lectura rortiana, que más bien insiste en olvidar el 
problema de la legitimación y pensar a la ciencia como un género no 
natural, sin una racionalidad o método autónomo; una práctica social 
más que se propone controlar y predecir el entorno para facilitarnos 
mejores formas de adaptarnos a él. Además, su perspectiva no exige 
una ciencia en constante revolución ni un cambio en su estructura, 
como sugiere Lyotard, sino que depende y siempre ha dependido de las 
prácticas culturales que la hacen posible (políticas, éticas, estéticas, etc.). 
Por el contrario, para el francés, la ciencia ha multiplicado sus métodos 
de argumentación y aumentado la complejidad para establecer pruebas, 
por lo que el acuerdo únicamente oculta esta naturaleza conflictiva de sus 
juegos del lenguaje. Para el norteamericano, la complejidad de la ciencia 
contemporánea simplemente es una consecuencia del desarrollo histórico 
de los presupuestos de la ciencia moderna, de ser un instrumento más 
para arreglárnoslas con el entorno de formas más eficientes o diversas. 
Más aún, para Rorty siempre hay esperanza y posibilidad de acuerdo 
mientras exista conversación e investigación (cfr. Peters, 1989, p. 102). 
En palabras del mismo Rorty en relación al diagnóstico de Lyotard: 
“Decir que la ciencia aspira a amontonar paralogía sobre paralogía es 
decir que la política aspira a amontonar revolución sobre revolución, 
ninguna inspección de los intereses de ambas podría demostrar nada 
semejante” (Rorty, 1993b, p. 231).

En definitiva, la ciencia para Rorty no nos proporciona (ni es deseable 
que lo haga) respuestas para un conjunto importante de problemas 
humanos al no ser un discurso que goce de algún privilegio social o 
fundamente otros aspectos de nuestra vida; no posee verdades más 



315La ciencia en la posmodernidad: el caso de Rorty y Lyotard

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 291-323

profundas sobre nuestra naturaleza o la realidad, ni es un ejemplo de 
cooperación social distinto del que puede haber en cualquier otra práctica. 
En cambio, siempre requerimos de una pluralidad de vocabularios que 
responden a las diferentes necesidades que tenemos y las metas que 
nos proponemos. Para algunos de ellos el discurso científico resulta de 
utilidad, pero para otros éste no tiene nada que aportar.

6. Poder, eficacia y predicción en ciencia
De acuerdo con Lyotard, queda claro que en la sociedad 

contemporánea la idea moderna de que la ciencia implicaba un beneficio 
intrínseco para la realidad social se vuelve dudosa cuando su práctica 
exige ante todo eficiencia sistemática y se vincula más a la promoción 
de intereses de minorías privilegiadas o grupos de poder. Por tanto, 
las propias posibilidades de la ciencia se encuentran restringidas y 
determinadas por las estructuras de poder político y económico. 

Como consecuencia, Lyotard señala cómo en la ciencia posmoderna 
se establece una indeseable ecuación entre capital, eficiencia y verdad. En 
ella, lo científico refuerza su importancia en las capacidades productivas 
como mercancía informacional, de tal forma que el conocimiento es una 
apuesta central en la competencia por el poder (cfr. Lyotard, 2012, p. 23). 
Así, la predicción científica es un elemento fundamental que permite y 
asegura el control social. Por un lado, al priorizar lo cuantitativo su precio 
es la pérdida del valor explicativo y, por otro, dicho control es poder 
para los grupos económicos y políticos dominantes en el capitalismo. 
Es en este sentido que, para Lyotard, el lenguaje científico abandona 
el terreno de la verdad y deviene en simple ideología. Como resultado 
de su crítica a esta perspectiva, el francés opone verdad y eficiencia, 
supedita dicha eficiencia a las estructuras de poder económico y político 
estableciéndose como una narrativa hegemónica que se vuelve la fuerza 
de producción dominante. 

En estas oposiciones entre verdad y eficiencia, entre lo político y 
lo científico, encontramos otras diferencias fundamentales respecto al 
neo-pragmatista. En primer término, Rorty no distingue entre verdad 
y eficiencia; para su pragmatismo, la verdad se traduce en la solución 
eficiente de problemas que, además, involucra necesariamente una 
dimensión axiológica a partir de la cual tanto el problema como la 
solución se definen y adquieren sentido, por lo que no hay búsqueda 
“desinteresada” de verdad, como tampoco verdad no eficiente. Así, 



316 Nalliely Hernández Cornejo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

no hay una distinción clara entre hechos y valores, y el resultado de 
la investigación siempre ha estado y estará inmerso en un contexto 
que no es axiológicamente neutro y, por tanto, estará necesariamente 
constituida por determinados valores sociales. 

Como consecuencia, Rorty sugiere un desplazamiento de lo 
epistemológico a lo ético-político en la conformación de nuestras 
creencias. Este itinerario le lleva a recuperar la perspectiva baconiana y 
no cartesiana hacia la ciencia según la cual saber es poder. En un tono 
claramente foucaultiano,21 (aunque políticamente más complaciente y 
manso), la ciencia tiene una dimensión inherentemente social (y, por 
tanto, política) en donde verdad y poder se constituyen mutuamente y, 
por tanto, las formas de justificación se encuentran instituidas por los 
contextos sociales en las que son formadas sin por ello ser reducidas 
a “meras” construcciones sociales, ideológicas o arbitrarias. En 
síntesis, para Rorty no hay verdad no eficiente para sus fines, sólo hay 
discusión de los fines que se persiguen, pero dicha discusión siempre 
se constituye socialmente. Dicho en otros términos, hay una dimensión 
inherentemente política en la ciencia; por tanto, no hay algo como una 
suplantación de la verdad por el poder, como piensa Lyotard, sólo hay 
poderes mejor o peor usados. 

Para el norteamericano, esta concepción permite prescindir de la 
idea de una “dinámica interna” de la ciencia al margen de valoraciones 
inmersas en contextos específicos, y con ello formular una oposición a 
esta concepción que sea algo más que el espíritu relativista del “todo 
vale”. Es decir, que la equivalencia entre saber y poder no tiene que 
ser una cuestión socialmente indeseable; no hace falta, parafraseando 
al propio Rorty, desenmascarar algo creado por el poder denominado 
“ideología” en nombre de algo no creado por el poder como la validez 
o la emancipación (cfr. Rorty, 1993b, p. 243). Lo que permite adoptar 
esta perspectiva es explicar, criticar, debatir o defender quién obtiene 
y utiliza ese poder y para qué fines, y sugerir o exigir luego cómo otros 
fines pueden ser conseguidos por otras personas (por ejemplo, para 

21  Rorty considera en “Método, ciencia y esperanza social” que Dewey 
y Foucault hacen la misma crítica a la tradición en relación con los conceptos 
de racionalidad, objetividad, método y verdad. Ambos consideran que estos 
son producto de la historia y sociedad, pero que Dewey tiene una actitud más 
esperanzadora que este último que tiene un talante nietzscheano (cfr. Rorty, 
1996d, pp. 289-90). 



317La ciencia en la posmodernidad: el caso de Rorty y Lyotard

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 291-323

el gran capital o para el bien común). No hace falta tener una actitud 
suspicaz y atemorizante ante la constatación de que verdad y poder son 
inseparables, más bien sugiere reconocer que fue sólo un error heredado 
de nuestra apropiación de la filosofía moderna (entre otras cosas) el 
que nos hizo pensar que la verdad y el poder eran separables.22 En sus 
palabras: “Podríamos adoptar así con redoblada seriedad la máxima 
baconiana de que ‘conocimiento es poder’. También podríamos tomar en 
serio la sugerencia de Dewey de que la forma de re-encantar el mundo 
(…) es apegarnos a lo concreto” (Rorty, 1993b, p. 243). 

Así, una vez que el filósofo norteamericano sugiere que adoptemos la 
prioridad ontológica de lo social, la ciencia se articula y adquiere sentido 
dentro de una política cultural definida, como dije antes. Tal perspectiva 
evidencia la conexión entre saber y poder, posibilitando la crítica del uso 
de ese poder en el desarrollo social. La narrativa de Rorty consigue este 
logro sin necesidad de contraponer eficiencia y verdad o en devenir la 
ciencia actual en mera ideología; basta con preguntarnos qué preguntas 
y problemas queremos resolver eficientemente para qué fines. Si bien 
ambos pensadores comparten la idea de que su legitimación es tanto 
epistémica como sociopolítica, según Rorty a medida que uno es capaz 
de pensar en sí mismo como parte de una comunidad con la posibilidad 
de influir en el destino común, se vuelve menos importante el sentido de 
la relación de un poder más allá de ella (cfr. Rorty, 1993, p. 238). Dicho 
en sus propios términos, para Rorty a diferencia de Lyotard, no hace 
falta tanta sequedad ante la noción de poder (cfr. 1993b, p. 243). 

Sin embargo, y a pesar de Rorty, para ello quizá sea necesario 
separar eficiencia de predicción, de tal forma que en ocasiones el poder 
y la eficiencia no tengan que ser traducidos en vaticino y previsión. 
Así, se abren las posibilidades del valor explicativo como un elemento 

22  Creo que Rorty simplifica este relato a partir de su lectura de la 
modernidad. Si bien la apropiación filosófica de lo que llama la “neutralidad 
axiológica de corte galileano” tuvo un papel fundamental para configurar la 
idea de que la ciencia estaba constituida al margen de cualquier valoración 
social y dimensión política, la separación entre ambas tuvo diferentes funciones 
sociales concretas de distinta naturaleza en diversos contextos históricos, desde 
adquirir legitimidad social hasta evitar o impulsar determinadas perspectivas 
o movimientos políticos en nombre de la neutralidad. Para ver algunos de 
estos relatos se puede consultar Value-Free Science? Purity and Power in Modern 
Knowledge (Proctor, 1991). 



318 Nalliely Hernández Cornejo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

de mayor y mejor poder humano que el mero control (cuantificable) 
de lo que a veces no podemos explicar, cuestión que Lyotard sugiere 
en contraposición a Rorty. Es decir que, en algunos ámbitos de la 
investigación, la explicación es mejor meta que la mera predicción, pues 
nos permite más variedad en nuestra relación con el entorno. 

En este mismo sentido, en la medida en que ambos pensadores 
pueden ser catalogados como partidarios del pluralismo cuando los dos 
conectan esta dimensión política del saber, la diversidad de lenguajes 
o discursos se convierte en una práctica antiautoritaria que pretende 
evitar el silenciamiento de perspectivas, promover el consenso no 
forzado y, por tanto, evitar la injusticia. En palabras de Lyotard: “Hacer 
justicia a las diferencias, significa instituir nuevos destinatarios, nuevos 
destinadores, nuevas significaciones, nuevos referentes para que la 
sinrazón pueda expresarse y para que el querellante deje de ser una 
víctima. Esto exige nuevas reglas de formación de las proposiciones y de 
eslabonamiento de ellas” (2009, p. 25). Sin embargo, la actitud de Lyotard 
parece forzar el principio de diversidad, estableciendo a priori el cambio 
y la heterogeneidad sobre el consenso y la homogeneidad, lo que en el 
caso de la ciencia resulta poco descriptivo de su quehacer, es decir, no 
cuadra con los fines científicos. El francés se acerca más a perspectivas 
como la de Paul Feyerabend que, en ocasiones, resulta más dirigida a la 
provación que a la descripción. Al mismo tiempo, en esta provocación 
la crítica de la ciencia como instrumento del poder socioeconómico, 
mercantilizada, alcanza una dimensión más aguda pues, como dijimos 
antes, Rorty se muestra demasiado complaciente con los ejercicios del 
poder en el capitalismo tardío. 

En cualquier caso, para el norteamericano se puede ver la dinámica 
teórica interna que impulsa las ciencias, no como un procedimiento que 
puede identificarse con la naturaleza de la racionalidad, como pensaba 
Kant y buena parte de la tradición analítica, o con la naturaleza del 
mundo, como piensa el realismo, sino como una práctica social entre 
otras sin necesidad de apelar al problemático relativismo, como lo hace 
Lyotard. 23 Basta con pensar la ciencia como una invención humana y, 
entonces, la reflexión de ésta sólo requiere mostrar cómo su práctica se 

23  De hecho, Rorty niega rotundamente que su propuesta sea relativista, 
argumentando en numerosas ocasiones que el problema del relativismo es 
parasitario del lenguaje dicotómico entre absoluto y relativo, incondicionado-
condicionado, esquema-contenido, etc., que toda su propuesta intenta evitar. 



319La ciencia en la posmodernidad: el caso de Rorty y Lyotard

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 291-323

vincula de mejores o peores formas con otras prácticas sociales, cómo 
sirve o no a diferentes fines. 

7. Conclusión
De acuerdo con todo lo anterior, a diferencia de lo que afirma 

Norris, la propuesta de Rorty y Lyotard no defiende ni implica una 
imposibilidad para dirimir entre verdad y mentira, entre correcto e 
incorrecto, entre ficción y realidad; tampoco elimina la posibilidad de la 
crítica o imposibilita decidir entre argumentos buenos y malos. Se trata, 
más bien, de caracterizar el terreno donde se deciden tales cosas. Como 
dije al principio, sólo señalan la naturaleza histórica de tales argumentos; 
que no exista “terreno neutral” no implica que no existan criterios para 
dirimir entre lo verdadero y lo falso o lo deseable y lo indeseable. Tanto 
Lyotard como Rorty articulan una posición epistemológica y ética 
clara, si bien diferente, respecto del conocimiento científico. Podríamos 
afirmar que el primero se muestra ingenuo respecto del conocimiento 
científico y que el segundo resulta políticamente tibio, pero decir que 
son moralmente indiferentes es desconocer por completo su motivación 
y talante filosófico. 

En síntesis, lo que Rorty promueve es el rechazo, heredado de parte 
de la modernidad, a seguir desarrollando una filosofía de la ciencia 
excesivamente celosa que conciba el conocimiento modelado por los 
logros de la ciencia natural como algo provisto de una significación 
filosófica más profunda de que la de hecho tiene, como la marca de 
algo esencial para la naturaleza humana y la realidad. Por el contrario, 
una perspectiva antiesencialista e historicista de la ciencia permite 
concebirla como una “proeza de ingeniería social”, en el espíritu de 
Dewey de convertir las preocupaciones concretas por los problemas de 
la comunidad en el sustituto de la religión tradicional, evitando la idea 
de que la epistemología es la variable independiente del pensamiento 
filosófico y la filosofía moral la variable dependiente (cfr. Rorty, 1993b, 
pp. 239-40).

Aunque ambos autores coinciden en sospechar de la ciencia como 
fundamento último de la cultura, como es característico del pensamiento 
posmoderno, la reconstrucción del norteamericano permite mostrar 
su dimensión inherentemente social, no como algo que la distorsiona 
o la pervierte. Con ello es posible dar cuenta y articular la crítica de 
la supeditación de la actividad científica a la lógica del capitalismo y 



320 Nalliely Hernández Cornejo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

de intereses de pequeños grupos, sin necesidad de caracterizarla como 
mera ideología24 o sin recurrir a una descripción excéntrica de esta como 
lo desconocido: catastrófica, discontinua, no rectificable o paradójica 
(más o menos paradójica que en otra época o que otros discursos). 
Además, su discurso sospecha de la extrapolación fácil e inmediata de 
las características de ciencias concretas y particulares, como la física o 
las matemáticas, al estado del saber general, como sugiere Lyotard. Por 
el contrario, Rorty, evita modelar el estado del conocimiento y la cultura 
por el estado particular de la ciencia o de un conjunto de ciencias o, al 
menos, la deseabilidad de que así sea.

Lo cierto es que, si bien la ciencia ha devenido en nuevas formas 
de inteligibilidad mucho más sofisticadas y complejas,25 mostrando las 
limitaciones de nuestros instrumentos anteriores, no consideramos que 
sea más discontinua o paradójica que en otros tiempos. Siempre han 
existido diferentes modelos con tensiones, inconsistentes entre sí y con 
francas rupturas, para explicar variedad de dominios de la realidad 
que gozan de periodos de continuidad y discontinuidad. En contraste 
con lo que afirma Lyotard, Rorty no piensa, como muchos estudios 
sociales e históricos de la ciencia apuntan, que el lenguaje científico 
haya tenido, tenga o pueda tener reglas homogéneas. No obstante, 
el nivel de predicción sin precedentes del que gozan las teorías y los 
modelos actuales están lejos de considerarse catastróficos (piénsese en 
las predicciones de la mecánica cuántica, la relatividad general o en la 
propia cibernética y sus aplicaciones). No hay tal desorden de la razón 
ni tal desestabilidad al interior de la ciencia. 

Ahora bien, que estas predicciones y explicaciones siempre se 
constituyan como prácticas sociales para el bien común y no para el 
mercado o a partir proyectos políticos excluyentes, ciertamente es muy 
dudoso, y en eso Lyotard es más eficiente que Rorty. Pero esa ya es una 

24  En todo caso, toda relación con el entorno natural y social resulta 
ideológica, puesto que no es axiológicamente neutra y adquiere significado en 
un contexto social concreto. 

25  Efectivamente, teorías como la mecánica cuántica, la relatividad o la 
teoría del caos han obligado a modificar principios de realidad básicos que se 
tenían como firmemente asentados en la cultura científica y del sentido común, 
así como categorías epistemológicas que han tenido que redefinirse, como la 
continuidad de los procesos físicos, la noción de “realidad independiente”, de 
“predictibilidad”, “objetividad”, entre otras. 



321La ciencia en la posmodernidad: el caso de Rorty y Lyotard

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 291-323

historia que no exige pensar la ciencia como una actividad caracterizada 
por el desacuerdo y lo paradójico; nos basta con explicitar su íntima 
conexión con su contexto social. Lo desafortunado es seguir pensando 
que una es independiente del otro. 

Con ello concluiríamos que, por un lado, la diferencia entre 
ambos respectos del saber científico implica un concepto de cultura 
diferente, puesto que tanto su descripción de ésta como la relación entre 
conocimiento y poder que moldea las dos perspectivas, resultan ajenas. 
Por tanto, su problemática y las propuestas de solución o deseabilidad 
del escenario social en relación con esta también lo son. Asimismo, la 
descripción de la ciencia y su desarrollo histórico resulta esencialmente 
distinto; la ruptura epistemológica de Lyotard, no hace falta en el relato 
de Rorty. Más aún, esta última permite dar mejor cuenta de dicho 
desarrollo en función de las estructuras formadas desde la modernidad 
en el saber científico (la idea de lo cuantitativo, lo axiológicamente 
neutro, la relación entre hecho y valor, etc.). 

Finalmente, diríamos que el éxito del norteamericano en esta 
caracterización se evidencia también en el conjunto de afinidades de su 
propuesta con las perspectivas contemporáneas más interesantes en los 
estudios actuales post-positivistas y sociales de la ciencia (Kincaid, Fine, 
Hacking, Rouse, Biagioli, Latour, Douglas). Rorty proporciona un telón 
de fondo propicio para articular una visión de la ciencia post-positivista 
y una filosofía de la ciencia que pone sobre la mesa el carácter político 
de su legitimidad sin que por ello se nos escape el mundo de las manos; 
no obstante, sin duda, esta puede ser complementada por la crítica 
económico-política de Lyotard. 

Bibliografía
Aylesworth, G. (2015). Postmodernism. The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy (Spring Edition), E. N. Zalta (ed.), URL = <https://plato.
stanford.edu/archives/spr2015/entries/postmodernism/>.

Calinescu, M. (1977). Faces of Modernity: Avant-Garde, Decadence, Kitsch. 
Bloomington: Indiana University Press. 

Crome, K. (2011). Paralogy. En S. Sim, (ed.), The Lyotard Dictionary. (pp. 
159-160). Edinburgh: Edinburgh University Press. 

Curtis, N. (2011). Performativity. En S. Sim, (ed.), The Lyotard Dictionary. 
(pp. 162-163). Edinburgh: Edinburgh University Press. 

Foster, H. (1985). Introducción al Posmodernismo. En H. Foster, (ed.), La 
posmodernidad. (pp. 7-18). Barcelona: Kairós.



322 Nalliely Hernández Cornejo

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Habermas, J. (1981). Modernity versus Postmodernity. New German 
Critique, 22, 13-14.

Heisenberg, W. (1968). Quantum-theorical Reinterpretation of Kinematic 
and Mechanical Relations. En van der Waerden, B.L. (ed.), Sources of 
Quantum Mechanicas. New York: Dover. 

Jameson, F. (1985). Posmodernismo y sociedad de consumo. En H. 
Foster, H, La posmodernidad. (pp. 165-186). Barcelona: Kairós. 

Lechte, J. (2010). Cincuenta pensadores contemporáneos esenciales. Madrid: 
Cátedra. 

Lyotard, J.-F. (1987). La posmodernidad (explicada a los niños). Barcelona: 
Gedisa. 

	  (2009). La diferencia. Barcelona: Gedisa. 
	  (2012). La condición posmoderna. Madrid: Cátedra.
Munz, P. (1987). Bloor’s Wittgenstein or the Fly in the Bottle. Philosophy 

of Social Sciences, 17, 67-96. 
Norris, C. (1997). Teoría Acrítica. Posmodernismo, intelectuales y la Guerra 

del Golfo. Madrid: Cátedra. 
Peters, M. (1989). Techno-Science, Rationality and the University: 

Lyotard on the “Postmodern Condition”. Educational Theory, 39(2), 
93-105. 

Proctor, R. N. (1991). Value-Free Science? Purity and Power in Modern 
Knowledge. Cambridge: Harvard University Press. 

Rioja, A. (1995). Los orígenes del principio de indeterminación. Theoria, 
10(22), 117-143. 

Rorty, R. (1993a). Wittgenstein, Heidegger y la reificación del lenguaje. 
En Ensayos sobre Heidegger y otros pensadores contemporáneos. Escritos 
filosóficos 2. (pp. 79-99). Barcelona: Paidós. 

	  (1993b). Habermas y Lyotard acerca de la postmodernidad. En 
Ensayos sobre Heidegger y otros pensadores contemporáneos. Escritos 
filosóficos 2. (pp. 229-246). Barcelona: Paidós. 

	  (1994). ¿Esperanza o conocimiento? Una introducción al pragmatismo. 
Ciudad de México: FCE. 

	  (1996a). El idealismo del siglo XIX y el textualismo del XX. En 
Consecuencias del pragmatismo. (pp. 217-240). Madrid: Tecnos. 

	  (1996b). Liberalismo burgués posmoderno. En Objetividad, relativismo 
y verdad. Escritos filosóficos 1. (pp. 276-296). Barcelona: Paidós.

	  (1996c). Conservando la pureza de la filosofía: ensayo sobre 
Wittgenstein. En Consecuencias del pragmatismo. (pp. 79-98). Madrid: 
Tecnos.



323La ciencia en la posmodernidad: el caso de Rorty y Lyotard

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 291-323

	  (1996d). Cosmopolitismo sin emancipación: Respuesta a Jean-
François Lyotard. En Objetividad, relativismo y verdad. Escritos 
filosóficos 1. (pp. 285-298). Barcelona: Paidós.

	  (1996e). Objetividad, relativismo y verdad. Escritos filosóficos 1. 
Barcelona: Paidós.

	  (1996f). Pragmatismo sin método. En Objetividad, relativismo y 
verdad. Escritos filosóficos 1. (pp. 93-112). Barcelona: Paidós. 

	  (1996g). Método, ciencia y esperanza social. En Consecuencias del 
pragmatismo. (pp. 274-296). Madrid: Tecnos.

	  (1996h). La indagación intelectual como recontextualización: 
una explicación antidualista de la interpretación. En Objetividad, 
relativismo y verdad. Escritos filosóficos 1. (pp. 131-153). Barcelona: 
Paidós. 

	  (2000a). Daniel Dennett en torno a la intrinsicidad. En Verdad y 
progreso. Escritos filosóficos 3. (pp. 115-131). Barcelona: Paidós. 

	  (2000b). Verdad y progreso. Escritos filosóficos 3. Barcelona: Paidós.
	  (2001). La filosofía y el espejo de la naturaleza. Madrid: Cátedra. 
	  (2004). Philosophy-Envy. Daedelus, 133(4), 18-24.
	  (2010). La filosofía como género transicional. En Filosofía como política 

cultural. Escritos filosóficos 4. (pp. 163-188). Madrid: Paidós. 
Sim, S. (1998). Postmodernism and Philosophy. En The Routledge 

Companion to Potsmodernism. (pp. 3-14). New York: Routledge. 
	  (2011). Postmodern Science. En The Lyotard Dictionary. (pp. 186-187). 

Edinburgh: Edinburgh University Press. 
Suárez, J. O. (2005). Richard Rorty: el neopragmatismo americano. Medellín: 

Editorial Universidad de Antioquia. 
Vattimo, G. (2011). Posmodernidad: ¿una sociedad transparente? En En 

torno a la posmodernidad. (pp. 9-19). Madrid: Anthropos. 
Wellmer, A. (1988). La dialéctica de la modernidad y la postmodernidad. 

En J. Picó, (comp.), Modernidad y posmodernidad. (pp. 103-139). 
Madrid: Alianza. 


