http://doi.org/10.21555/top.v0i58.1081

The Anthropology of Knowledge of K-O Apel
from the Perspective of the Relationship Between
Force and Meaning

La antropologia del conocimiento de K-O Apel
desde la perspectiva de la relacion entre fuerza y
significado

Adrian Bertorello

Universidad de Buenos Aires-CONICET
Argentina

adrianbertorello@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4436-0617

Recibido: 20 - 07 - 2018.
Aceptado: 26 - 11 - 2018.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution

-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso) 2007-8498(en linea) pp. 189-208



190

Adrian Bertorello

Abstract

This paper aims to show that the K-O Apel’s Project of
Anthropology of Knowledge belongs to the tradition of herme-
neutics logic, developed by the Logic of Gottigen (Misch,
Lipps, Konig). This statement can be proved by the fact that
Apel conceives the relationship between das Leibapriori and das
Erkenntnisapriori. In two text of sixties Apel shapes the relation-
ship between human body (Leib) and knowledge as a polariza-
tion of opposite strengths. The logic of exclusive disjunction
rules this polarization. Forty years later he changes his per-
spective and presents them as tensive relation of rivalry. In this
way Apel takes in his own argumentation a central topic of the
hermeneutics logic, namely, the life conception as a mediation
between strength and meaning.

Key Words: strength; meaning; anthropology of knowledge;
hermeneutical logic.

Resumen
El presente trabajo tiene como objetivo mostrar que el
proyecto de una antropologia del conocimiento de K-O Apel se
sitia en la tradicion de la 16gica hermenéutica desarrollada por
la logica de Gottingen (Misch, Lipps, Konig). Esta afirmaciéon
se puede documentar a partir del modo en que Apel concibe
las relaciones entre el Leibapriori y el Erkenntnisapriori. En dos
textos de los anos sesenta Apel formula la relacion entre cuerpo
y conocimiento como una polarizacién de fuerzas opuestas.
Cuarenta anos mas tarde cambia de perspectiva y la presenta
como una relacion tensiva de rivalidad. De esta manera Apel
recoge en su propia argumentacioén un tema central de la 1égica
hermenéutica, a saber, la concepcion de la vida como una
mediacion entre fuerza y significado.
Palabras  clave: fuerza; significado; antropologia del
conocimiento; 16gica hermenéutica.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



191

La antropologia del conocimiento de K-O Apel

1. Introduccion

El proyecto de una antropologia del conocimiento de Apel tiene
como finalidad ampliar la gnoseologia clasica. Esta ampliacion consiste
en incorporar, al plano de la constitucion del sentido, una instancia a
priori que no es de naturaleza logica. De esta manera, la antropologia
del conocimiento reconoce dos ejes de sentido complementarios: el
significado y el cuerpo. En el presente trabajo intentaré interpretar este
proyecto a partir de lo que en la tradicion de la logica hermenéutica se
denomina como la articulacion entre fuerza y significado.

La logica hermenéutica es una corriente de filosofia del siglo XX.
Corresponde a la denominada “l6gica de Gottinger” (cfr. Bollnow, 1964,
p- 23). Sus representantes mas destacados fueron Georg Misch (1878-
1965), Hans Lipps (1889-1941) y Joseph Konig (1893-1974). El programa
general de su investigacion consistié en desarrollar conceptualmente las
relaciones entrela vida y las estructuraslégicas. Lalogicahermenéuticaes
el intento de reconducir la significacion a sus condiciones de produccién
en la praxis humana histérica. Por ello, su concepciéon del I6gos humano
no se reduce a las estructuras légicas tradicionales (concepto, juicio,
razonamiento) sino que tiene un sentido mucho mas amplio: abarca lo
que hoy se llama “discurso”, es decir, las secuencias significativas cuyo
sentido depende del contexto.

Para expresar justamente esta referencia de la significacion a la praxis
O. Bollnow habla de una reduccién antropologica (anthropologische
Reduktion) (cfr. Bollnow, 1958, pp. 77 y ss). Su sentido radica en que
el cuerpo humano (Leib) oficia de mediacion entre las estructuras
significativas y la vida. En efecto, la condiciéon carnal de la vida se
presenta como un medio (Mitte), como un mecanismo de frontera que
une y separa espacios que se caracterizan por tener rasgos opuestos:
la vida es el lugar donde se cruzan la fuerza (Kraft), y el significado
(Bedeutung). De esta manera, la 16gica hermenéutica actualiza un tema
fundamental de una de las tradiciones a las que pertenece, a saber, la
fenomenologia de Husserl y Heidegger.

La caracterizacion de la 1égica hermenéutica como una mediacién
entre el punto de vista de la fuerza y del significado es un rasgo
especifico de la lectura de O. Bollnow. Para otros intérpretes, como D.
Ginev (2011) o M. Soboleva (2014), esta mediacion no es el rasgo mas

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 189-208



192

Adrian Bertorello

relevante. Para O. Bollnow, el conflicto entre fuerza y significado es un
tema que esta presente en W. Dilthey, G. Misch, e incluso, en P. Ricoeur.
En su libro sobre Dilthey la presenta como una de las categorias de la
vida. El significado es la categoria mas amplia. Da cuenta de aquello
que unifica la vida, le da unidad y articulacion (cfr. Bollnow, 1955,
pp- 124 y ss). Justamente porque tiene esta funcidn articuladora es la
categoria que posee una primacia sobre el resto (cfr. Bollnow, 1955, p.
128). La fuerza, por su parte, es “una determinacion de la naturaleza no
espiritual (ungeistig)” que se contrapone a las categorias de significado,
valor y finalidad como rasgos especificos de la vida espiritual. Segun
Bollnow, la relacidon entre naturaleza y espiritu categorizada como
fuerza y significado no tiene, en el pensamiento de Dilthey, un estatus
muy definido. Es decir, no logra dar una respuesta clara sobre la
unidad de ambas instancias. Fue su discipulo Georg Misch en su libro
Lebensphilosophie und Phinomenologie quien pudo reformular el problema
a partir de los fragmentos dispersos en la obra de Dilthey. La idea
fundamental que introduce es la concepcion de la vida como un espacio
de mediacion (Mittelpunkt) en el que lo externo y lo interno se cruzan
y ponen en relacion (cfr. Bollnow, 1955, p. 133 y ss). También puede
expresarse este vinculo desde otro punto de vista como la unidad entre
lo activo (significado) y lo pasivo (la fuerza) (cfr. Bollnow, 1983, p. 85). En
la segunda mitad del siglo XX aparece esta tematica en la interpretacién
que hace P. Ricoeur del psicoanalisis freudiano. En efecto, el estatus
epistemoldgico del psicoanalisis no radica ni en una explicacion causal
naturalista ni en una comprension por motivos. Para Ricoeur el discurso
psicoanalitico tiene un estatus mixto: sus conceptos expresan el punto
de vista energético (fuerza) y el punto de vista del sentido (significado)
(cfr. Bollnow, 1976).

A partir de esta interpretacion sobre el vinculo entre fuerza y
significado como dos instancias que vinculan lo exterior y lo interior, lo
pasivo y lo activo, escribi dos estudios que analizan esta problematica
en la fenomenologia hermenéutica de Heidegger. Aqui, introduje una
nueva perspectiva en el planteo. Incorporé a la mirada de la logica
hermenéutica ciertos aspectos de la semidtica de las pasiones de A.
Greimas y J. Fontanille. Dicho muy brevemente: la instancia de la fuerza
no da cuenta de un dato natural, de una exterioridad caracterizada
por su poder causal, sino de un régimen semantico continuo que se
caracteriza por una polaridad gradiente. La instancia del significado,
por su parte, no alude en primer lugar, en el caso de la filosofia de Sein

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



193

La antropologia del conocimiento de K-O Apel

und Zeit, a la idealidad de los significados lingtiisticos, sino al mundo
concebido como un sistema significativo pragmatico que interrelaciona
unidades discretas.! De esta manera la fuerza y el significado no son
dos instancias totalmente heterogéneas, sino que son dos modalidades
de un mismo espacio del sentido. La logica de lo continuo y la ldgica
de lo discreto expresan dos maneras diferentes y complementarias de
articular el sentido.

El presente trabajo se enmarca y continua los resultados de estos
estudios recién mencionados. Querria situar aqui el proyecto de Apel
de una antropologia del conocimiento en el contexto mas amplio de
una teoria que intenta conciliar y diferenciar una légica de fuerzas
con una légica cognoscitiva. La reduccion antropoldgica de la logica
hermenéutica guarda una correspondencia estructural con una
antropologia del conocimiento que se presenta como el intento de
complementar la doctrina de la ciencia. La referencia a una reducciéon
antropolégica en el pensamiento de Apel aparece en la apropiacion
que hace del vocabulario de la antropologia filosofica de H. Plessner.
La posiciéon céntrica y excéntrica sélo tienen sentido cuando se toma
al hombre como eje desde donde parten las distintas direcciones de
sentido.

El trabajo tiene dos partes. En la primera, voy a centrarme en cémo
Apel concibe la relacion entre el a priori 16gico de la conciencia y el a
priori del cuerpo en dos textos de los afios sesenta. Trataré de mostrar
desde la inmanencia misma del texto de Apel, a) que el recorrido
argumentativo sigue el esquema: disyuncion, conjuncién, disyuncion, y
b) que la logica de fuerzas que articula el cuerpo y la conciencia se rige
por una polarizacion de instancias que se repelen. En la segunda parte,
trataré dos temas, a saber, a) las diferencias que hay entre el proyecto de
la l6gica hermenéutica y el de la antropologia del conocimiento y, b) la
reformulacion que el propio Apel hizo de las relaciones entre el a priori
corporal y el del conocimiento en un articulo del 2008 titulado: Ort oder
Ortlosigkeit der Vernunft? Leibapriori versus Refleixionsapriori der Ekenntnis.?
La intencion fundamental por la que traigo a colacion este texto tardio
radica en que Apel matiza las diferencias entre la antropologia del

1

2016.
2

Para un desarrollo mas exhaustivo de estas ideas, cfr. Bertorello, 2014 y

Agradezco a Alberto Damiani la referencia fundamental a este trabajo
clave de Apel.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 189-208



194

Adrian Bertorello

conocimiento y la logica hermenéutica. Esta reformulacion esta basada
en una disminucion de la tensidn que se establecen entre los dos a priori.

2. El a priori corporal de la antropologia del conocimiento

En este primer momento de la argumentacion, voy a cehir mi
exposicionadostrabajos delosafios sesenta de Apel. Al articulo publicado
en 1963 Das Leibapriori der Erkenntnis. Eine Betrachtung im Anschluss an
Leibnizens Monadenlehre. Y al texto Szientistik, Hermeneutik, Ideologiekritik.
Entwurf einer Wissenschaftslehre in erkenntnisanthropologischer Hinsicht
de 1968 recogido en Transformation der Philosophie. De esta manera mi
interpretacion queda circunscripta a un momento especifico del proyecto
de la antropologia del conocimiento. No se extiende a los desarrollos
posteriores donde Apel fue matizando y modificando sus afirmaciones
iniciales.?

La idea que intentaré justificar es que Apel concibe la relacién
entre el a priori del cuerpo y el a priori 16gico del conocimiento desde
dos puntos de vista: primero como una conjuncién, y luego como una
disyuncién exclusiva.

2.1 La conjuncion de los dos a priori del conocimiento en la
fisica contemporanea y en la filosofia

Se podria resumir toda la orientacion argumentativa de Das
Leibapriori der Erkenntnis diciendo que parte de una disyuncion entre
cuerpo y conciencia, y finaliza con una conjuncién. En efecto, en el
punto de partida, Apel interpreta la famosa frase de Leibniz “nihil
est in intellectu quod non fuerit in sensu, nisi ipse intellectu” como la
expresion mas acabada de la disyuncion (Disjunktion) gnoseoldgica
que opone las condiciones trascendentales del conocimiento a los
contenidos empiricos (cfr. Apel, 1963, pp. 152-153). En el interior mismo
de la filosofia de Leibniz se produce, con el concepto de monada, un
intento de reconciliacién de las dos instancias del conocimiento. Pero,
a juicio de Apel, la monadologia, cuya finalidad era precisamente
reconciliar perspectivismo con universalismo, no logra superar el
dualismo cartesiano que esta en la base de la disyuncion (cfr. Apel, 1963,
pp- 155-156). Este fracaso de la monadologia lo conduce a preguntarse

8 Para una exposicién detallada sobre el concepto de antropologia del

conocimiento en toda la obra de Apel se puede cfr. Centeno, 2011.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



195

La antropologia del conocimiento de K-O Apel

si en el pensamiento contemporaneo existe alguna teoria que pueda
efectivamente unir los dos a priori del conocimiento.

Quizas la respuesta a este interrogante sea una de las tesis mas
interesantes del articulo y, sobre todo la mas provocativa. La razén de
ello radica en que Apel encuentra en la teoria de la relatividad (cfr. Apel,
1963, pp. 158 y 160) y en la microfisica (cfr. Apel, 1963, p. 165) un modelo
tedrico concreto de superacién del dualismo gnoseoldgico. Sin entrar en
los detalles de la argumentacion,* querria hacer hincapié en el modo en
que Apel presenta la relacion entre los dos a priori.

Después de mostrar que la teoria de la relatividad, desde el interior
de una teoria matematica, reconoce en el plano prerreflexivo de la
constitucién del mundo el a priori del cuerpo, se pregunta si una reflexion
filosofica que toma como punto de partida el concepto de autogradaciéon
del espiritu (Selbstaufstufung des Geistes) de Th. Litt puede “superar”
(Aufhebung) este plano prereflexivo y elevar el a priori corporal a todos
los dominios del conocimiento (cfr. Apel, 1963, p. 162). La respuesta a
este interrogante aparece en el siguiente texto:

Si una filosofia tedéricamente valida desde un punto de
vista universal tuviera que conformarse principalmente
con la reflexién formal —y Litt parece ser de esta
opinion-, entonces seria decisivo también con ello,
segin mi parecer, que ella tenga que reconocer junto
a (neben) «la conciencia general» como condicién de
posibilidad de su reflexién formal el a priori prerreflexivo
del punto de vista del cuerpo humano como condiciéon
ineliminable de todos los contenidos materiales del

mundo (intuitivos-significativos) (Apel, 1963, p. 163).

Este texto muestra claramente que el vinculo entre conciencia
logica y cuerpo se constituye por medio de una conjuncion. El término
“conjuncion” quiere dar mayor precisién a la preposicion espacial
“junto a” (neben). Es una conjuncion que tiene, por lo menos al principio,
el sentido de la yuxtaposicién entre cuerpo y conciencia. La misma
formulacion del problema se encuentra en el pasaje en el que Apel trata
el caso de la microfisica contemporanea. Ella también reconoce los dos
a priori:

*  Para una exposicion detallada de estos problemas, cfr. Molina, 2016.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 189-208



196

Adrian Bertorello

Hemos visto por lo tanto, en conexién con nuestra
problematica, en primer lugar, el hecho de una
teorfa mediada por la reflexién, es decir, pensada
excéntricamente, en la que junto [neben] al a priori
del ipse intellectus que piensa excéntricamente,
ademas debe ser tenido en cuenta el a priori céntrico
de un acto de observacion mediado corporalmente y
su conceptuabilidad [Begrifflichkeit] esquematizable
intuitivamente (...) De esta manera la microfisica
debe mediar, en cierta manera, una a través de
otra [durcheinander], ambas condiciones a priori
del conocimiento, o expresado de otra manera: el
conocimiento no puede ser separado mas por principio
de la intervencion practica [handelnder Eingriff] en el
mundo, y en ello radica la superacién de la separacién
cartesiana entre sujeto y objeto (Apel, 1963, p. 165).

En este texto también se habla del reconocimiento de la conjunciéon
de ambas instancias. Asimismo, le afiade un matiz que no estaba en
el texto anterior, a saber, que el conocimiento debe mediar pasando
reciprocamente de una instancia a otra (durcheinander vermitteln). La
conjuncion entre mirada céntrica (participativa) y mirada excéntrica
(extopica) implica dos espacios contiguos. La preposicion “junto a”
(neben) da cuenta de la contigliidad semantica entre ambos. Pero la
frontera que los separa es porosa (durcheinander). La microfisica es
aquel conocimiento tedrico que logra cruzar la frontera entre cuerpo y
conciencia.

2.2 La conjuncion y disyuncion de los dos a priori en el lenguaje

En algunos articulos recogidos en Transformation der Philosophie
Apel esboza el sentido general del proyecto de una antropologia del
conocimiento. Vuelve nuevamente sobre la relacion entre los dos a priori.
Pero a diferencia del texto de 1963, donde la mediacion entre ambas
instancias se acredita en la fisica contemporanea y en la filosofia reflexiva,
el punto de vista de Transformation der Philosophie sitiia la mediacién en el
interior mismo del lenguaje. Esta afirmacion se puede ver facilmente en
el articulo titulado Szientistik, Hermeneutik, Ideologiekritik. Entwurf einer
Wissenschaftslehre in erkenntnisanthropologischer Hinsicht del afio 1968.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



197

La antropologia del conocimiento de K-O Apel

El articulo tiene un caracter programatico: desarrollar una doctrina
de la ciencia (Wissenschaftslehre) que evite identificar la ciencia con el
cientismo (Szientistik). La justificacion de esta concepcion lleva consigo
no soélo incorporar la hermenéutica y la critica de las ideologias, sino
también la ampliacion de la gnoseologia por medio de una antropologia
del conocimiento. En el marco de este programa Apel afirma que cuerpo
y conciencia légica expresan las dos perspectivas implicadas en el
lenguaje, a saber, la historicidad del “yo, aqui y ahora” de las lenguas
histéricas y la superacion de la misma en la validez intersubjetiva.

Ahora bien, a diferencia del trabajo de 1963 donde el vinculo entre las
dos instancias se da por una conjuncién que media entre dos perspectivas
diferentes, en 1968 Apel propone una relacién de complementariedad,
pero que en su realizacion actual implica una disyuncién exclusiva. En
un primer paso, Apel retoma laidea de la conjuncion, ahora caracterizada
como un vinculo de complementariedad:

El lenguaje en tanto es una mediacion de signos
[Zeichenmedium] tampoco puede ser reducido a las
condiciones légicas de la conciencia del conocimiento.
El lenguaje, mas bien, retrotrae, del mismo modo que
la operaciéon técnica material, que cuenta entre los
supuestos del conocimiento natural experimental, a un
a priori subjetivo comprometido (...) Querria llamarlo
el a priori corporal del conocimiento. El a priori corporal
del conocimiento, me parece, esta totalmente en una
relacion complementaria [komplementires Verhiltnis]
respecto del a priori de la conciencia (Apel, 1973, p. 99).

. vi .
En un segundo momento cambia de punto de vista e introduce una
disyuncién exclusiva:

Esto significa: ambas condiciones de posibilidad
del conocimiento se complementan [erginzen]
reciprocamente con necesidad en el todo del
conocimiento, pero en la realizacién actual [aktueller
Vollzug] del conocimiento tiene la direccion [Fiihrung]
o bien [entweder] el a priori corporal o bien [oder] el a
priori de la conciencia: «conocimiento por reflexion»
y «conocimiento por compromiso» se distancian de
manera polar: por ejemplo, no puedo sacarle al mundo,

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 189-208



198

Adrian Bertorello

al mismo tiempo, un aspecto significativo [bedeutsamer
Aspekt] y estar interesado [reflektieren auf] en este
punto de vista que debo adoptar. Toda experiencia
(...) es, primariamente, conocimiento por compromiso
del cuerpo [Leibengagement]; toda  teorizacidon
[Theoriebildung] es, primariamente, conocimiento por
reflexion (Apel, 1973, p. 99). (Destacado en el original).

Los dos pasajes plantean el vinculo entre ambos a priori desde
perspectivas distintas. La relacion de complementariedad o conjuncién
de cuerpo y conciencia solo se da si se adopta una perspectiva holistica
que considera al conocimiento como una totalidad. Es muy dificil
interpretar cual es el sentido y alcance de la expresion “en el todo del
conocimiento” (im ganzen der Erkenntnis). Se podria inferir que Apel esta
diciendo que, si se quiere hacer una descripcidn total del fenémeno del
conocimiento, necesariamente se debe incluir una mirada que tenga en
cuenta la complementariedad del a priori del cuerpo y el de la conciencia
logica. Desde esta perspectiva descriptiva holistica hay un vinculo
necesario entre ambos.

Sin embargo, a continuacién, introduce una segunda perspectiva
que cambia la relacion entre cuerpo y conciencia. A esta segunda
perspectiva la describe con un concepto que procede la fenomenologia
hermenéutica de Heidegger: la realizacion actual (aktueller Vollzug). En
las lecciones tempranas de Freiburg hay una exposicion detallada de
esta nocion. Especialmente en la leccion del semestre de invierno de
1920-1921 Einleitung in die Phinomenologie der Religion. Alli Heidegger
se ocupa del concepto de fendomeno. Lo describe como una totalidad de
sentido (Sinnganzheit) que se articula en tres direcciones (cfr. Heidegger,
1995, p. 63): el sentido de contenido (Gehaltssinn), el sentido de relacion
(Bezugssinn) y el sentido realizativo (Vollzugssinmn).

Sin entrar en todos los detalles se puede decir, en general, que el
sentido de contenido describe el qué de un fendmeno, es decir, los
contenidos vividos en una determinada experiencia. Mientras que el
sentido de relacion y el realizativo dan cuenta de un vinculo modal
respecto de los contenidos. Es decir, de dos niveles de implicacién del
Daseinhumanoenlossignificadosexperienciados. Mientras que el sentido
relacional expresa o bien la actitud tedrica o bien la actitud pretedrica
con las que el Dasein se vincula con los contenidos de la experiencia,
el sentido realizativo da cuenta de un nivel de mayor profundidad en

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



199

La antropologia del conocimiento de K-O Apel

la que el Dasein mismo esta implicado en los contenidos fenoménicos.
La realizacion del sentido no son otra cosa que “las figuras subjetivas”
del Dasein: la propiedad y la impropiedad de la existencia. Por ello da
cuenta de un nivel de mayor concrecion, singularidad y facticidad. Y
por ello, también, C. F Gethmann puede identificar el sentido realizativo
con la fuerza ilocutiva de la teoria de los actos de habla:

El sentido realizativo es el como del relacionarse [Sich-
verhalten). El determina el modo de la accién con la que
el hablante se dirige por medio de la expresion al objeto
referido, la modalidad del referirse [Sich-beziehen] (...)
A él le corresponde lo que Frege llama la fuerza [Kraft].
En la moderna filosofia del lenguaje le corresponde al
sentido realizativo aproximadamente la fuerza ilocutiva
(illocutionary force) o sea el modo performativo de una
accion lingiiistica (Gethmann, 2002, p. 119).

Este breve rodeo por la filosofia de Heidegger permite, a mi juicio,
comprender mejor en qué consiste esta segunda perspectiva desde
donde Apel interpreta las relaciones entre la conciencia logica y el
cuerpo. Querria hacer dos comentarios.

La realizacion actual del conocimiento describe, en primer lugar, una
segunda instancia semantica que podriamos denominar como una légica
de fuerzas. Esta idea no solo esta implicada en el concepto de Vollzug,
sino que también aparece reforzada en la descripcién semantica de la
polarizacion. Los dos a priori se articulan en el plano de la realizacién
como dos polos de fuerza. Ahora bien, la semantica de la polarizacion
puede adoptar dos formas: la gradiente en la que se pasa de un polo
por medio de una intensidad gradual de las fuerzas, como por ejemplo,
la nocién de Th. Litt de la autogradacion del espiritu. Y la polarizacién
por exclusion en donde las fuerzas se repelen. La disyuncion exclusiva
como estructura légica que organiza la relacion entre las dos fuerzas
parece dar lugar a este segundo tipo de polarizacion. Apel afirma que
en el plano de realizativo, en el dominio de la fuerza, la direccién del
sentido o bien la tiene el punto de vista corporal o bien el punto de vista
reflexivo. No puede haber una tercera posibilidad. No puede existir ni
un transito gradual de una fuerza a otra, ni una transformacién de un
punto de vista en el otro. El adverbio “primariamente” (primir) parece
abrir la posibilidad de que la realizaciéon del conocimiento no implica la
anulacion completa de alguna de las fuerzas. Pareciera que, mientras se

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 189-208



200

Adrian Bertorello

lleva a cabo un tipo de conocimiento el otro permanece de algiin modo
en otro plano. El adverbio daria lugar a una relacion entre primer plano
y trasfondo. Cuando se lleva a cabo el conocimiento sélo es posible una
determinada focalizacion (o bien compromiso o bien reflexion). La razén
de esta exclusion esta en la logica de fuerzas polares que se repelen. No
obstante, al adoptar una perspectiva determinada, la otra se mantiene
tensivamente en el trasfondo de la focalizaciéon actualmente realizada.
El segundo comentario que querria hacer es sobre el ejemplo que
justifica la polarizacion por opuestos: o bien estoy ocupado en el mundo
o bien estoy ocupado reflexivamente. Dicho de otra manera: no se
puede estar al mismo tiempo comprometido con el mundo y ocupado
en la constitucién de un punto de vista metalingiiistico que justifique
la perspectiva participativa en el mundo. Es decir, para Apel no existe
la posibilidad de una reflexion inmanente al plano de la participacién
comprometida en el mundo®. Esto aparece también formulado con el
vocabulario de la antropologia filosofica de H. Plessner. La posicién
céntrica excluye la posicién excéntrica. Me parece que esta tesis, que toma
como punto de partida una concepcién de reflexion demasiado rigida,
es una consecuencia de la logica de fuerzas que adopta. Al concebir el
conocimiento como una disyuncién entre polos que se repelen no hay
lugar para algtn tipo de reflexividad inmanente a todos los grados de la
vida humana, a saber, tanto al plano preteérico como al teérico. En este
sentido se aparta también de la perspectiva gradiente de Th. Litt.

3. Consideraciones finales

En el punto anterior quedo claro que el proyecto de una antropologia
del conocimiento entre los afios 1963 y 1968 describe la relacion entre los
dos a priori desde dos perspectivas distintas. Cada una de ellas lleva
una manera especifica de concebir las relaciones légicas entre ambos.
Desde el punto de vista de la totalidad del fenémeno del conocimiento
Apel habla de una conjuncién entre cuerpo y conciencia légica. Ambos
se presentan como espacios de sentido complementarios que una
antropologia del conocimiento debe reconocer en su necesidad. Desde
la perspectiva de una logica de fuerzas, es decir, desde el punto de vista
de la realizacién factica del conocimiento, el cuerpo y la conciencia se

> Por lo menos esta afirmacion es vélida para el afio 1968. Como veremos

en las conclusiones, en el 2008 Apel matiza esta afirmacion.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



201

La antropologia del conocimiento de K-O Apel

repelen como dos campos de fuerzas opuestas. Aqui el vinculo logico
entre ambas instancias es el de la disyuncion exclusiva.

Si se tiene en cuenta la dinamica del recorrido argumentativo sobre
el vinculo entre cuerpo y conciencia en los dos trabajos analizados de
Apel se puede decir que parte de la disyuncién inherente a la teoria
del conocimiento clasica (Leibniz), arriba a una conjuncion que se da en
la fisica contemporanea (teoria de la relatividad y microfisica) y en la
filosofia reflexiva, y vuelve nuevamente a una disyuncion que se da en
el plano de la realizacion factica del conocimiento.

Querria finalizar este trabajo con dos comentarios. El primero
es sobre las diferencias fundamentales entre el proyecto de una
antropologia del conocimiento y la l6gica hermenéutica. El segundo es
sobre la reformulacion que Apel hace de las relaciones entre los dos a
priori en un trabajo del 2008.

3.1 Las diferencias entre la antropologia del conocimiento y
la l6gica hermenéutica: el problema de la reflexion y de la
monada de sentido

Me parece que en los afos sesenta hay dos puntos en los que
la antropologia del conocimiento se aparta de la consideracién
hermenéutica del logos.

El primero tiene que ver con la reflexividad. Apel identifica reflexion
con teorizacion. Es decir, con el acto por medio del cual la conciencia
hace presente el mundo de manera objetiva. Es llamativo que justifique
esta forma especifica de la reflexién a partir del lenguaje. La razon de ello
radica en que la teorizacion corresponde sélo a un determinado aspecto
del lenguaje. Solo el discurso proposicional tiene la posibilidad de hacer
presente objetivamente el mundo. Sélo la tercera persona o, como lo
dice Apel con la terminologia de Plessner, sdlo la posicion excéntrica del
hombre puede constituir la actitud teorética ante el mundo. Desde esta
posicion no puede haber reflexividad en otros planos del discurso como,
por ejemplo, en los géneros primarios que surgen de la interaccién
verbal cotidiana. O para decirlo con el vocabulario de Plessner, en
aquellos géneros en donde la posicidn céntrica, es decir, la perspectiva
de primera persona, organiza la red significativa del mundo. Para la
logica hermenéutica, por el contrario, la reflexividad no se identifica sin
mas con la teorizacion. Heredera de la fenomenologia de Husserl y de la
ontologia hermenéutica de Heidegger, concibe la reflexividad como un

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 189-208



202

Adrian Bertorello

rasgo constitutivo de todas las formas de vida humana. El relacionarse
consigo misma (Verhalten zu sich) es una determinacion reflexiva de la
vida que esta presente tanto en las modalidades pretedricas como en
la transformacién que se produce cuando adopta la actitud tedrica. El
pasaje de la mirada de primera persona (participativa o céntrica) a una
de tercera (extopica o excéntrica) no se lleva a cabo de acuerdo con una
logica de polarizacion por exclusion, sino mas bien de acuerdo con una
polarizacion gradiente.

El segundo punto donde légica hermenéutica y antropologia del
conocimiento se distancian tiene que ver con el modo de concebir el
vinculo entre el a priori del cuerpo y el de la conciencia logica. Mientras
que para Apel la relacion es, desde un punto de vista holistico, una
conjuncion y, desde el punto de vista de la realizacion factica, una
disyuncion exclusiva, para la légica hermenéutica no se puede hablar
ni de conjuncién ni de disyuncién. La razén fundamental es que
rechaza el dualismo de los a priori. El espacio del sentido es una ménada
cuyo nombre es la vida humana (Dasein). La instancia irrebasable del
sentido es la facticidad. Desde la inmanencia y autosuficiencia de ella se
origina por elipsis de la enunciacion la posicion excéntrica del hombre.
En la leccion del semestre de verano de 1927, Die Grundprobleme der
Phinomenologie, Heidegger compara al Dasein con la monada de Leibniz,
justamente para mostrar que so6lo hay una esfera del sentido cuya
caracteristica fundamental es la reflexividad de la trascendencia.

El Dasein en tanto ménada no necesita de ninguna
ventana para ver (hinaussehen) algo fuera de él mismo,
no porque, como Leibniz piensa, todo ente sea accesible
ya fuera de la caja y por ello pueda estar cerrado en si
y encapsulado, sino porque la ménada, el Dasein, segun
su propio ser (segun la trascendencia) ya es afuera, esto
significa, junto a los otros entes, y esto significa siempre
junto a él mismo (Heidegger, 1989, p. 427).

La idea de una polarizacién gradiente y de un espacio del sentido
unitario que encierra el punto de vista de la fuerza y el del significado
puede verse claramente enlanocion heideggeriana de desmundanizacién
(Entweltlichung). Este es el mecanismo semantico que le permite a
Heidegger mostrar qué transformaciones se producen en el interior del
espacio de sentido para constituir la mirada objetivante o, lo que es lo
mismo, la posicion excéntrica. La mirada de tercera persona no implica

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



203

La antropologia del conocimiento de K-O Apel

una suerte de huida a condiciones que estan por fuera de un mundo
situado. Por el contrario, lleva consigo una transformacion de la ménada
de sentido. Heidegger aborda esta problematica en Sein und Zeit.

Sin entrar en todos los detalles de su explicacion® se puede afirmar
que la diferencia entre el modelo de la fenomenologia hermenéutica
de Heidegger y el de Apel radica en que Heidegger piensa los dos
planos (el de la fuerza y el significado) ni como una conjuncion que
complementa la fuerza y el significado, ni como una disyuncién que las
repele, sino mas bien como una transformacion genética del sentido. Es
decir, el sentido recorre una trayectoria que tiene dos estadios extremos
y distintas fases sucesivas y graduales. La desmundanizacion es el
proceso por medio del cual el sentido elimina las condiciones facticas
de la enunciacion, es decir, se depotencia, neutraliza sin eliminar por
completo la dimension de la fuerza, y el significado adquiere la actitud
objetivante o mirada de tercera persona. Fundamentalmente Heidegger
se detiene en los dos extremos del recorrido, es decir, en el momento en
el que el sentido tiene la maxima realizacion (Vollzug) y concrecién en la
figura del Dasein situado aqui y ahora, y en el momento de la maxima
objetividad correspondiente a la figura del conocimiento (Erkenntnis) y
de la existencia cientifica. Sin embargo, da por supuesto que hay estadios
y fases intermedias. Lo metodoldgicamente decisivo del concepto de
desmundanizacion radica en que, como la misma palabra lo anuncia, se
trata de una transformacion de las condiciones del sentido en el interior
mismo del mundo. Es decir, se trata de un concepto que piensa so6lo
desde el a priori de la mundanidad.

3.2 De la polarizacion a la rivalidad de fuerzas: la reflexion
estricta.

El segundo comentario con el que querria finalizar el trabajo esta
referido a la propia interpretacion que Apel hace de lo que arriba llamé
la primera diferencia entre la antropologia del conocimiento y la légica
hermenéutica. De acuerdo con nuestra lectura inmanente de los dos
textos de los afos sesenta claramente surge que para Apel no existe
la posibilidad de una reflexion inherente a la posicion céntrica. Toda
reflexion lleva consigo la mirada objetivante de la posicion excéntrica.

6
y 2011.

Para una exposicion detallada de esta problematica Cf. Bertorello, 2007

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 189-208



204

Adrian Bertorello

Sin embargo, cuando se confronta esos textos con un trabajo de Apel
publicado treinta afios después, en el 2008, Ort oder Ortlosigkeit der
Vernunft? Leibapriori versus Reflexionsapriori der Erkenntnis, se puede
percibir un cambio claro en, por lo menos, tres puntos decisivos de su
argumentacion.

El primero de ellos es el reconocimiento de un nivel de reflexion
pretedrica al que, siguiendo, la terminologia de Johannes Lohmann,
denomina como reflexion efectiva (effektive Reflexion).” Lo que Lohmann
en el plano del lenguaje llama reflexion efectiva, corresponde a lo que
Heidegger llama, desde un punto de vista fenomenoldgico, como
comprension, y a lo que la antropologia filoséfica de Plessner designa
como posicion céntrica. Es decir, en este trabajo del 2008 Apel reconoce
que la posicion céntrica lleva consigo una dimensién ineludible de
reflexividad y que se distingue claramente de la reflexividad tedrica de la
posicion excéntrica. Estas correspondencias entre Lohmann, Heidegger
y Plessner se debe extender al plano de los actos de habla. Apel sitaa la
reflexion efectiva, factica y pretedrica, en el plano de la fuerza ilocutiva,
y la posicion excéntrica en el contenido proposicional del acto. A la
fuerza ilocutiva con su reflexividad contextual le corresponde el a priori
corporal. Y al contenido proposicional le pertenece un punto de vista
que trasciende las condiciones facticas de la enunciaciéon y alcanza la
perspectiva de la pretension universal de validez. Es decir, el contenido
proposicional da cuenta de la actitud teorica (teoretische Einstellung) (cfr.
Apel, 2008, pp. 108-109).

El segundo punto de divergencia radica en cdmo entiende Apel
el vinculo entre los dos a priori. Ciertamente que todavia mantiene su
tesis inicial de los afios sesenta, a saber, que entre la dimensién de la
logica de fuerzas propia de la dimension performativa del acto de habla
y la dimensién del contenido proposicional hay una disyunciéon. Esta
continuidad entre los textos de los sesenta y el del 2008 se puede ver
claramente en el titulo de este tltimo texto: El a priori corporal versus
el a priori del conocimiento (Leibapriori versus Reflexionsapriori der
Erkenntnis). El conector 16gico adversativo retoma claramente el tema
de la polarizacion entre los dos a priori. Sin embargo, me parece que
este texto del afio 2008 matiza el grado de polarizacion. Ello se puede

7 Enla reflexion lingiiistica de Johannes Lohmann la reflexion efectiva del

lenguaje se distingue de la reflexion tedrica de la ciencia lingtiistica (cfr. Apel,
2008, p. 108).

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



205

La antropologia del conocimiento de K-O Apel

observar no sélo en que no esta especificado el caracter exclusivo de
la disyuncion tal como aparecia en el texto de 1968, sino en que usa
un vocabulario que, por un lado, expresa fuerzas en oposicién pero,
por otro, destaca mas bien la tension que la polarizacion. Apel habla de
“una tension (Spannung), o sea, rivalidad (Rivalitit) del a priori corporal
céntrico y del a priori de la reflexion excéntrico” (cfr. Apel, 2008, p. 122).
En otro pasaje habla de “relaciones tensivas (Spannungsverhiltnisse) del
a priori corporal y del a priori de la reflexién” (cfr. Apel, 2008, p. 124). Los
conceptos de tension y rivalidad expresan que las fuerzas se oponen,
pero no se excluyen mutuamente. Con esta nueva perspectiva se sale del
rigido esquema légico de una disyuncién exclusiva y le permite pensar
los dos tipos de reflexién de manera conjunta, sin afirmar su mutua
exclusion.

La nueva caracterizacion de las relaciones de fuerza como una
tension que surge de la rivalidad nos conduce al tercer punto de la nueva
argumentacion. Para evitar justamente que las pretensiones de validez
universal, inherente a la posicion excéntrica del contenido proposicional
del acto de habla, se divorcie de la reflexividad céntrica de la fuerza
ilocutiva, Apel asume el concepto de reflexion estricta (strikte Reflexion)
de Wolfgang Kuhlmann. Con este concepto Apel quiere mostrar cual es
lugar en el que se inscribe los problemas de la ética del discurso, a saber,
en la situacion de dialogo argumentativo concreta (Dialog-Situation) (cfr.
Apel, 2008, p. 127). Es en el interior mismo de esta situacién discursiva
factica donde se da “el salto (Sprung) de la reflexion todavia céntrica a
la excéntrica” (cfr. Apel, 2008, p. 127). Pero este salto no significa, por
decirlo asi, una salida de la situacion de dialogo y la adopcion de una
actitud objetivante y teérica que mira desde ningtin lugar. Si bien, Apel
no lo dice de esta manera, se podria describir este salto a la reflexividad
excéntrica como una transformacion paraddjica de la trascendencia en
la inmanencia. Es decir, desde la inmanencia de la situacién discursiva
se trasciende sus rasgos esencialmente facticos. Por ello se puede hablar
de una tensién o rivalidad, y no de una disyuncion exclusiva. De esta
manera Apel se acerca al modo como la fenomenologia hermenéutica
heideggeriana piensa las relaciones entre facticidad y trascendencia.
Una prueba de ello es la manera cémo Apel piensa el tema central que
reune todos los trabajos del libro en el que fue publicado su articulo:
¢ocupa la razoén un lugar en el mundo natural? La posicion de Apel es
claramente rechazar, por un lado, la tesis historicista y naturalista que
identifica la razon con las condiciones espaciales y temporales reales del

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 189-208



206

Adrian Bertorello

a priori corporal y, por otro, rechazar la ausencia de lugar de la razon tal
como aparece en la férmula de Thomas Nagel “una vision desde ningtin
lugar”. La singularidad de la localizacién espacial de la razén radica en
que esta unida al lenguaje. Es el discurso el lugar de la razén:

El a priori de la reflexion esta unido, en tanto a priori
discursivo (Diskursapriori) al lenguaje, y éste implica
también por medio de aquel el a priori de cuerpo humano
(Leibapriori) (Apel, 2008, p. 128). (Destacado en el

original).

Son muy interesantes estas palabras de Apel porque, a mi juicio,
se puede ver en ellas algo asi como la instauracion de una moénada
del sentido. En los textos de los afios sesenta vimos que nuestro autor
se valia de dos esquemas 16gicos bien precisos para dar cuenta de la
relacion entre los dos a priori: la conjuncion y la disyuncion exclusiva. En
este texto tardio Apel resuelve los problemas inherentes a los esquemas
mediante una perspectiva que le permite pensarlos de manera unificada.
Esa perspectiva es la de la concepcion pragmatica del lenguaje cuyas
unidades significativas son los actos de habla. El a priori de la reflexién
y el del cuerpo pueden ser vistos como dos aspectos distintos del a
priori del lenguaje. En efecto, si la unidad de significacion minima del
lenguaje son los actos de habla, entonces, se puede identificar el a priori
del cuerpo, es decir, la instancia de la fuerza, con la dimensioén ilocutiva
del acto, y el a priori de la reflexidn con el contenido proposicional.

Cuando Apel se vale del concepto de reflexidn estricta reconduce
sus consideraciones a un unico a priori: al del lenguaje situado en
el contexto de dialogo. Esta situaciéon es la que se podria denominar,
comparandola con el pensamiento de Heidegger, como una ménada de
sentido que encierra al mismo tiempo el plano de la fuerza ilocutiva y el
del contenido proposicional. La reflexion estricta no sélo le permite dejar
de lado los esquemas de la conjuncién y la disyuncién, sino también
darle un estatus discursivo mas preciso al concepto antropologico de
posicion excéntrica. De esta manera la concepcidon de una antropologia
del conocimiento, que en los afios sesenta partia de ciertos conceptos
de la logica hermenéutica, pero se apartaba de ella en lo que se refiere
al problema del a priori, adopta una postura que la acerca a la reflexion
hermenéutica sobre el lenguaje.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



207

La antropologia del conocimiento de K-O Apel

Bibliografia

Centeno, A. (2011). La antropologia del conocimiento en el pensamiento
de Karl-Otto Apel. Tesis doctoral presentada en la Universidad de
Granada.

Apel, K. O. (1963). Das Leibaprioi der Erkenntnis. Eine Betrachtung im
Anschluss an Leibnizens Monadenlehre. En Archiv fiir Philosophie,
Bd. 12, 152-72.

(1973). Szientistik, Hermeneutik, Ideologiekritik. Entwurf
einer ~ Wissenschaftslehre  in  erkenntnisanthropologischer
Hinsicht. En Transformation der Philosophie. Band 2: Das Apriori der
Kommunikationsgemeinschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

__ (2008). Ort oder Ortlosigkeit der Vernunft? Leibapriori versus
Reflexionsapriori der Erkenntnis. En W. J. Cramm y G. Keil (Hrsg.)
Der Ort der Vernunft in einer natiirlichen Welt. (pp. 105-128). Gottingen:
Velbriick Wissenschaft Verlag.

Bertorello, A. (2007). Discurso objetivante y subjetividad en las Friihe
Freiburger Vorlesungen (1919-1923) de M. Heidegger. Pensamiento.
Revista de Investigacion e Informacion Filosdfica, 63(235), 7-33.

__(2011). La virtualidad del sentido y su actualizacién en el discurso
descriptivo. Una interpretacion del lugar de la descripcion en el
método fenomenologico de Heidegger. Pensamiento. Revista de
investigacion e informacion filoséfica de la Universidad de Comillas,
67(251), 89-102.

___(2014). El principio de inmanencia y la diferencia ontoldgica. Tépicos
del seminario. Revista de Semiética, La inmanencia en cuestion, 31(1),
175-193.

___ (2016). El régimen semantico de la afectividad en Sein und Zeit. Una
interpretacion semidtica de M. Heidegger. Tépicos. Revista de Filosofia
de Santa Fe, 32, 1-12.

Bollnow, O. (1955). Dilthey. Eine Einfiihrung in seine Philosophie. Stuttgart:
Kohlhammer.

__(1958). Die Lebensphilosophie, Berlin-Gottingen-Heidelberg: Springer.

__ (1964). Zum Begriff der hermeneutischen Logik. En H. Delius y G.
Patzig (eds.), Arqumentationen: Festschrift fiir Josef Konig. (pp. 21-41).
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp. 189-208



208

Adrian Bertorello

__ (1976). Paul Ricoeur und die Hermeneutik. Zeitschrift fiir
philosophische Forschung, 30, 167-189.

_ (1983). Studien zur Hermeneutik 1I: Zur hermeneutischen Logik von
Georg Misch und Hans Lipps. Freiburg/Miinchen: Alber.

Gethmann, C. F. (1986-1987). Philosophie als Vollzug und als Begriff.
Heideggers Identitdtsphilosophie des Lebens in der Vorlesung vom
Wintersemester. 1921/22 und ihr Verhaltnis zu «Sein und Zeit» En
F. Rodi (Hrsg.) Dilthey-Jahrbuch. Band 4 (1986-1987). Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

(2002). Hermeneutische Phanomenologie und Logischer
Intuitionismus. Zu O. Beckers Mathematische Existenz. En A.
Gethmann-Siefert y J. Mittelstrass (Hrsg.), Die Philosophie und die
Wissenschaften. Zum Werk Oskar Beckers. Wilhlem Fink.

Ginev, D. (2011). Das hermeneutische Projekt Georg Mischs. Wien: Passagen
Verlag.

Heidegger, M. (1995). Phinomenologie des religidsen Leben. Frankfurt am
Main: Vittorio Klostermann.

__ (1989). Die Grundprobleme der Phinomenologie. Frankfurt am Main:
Vitorio Klostermann.

Molina Molina, L. (2016). El cuerpo como a priori del conocimiento
cientifico y el “giro hacia la facticidad” de la Fisica contemporanea.
Un dialogo de K.O. Apel con y contra M. Heidegger. Daimon. Revista
Internacional de Filosofia, Suplemento 5, 457-466.

Soboleva, M. (2014). Leben und Sein: hermeneutische Bedeutungstheorien
von Georg Misch und Josef Konig. Wien: Passagen Verlag.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



