
Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso) 2007-8498(en línea) pp. 189-208

http://doi.org/10.21555/top.v0i58.1081

The Anthropology of Knowledge of K-O Apel 
from the Perspective of the Relationship Between 

Force and Meaning

La antropología del conocimiento de K-O Apel 
desde la perspectiva de la relación entre fuerza y 

significado

Adrián Bertorello 
Universidad de Buenos Aires-CONICET 

Argentina
adrianbertorello@gmail.com

https://orcid.org/0000-0003-4436-0617

Recibido: 20 - 07 - 2018.
Aceptado: 26 - 11 - 2018.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution
-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.



190 Adrián Bertorello 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
This paper aims to show that the K-O Apel´s Project of 

Anthropology of Knowledge belongs to the tradition of herme-
neutics logic, developed by the Logic of Göttigen (Misch, 
Lipps, König). This statement can be proved by the fact that 
Apel conceives the relationship between das Leibapriori and das 
Erkenntnisapriori. In two text of sixties Apel shapes the relation-
ship between human body (Leib) and knowledge as a polariza-
tion of opposite strengths. The logic of exclusive disjunction 
rules this polarization. Forty years later he changes his per-
spective and presents them as tensive relation of rivalry. In this 
way Apel takes in his own argumentation a central topic of the 
hermeneutics logic, namely, the life conception as a mediation 
between strength and meaning. 

Key Words: strength; meaning; anthropology of knowledge; 
hermeneutical logic. 

Resumen
El presente trabajo tiene como objetivo mostrar que el 

proyecto de una antropología del conocimiento de K-O Apel se 
sitúa en la tradición de la lógica hermenéutica desarrollada por 
la lógica de Göttingen (Misch, Lipps, König). Esta afirmación 
se puede documentar a partir del modo en que Apel concibe 
las relaciones entre el Leibapriori y el Erkenntnisapriori. En dos 
textos de los años sesenta Apel formula la relación entre cuerpo 
y conocimiento como una polarización de fuerzas opuestas. 
Cuarenta años más tarde cambia de perspectiva y la presenta 
como una relación tensiva de rivalidad. De esta manera Apel 
recoge en su propia argumentación un tema central de la lógica 
hermenéutica, a saber, la concepción de la vida como una 
mediación entre fuerza y significado.

Palabras clave: fuerza; significado; antropología del 
conocimiento; lógica hermenéutica.



191La antropología del conocimiento de K-O Apel

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 189-208 

1. Introducción
El proyecto de una antropología del conocimiento de Apel tiene 

como finalidad ampliar la gnoseología clásica. Esta ampliación consiste 
en incorporar, al plano de la constitución del sentido, una instancia a 
priori que no es de naturaleza lógica. De esta manera, la antropología 
del conocimiento reconoce dos ejes de sentido complementarios: el 
significado y el cuerpo. En el presente trabajo intentaré interpretar este 
proyecto a partir de lo que en la tradición de la lógica hermenéutica se 
denomina como la articulación entre fuerza y significado. 

La lógica hermenéutica es una corriente de filosofía del siglo XX. 
Corresponde a la denominada “lógica de Göttinger”(cfr. Bollnow, 1964, 
p. 23). Sus representantes más destacados fueron Georg Misch (1878-
1965), Hans Lipps (1889-1941) y Joseph König (1893-1974). El programa 
general de su investigación consistió en desarrollar conceptualmente las 
relaciones entre la vida y las estructuras lógicas. La lógica hermenéutica es 
el intento de reconducir la significación a sus condiciones de producción 
en la praxis humana histórica. Por ello, su concepción  del lógos humano 
no se reduce a las estructuras lógicas tradicionales (concepto, juicio, 
razonamiento) sino que tiene un sentido mucho más amplio: abarca lo 
que hoy se llama “discurso”, es decir, las  secuencias significativas cuyo 
sentido depende del contexto.

Para expresar justamente esta referencia de la significación a la praxis 
O. Bollnow habla de una reducción antropológica (anthropologische 
Reduktion) (cfr. Bollnow, 1958, pp. 77 y ss). Su sentido radica en que 
el cuerpo humano (Leib) oficia de mediación entre las estructuras 
significativas y la vida. En efecto, la condición carnal de la vida se 
presenta como un medio (Mitte), como un mecanismo de frontera que 
une y separa espacios que se caracterizan por tener rasgos opuestos: 
la vida es el lugar donde se cruzan  la fuerza (Kraft), y el significado 
(Bedeutung). De esta manera, la lógica hermenéutica actualiza un tema 
fundamental de una de las tradiciones a las que pertenece, a saber, la 
fenomenología de Husserl y Heidegger.

La caracterización de la lógica hermenéutica como una mediación 
entre el punto de vista de la fuerza y del significado es un rasgo 
específico de la lectura de O. Bollnow. Para otros intérpretes, como D. 
Ginev (2011) o M. Soboleva (2014), esta mediación no es el rasgo más 



192 Adrián Bertorello 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

relevante. Para O. Bollnow, el conflicto entre fuerza y significado es un 
tema que está presente en W. Dilthey, G. Misch, e incluso, en P. Ricoeur. 
En su libro sobre Dilthey la presenta como una de las categorías de la 
vida. El significado es la categoría más amplia. Da cuenta de aquello 
que unifica la vida, le da unidad y articulación (cfr. Bollnow, 1955, 
pp. 124 y ss). Justamente porque tiene esta función articuladora es la 
categoría que posee una primacía sobre el resto (cfr. Bollnow, 1955, p. 
128). La fuerza, por su parte, es “una determinación de la naturaleza no 
espiritual (ungeistig)” que se contrapone a las categorías de significado, 
valor y finalidad como rasgos específicos de la vida espiritual. Según 
Bollnow, la relación entre naturaleza y espíritu categorizada como 
fuerza y significado no tiene, en el pensamiento de Dilthey, un estatus 
muy definido. Es decir, no logra dar una respuesta clara sobre la 
unidad de ambas instancias. Fue su discípulo Georg Misch en su libro 
Lebensphilosophie und Phänomenologie quien pudo reformular el problema 
a partir de los fragmentos dispersos en la obra de Dilthey. La idea 
fundamental que introduce es la concepción de la vida como un espacio 
de mediación (Mittelpunkt) en el que lo externo y lo interno se cruzan 
y ponen en relación (cfr. Bollnow, 1955, p. 133 y ss). También puede 
expresarse este vínculo desde otro punto de vista como la unidad entre 
lo activo (significado) y lo pasivo (la fuerza) (cfr. Bollnow, 1983, p. 85). En 
la segunda mitad del siglo XX aparece esta temática en la interpretación 
que hace P. Ricoeur del psicoanálisis freudiano. En efecto, el estatus 
epistemológico del psicoanálisis no radica ni en una explicación causal 
naturalista ni en una comprensión por motivos. Para Ricoeur el discurso 
psicoanalítico tiene un estatus mixto: sus conceptos expresan el punto 
de vista energético (fuerza) y el punto de vista del sentido (significado) 
(cfr. Bollnow, 1976). 

A partir de esta interpretación sobre el vínculo entre fuerza y 
significado como dos instancias que vinculan lo exterior y lo interior, lo 
pasivo y lo activo, escribí dos estudios que analizan esta problemática 
en la fenomenología hermenéutica de Heidegger. Aquí, introduje una 
nueva perspectiva en el planteo. Incorporé a la mirada de la lógica 
hermenéutica ciertos aspectos de la semiótica de las pasiones de A. 
Greimas y J. Fontanille. Dicho muy brevemente: la instancia de la fuerza 
no da cuenta de un dato natural, de una exterioridad caracterizada 
por su poder causal, sino de un régimen semántico continuo que se 
caracteriza por una polaridad gradiente. La instancia del significado, 
por su parte, no alude en primer lugar, en el caso de la filosofía de Sein 



193La antropología del conocimiento de K-O Apel

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 189-208 

und Zeit, a la idealidad de los significados lingüísticos, sino al mundo 
concebido como un sistema significativo pragmático que interrelaciona 
unidades discretas.1 De esta manera la fuerza y el significado no son 
dos instancias totalmente heterogéneas, sino que son dos modalidades 
de un mismo espacio del sentido. La lógica de lo continuo y la lógica 
de lo discreto expresan dos maneras diferentes y complementarias de 
articular el sentido.

El presente trabajo se enmarca y continua los resultados de estos 
estudios recién mencionados. Querría situar aquí el proyecto de Apel 
de una antropología del conocimiento en el contexto más amplio de 
una teoría que intenta conciliar y diferenciar una lógica de fuerzas 
con una lógica cognoscitiva. La reducción antropológica de la lógica 
hermenéutica guarda una correspondencia estructural con una 
antropología del conocimiento que se presenta como el intento de 
complementar la doctrina de la ciencia. La referencia a una reducción 
antropológica en el pensamiento de Apel aparece en la apropiación 
que hace del vocabulario de la antropología filosófica de H. Plessner. 
La posición céntrica y excéntrica sólo tienen sentido cuando se toma 
al hombre como eje desde donde parten las distintas direcciones de 
sentido.

El trabajo tiene dos partes. En la primera, voy a centrarme en cómo 
Apel concibe la relación entre el a priori lógico de la conciencia y el a 
priori del cuerpo en dos textos de los años sesenta. Trataré de mostrar 
desde la inmanencia misma del texto de Apel, a) que el recorrido 
argumentativo sigue el esquema: disyunción, conjunción, disyunción, y 
b) que la lógica de fuerzas que articula el cuerpo y la conciencia se rige 
por una polarización de instancias que se repelen. En la segunda parte, 
trataré dos temas, a saber, a) las diferencias que hay entre el proyecto de 
la lógica hermenéutica y el de la antropología del conocimiento y, b) la 
reformulación que el propio Apel hizo de las relaciones entre el a priori 
corporal y el del conocimiento en un artículo del 2008 titulado: Ort oder 
Ortlosigkeit der Vernunft? Leibapriori versus Refleixionsapriori der Ekenntnis.2 
La intención fundamental por la que traigo a colación este texto tardío 
radica en que Apel matiza las diferencias entre la antropología del 

1  Para un desarrollo más exhaustivo de estas ideas, cfr. Bertorello, 2014 y 
2016.

2  Agradezco a Alberto Damiani la referencia fundamental a este trabajo 
clave de Apel.



194 Adrián Bertorello 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

conocimiento y la lógica hermenéutica. Esta reformulación está basada 
en una disminución de la tensión que se establecen entre los dos a priori.

2. El a priori corporal de la antropología del conocimiento
En este primer momento de la argumentación, voy a ceñir mi 

exposición a dos trabajos de los años sesenta de Apel. Al artículo publicado 
en 1963 Das Leibapriori der Erkenntnis. Eine Betrachtung im Anschluss an 
Leibnizens Monadenlehre. Y al texto Szientistik, Hermeneutik, Ideologiekritik. 
Entwurf einer Wissenschaftslehre in erkenntnisanthropologischer Hinsicht 
de 1968 recogido en Transformation der Philosophie. De esta manera mi 
interpretación queda circunscripta a un momento específico del proyecto 
de la antropología del conocimiento. No se extiende a los desarrollos 
posteriores donde Apel fue matizando y modificando sus afirmaciones 
iniciales.3

La idea que intentaré justificar es que Apel concibe la relación 
entre el a priori del cuerpo y el a priori lógico del conocimiento desde 
dos puntos de vista: primero como una conjunción, y luego como una 
disyunción exclusiva. 

2.1 La conjunción de los dos a priori del conocimiento en la 
física contemporánea y en la filosofía
Se podría resumir toda la orientación argumentativa de Das 

Leibapriori der Erkenntnis diciendo que parte de una disyunción entre 
cuerpo y conciencia, y finaliza con una conjunción. En efecto, en el 
punto de partida, Apel interpreta la famosa frase de Leibniz “nihil 
est in intellectu quod non fuerit in sensu, nisi ipse intellectu” como la 
expresión más acabada de la disyunción (Disjunktion) gnoseológica 
que opone las condiciones trascendentales del conocimiento a los 
contenidos empíricos (cfr. Apel, 1963, pp. 152-153). En el interior mismo 
de la filosofía de Leibniz se produce, con el concepto de monada, un 
intento de reconciliación de las dos instancias del conocimiento. Pero, 
a juicio de Apel, la monadología, cuya finalidad era precisamente 
reconciliar perspectivismo con universalismo, no logra superar el 
dualismo cartesiano que está en la base de la disyunción (cfr. Apel, 1963, 
pp. 155-156). Este fracaso de la monadología lo conduce a preguntarse 

3  Para una exposición detallada sobre el concepto de antropología del 
conocimiento en toda la obra de Apel se puede cfr. Centeno, 2011. 



195La antropología del conocimiento de K-O Apel

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 189-208 

si en el pensamiento contemporáneo existe alguna teoría que pueda 
efectivamente unir los dos a  priori del conocimiento. 

Quizás la respuesta a este interrogante sea una de las tesis más 
interesantes del artículo y, sobre todo la más provocativa. La razón de 
ello radica en que Apel encuentra en la teoría de la relatividad (cfr. Apel, 
1963, pp. 158 y 160) y en la microfísica (cfr. Apel, 1963, p. 165) un modelo 
teórico concreto de superación del dualismo gnoseológico. Sin entrar en 
los detalles de la argumentación,4 querría hacer hincapié en el modo en 
que Apel presenta la relación entre los dos a priori.

Después de mostrar que la teoría de la relatividad, desde el interior 
de una teoría matemática, reconoce en el plano prerreflexivo de la 
constitución del mundo el a priori del cuerpo, se pregunta si una reflexión 
filosófica que toma como punto de partida el concepto de autogradación 
del espíritu (Selbstaufstufung des Geistes) de Th. Litt puede “superar” 
(Aufhebung) este plano prereflexivo y elevar el a priori corporal a todos 
los dominios del conocimiento (cfr. Apel, 1963, p. 162). La respuesta a 
este interrogante aparece en el siguiente texto:

Si una filosofía teóricamente válida desde un punto de 
vista universal  tuviera que conformarse principalmente 
con la reflexión formal –y Litt parece ser de esta 
opinión–, entonces sería decisivo también con ello, 
según mi parecer, que ella tenga que reconocer junto 
a (neben) «la conciencia general» como condición de 
posibilidad de su reflexión formal el a priori prerreflexivo 
del punto de vista del cuerpo humano como condición 
ineliminable de todos los contenidos materiales del 
mundo (intuitivos-significativos) (Apel, 1963, p. 163).

Este texto muestra claramente que el vínculo entre conciencia 
lógica y cuerpo se constituye por medio de una conjunción. El término 
“conjunción” quiere dar mayor precisión a la preposición espacial 
“junto a” (neben). Es una conjunción que tiene, por lo menos al principio, 
el sentido de la yuxtaposición entre cuerpo y conciencia. La misma 
formulación del problema se encuentra en el pasaje en el que Apel trata 
el caso de la microfísica contemporánea. Ella también reconoce los dos 
a priori:

4  Para una exposición detallada de estos problemas, cfr. Molina, 2016.



196 Adrián Bertorello 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Hemos visto por lo tanto, en conexión con nuestra 
problemática, en primer lugar, el hecho de una 
teoría mediada por la reflexión, es decir, pensada 
excéntricamente, en la que  junto [neben] al a priori 
del ipse intellectus que piensa excéntricamente, 
además debe ser tenido en cuenta el a priori céntrico 
de un acto de observación mediado corporalmente y 
su conceptuabilidad [Begrifflichkeit] esquematizable 
intuitivamente (…) De esta manera la microfísica 
debe mediar, en cierta manera, una a través de 
otra [durcheinander], ambas condiciones a priori 
del conocimiento, o expresado de otra manera: el 
conocimiento no puede ser separado más por principio 
de la intervención práctica [handelnder Eingriff] en el 
mundo, y en ello radica la superación de la separación 
cartesiana entre sujeto y objeto (Apel, 1963, p. 165).

En este texto también se habla del reconocimiento de la conjunción 
de ambas instancias. Asimismo, le añade un matiz que no estaba en 
el texto anterior, a saber, que el conocimiento debe mediar pasando 
recíprocamente de una instancia a otra (durcheinander vermitteln). La 
conjunción entre mirada céntrica (participativa) y mirada excéntrica 
(extópica) implica dos espacios contiguos. La preposición “junto a” 
(neben) da cuenta de la contigüidad semántica entre ambos. Pero la 
frontera que los separa es porosa (durcheinander). La microfísica es 
aquel conocimiento teórico que logra cruzar la frontera entre cuerpo y 
conciencia.

2.2 La conjunción y disyunción de los dos a priori en el lenguaje
En algunos artículos recogidos en Transformation der Philosophie 

Apel esboza el sentido general del proyecto de una antropología del 
conocimiento. Vuelve nuevamente sobre la relación entre los dos a priori. 
Pero a diferencia del texto de 1963, dónde la mediación entre ambas 
instancias se acredita en la física contemporánea y en la filosofía reflexiva, 
el punto de vista de Transformation der Philosophie sitúa la mediación en el 
interior mismo del lenguaje. Esta afirmación se puede ver fácilmente en 
el artículo titulado Szientistik, Hermeneutik, Ideologiekritik. Entwurf einer 
Wissenschaftslehre in erkenntnisanthropologischer Hinsicht del año 1968.



197La antropología del conocimiento de K-O Apel

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 189-208 

El artículo tiene un carácter programático: desarrollar una doctrina 
de la ciencia (Wissenschaftslehre) que evite identificar la ciencia con el 
cientismo (Szientistik). La justificación de esta concepción lleva consigo 
no sólo incorporar la hermenéutica y la crítica de las ideologías, sino 
también la ampliación de la gnoseología por medio de una antropología 
del conocimiento. En el marco de este programa Apel afirma que cuerpo 
y conciencia lógica expresan las dos perspectivas implicadas en el 
lenguaje, a saber, la historicidad del “yo, aquí y ahora” de las lenguas 
históricas y la superación de la misma en la validez intersubjetiva. 

Ahora bien, a diferencia del trabajo de 1963 donde el vínculo entre las 
dos instancias se da por una conjunción que media entre dos perspectivas 
diferentes, en 1968 Apel propone una relación de complementariedad, 
pero que en su realización actual implica una disyunción exclusiva. En 
un primer paso, Apel retoma la idea de la conjunción, ahora caracterizada 
como un vínculo de complementariedad:

El lenguaje en tanto es una mediación de signos 
[Zeichenmedium] tampoco puede ser reducido a las 
condiciones lógicas de la conciencia del conocimiento. 
El lenguaje, más bien, retrotrae, del mismo modo que 
la operación técnica material, que cuenta entre los 
supuestos del conocimiento natural experimental, a un 
a priori subjetivo comprometido (…) Querría llamarlo 
el a priori corporal del conocimiento. El a priori corporal 
del conocimiento, me parece, está totalmente en una 
relación complementaria [komplementäres Verhältnis] 
respecto del a priori de la conciencia (Apel, 1973, p. 99).

En un segundo momento cambia de punto de vista e introduce una 
disyunción exclusiva:

Esto significa: ambas condiciones de posibilidad 
del conocimiento se complementan [ergänzen] 
recíprocamente con necesidad en el todo del 
conocimiento, pero en la realización actual [aktueller 
Vollzug] del conocimiento tiene la dirección [Führung] 
o bien [entweder] el a priori corporal o bien [oder] el a 
priori de la conciencia: «conocimiento por reflexión» 
y «conocimiento por compromiso» se distancian de 
manera polar: por ejemplo, no puedo sacarle al mundo, 



198 Adrián Bertorello 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

al mismo tiempo, un aspecto significativo [bedeutsamer 
Aspekt] y estar interesado [reflektieren auf] en  este 
punto de vista que debo adoptar. Toda experiencia 
(…) es, primariamente, conocimiento por compromiso 
del cuerpo [Leibengagement]; toda teorización 
[Theoriebildung] es, primariamente, conocimiento por 
reflexión (Apel, 1973, p. 99). (Destacado en el original).

Los dos pasajes plantean el vínculo entre ambos a priori desde 
perspectivas distintas. La relación de complementariedad o conjunción 
de cuerpo y conciencia sólo se da si se adopta una perspectiva holística 
que considera al conocimiento como una totalidad. Es muy difícil 
interpretar cuál es el sentido y alcance de la expresión “en el todo del 
conocimiento” (im ganzen der Erkenntnis). Se podría inferir que Apel está 
diciendo que, si se quiere hacer una descripción total del fenómeno del 
conocimiento, necesariamente se debe incluir una mirada que tenga en 
cuenta la complementariedad del a priori del cuerpo y el de la conciencia 
lógica. Desde esta perspectiva descriptiva holística hay un vínculo 
necesario entre ambos. 

Sin embargo, a continuación, introduce una segunda perspectiva 
que cambia la relación entre cuerpo y conciencia. A esta segunda 
perspectiva la describe con un concepto que procede la fenomenología 
hermenéutica de Heidegger: la realización actual (aktueller Vollzug). En 
las lecciones tempranas de Freiburg hay una exposición detallada de 
esta noción. Especialmente en la lección del semestre de invierno de 
1920-1921 Einleitung in die Phänomenologie der Religion. Allí Heidegger 
se ocupa del concepto de fenómeno. Lo describe como una totalidad de 
sentido (Sinnganzheit) que se articula en tres direcciones (cfr. Heidegger, 
1995, p. 63): el sentido de contenido (Gehaltssinn), el sentido de relación 
(Bezugssinn) y el sentido realizativo (Vollzugssinn). 

Sin entrar en todos los detalles se puede decir, en general, que el 
sentido de contenido describe el qué de un fenómeno, es decir, los 
contenidos vividos en una determinada experiencia. Mientras que el 
sentido de relación y el realizativo dan cuenta de un vínculo modal 
respecto de los contenidos. Es decir, de dos niveles de implicación del 
Dasein humano en los significados experienciados. Mientras que el sentido 
relacional expresa o bien la actitud teórica o bien la actitud preteórica 
con las que el Dasein se vincula con los contenidos de la experiencia, 
el sentido realizativo da cuenta de un nivel de mayor profundidad en 



199La antropología del conocimiento de K-O Apel

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 189-208 

la que el Dasein mismo está implicado en los contenidos fenoménicos. 
La realización del sentido no son otra cosa que “las figuras subjetivas” 
del Dasein: la propiedad y la impropiedad de la existencia. Por ello da 
cuenta de un nivel de mayor concreción, singularidad y facticidad. Y 
por ello, también, C. F Gethmann puede identificar el sentido realizativo 
con la fuerza ilocutiva de la teoría de los actos de habla: 

El sentido realizativo es el cómo del relacionarse [Sich-
verhalten]. Él determina el modo de la acción con la que 
el hablante se dirige por medio de la expresión al objeto 
referido, la modalidad del referirse [Sich-beziehen] (…) 
A él le corresponde lo que Frege llama la fuerza [Kraft]. 
En la moderna filosofía del lenguaje le corresponde al 
sentido realizativo aproximadamente la fuerza ilocutiva 
(illocutionary force) o sea el modo performativo de una 
acción lingüística (Gethmann, 2002, p. 119).

Este breve rodeo por la filosofía de Heidegger permite, a mi juicio, 
comprender mejor en qué consiste esta segunda perspectiva desde 
donde Apel interpreta las relaciones entre la conciencia lógica y el 
cuerpo. Querría hacer dos comentarios.

La realización actual del conocimiento describe, en primer lugar, una 
segunda instancia semántica que podríamos denominar como una lógica 
de fuerzas. Esta idea no sólo está implicada en el concepto de Vollzug, 
sino que también aparece reforzada en la descripción semántica de la 
polarización. Los dos a priori se articulan en el plano de la realización 
como dos polos de fuerza. Ahora bien, la semántica de la polarización 
puede adoptar dos formas: la gradiente en la que se pasa de un polo 
por medio de una intensidad gradual de las fuerzas, como por ejemplo, 
la noción de Th. Litt de la autogradación del espíritu. Y la polarización 
por exclusión en donde las fuerzas se repelen. La disyunción exclusiva 
como estructura lógica que organiza la relación entre las dos fuerzas 
parece dar lugar a este segundo tipo de polarización.  Apel afirma que 
en el plano de realizativo, en el dominio de la fuerza, la dirección del 
sentido o bien la tiene el punto de vista corporal o bien el punto de vista 
reflexivo. No puede haber una tercera posibilidad. No puede existir ni 
un tránsito gradual de una fuerza a otra, ni una transformación de un 
punto de vista en el otro. El adverbio “primariamente” (primär) parece 
abrir la posibilidad de que la realización del conocimiento no implica la 
anulación completa de alguna de las fuerzas. Pareciera que, mientras se 



200 Adrián Bertorello 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

lleva a cabo un tipo de conocimiento el otro permanece de algún modo 
en otro plano. El adverbio daría lugar a una relación entre primer plano 
y trasfondo. Cuando se lleva a cabo el conocimiento sólo es posible una 
determinada focalización (o bien compromiso o bien reflexión). La razón 
de esta exclusión está en la lógica de fuerzas polares que se repelen. No 
obstante, al adoptar una perspectiva determinada, la otra se mantiene 
tensivamente en el trasfondo de la focalización actualmente realizada.

El segundo comentario que querría hacer es sobre el ejemplo que 
justifica la polarización por opuestos: o bien estoy ocupado en el mundo 
o bien estoy ocupado reflexivamente. Dicho de otra manera: no se 
puede estar al mismo tiempo comprometido con el mundo y ocupado 
en la constitución de un punto de vista metalingüístico que justifique 
la perspectiva participativa en el mundo. Es decir, para Apel no existe 
la posibilidad de una reflexión inmanente al plano de la participación 
comprometida en el mundo5. Esto aparece también formulado con el 
vocabulario de la antropología filosófica de H. Plessner. La posición 
céntrica excluye la posición excéntrica. Me parece que esta tesis, que toma 
como punto de partida una concepción de reflexión demasiado rígida, 
es una consecuencia de la lógica de fuerzas que adopta. Al concebir el 
conocimiento como una disyunción entre polos que se repelen no hay 
lugar para algún tipo de reflexividad inmanente a todos los grados de la 
vida humana, a saber, tanto al plano preteórico como al teórico. En este 
sentido se aparta también de la perspectiva gradiente de Th. Litt.

3. Consideraciones finales
En el punto anterior quedó claro que el proyecto de una antropología 

del conocimiento entre los años 1963 y 1968 describe la relación entre los 
dos a priori desde dos perspectivas distintas. Cada una de ellas lleva 
una manera específica de concebir las relaciones lógicas entre ambos. 
Desde el punto de vista de la totalidad del fenómeno del conocimiento 
Apel habla de una conjunción entre cuerpo y conciencia lógica. Ambos 
se presentan como espacios de sentido complementarios que una 
antropología del conocimiento debe reconocer en su necesidad. Desde 
la perspectiva de una lógica de fuerzas, es decir, desde el punto de vista 
de la realización fáctica del conocimiento, el cuerpo y la conciencia se 

5  Por lo menos esta afirmación es válida para el año 1968. Como veremos 
en las conclusiones, en el 2008 Apel matiza esta afirmación.



201La antropología del conocimiento de K-O Apel

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 189-208 

repelen como dos campos de fuerzas opuestas. Aquí el vínculo lógico 
entre ambas instancias es el de la disyunción exclusiva. 

Si se tiene en cuenta la dinámica del recorrido argumentativo sobre 
el vínculo entre cuerpo y conciencia en los dos trabajos analizados de 
Apel se puede decir que parte de la disyunción inherente a la teoría 
del conocimiento clásica (Leibniz), arriba a una conjunción que se da en 
la física contemporánea (teoría de la relatividad y microfísica) y en la 
filosofía reflexiva, y vuelve nuevamente a una disyunción que se da en 
el plano de la realización fáctica del conocimiento.

Querría finalizar este trabajo con dos comentarios. El primero 
es sobre las diferencias fundamentales entre el proyecto de una 
antropología del conocimiento y la lógica hermenéutica. El segundo es 
sobre la reformulación que Apel hace de las relaciones entre los dos a 
priori en un trabajo del 2008. 

3.1 Las diferencias entre la antropología del conocimiento y 
la lógica hermenéutica: el problema de la reflexión y de la 
mónada de sentido
Me parece que en los años sesenta hay dos puntos en los que 

la antropología del conocimiento se aparta de la consideración 
hermenéutica del logos. 

El primero tiene que ver con la reflexividad. Apel identifica reflexión 
con teorización. Es decir, con el acto por medio del cual la conciencia 
hace presente el mundo de manera objetiva. Es llamativo que justifique 
esta forma específica de la reflexión a partir del lenguaje. La razón de ello 
radica en que la teorización corresponde sólo a un determinado aspecto 
del lenguaje. Sólo el discurso proposicional tiene la posibilidad de hacer 
presente objetivamente el mundo. Sólo la tercera persona o, como lo 
dice Apel con la terminología de Plessner, sólo la posición excéntrica del 
hombre puede constituir la actitud teorética ante el mundo. Desde esta 
posición no puede haber reflexividad en otros planos del discurso como, 
por ejemplo, en los géneros primarios que surgen de la interacción 
verbal cotidiana. O para decirlo con el vocabulario de Plessner, en 
aquellos géneros en donde la posición céntrica, es decir, la perspectiva 
de primera persona, organiza la red significativa del mundo. Para la 
lógica hermenéutica, por el contrario, la reflexividad no se identifica sin 
más con la teorización. Heredera de la fenomenología de Husserl y de la 
ontología hermenéutica de Heidegger, concibe la reflexividad como un 



202 Adrián Bertorello 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

rasgo constitutivo de todas las formas de vida humana. El relacionarse 
consigo misma (Verhalten zu sich) es una determinación reflexiva de la 
vida que está presente tanto en las modalidades preteóricas como en 
la transformación que se produce cuando adopta la actitud teórica. El 
pasaje de la mirada de primera persona (participativa o céntrica) a una 
de tercera (extópica o excéntrica) no se lleva a cabo de acuerdo con una 
lógica de polarización por exclusión, sino más bien de acuerdo con una 
polarización gradiente.

El segundo punto donde lógica hermenéutica y antropología del 
conocimiento se distancian tiene que ver con el modo de concebir el 
vínculo entre el a priori del cuerpo y el de la conciencia lógica. Mientras 
que para Apel la relación es, desde un punto de vista holístico, una 
conjunción y, desde el punto de vista de la realización fáctica, una 
disyunción exclusiva, para la lógica hermenéutica no se puede hablar 
ni de conjunción ni de disyunción. La razón fundamental es que 
rechaza el dualismo de los a priori. El espacio del sentido es una mónada 
cuyo nombre es la vida humana (Dasein). La instancia irrebasable del 
sentido es la facticidad. Desde la inmanencia y autosuficiencia de ella se 
origina por elipsis de la enunciación la posición excéntrica del hombre. 
En la lección del semestre de verano de 1927, Die Grundprobleme der 
Phänomenologie, Heidegger compara al Dasein con la monada de Leibniz, 
justamente para mostrar que sólo hay una esfera del sentido cuya 
característica fundamental es la reflexividad de la trascendencia.

El Dasein en tanto mónada no necesita de ninguna 
ventana para ver (hinaussehen) algo fuera de él mismo, 
no porque, como Leibniz piensa, todo ente sea accesible 
ya fuera de la caja y por ello pueda estar cerrado en sí 
y encapsulado, sino porque la mónada, el Dasein, según 
su propio ser (según la trascendencia) ya es afuera, esto 
significa, junto a los otros entes, y esto significa siempre 
junto a él mismo (Heidegger, 1989, p. 427).

La idea de una polarización gradiente y de un espacio del sentido 
unitario que encierra el punto de vista de la fuerza y el del significado 
puede verse claramente en la noción heideggeriana de desmundanización 
(Entweltlichung). Este es el mecanismo semántico que le permite a 
Heidegger mostrar qué transformaciones se producen en el interior del 
espacio de sentido para constituir la mirada objetivante o, lo que es lo 
mismo, la posición excéntrica. La mirada de tercera persona no implica 



203La antropología del conocimiento de K-O Apel

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 189-208 

una suerte de huida a condiciones que están por fuera de un mundo 
situado. Por el contrario, lleva consigo una transformación de la mónada 
de sentido. Heidegger aborda esta problemática en Sein und Zeit. 

Sin entrar en todos los detalles de su explicación6 se puede afirmar 
que la diferencia entre el modelo de la fenomenología hermenéutica 
de Heidegger y el de Apel radica en que Heidegger piensa los dos 
planos (el de la fuerza y el significado) ni como una conjunción que 
complementa la fuerza y el significado, ni como una disyunción que las 
repele, sino más bien como una transformación genética del sentido. Es 
decir, el sentido recorre una trayectoria que tiene dos estadios extremos 
y distintas fases sucesivas y graduales. La desmundanización es el 
proceso por medio del cual el sentido elimina las condiciones fácticas 
de la enunciación, es decir, se depotencia, neutraliza sin eliminar por 
completo la dimensión de la fuerza, y el significado adquiere la actitud 
objetivante o mirada de tercera persona.  Fundamentalmente Heidegger 
se detiene en los dos extremos del recorrido, es decir, en el momento en 
el que el sentido tiene la máxima realización (Vollzug) y concreción en la 
figura del Dasein situado aquí y ahora, y en el momento de la máxima 
objetividad correspondiente a la figura del conocimiento (Erkenntnis) y 
de la existencia científica. Sin embargo, da por supuesto que hay estadios 
y fases intermedias. Lo metodológicamente decisivo del concepto de 
desmundanización radica en que, como la misma palabra lo anuncia, se 
trata de una transformación de las condiciones del sentido en el interior 
mismo del mundo. Es decir, se trata de un concepto que piensa sólo 
desde el a priori de la mundanidad. 

3.2 De la polarización a la rivalidad de fuerzas: la reflexión 
estricta.
El segundo comentario con el que querría finalizar el trabajo está 

referido a la propia interpretación que Apel hace de lo que arriba llamé 
la primera diferencia entre la antropología del conocimiento y la lógica 
hermenéutica. De acuerdo con nuestra lectura inmanente de los dos 
textos de los años sesenta claramente surge que para Apel no existe 
la posibilidad de una reflexión inherente a la posición céntrica. Toda 
reflexión lleva consigo la mirada objetivante de la posición excéntrica. 

6  Para una exposición detallada de esta problemática Cf. Bertorello, 2007 
y 2011.



204 Adrián Bertorello 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Sin embargo, cuando se confronta esos textos con un trabajo de Apel 
publicado treinta años después, en el 2008, Ort oder Ortlosigkeit der 
Vernunft? Leibapriori versus Reflexionsapriori der Erkenntnis, se puede 
percibir un cambio claro en, por lo menos, tres puntos decisivos de su 
argumentación.

El primero de ellos es el reconocimiento de un nivel de reflexión 
preteórica al que, siguiendo, la terminología de Johannes Lohmann, 
denomina como reflexión efectiva (effektive Reflexion).7 Lo que Lohmann 
en el plano del lenguaje llama reflexión efectiva, corresponde a lo que 
Heidegger llama, desde un punto de vista fenomenológico, como 
comprensión, y a lo que la antropología filosófica de Plessner designa 
como posición céntrica. Es decir, en este trabajo del 2008 Apel reconoce 
que la posición céntrica lleva consigo una dimensión ineludible de 
reflexividad y que se distingue claramente de la reflexividad teórica de la 
posición excéntrica. Estas correspondencias entre Lohmann, Heidegger 
y Plessner se debe extender al plano de los actos de habla. Apel sitúa la 
reflexión efectiva, fáctica y preteórica, en el plano de la fuerza ilocutiva, 
y la posición excéntrica en el contenido proposicional del acto. A la 
fuerza ilocutiva con su reflexividad contextual le corresponde el a priori 
corporal. Y al contenido proposicional le pertenece un punto de vista 
que trasciende las condiciones fácticas de la enunciación y alcanza la 
perspectiva de la pretensión universal de validez. Es decir, el contenido 
proposicional da cuenta de la actitud teórica (teoretische Einstellung) (cfr. 
Apel, 2008, pp. 108-109).

El segundo punto de divergencia radica en cómo entiende Apel 
el vínculo entre los dos a priori. Ciertamente que todavía mantiene su 
tesis inicial de los años sesenta, a saber, que entre la dimensión de la 
lógica de fuerzas propia de la dimensión performativa del acto de habla 
y la dimensión del contenido proposicional hay una disyunción. Esta 
continuidad entre los textos de los sesenta y el del 2008 se puede ver 
claramente en el título de este último texto: El a priori corporal versus 
el a priori del conocimiento (Leibapriori versus Reflexionsapriori der 
Erkenntnis). El conector lógico adversativo retoma claramente el tema 
de la polarización entre los dos a priori. Sin embargo, me parece que 
este texto del año 2008 matiza el grado de polarización. Ello se puede 

7  En la reflexión lingüística de Johannes Lohmann la reflexión efectiva del 
lenguaje se distingue de la reflexión teórica de la ciencia lingüística (cfr. Apel, 
2008, p. 108).



205La antropología del conocimiento de K-O Apel

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 189-208 

observar no sólo en que no está especificado el carácter exclusivo de 
la disyunción tal como aparecía en el texto de 1968, sino en que usa 
un vocabulario que, por un lado, expresa fuerzas en oposición pero, 
por otro, destaca más bien la tensión que la polarización. Apel habla de 
“una tensión (Spannung), o sea, rivalidad (Rivalität) del a priori corporal 
céntrico y del a priori de la reflexión excéntrico” (cfr. Apel, 2008, p. 122). 
En otro pasaje habla de “relaciones tensivas (Spannungsverhältnisse) del 
a priori corporal y del a priori de la reflexión” (cfr. Apel, 2008, p. 124). Los 
conceptos de tensión y rivalidad expresan que las fuerzas se oponen, 
pero no se excluyen mutuamente. Con esta nueva perspectiva se sale del 
rígido esquema lógico de una disyunción exclusiva y le permite pensar 
los dos tipos de reflexión de manera conjunta, sin afirmar su mutua 
exclusión.

La nueva caracterización de las relaciones de fuerza como una 
tensión que surge de la rivalidad nos conduce al tercer punto de la nueva 
argumentación. Para evitar justamente que las pretensiones de validez 
universal, inherente a la posición excéntrica del contenido proposicional 
del acto de habla, se divorcie de la reflexividad céntrica de la fuerza 
ilocutiva, Apel asume el concepto de reflexión estricta (strikte Reflexion) 
de Wolfgang Kuhlmann. Con este concepto Apel quiere mostrar cuál es 
lugar en el que se inscribe los problemas de la ética del discurso, a saber, 
en la situación de diálogo argumentativo concreta (Dialog-Situation) (cfr. 
Apel, 2008, p. 127). Es en el interior mismo de esta situación discursiva 
fáctica donde se da “el salto (Sprung) de la reflexión todavía céntrica a 
la excéntrica” (cfr. Apel, 2008, p. 127). Pero este salto no significa, por 
decirlo así, una salida de la situación de diálogo y la adopción de una 
actitud objetivante y teórica que mira desde ningún lugar. Si bien, Apel 
no lo dice de esta manera, se podría describir este salto a la reflexividad 
excéntrica como una transformación paradójica de la trascendencia en 
la inmanencia. Es decir, desde la inmanencia de la situación discursiva 
se trasciende sus rasgos esencialmente fácticos. Por ello se puede hablar 
de una tensión o rivalidad, y no de una disyunción exclusiva. De esta 
manera Apel se acerca al modo cómo la fenomenología hermenéutica 
heideggeriana piensa las relaciones entre facticidad y trascendencia. 
Una prueba de ello es la manera cómo Apel piensa el tema central que 
reúne todos los trabajos del libro en el que fue publicado su artículo: 
¿ocupa la razón un lugar en el mundo natural? La posición de Apel es 
claramente rechazar, por un lado, la tesis historicista y naturalista que 
identifica la razón con las condiciones espaciales y temporales reales del 



206 Adrián Bertorello 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

a priori corporal y, por otro, rechazar la ausencia de lugar de la razón tal 
como aparece en la fórmula de Thomas Nagel “una visión desde ningún 
lugar”. La singularidad de la localización espacial de la razón radica en 
que está unida al lenguaje. Es el discurso el lugar de la razón:

El a priori de la reflexión está unido, en tanto a priori 
discursivo (Diskursapriori) al lenguaje, y éste implica 
también por medio de aquel el a priori de cuerpo humano 
(Leibapriori) (Apel, 2008, p. 128). (Destacado en el 
original).

Son muy interesantes estas palabras de Apel porque, a mi juicio, 
se puede ver en ellas algo así como la instauración de una mónada 
del sentido. En los textos de los años sesenta vimos que nuestro autor 
se valía de dos esquemas lógicos bien precisos para dar cuenta de la 
relación entre los dos a priori: la conjunción y la disyunción exclusiva. En 
este texto tardío Apel resuelve los problemas inherentes a los esquemas 
mediante una perspectiva que le permite pensarlos de manera unificada. 
Esa perspectiva es la de la concepción pragmática del lenguaje cuyas 
unidades significativas son los actos de habla. El a priori de la reflexión 
y el del cuerpo pueden ser vistos como dos aspectos distintos del a 
priori del lenguaje. En efecto, si la unidad de significación mínima del 
lenguaje son los actos de habla, entonces, se puede identificar el a priori 
del cuerpo, es decir, la instancia de la fuerza, con la dimensión ilocutiva 
del acto, y el a priori de la reflexión con el contenido proposicional. 

Cuando Apel se vale del concepto de reflexión estricta reconduce 
sus consideraciones a un único a priori: al del lenguaje situado en 
el contexto de diálogo. Esta situación es la que se podría denominar, 
comparándola con el pensamiento de Heidegger, como una mónada de 
sentido que encierra al mismo tiempo el plano de la fuerza ilocutiva y el 
del contenido proposicional. La reflexión estricta no sólo le permite dejar 
de lado los esquemas de la conjunción y la disyunción, sino también 
darle un estatus discursivo más preciso al concepto antropológico de 
posición excéntrica. De esta manera la concepción de una antropología 
del conocimiento, que en los años sesenta partía de ciertos conceptos 
de la lógica hermenéutica, pero se apartaba de ella en lo que se refiere 
al problema del a priori, adopta una postura que la acerca a la reflexión 
hermenéutica sobre el lenguaje.



207La antropología del conocimiento de K-O Apel

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp. 189-208 

Bibliografía
Centeno, A. (2011). La antropología del conocimiento en el pensamiento 

de Karl-Otto Apel. Tesis doctoral presentada en la Universidad de 
Granada.

Apel, K. O. (1963). Das Leibaprioi der Erkenntnis. Eine Betrachtung im 
Anschluss an Leibnizens Monadenlehre. En Archiv für Philosophie, 
Bd. 12, 152-72.

	  (1973). Szientistik, Hermeneutik, Ideologiekritik. Entwurf 
einer Wissenschaftslehre in erkenntnisanthropologischer 
Hinsicht. En Transformation der Philosophie. Band 2: Das Apriori der 
Kommunikationsgemeinschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

	  (2008). Ort oder Ortlosigkeit der Vernunft? Leibapriori versus 
Reflexionsapriori der Erkenntnis. En W. J. Cramm y G. Keil (Hrsg.) 
Der Ort der Vernunft in einer natürlichen Welt. (pp. 105-128). Göttingen: 
Velbrück Wissenschaft Verlag.

Bertorello, A. (2007). Discurso objetivante y subjetividad en las Frühe 
Freiburger Vorlesungen (1919-1923) de M. Heidegger. Pensamiento. 
Revista de Investigación e Información Filosófica, 63(235), 7-33.

	  (2011). La virtualidad del sentido y su actualización en el discurso 
descriptivo. Una interpretación del lugar de la descripción en el 
método fenomenológico de Heidegger. Pensamiento. Revista de 
investigación e información filosófica de la Universidad de Comillas, 
67(251), 89-102. 

	  (2014). El principio de inmanencia y la diferencia ontológica. Tópicos 
del seminario. Revista de Semiótica, La inmanencia en cuestión, 31(1),  
175-193.

	  (2016). El régimen semántico de la afectividad en Sein und Zeit. Una 
interpretación semiótica de M. Heidegger. Tópicos. Revista de Filosofía 
de Santa Fe, 32, 1-12.

Bollnow, O. (1955). Dilthey. Eine Einführung in seine Philosophie. Stuttgart: 
Kohlhammer.

	  (1958). Die Lebensphilosophie, Berlin-Göttingen-Heidelberg: Springer.
	  (1964). Zum Begriff der hermeneutischen Logik. En H. Delius y G. 

Patzig (eds.), Argumentationen: Festschrift für Josef König. (pp. 21-41). 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.



208 Adrián Bertorello 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

	  (1976). Paul Ricoeur und die Hermeneutik. Zeitschrift für 
philosophische Forschung, 30, 167-189.

	  (1983). Studien zur Hermeneutik II: Zur hermeneutischen Logik von 
Georg Misch und Hans Lipps. Freiburg/München: Alber.

Gethmann, C. F. (1986-1987). Philosophie als Vollzug und als Begriff. 
Heideggers Identitätsphilosophie des Lebens in der Vorlesung vom 
Wintersemester. 1921/22 und ihr Verhältnis zu «Sein und Zeit» En 
F. Rodi (Hrsg.) Dilthey-Jahrbuch. Band 4 (1986-1987). Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht. 

	  (2002). Hermeneutische Phänomenologie und Logischer 
Intuitionismus. Zu O. Beckers Mathematische Existenz. En A. 
Gethmann-Siefert y J. Mittelstrass (Hrsg.), Die Philosophie und die 
Wissenschaften. Zum Werk Oskar Beckers. Wilhlem Fink.

Ginev, D. (2011). Das hermeneutische Projekt Georg Mischs. Wien: Passagen 
Verlag.

Heidegger, M. (1995). Phänomenologie des religiösen Leben. Frankfurt am 
Main: Vittorio Klostermann.

	  (1989). Die Grundprobleme der Phänomenologie. Frankfurt am Main: 
Vitorio Klostermann.

Molina Molina, L. (2016). El cuerpo como a priori del conocimiento 
científico y el “giro hacia la facticidad” de la Física contemporánea. 
Un diálogo de K.O. Apel con y contra M. Heidegger. Daimon. Revista 
Internacional de Filosofía, Suplemento 5, 457-466.

Soboleva, M. (2014). Leben und Sein: hermeneutische Bedeutungstheorien 
von Georg Misch und Josef König. Wien: Passagen Verlag.


