
Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en línea) pp. 11-37

http://doi.org/10.21555/top.v0i58.1061

Not-being, Falsehood and Contradiction: the 
Second Eristic Demonstration of the Euthydemus 

and the Problem of the False in the Sophist 

No-ser, falsedad y contradicción: la segunda 
demostración erística del Eutidemo y el problema 

de lo falso en el Sofista 

Francisco Villar
Universidad de Buenos Aires/CONICET

Argentina
villarfr@gmail.com

https://orcid.org/0000-0001-9713-8943

Recibido: 01 - 05 - 2018. 
Aceptado:16 - 08 - 2018.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution
-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.



12 Francisco Villar

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
This work proposes an interpretation of Euthydemus 

283c-288b taking into account the problem of the false in the 
Sophist. My hypothesis will be that the second eristic demon-
stration of the Euthydemus can be understood as a representa-
tion of Sophist 236d-239b: while in this passage there it is the 
Stranger is the one who states what the sophist would say to 
defend himself from the seventh definition, in which he is ac-
cused of producing falsehoods, in the Euthydemus two sophists 
are who use the notions of non-being and falsehood to refute 
such accusation. The work has three parts. Firstly, I shall analyze 
Sophist 236d-239b and contextualize it within the framework of 
the seventh definition. Secondly, I focus on the characterization 
of Euthydemus and Dionysodorus as sophists. Finally, I analyze 
the three arguments that organize the second demonstration of 
the Euthydemus, trying to understand its structure and its role in 
the drama of the dialogue.

Key words: not-being; falsehood; sophists; Sophist; Euthydemus.

Resumen
Este trabajo lleva a cabo una lectura de Eutidemo 283c-288b 

a la luz del problema de la falsedad en el Sofista. Mi hipótesis 
será que la segunda demostración erística del Eutidemo puede 
ser interpretada como una representación de Sofista 236d-239b: 
mientras que allí es el Extranjero el que evoca lo que el sofista 
diría para defenderse de la séptima definición, donde se le 
acusa de producir falsedades, en el Eutidemo son dos sofistas 
quienes emplean las nociones de no-ser y falsedad para refutar 
dicha acusación. La exposición tendrá tres partes. En la primera 
analizaré Sofista 236d-239b y lo contextualizaré en el marco 
de la séptima definición. En la segunda me concentraré en la 
caracterización de Eutidemo y Dionisodoro en tanto sofistas. 
En la tercera analizaré los tres argumentos que organizan la 
segunda demostración del Eutidemo, intentando dar cuenta de 
su estructura y su rol en la economía dramática del diálogo.

Palabras clave: no-ser; falsedad; sofistas; Sofista; Eutidemo.



13No-ser, falsedad y contradicción

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-37 

El problema en torno a la imposibilidad de dar una explicación 
de los juicios falsos es un asunto que atraviesa gran parte de la obra 
platónica. Esta posición, con la cual Platón polemizó, podría sintetizarse 
del siguiente modo: si lo falso consiste en decir lo que no es, entonces 
no es posible decir cosas falsas, puesto que lo que no es no existe. Si un 
discurso dice algo, por tanto, dice algo que es, es decir, cosas verdaderas. 
Si bien se debe esperar a un diálogo de vejez como el Sofista para hallar 
un tratamiento acabado de esta cuestión, Platón ya había tematizado 
la dificultad en escritos más tempranos, como Crátilo (cfr. 429c-429e), 
Eutidemo (cfr. 283c-288b) y Teeteto (cfr. 187a-201c).

El interés platónico por el argumento podría deberse a que 
efectivamente fue defendido por intelectuales de su contexto de 
producción. Antístenes, por ejemplo, sostenía que no es posible 
contradecir (SSR V.A. 152-156), esto es, que dos personas expresen 
enunciados que se opongan respecto de su verdad y falsedad. A pesar 
de que probablemente fue este socrático quien más difundió tal punto 
de vista en el siglo IV a. C., el tópico excede su figura. Testimonio de 
esto es Platón mismo, quien insiste en la antigüedad del argumento (cfr. 
Cra. 429d y Euthd. 286c) y lo vincula con pensadores del siglo V a. C., ya 
sea directamente, como Protágoras (cfr. Euthd. 286c), o indirectamente, 
como Parménides (cfr. Soph. 237a). Ambas referencias son importantes, 
ya que permiten conectar dos textos cercanos en lo que respecta a cómo 
Platón presenta la dificultad.1

El problema de la falsedad en el Sofista (cfr. 236d-264c) se enmarca en 
la última definición del personaje homónimo. En ella se intenta definir 
a esta figura en tanto poseedor de una técnica que produce apariencias, 
cosas que aparentan parecerse a lo real sin hacerlo verdaderamente. 
Es esta caracterización la que desemboca en la paradoja: frente a tal 
acusación, el sofista se escudará en que no es posible decir cosas falsas, 
dado que eso implica sostener que existe lo que no es, lo cual va en 
contra de lo establecido por Parménides. Aunque el sofista aquí no se 

1  Si bien no desconocemos el entramado dialógico en el cual se inserta 
el tratamiento platónico de esta temática, aquí consideraremos sólo Eutidemo 
y Sofista. Para un análisis de las distintas posturas respecto de qué figuras 
históricas y qué posiciones teóricas circundan al problema del error en Platón, 
principalmente en Sofista, cfr. Sonna, 2017. Sobre la formulación del Teeteto, cfr. 
Marcos, 1995, pp. 17-96.



14 Francisco Villar

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

halla presente, habla a través del Extranjero de Elea, quien en 236d-239b 
muestra las dificultades que las nociones de no-ser y falsedad presentan 
para aquel que intenta acusar a otro de decir algo falso.

Este pasaje no es el único en el cual Platón retrata a un sofista en 
una actitud similar. La segunda demostración erística del Eutidemo (cfr. 
283c-288b) constituye un antecedente de esta estrategia. Allí los hermanos 
Eutidemo y Dionisodoro desarrollan una serie de razonamientos que 
tienen como fin socavar la posibilidad de que alguien atribuya a otro 
el acto de mentir, decir falsedades o contradecir a otro. Además de 
compartir el mismo propósito, la argumentación de los erísticos reviste 
un gran parecido de familia con la del Sofista, dado que lo falso es ligado 
a una noción absoluta o existencial del no-ser que da lugar a múltiples 
inconvenientes y paradojas.

Este trabajo se propone realizar una lectura de Eutidemo 283c-288b 
a la luz del desarrollo del problema de la imposibilidad de lo falso en 
el Sofista. Mi hipótesis será que la segunda demostración erística del 
Eutidemo puede ser interpretada como una representación vívida de 
Sofista 236d-239b: mientras que en el Sofista es el Extranjero el que evoca 
lo que el sofista diría en su defensa, en el Eutidemo son dos sofistas 
quienes hacen uso de las nociones de no-ser y falsedad para refutar la 
acusación. Considero que esta propuesta de lectura permite vincular aún 
más estrechamente los dos diálogos, ya que los argumentos presentados 
en ellos comparten no sólo cuestiones doctrinales, señaladas a menudo 
por los especialistas, sino también defensores con características 
similares que, asimismo, hacen uso de la misma estrategia para dar con 
su enunciación.

La exposición constará de tres partes. En la primera haré un 
breve paso por el Sofista a fin de examinar el pasaje 236d-239b y 
contextualizarlo en el marco de la séptima definición. En la segunda me 
concentraré en la caracterización de Eutidemo y Dionisodoro en tanto 
sofistas, procurando ver cómo estos podrían caer bajo este concepto. En 
la tercera, finalmente, analizaré los tres argumentos que organizan la 
segunda demostración erística del Eutidemo, intentando dar cuenta de 
dos elementos: por un lado, su estructura y contenido, lo cual permitiría 
vincularlos con la temática del Sofista; por otro, su rol en la economía 
dramática del diálogo, aspecto que haría posible interpretarlos como 
una instanciación de la estrategia argumentativa del sofista.



15No-ser, falsedad y contradicción

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-37 

I
Si bien la unidad temática del Sofista ha despertado dudas lo largo 

de la historia, hay un tema central que estructura la obra: la definición 
del sofista.2 Las controversias sobre este punto se deben a la interrupción 
de dicho propósito en 237b, donde se da inicio a una extensa digresión 
(cfr. 237b-264c). No obstante, esta desviación no está desvinculada del 
resto del diálogo, puesto que hace su aparición en el transcurso de la 
última definición. Ésta, la séptima que el Extranjero y Teeteto elaboran,3 
comienza con una caracterización preliminar (cfr. 232a-233d) del sofista 
como un contradictor (ἀντιλογικός), aspecto en el cual se retoma un 
elemento de la quinta (cfr. 225a-226a y 231e), donde se lo define como 
un erístico (ἐριστικός) y un luchador discursivo (τῆς ἀγωνιστικῆς περὶ 
λόγους ἀθλητής).4 Sin embargo, la erística y las definiciones previas 
se hallan dentro de la técnica adquisitiva (κτητική), mientras que la 
séptima implica un cambio de perspectiva, en tanto que el sofista es 
situado en la producción (cfr. 233d).5

Antes de toparse con el problema de la falsedad, el Extranjero 
y Teeteto realizan dos divisiones. En primer lugar (cfr. 233d-235c), al 
interior de la producción se concentran en la imitación (μιμητική) o 
producción de imágenes (εἰδωλοποιική). La razón de esto radica en 
que caracterizan al sofista como alguien que se presenta como capaz de 

2  Para una discusión acerca del tema del diálogo y una defensa de esta 
postura, cfr. Notomi, 1999, pp. 1-42.

3  Para una reconstrucción del método definicional de reunión y división, 
cfr. Sayre, 2006, el cual incluye, además, un desglose de todas las divisiones que 
comprenden las siete definiciones del Sofista (pp. 55-73).

4  Hemos empleado los textos griegos establecidos por Méridier (1931) y 
Burnet (1995). Las traducciones citadas del Sofista pertenecen a Cordero (1988). 
En cuanto al Eutidemo, en líneas generales hemos seguido la traducción de 
Mársico e Inverso (2012), aunque con ligeras modificaciones.

5  La sexta definición ubica al sofista en la técnica separativa (διακριτική), 
la cual podría ser distinta de la adquisitiva y la productiva (cfr. Cornford, 1935, 
pp. 177-178; Cordero, 1988, p. 44 y Sayre, 2006, p. 66). Rickless (2010) defiende 
que las dos últimas definiciones operan con la producción como género inicial: 
la sexta definiría a la sofística como un arte separativa, mientras que la séptima 
como un arte combinativa.



16 Francisco Villar

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

producir todas las cosas con su técnica, una especie de mago o ilusionista 
que, empleando imágenes habladas (εἴδωλα λεγόμενα), hechiza a los 
oyentes y les hace creer que lo que dice es lo real. En segundo lugar 
(cfr. 235c-236d), la técnica de hacer imágenes es dividida en figurativa 
(εἰκαστική) y simulativa (φανταστική). En el caso de la primera, se 
trataría de un tipo de imitación que atiende a las proporciones y colores 
reales de lo imitado. La segunda, por el contrario, no realiza algo que se 
parezca a su modelo, sino algo que sólo aparenta parecerse, es decir, una 
apariencia (φάντασμα).

Es aquí donde se señala que el sofista se ha refugiado en un lugar 
complejo:

Estamos frente a un examen extremadamente difícil, 
pues semejarse y parecer (τὸ φαίνεσθαι τοῦτο καὶ 
δοκεῖν), sin llegar a ser (εἶναι δὲ μὴ), y decir algo 
(καὶ τὸ λέγειν μὲν ἄττα), aunque no la verdad 
(ἀληθῆ δὲ μή), son conceptos, todos ellos (πάντα 
ταῦτα), que están siempre llenos de dificultades 
(ἐστι μεστὰ ἀποριας ἀεὶ), tanto antiguamente como 
ahora. Pues afirmar que realmente se pueden decir y 
pensar falsedades (ὅπως εἰπόντα χρὴ ψευδῆ λέγειν 
ἢ δοξάζειν <φάναι> ὄντως εἶναι), y pronunciar esto 
sin incurrir necesariamente en una contradicción (καὶ 
τοῦτο φθεγξάμενον ἐναντιολογίᾳ μὴ συνέχεσθαι), 
es, Teeteto, enormemente difícil (Platón, Sofista 236d).

De este texto nos interesa destacar tres elementos. Por un lado, la 
acotación de la apariencia al ámbito lingüístico, algo coherente con el 
marco problemático de la séptima definición, donde el sofista elaboraba 
“imágenes habladas” (234c). Por otro, la asimilación de la apariencia 
con la falsedad o, más propiamente, la de “producir algo que parece ser 
pero no es” con “decir algo que no es verdadero”. Dado que el decir es 
entendido como un producir, el sofista es un productor de un discurso 
no verdadero. Finalmente, el señalamiento de un inconveniente en el 
cual caería cualquiera que impute a otro la producción de tal tipo de 
discurso: dicha acusación implica sostener que se pueden decir y pensar 
falsedades, afirmación que envuelve una contradicción.

Esta última se construye con base en dos supuestos explicitados en 
237a: la asociación entre no-ser y falsedad y la enunciación de la tesis 
de Parménides. Respecto del primer punto, el Extranjero subraya que 



17No-ser, falsedad y contradicción

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-37 

afirmar la posibilidad de la falsedad implica sostener que existe lo que 
no es (τετόμηκεν ὑποθέσθαι τὸ μὴ ὂν εἶναι), ya que, si fuera de otro 
modo (ἄλλως) –a saber, que no exista–, la falsedad no podría llegar 
a ser (ψεῦδος οὐκ ἂν ἐγίγνετο ὄν). Esta parte del argumento explota 
un hecho de lengua propio del griego. El verbo εἶναι, en efecto, posee 
varios usos y matices. Para enunciar que Sócrates existe, que es bueno, 
o que está sentado, el griego utilizaba una única palabra: ἐστί. A estos 
empleos hay que sumar un importante uso veritativo, donde el verbo 
significa “ser el caso” o “ser verdadero”. La utilización de los participios 
“τὸ ὄν” y “τὰ ὄντα” con este matiz eran muy usuales, principalmente 
dependiendo de verbos de decir. Es por esto que “decir cosas que son” 
(λέγειν τὰ ὄντα) equivale a “decir cosas verdaderas” y “decir cosas que 
no son” (λέγειν τὰ μὴ ὄντα) a “decir cosas falsas”.6

La autoridad de Parménides, no obstante, es invocada para poner al 
descubierto el camino sin salida en el que cae dicha caracterización de 
la falsedad, puesto que éste había censurado afirmar que “hay cosas que 
no son (εἶναι μὴ ἐόντα)”.7 Esta tesis es la que permite hacer explícita la 
contradicción: si, por un lado, la falsedad es decir cosas que no son y, 
por otro, las cosas que no son no existen, entonces no es posible defender 
que se pueda producir un discurso falso. Aunque, como veremos, más 
elementos serán añadidos al argumento, esta concisa formulación 
alcanza para hacer inteligible la estrategia empleada por el sofista para 
defenderse de la séptima definición.

En 237b-242a el Extranjero y Teeteto analizarán más aristas del 
problema y llegarán a la conclusión de que es necesario el parricidio 
de Parménides, esto es, “obligar a lo que no es, a que en cierto modo 
sea, y, recíprocamente, a lo que es, a que en cierto modo no sea” (241d), 
dando inicio a la parte más constructiva de la obra. En vistas a nuestro 
propósito de examinar la formulación del Eutidemo, nos detendremos 
sólo en la “analítica del no-ser” (237b-239c), sección dedicada a indagar 
tres problemas que afectarían a “lo que no es de ningún modo (τὸ 

6  Para un análisis exhaustivo de los usos de εἶναι en griego clásico, cfr. 
Kahn (2003), especialmente las secciones dedicadas al uso veritativo (pp. 331-
370) y a las construcciones de participio sustantivado (pp. 453-457). Para un 
examen más conciso, cfr.  la entrada de “εἰμί” en Lidell, Scott y Jones (1996).

7  Sobre la posición de Parménides en el marco del Sofista y una evaluación 
del supuesto parricidio del eléata que Platón dice llevar a cabo (241d), cfr. Bossi 
(2013) y O’Brien (2013).



18 Francisco Villar

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

μηδαμῶς ὄν)”, expresión con la cual el Extranjero refiere de una manera 
más enfática al no-ser empleado por el sofista.8

La primera dificultad (237b-237e) radica en el intento de considerar 
a “lo que no es” no como una mera cadena de sonidos, sino en tanto 
nombre (ὄνομα), procurando establecer a qué cosa debe aplicarse 
(ἐπιφέρειν). Esta búsqueda resultará infructuosa, lo cual permitirá 
concluir en 237e que quien pronuncia (φθέγγεσθαι) “lo que no es”, 
en realidad no dice nada (λέγειν μηδέν) y, más aún, ni siquiera debe 
afirmarse que dice (οὐδὲ λέγειν φατέον), dando a entender con esto 
que quien enuncia “lo que no es” solamente arroja sonidos al vacío, sin 
expresar ninguna realidad extralingüística. 

Para llegar a este resultado se analizan algunos candidatos a ocupar 
el rol de denotados por “lo que no es”. Primero se descarta como 
una obviedad que pueda referir a las cosas que son (τῶν ὄντων). Sin 
embargo, esto habilita un segundo inconveniente, ya que si no se aplica 
a lo que es, tampoco podría aplicarse a algo (τι), ya que la palabra “algo” 
la utilizamos siempre respecto de algo que es (ἐπ᾿ ὄντι). El Extranjero 
añade, además, que si alguien dice algo (τι), es necesario que diga algo 
único (ἕν τι). Es esta mención a la unidad la que hace posible que “lo 
que no es” no constituya un genuino nombre y que pronunciarlo sea 
decir nada (λέγειν μηδέν): una vez descartado que “lo que no es” pueda 
referir a algo, el acto de proferir este supuesto nombre es homologado al 
de decir “no-algo (μή-τι)”, expresión que el Extranjero hace equivaler a 
“nada (μη-δέν)”, amparado en que la palabra “nada” en griego clásico 
se construye a partir de la negación del numeral ἕν, el cual, según el 
argumento, estaba implicado por el τι.

La segunda dificultad (238a-238c) señala la inconsistencia que 
conlleva añadirle a “lo que no es” el número, algo que, sin embargo, es 
necesario para pronunciarlo o pensarlo. El número, en efecto, está entre 
las cosas que son y, aunque no hay problema en agregar algo que es a 
otra cosa que es, sí debería ser imposible añadir algo que es a algo que 
no es. No obstante, para hablar o pensar acerca de “algo que no es” y de 
“las cosas que no son”, hacemos uso de la unidad y la pluralidad, acto 
en el cual estaríamos agregando lo que es a lo que no es. La conclusión 
que saca el Extranjero es que no podemos ni pronunciar (φθέγξασθαι) 

8  Dado que la apariencia y la imagen no son tematizados en el Eutidemo, 
los hemos dejado de lado, sin desconocer la relación de ambos conceptos con el 
problema de la falsedad, cfr. Notomi (1999, pp. 163-204).



19No-ser, falsedad y contradicción

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-37 

ni afirmar (εἰπεῖν) ni pensar (διανοηθῆναι) “lo que no es en sí y por sí” 
(τὸ μὴ ὂν αὐτὸ καθ᾿ αὐτό), puesto que es impensable (ἀδιανόητον), 
indecible (ἄρρητον), impronunciable (ἄφθεγκτον) e informulable 
(ἄλογον).

La tercera dificultad (238d-239b) busca extraer una consecuencia de 
la anterior y se centra en quien pretende realizar una refutación del no-
ser, como cuando se intenta negar que “lo que no es” sea pronunciable, 
pensable, uno, múltiple, etc. El problema sería que cuando alguien se 
propone refutar (ἐλέγχειν) a lo que no es, se ve obligado a afirmar lo 
contrario de lo que pretendía. Por un lado, si alguien quisiera defender 
que lo que no es no participa ni de la unidad ni de la pluralidad, está 
forzado a enunciarlo como uno, ya que debe hablar de “lo que no es”. 
Por otro, al decir que es impronunciable, indecible e informulable, debe 
aplicarle el “es (ἐστί)” y construir su discurso en torno a algo singular 
y único. El extranjero concluye, finalmente, que si se quiere hablar con 
total corrección (ὀρθῶς), no se debe ni definir a lo que no es ni como uno 
ni como múltiple, ni llamarlo (καλεῖν) en absoluto, puesto que esto, es 
decir, la aplicación de cualquier nombre, lo haría participar del número 
y, por tanto, de lo que es.

La importancia de esta analítica del no-ser radica en que es aquí 
donde se construye la noción absoluta o existencial del no-ser que, 
erigida como contraria del ser, el sofista asocia a la falsedad y a la 
imagen (240a). El resto del diálogo buscará, justamente, desmontar tal 
asociación, haciendo del no-ser no lo contrario del ser, sino algo diferente 
de él. Es esta concepción relativa del no-ser la que le permitirá a Platón 
quitarse de encima la noción absoluta que tornaba ininteligibles a estos 
conceptos. Sobre lo contrario del ser, aquello que veremos operando 
en el Eutidemo, el Extranjero llega finalmente a la conclusión (259a) de 
que no podemos afirmar que exista o no. Sobre ello, si es que realmente 
podemos referirlo, sólo sería posible guardar silencio.

II
Aunque es el Extranjero de Elea quien expone estas dificultades, éste 

sólo opera como portavoz de la posición del sofista (236c-d y 239c). Pero 
el Sofista no es la única obra en la cual Platón pone argumentos como 
los analizados en boca de personajes que reciben esta calificación, ya 
que también es posible rastrearlos hasta el Eutidemo. En este apartado 
nos detendremos en la caracterización de los erísticos de este diálogo 



20 Francisco Villar

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

en tanto “sofistas”. Para tal fin, primero haremos una presentación de 
estas figuras, delineando las características de su patrón argumentativo. 
Luego, nos ocuparemos de rastrear tales elementos en el Sofista, más 
específicamente, en la séptima definición.

Eutidemo y Dionisodoro son dos hermanos provenientes de Turios. 
Critón los describe en primer lugar como “unos sofistas nuevos (καινοὶ 
σοφισταί)” (271c), afirmación que probablemente hace referencia a 
la experticia y cualidad de sabios de ambos, ya que luego pregunta a 
Sócrates cuál es su sabiduría (σοφία).9 Aunque Sócrates al momento de 
introducirlos en 271c-272b pretende hacer de ellos hombres versados 
en la lucha física y judicial, en 273d los extranjeros se desentienden de 
estas actividades, presentándose sólo como maestros de virtud. Por 
supuesto, ninguno de los dos la entiende del mismo modo que los 
presentes, puesto que esta es identificada con la destreza argumentativa 
que en 272b es llamada erística (ἐριστική) e imputada como la técnica 
que más los caracteriza: “refutar siempre lo que se dice (ἐξελέγχειν τὸ 
ἀεὶ λεγόμενον), tanto si se trata de algo falso como de algo verdadero” 
(Euthd. 272b).

La labor discursiva de los erísticos exhibe características muy 
particulares. A los fines de este trabajo, nos gustaría prestar atención 
a tres aspectos de ella. En primer lugar, los hermanos proponen un 
intercambio de tipo dialéctico, esto es, una conversación en la cual se 
dialoga exclusivamente a partir de preguntas precisas y respuestas 
breves mediante las cuales se elabora un argumento. El rol del erístico 
en la conversación, por su parte, siempre es el de preguntar, nunca el 
de responder. Como se puede apreciar en 275a-c, desde el principio 
los hermanos se posicionan como interrogadores y pocas veces en el 
diálogo ceden el control de la argumentación.

En segundo lugar, el propósito de los erísticos es refutar (ἐξελέγχειν) 
al adversario, es decir, construir con sus respuestas un razonamiento 
que concluya algo contradictorio o incompatible con una tesis defendida 
previamente por él. Si, por ejemplo, Clinias sostiene que aprenden los 
que saben, lo interrogarán hasta hacerle afirmar que aprenden los que no 
saben (275d-276c). La refutación erística, además, no se preocupa ni por 
contenido ni por la verdad de lo que es refutado: su pretensión es que 

9  Sobre el término σοφιστής, que en su origen no era despectivo y 
funcionaba como sinónimo σοφός, designando a alguien considerado sabio, cfr. 
Grote (1850, pp. 479-485) y Guthrie (1969, pp. 38-45).



21No-ser, falsedad y contradicción

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-37 

el adversario sea refutado conteste lo que conteste y sea cual sea la tesis 
que intenta defender (275e). Esto es así porque los erísticos introducen a 
sus interlocutores en terrenos donde ya tienen argumentos preparados 
para atacar cada posición. 

En tercer lugar, el recurso privilegiado para dar lugar a la refutación 
es la ambigüedad sintáctica o semántica, así como cualquier otro uso 
de lenguaje que habilite equívocos. Paradigmático de esta estrategia 
es el empleo que hacen en 275d-276c del verbo μανθάνειν, que puede 
significar tanto “aprender” como “comprender”. Pasándole inadvertido 
esto a Clinias, los erísticos lo refutan en cuatro oportunidades, haciéndole 
sostener de modo sucesivo que: (a) aprenden los sabios; (b) aprenden 
los ignorantes; (c) los que aprenden aprenden lo que saben; (d) los que 
aprenden aprenden lo que no saben. La facilidad con la cual los erísticos 
se sirven de estos argumentos se debe a que imponen reglas estrictas al 
interrogado, el cual debe limitarse a responder por “sí” o por “no”, sin 
que sea posible repreguntar o introducir aclaraciones (295b-296c).

No hay acuerdo sobre la filiación de esta forma de argumentación. 
Algunos especialistas defienden sus raíces en el movimiento sofístico 
del siglo V a. C. Otros sostienen que tras la erística se escondería el 
grupo megárico. Hay quienes, finalmente, toman como un dato que 
se trataría de “sofistas”.10 Dado el fin propuesto, esta será nuestra 
actitud en este trabajo, ya que, por un lado, Eutidemo y Dionisodoro 
son llamados “sofistas”, tanto directa (271c) como indirectamente (277e, 
288b y 297c); por otro, incluso si estos términos no aparecieran en el 
Eutidemo, la práctica argumentativa que ostentan puede ser vinculada 
con al menos dos definiciones del Sofista. Puesto que el vínculo de los 
erísticos con la quinta ya ha sido tematizado,11 nos concentraremos en la 

10  Para una ubicación de los erísticos en la tradición de sofistas del siglo V 
a. C., cfr. Kent Sprague (1972, pp. 294-295), Kerferd (1981, p. 53), Nehamas (1989) 
y Canto (1989, pp. 26-33). Para la hipótesis megárica, cfr. Hawtrey (1984, pp. 23-
30), Dorion (2000), Mársico e Inverso (2012, pp. 42-58) Gardella (2013) y Villar 
(2015). Representantes de la última actitud son Narcy (1984), Chance (1992) y 
Sermamoglou-Soulmadi (2014).

11  Cfr. Hitchcock (2000, pp. 61-62), Narcy (2013, pp. 64-67) y Villar (2016, 
pp. 196-204). 



22 Francisco Villar

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

séptima, aquella que, en rigor, constituye el cumplimiento del propósito 
del diálogo.12

Al finalizar la última definición, el sofista es caracterizado como un 
“imitador del sabio (μιμητὴς τοῦ σοφοῦ)” (268c), esto es, alguien que 
aparenta ser sabio sin serlo. Como ya vimos, su técnica es un tipo de 
simulación (τὸ φανταστικόν), dentro de la cual se inserta en la imitación 
(τὸ μιμητικόν) por el hecho de que fabrica la apariencia sirviéndose de 
su cuerpo como instrumento. Lo propio del sofista es, además, el ser 
un farsante, ya que tiene conciencia de su falta de saber, algo que lo 
distingue del imitador que efectivamente conoce lo imitado como del 
ingenuo que imita lo que meramente cree saber. No obstante, ninguna 
de las siete divisiones empleadas para dar con este resultado preliminar 
coloca al sofista en una práctica intelectual concreta y específica. Es la 
última la que, en efecto, lo encierra en un ámbito discursivo próximo al 
del Eutidemo.

La división final separa dos actividades que se diferencian 
en base a su ámbito de aplicación, el medio del cual se sirven y el 
destinatario. La primera, cuyo cultor será llamado “orador popular” 
(δημολογικόν), se caracteriza por efectuarse en público (δημοσίᾳ) 
mediante largos discursos (μακροῖς λόγοις) para la muchedumbre 
(πρὸς πλήθη). La otra, en cambio, se desarrolla en privado (ἰδίᾳ) 
haciendo uso de discursos breves (βραχέσι λόγοις) con los cuales se 
fuerza al interlocutor a contradecirse a sí mismo (ἀναγκάζοντα τὸν 
προσδιαλεγόμενον ἐναντιολεγεῖν αὐτὸν αὑτῷ). El nombre que recibe 
esta técnica es “ἐναντιοποιολογική”, neologismo traducible como 
“técnica de producción de contradicciones”. Es aquí donde finalmente 
colocan al sofista en 268d, lo cual, por su parte, guarda gran coherencia 
con el inicio de esta definición (232a-233d), que comenzó delineando al 
sofista como un contradictor (ἀντιλογικός).13

Los elementos de esta última división concuerdan con algunos rasgos 
de los erísticos del Eutidemo. Por un lado, la indicación de la brevedad 
podría tomarse como una especificación de su proceder dialéctico, más si 
tenemos en cuenta que en la quinta definición (225b) el fraccionamiento 

12  En este punto seguimos a Rickless (2010), quien defiende que la última 
definición del sofista invalida que las seis anteriores puedan ser tomadas como 
genuinas definiciones.

13  Para un análisis completo de la séptima definición, cfr. Cornford (1935, 
pp. 323-331) y Sayre (2006, pp. 67-72).



23No-ser, falsedad y contradicción

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-37 

del discurso en preguntas y respuestas se opone a la extensión (μήκη 
λόγων). Por otro lado, el rol de interrogador del sofista está sugerido 
por su objetivo: contradecir a su adversario. En efecto, suponiendo que 
estamos frente a una situación dialéctica, sólo extrayendo respuestas 
del adversario se lo podría obligar a admitir algo contra su posición. 
Esta actitud interrogativa está, además, reforzada por Sofista 239d-240a, 
donde el Extranjero indica que deben hallar una respuesta para oponer 
a las preguntas del sofista y advierte sobre el hecho de que, lejos de 
contentarse con sus definiciones, este continuará preguntando sobre lo 
que se obtiene de sus dichos.

Consideramos que alcanza con lo antedicho para sostener que 
Eutidemo y Dionisodoro podrían efectivamente considerarse dos 
sofistas, al menos en el sentido que este término adquirió a partir del 
Sofista, que es, además, el que privilegiará la tradición, sobre todo 
Aristóteles en Refutaciones sofísticas.14 En lo que sigue analizaremos de 
qué modo Platón retrató en el Eutidemo a dos sofistas haciendo uso de 
argumentos que, en muchos de los supuestos y nociones que emplean, 
evocan la posición que el Extranjero de Elea imputa al sofista en su 
intento de evadir la séptima definición.

III
La sección del Eutidemo que analizaremos se ubica inmediatamente 

después del primer protréptico (278e-283b), en el cual Sócrates concluye 
junto a Clinias que hay que volverse lo más sabio posible, mostrando así 
cómo debe hacerse un discurso exhortativo. Una vez finalizado, Sócrates 
vuelve a pedir a los hermanos que inciten a Clinias a la filosofía y la 
virtud, ya que todos sus amigos desean que éste se vuelva sabio y bueno. 
Es Dionisodoro el que toma la palabra, preguntando si están bromeando 
al explicitar ese deseo. Ante la falta de retractación, el erístico elabora en 
283c-d un razonamiento en cuatro pasos que, justamente, tiene al no-ser 
como noción fundamental.

Después de establecer que los presentes “desean que él se vuelva 
sabio (βούλεσθαι αὐτὸν σοφὸν γενέσθαι)”, Dionisodoro constata que 
el joven, ciertamente, (a) “ahora no es sabio (νῦν σοφός ἐστιν οὔ)”. 

14  Sobre el significado aristotélico de σοφιστής, cfr. Classen (1984). Como 
indicamos en la nota 10, el valor semántico de este término no era ni específico 
ni peyorativo antes de Platón. Para un estudio de los usos platónicos más allá del 
Sofista y cómo este fue construyendo su propia noción, cfr. Corey (2015).



24 Francisco Villar

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Siguiendo las alternativas férreas que los erísticos emplean desde la 
primera demostración (276b), esta afirmación equivale a “ahora es 
ignorante”, con lo cual, luego le hace admitir a Sócrates que (b) “quieren 
que no sea ignorante (βούλεσθαι ἀμαθῆ μὴ εἶναι)”. Es aquí donde 
Dionisodoro dará el movimiento clave, ya que una vez aceptado esto, 
concluye que (c) “quieren que él se vuelva lo que no es (ὃς μὲν οὐκ 
ἔστιν βούλεσθε αὐτὸν γενέσθαι) y que ya no sea lo que es ahora (ὅς 
δ᾿ ἔστι νῦν μηκέτι εἶναι)”. Las afirmaciones confunden a Sócrates y, sin 
que tenga tiempo para procesarlas, son rematadas con lo siguiente: (d) 
“Dado que quieren que él ya no sea lo que es ahora (βούλεσθε αὐτὸν 
ὃς νῦν ἐστὶν μηκέτι εἶναι), ¿quieren algo distinto que matarlo?”. Los 
amigos de Clinias, al parecer, desean su destrucción.

Las palabras que emplea Dionisodoro son complejas y no están 
exentas de ambigüedades. Dado que Clinias no es sabio, el sofista 
reemplaza, “volverse sabio (σοφὸν γενέσθαι)” por “volverse lo que no 
es (ὃς οὐκ ἔστιν γενέσθαι)”, expresión que puede interpretarse de dos 
maneras. En efecto, el verbo ἔστιν de la construcción con pronombre 
relativo podría poseer valor copulativo y conectar al sujeto –elidido en 
este caso– con el pronombre, el cual estaría en lugar de la cualidad que 
éste no posee. Pero Dionisodoro sigue la vía de la otra lectura, en la cual 
el sujeto de la construcción es el pronombre relativo y el verbo ἔστιν 
posee valor existencial. Así, por tanto, el erístico concluye que desean 
que “Clinias se vuelva (βούλεσθε) el que no existe (ὃς οὐκ ἔστιν)” y 
que “ya no exista (μηκέτι εἶναι) el que existe ahora (ὅς δ᾿ ἔστι νῦν)”, 
interpretaciones de εἶναι que se vuelven evidentes sólo al ser vinculadas 
con la muerte del joven.15

En este prólogo a lo que vendrá ya puede apreciarse que los sofistas 
están instalados en la equivocidad semántica y sintáctica que afecta al 
ser y al no-ser. En el resto de la demostración se encargarán de desplegar, 

15  Hay quienes interpretan que en el argumento interviene la confusión 
entre una atribución relativa y una absoluta (cfr. Aristóteles, Ref. Sof. 5.167a 
ss.), a saber, entre “no ser ignorante” y “no ser” (cfr. Kent Sprague, 1962, p. 13 
y Hawtrey, 1984, p. 3). Aunque este podría ser un ingrediente del argumento, 
nuestra explicación es la que mejor recoge que la confusión de Sócrates se 
introduzca exactamente donde es visible la ambigüedad del εἶναι. Igualmente, 
acordamos con Chance (1992 pp. 11-13 y 85-86) en que querer reducir los 
argumentos erísticos a un único elemento es un error, especialmente visible en 
este ejemplo.



25No-ser, falsedad y contradicción

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-37 

mediante tres complejos argumentos, distintas aristas problemáticas de 
estas nociones, las cuales recuerdan el tratamiento del problema de la 
falsedad en el Sofista. En lo que sigue los analizaremos detalladamente, 
procurando ver, por un lado, su formulación, funcionamiento y 
contenido filosófico; por otro, el contexto dramático en el cual cada uno 
es introducido.

1. No es posible mentir (283e-284a)
Es Ctesipo, el enamorado de Clinias, quien reacciona violentamente 

frente al argumento de Dionisodoro, acusándolo de mentir (καταψεύδει) 
acerca de tal cosa (τοῦτον πράγμα). Eutidemo aprovecha la aparición 
del término καταψεύδεσθαι, que menta propiamente el acto de difamar 
a otro, para preguntarle a Ctesipo si le parece que es posible mentir (οἷον 
τ᾿ εἶναι ψεύδεσθαι), algo que éste acepta sin dudar. Cabe advertir que 
el término griego ψεύδεσθαι coparte raíz con ψεῦδος y ψευδῆ, palabras 
que en el Sofista se usaban para referir a la falsedad y a las cosas falsas 
respectivamente. Si bien este verbo incluye el matiz de una voluntad de 
engaño al decir falsedades, el argumento que Eutidemo construirá se 
centra sólo en las condiciones veritativas del discurso.16

En primer lugar, Eutidemo hace afirmar a Ctesipo que se miente (a) 
“al decir la cosa acerca de la cual trata el discurso (λέγοντα τὸ πρᾶγμα 
περὶ οὗ ἄν ὁ λόγος)”, dejando establecido que (a1) un discurso trata 
sobre una cosa (πρᾶγμα) y que, además, (a2) dice (λέγειν) esa cosa. 
El segundo movimiento vincula a esta última con el ser, apelando a 
tres pasos que van de la pluralidad –las cosas que son– a la unidad –lo 
que es–. Primero se indica que (b1) “si dice eso (εἴπερ λέγει αὐτό), no 
dice algo distinto de las cosas que son (οὐκ ἄλλο λέγει τῶν ὄντων), 
sino aquella de la que habla (ἢ ἐκεῖνο ὅπερ λέγει)”, afirmación que 
se acota aún más, aclarando que (b2) “eso que dice (ἐκεινο ὃ λέγει) es 
una (ἕν) de las cosas que son (τῶν ὄντων), diferente de las demás”, lo 
cual finalmente da lugar a que (b3) “el que la dice, dice lo que es (ὁ 
ἐκεῖνο λέγων τὸ ὄν λέγει)”. Esta fórmula permite a Eutidemo pasar 

16  En el Sofista Platón imputa al sofista la intención de engañar (268a). Sin 
embargo, su tratamiento se concentra solo en la falsedad que ello implicaría. El 
Eutidemo tampoco problematiza ese aspecto, sino que el argumento se centra 
únicamente en que mentir constituye decir falsedades. Para la inclusión de la 
condición de insinceridad en el campo semántico que rodea a la falsedad, cfr. 
Chantraine (1968, pp. 1287-1288). 



26 Francisco Villar

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

rápidamente de “lo que es” a “la verdad”, indicando que (c) “el que dice 
lo que es, es decir, las cosas que son, dice la verdad (τἀληθῆ λέγει)”. Si 
Dionisodoro dice la verdad, entonces no está mintiendo.

Los supuestos sobre los que descansan estas premisas son conocidos 
para nosotros, ya que reproducen varias de las consideraciones del Sofista 
en torno a la falsedad, aunque mostrando, en este caso, la imposibilidad 
de ella a través de la necesidad de la verdad de cualquier discurso.17 Si 
en la primer aporía sobre el no-ser (Sofista 237b-237e) se negaba que un 
decir que no fuera sobre algo –el cual debía ser uno y existente– fuera 
un genuino decir, el argumento de Dionisodoro saca las consecuencias 
positivas de esto: cuando alguien dice, debe decir una cosa (πρᾶγμα), y 
esa cosa estará entre las que son, con lo cual, apelando al reverso de la 
caracterización de la falsedad como “decir lo que no es”, decir una cosa 
que es es decir la verdad.

Para la mayoría de los intérpretes la clave del argumento está en la 
transición entre las premisas a y b, más específicamente, en cómo debe 
interpretarse que un discurso diga la cosa (λέγειν τὸ πρᾶγμα) sobre la 
cual él versa. De acuerdo con la lectura de Crombie (1963, pp. 488-489), 
los sofistas toman esta expresión como si significara que un discurso 
nombra (λέγειν) un hecho o estado de cosas (πρᾶγμα), el cual debe existir 
para que el decir tenga referencia y no sea mero ruido. Esto último es lo 
que le ocurriría al discurso falso, ya que el hecho que debería designar 
no existe.18 Esta sugerencia guarda un vínculo estrecho con la dificultad 
de Sofista 237b-237e: lo que allí estaba en discusión era si “lo que no es” 
puede considerarse un nombre (ὄνομα) aplicable a algo, lo cual, como 
vimos, no era posible. Esta refutación apela a supuestos similares, ya 
que coloca como condición del decir el que este deba remitir a una cosa 
existente.

17  El argumento reproduce casi textualmente la posición antisténica 
transmitida por Proclo en Sobre el Crátilo de Platón 37: “El que dice dice algo, 
el que dice algo dice lo que es, y el que dice lo que es dice la verdad”. Sobre la 
presencia de Antístenes en el Eutidemo, cfr. Mársico e Inverso (2012, pp. 66-72).

18  La oración “El pasto es verde” sería sobre el-pasto-siendo-verde, hecho 
nombrado por ella. Pero “El pasto es rojo” sería sobre el-pasto-siendo-rojo, 
el cual, dado que no existe, no puede ser referido. Esta lectura y ejemplos de 
Crombie son desarrollados muy pormenorizadamente por Denyer (1993, pp. 
8-23).



27No-ser, falsedad y contradicción

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-37 

De todos modos, esta interpretación supone más elementos que 
los que la refutación de Dionisodoro realmente utiliza, ya que en ella 
no figuran ὄνομα (nombre) ni ἐπιφέρειν (aplicarse), términos que nos 
instalarían en un marco designativo estricto. Tampoco estamos forzados 
a interpretar que πρᾶγμα remite a alguna realidad compleja, como 
un hecho o estado de cosas. Creemos que si el argumento funciona es 
porque se maneja en un ámbito de gran indeterminación, facilitado por 
las expresiones poco transparentes que emplea, principalmente “λέγειν 
τὸ πρᾶγμα”, que puede significar tanto “hablar acerca de una cosa” 
como “decir una cosa”, siendo πρᾶγμα, además, un término vago y 
poco específico, como lo era el “τι” empleado en el Sofista.19 La fórmula 
“decir la cosa acerca de la cual trata el discurso (λέγειν τὸ πρᾶγμα περὶ 
οὗ ἄν ὁ λόγος)” compromete a Ctesipo con un supuesto peligroso si se 
lo acepta sin aclarar su significado: que un discurso versa sobre una cosa. 
Aunque jamás se determine qué es esa cosa, la admisión es suficiente 
para que Dionisodoro lo encierre en la premisa b, donde se establece que 
aquello que el discurso dice está entre las cosas existentes. El pasaje del 
sentido existencial de εἶναι al veritativo terminará soldando el discurso 
y la verdad.

2. No es posible decir lo que no es (284b-c)
No satisfecho con este resultado, Ctesipo insistirá en la mentira de 

Dionisodoro, replicando que “el que dice esas cosas (ὁ ταῦτα λέγων)”, 
a saber, que quieren matar a Clinias, “no dice las cosas que son (οὐ 
τὰ ὄντα λέγει)”. Eutidemo aprovechará sus palabras para elaborar 
un argumento complementario al anterior, en tanto que “no decir 
las cosas que son” será para él equivalente a “decir las cosas que no 
son”, lo cual, como mostrará con su interrogatorio, nadie sería capaz 
de hacer. Si antes había demostrado que es necesario decir la verdad, 
ahora establecerá, como en el Sofista, que es imposible decir algo falso.20 
La refutación consta de seis premisas que, a su vez, pueden dividirse en 
dos líneas argumentales que se ensamblan en la conclusión. Una (a-c) 

19  Cfr. Canto (1989, p. 199, n. 109), Chance (1992, p. 87) y Mársico e Inverso 
(2012, pp. 133-134).

20  Crombie (1963, p. 488) y Denyer (1993, pp. 8-9) consideran que 
los argumentos son parte de uno único, algo que no permite apreciar su 
especificidad: el primero versa sobre lo que es, el segundo sobre lo que no es.



28 Francisco Villar

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

prueba que “nadie puede producir lo que no es”, la otra (d-f) que “hablar 
es producir”.

Respecto del primer punto, Eutidemo deja sentado que (a) “las 
cosas que no son no existen (τὰ μὴ ὄντα οὐκ ἔστιν)”, afirmación que 
se refuerza indicando que (b) “no existen de ningún modo (οὐδαμοῦ)”. 
Luego hace admitir a Ctesipo dos supuestos que, aunque distintos, 
considera dependientes el uno del otro. En efecto, pregunta primero si 
(c1) “es posible que alguien haga algo acerca de las cosas que no son 
(ἔστιν ὅπως περὶ ταῦτα, τὰ μὴ ὄντα, πράξειεν ἄν τίς τι)”, añadiendo 
inmediatamente (c2) “de manera que pudiera producir esas cosas que 
no existen de ningún modo (ὥστ᾽ ἐκεῖνα ποιήσειεν ἂν καὶ ὁστισοῦν 
τὰ μηδαμοῦ ὄντα)”. Aunque Ctesipo responde “me parece que no 
(οὐκ ἔμοιγε δοκεῖ)”, signo de que no está muy convencido acerca de 
la cuestión, con ello dio su asentimiento a la implicación entre “hacer 
algo acerca de las cosas que no son (πράττειν τι περὶ τὰ μὴ ὄντα)” y 
“producir las cosas que no son (ποιεῖν τὰ μὴ ὄντα)”.

En cuanto al segundo punto, Eutidemo inquiere sobre si (d) “los 
oradores, cuando hablan en público, no hacen nada (οἱ ῥήτορες, ὅταν 
λέγωσιν ἐν τῷ δήμῳ, οὐδὲν πράττουσι)”, a lo cual Ctesipo responde 
que hacen (πράττουσι). Admitido esto, el sofista apela a la implicación 
entre “hacer” y “producir” establecida antes y le hace afirmar que (e) “si 
hacen, también producen (εἴπερ πράττουσι, καὶ ποιοῦσι)”, punto que 
le permite retomar la acción de hablar de los oradores para concluir que 
(f) “entonces hablar es hacer y producir (τὸ λέγειν ἄρα πράττειν τε καὶ 
ποιεῖν ἐστιν)”. La conjunción de c y f  permitirá a Eutidemo refutarlo 
y sostener finalmente que (g) “nadie dice las cosas que no son (τά μὴ 
ὄντα λέγει οὐδείς)”, dado que, de acuerdo con f, el que dice “ya estaría 
produciendo algo (ποιοῖ ἂν ἤδη τί)” y, como se estableció en c, “nadie 
puede producir lo que no es (τὸ μὴ ὂν μὴ οἷόν τ᾽ εἶναι μηδένα ποιεῖν)”. 
Invocando otra vez la equivalencia entre lo que no es y lo falso, el sofista 
termina señalando que “nadie dice cosas falsas (οὐδεὶς ψευδῆ λέγει)” y, 
por tanto, Dionisodoro dice la verdad.

Las premisas a, b y c son las que traen a escena la noción absoluta del 
no-ser que vimos operando en el Sofista, la cual, por su parte, ya había 
sido introducida en el argumento sobre la muerte de Clinias. El paso b es 
el que más recuerda a “lo que no es de ningún modo (τὸ μηδαμῶς ὄν)”, 
ya que luego de afirmar que lo que no es no existe, este punto se enfatiza 
indicando que no existe “de ninguna manera (μηδαμοῦ)”. Aunque el 
adverbio μηδαμοῦ suele ser leído como una indicación temporal –“en 



29No-ser, falsedad y contradicción

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-37 

ningún lugar”–, algunos especialistas defienden su carácter netamente 
modal, lectura que se impone si prestamos atención a que el pasaje 
quiere destacar que lo que no es no existe bajo distintas modalidades, ya 
sea como objeto de acción, producción o lenguaje.21

La diferencia entre estos tres ámbitos será borrada en las premisas 
siguientes. La implicación entre “hacer (πράττειν)” y “producir 
(ποιεῖν)” casi no recibe justificación en c, lo que explicaría la cautela 
de Ctesipo. Igualmente, la intención de Eutidemo parece que es 
primero utilizar un término genérico como πράττειν para indicar que 
no es posible “actuar” o “hacer cualquier cosa” respecto de lo que no 
es y luego concretizar dicho supuesto en una acción concreta como la 
producción. Los pasos subsiguientes justamente apelan a un ejemplo 
donde esta transformación opera sin margen de dudas: el orador, al 
hablar, realiza una acción, la cual, además, tiene un producto evidente, 
sea este el discurso mismo o su contenido.22 Hablar, entonces, es actuar y 
producir algo que debe existir, ya que lo que no es no existe y no puede 
ser objeto de producción. 

Lo que permite la refutación es la conjunción entre una noción de 
producción ligada a lo que es y la concepción del decir como un producir, 

21  Este matiz es defendido por De Vries (1972, p. 47), Denyer (1993, p. 9) 
y Mársico e Inverso (2012, p. 135). El resto de los especialistas traduce μηδαμοῦ 
como adverbio de tiempo. La única defensa de esta interpretación la realiza 
Chance (1992, p. 89), quien argumenta que la palabra tiene una contraposición 
positiva en c, cuando se afirma que los oradores hablan “ante el público” (ἐν τῷ 
δήμῳ). Si lo que no es no existe en ningún lugar, la acción de los oradores sí, lo 
cual reforzaría que no se pueda decir lo que no es. La elección entre uno u otro 
sentido no vulnera el hecho de que el argumento funciona gracias a una noción 
existencial de no-ser, aunque nuestra interpretación torna más visible el paralelo 
con el Sofista.

22  Algunos comentadores del Eutidemo sugieren que el argumento se 
sirve ante todo de la confusión entre el discurso y su contenido (cfr. Méridier, 
1931, p. 162; Canto, 1989, p. 200, n. 110 y Sermamoglou-Soulmadi, 2014, p. 77). 
No obstante, consideramos que Eutidemo nunca sugiere que se está refiriendo 
más al discurso que al contenido de este al afirmar que un orador realiza algo. 
Creemos que, en todo caso, deja indeterminada la cuestión al vincular el decir 
con producir “algo (τι)” en 284c4. Por lo demás, en caso de que se distinguiera 
claramente entre el λόγος y aquello sobre lo cual él versa, el sofista podría apelar 
a lo establecido en la refutación anterior y defender que eso también debe estar 
entre las cosas existentes.



30 Francisco Villar

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

supuestos que impiden que sea posible dar cuenta de cualquier contacto 
lingüístico con el no-ser absoluto. Ambas ideas también tienen claros 
ecos en el Sofista. Por un lado, el producir es conceptualizado en Sofista 
219b en términos de “cuando alguien lleva a ser todo aquello que antes 
no era (πᾶν ὅπερ ἂν μὴ πρότερόν τις ὂν ὕστερον εἰς οὐσίαν ἄγῃ)”, 
definición que se repite en 265b. Por otro lado, la labor lingüística del 
sofista, como vimos, es englobada desde el inicio de la última definición 
en la técnica productiva (233d), algo sobre lo cual se insiste a lo largo 
del proceso definicional y que daba lugar a la paradoja, que surgía 
justamente al acusar al sofista de producir lo que no es mediante el 
discurso.23

3. No es posible contradecir (285d-286b)
La respuesta de Ctesipo a esta refutación buscará complejizar el 

vínculo entre falsedad y no-ser, aclarando que en un discurso falso “las 
cosas que son se dicen de una cierta manera, no realmente como son (τὰ 
ὄντα τρόπον τινὰ λέγει, οὐ μέντοι ὥς γε ἔχει)” (284c). Dionisodoro 
se servirá de esto para extraer la idea de que hay algunos, los veraces, 
que “dicen las cosas como son (λέγουσι τὰ πράγματα ὡς ἔχει)”. Pero 
dado que las cosas malas son malas y los grandes son grandes, entonces 
estos hablarán “mal acerca de las cosas malas” (κακῶς λέγουσιν τὰ 
κακά) y “con grandeza de los grandes (τοὺς μεγάλους μεγάλως)”, dos 
absurdos que se derivan de convertir “ὡς ἔχει” en un giro adverbial que 
ya no refiere al objeto del discurso, como seguramente creía Ctesipo, 
sino a la acción subjetiva del hablante, influenciada por las cualidades 
del primero.

La tensión del diálogo en este punto aumenta tanto que Sócrates 
debe intervenir para evitar las ofensas mutuas. Ctesipo, de todos modos, 
aclara que no está enfadado y que no ha ofendido al sofista, como este 
afirma en 284e, sino que sólo contradice (ἀντιλέγειν) lo que le parece 
que no está bien dicho. La mención de la contradicción será tomada por 
Dionisodoro instantáneamente para imputar a su interlocutor que habla 
como si existiera el contradecir (ὡς ὄντος τοῦ ἀντιλέγειν), algo con lo 
cual este acuerda e intenta defender mediante respuestas pragmáticas, 
como que en este momento él mismo lo está contradiciendo. Dionisodoro 

23  Sobre la noción de ποιήσις y su vínculo con λέγειν en Eutidemo y Sofista, 
cfr. Marcos (2000, pp. 148-151). 



31No-ser, falsedad y contradicción

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-37 

prescinde de cualquier apelación a los hechos, sosteniendo que Ctesipo 
jamás podrá mostrar (ἀποδείξαις) que ha escuchado a dos personas 
contradecirse. Como en el Sofista, la afirmación de la existencia de algo 
habilita la pregunta por su explicación, y es allí donde surgirán los 
problemas.

La refutación involucra tres pasos. En primer lugar, luego de dejar 
sentado que Ctesipo podría brindar una explicación (λόγος) de eso, 
esto es, de que él está contradiciendo a Dionisodoro, el sofista explotará 
la mención al λόγος para hacerle establecer que (a) “hay enunciados 
(εἰσὶν λόγοι) para cada una de las cosas que son (ἑκάστῳ τῶν ὄντων)”. 
A este supuesto se le añade que tales enunciados son (b) “respecto de 
cómo es cada cosa (ὡς ἔστιν ἕκαστον)”, lo cual se justifica en base a lo 
establecido antes, donde quedó probado que nadie dice algo como no 
es y que no es posible manifestar lo que no es al hablar. Aunque Ctesipo 
no entiende cómo esto afectaría el que ellos se están contradiciendo, ha 
admitido dos supuestos peligrosos.

El tercer paso extraerá la imposibilidad de la contradicción a partir de 
la presentación de tres situaciones que distribuirían de modo exhaustivo 
los roles entre quienes discuten en torno a una misma cosa y pretenden 
enunciar cómo ella es. En primer lugar, no se contradirían (c1) “cuando 
ambos damos un enunciado de la misma cosa (τοῦ αὐτοῦ πράγματος 
λόγον ἀμφότεροι λέγοντες)”, ya que, en tal caso, “estaríamos diciendo 
lo mismo (ἂν ταὐτὰ λέγοιμεν)”. Aquí es necesario detenerse en 
el significado de λόγος, el cual hemos traducido por “enunciado”. 
Aunque los especialistas no acuerdan en cómo volcar el término en este 
contexto,24 todos interpretan que el λόγος al cual se refiere Dionisodoro 
no es cualquier λόγος que corresponda a la cosa, sino aquel que dice 
exactamente cómo es, el cual se supone único y exclusivo de ella. Si, 
entonces, para cada cosa hay un enunciado que dice cómo es, los que 
dan ese enunciado deben decir las mismas palabras, siendo, por tanto, 
imposible que se contradigan.25

24  Chance (1992, p. 99) traduce “account”; Mársico e Inverso (2012, p. 
140), “explicación”; Kent Sprague (1962, p. 17), “description”; Sermamaglou-
Soulmadi (2014 p. 79), “proper description”; Canto (1989, p. 136), “énoncé”; 
Denyer (1993, p. 16), “speech”; Crombie es poco claro y oscila entre “statement” 
y “account”.

25  La explicación más clara de esta lectura clásica del argumento la realiza 
Chance (1992, pp. 98-100). 



32 Francisco Villar

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

La segunda posibilidad señala que (c2) “cuando ninguno de los 
dos dé un enunciado de la cosa (ὅταν μηδέτερος τὸν τοῦ πράγματος 
λόγον λέγῃ), ninguno estaría refiriéndose en absoluto a esa cosa (τὸ 
παράπαν οὐδ᾽ ἂν μεμνημένος εἴη τοῦ πράγματος οὐδέτερος)”. 
Nótese que de no dar el enunciado de la cosa y decir cómo es, se juzga 
que ni siquiera se hizo mención (μιμνήσκεσθαι) de ella, ya que, como 
se estableció, ningún enunciado puede mostrar lo que no es. La última 
situación cierra las posibilidades, postulando que (c3) “cuando yo doy 
un enunciado de una cosa, y tú das otra de una distinta (ὅταν ἐγὼ 
μὲν τὸν τοῦ πράγματος λόγον λέγω, σὺ δὲ ἄλλου τινὸς ἄλλον)”, la 
contradicción tampoco resulta, debido a que “yo digo la cosa, mientras 
que tú no dices nada en absoluto (ἐγὼ λέγω μὲν τὸ πρᾶγμα, σὺ δὲ οὐδὲ 
λέγεις τὸ παράπαν)”. Podría pensarse que aquí Dionisodoro condena 
al sinsentido al interlocutor, lo cual se refuerza en que luego afirma 
que “el que no dice (ὁ μὴ λέγων)” jamás contradice al que dice. Sin 
embargo, es claro que la segunda persona dice otro enunciado (ἄλλον), 
el cual, por fuerza, debe ser de otra cosa (ἄλλου τινὸς). En la afirmación 
final, entonces, debe leerse que este no dice nada respecto de la cosa del 
primer hablante, aunque sí diga algo.

Según la interpretación tradicional de esta refutación, en ella opera 
el supuesto de que, dado que hay un único enunciado que dice cómo es 
cada cosa, dos personas que den el enunciado de una misma cosa, dirán 
“las mismas cosas (τἀυτά)”, expresión que habría que leer como “las 
mismas palabras”. En efecto, esta lectura se impone si atendemos a que 
en tal caso habría una única formula lingüística –sea esta del tipo que sea, 
esto es, o un nombre, o una descripción, o un discurso más complejo, 
etc.– que indique cómo es cada cosa. Sin embargo, nos permitiremos 
aquí dudar de que el argumento realmente se funde en la unicidad del 
λόγος, al menos por dos razones.

Por un lado, en la premisa a se postula que hay “enunciados (λόγοι)” 
para cada una de las cosas que son, plural que no sugiere una relación 
uno a uno entre enunciado y cosa. Por otro, en ninguno de los tres pasos 
de c el sustantivo λόγος es modificado por un artículo o adjetivo que 
indique unicidad, especificidad o mismidad de la expresión lingüística 
empleada para expresar el πράγμα. La fórmula utilizada siempre 
es “τοῦ πραγμάτοῦ λόγον λέγειν”, la cual, literalmente, habría que 
traducir como “decir un enunciado de la cosa”. Dada la noción de λόγος 
fijada en la premisa b, decir un λόγος de una cosa será siempre decir lo 
que es respecto de ella y, por consiguiente, la verdad. No es necesario 



33No-ser, falsedad y contradicción

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-37 

que el enunciado sea el mismo para que la refutación funcione, sino que 
únicamente diga “las mismas cosas (τἀυτά)”, a saber, las cosas que son, 
algo que, ciertamente, la sección entera maneja como condición de todo 
genuino decir.26

El silencio de Ctesipo al finalizar el argumento marca el éxito de la 
refutación, que ha logrado ligar el decir de cada uno de los interlocutores 
de una discusión a una cosa distinta, acerca de la cual, además, o se da 
un enunciado que dice de ella lo que es y la verdad, o no se la refiere en 
absoluto. Sin ir por los mismos caminos que la argumentación del Sofista, 
donde se probaba la imposibilidad de dar explicación de la falsedad, 
la ausencia de contradicción es el corolario necesario de hacer de todo 
decir un discurso verdadero. Es este nexo necesario que se construye 
entre el λόγος y lo que es lo que coloca a esta refutación final dentro 
de los supuestos sobre los que descansa la argumentación de toda esta 
sección del Eutidemo y lo analizado en el Sofista.

IV
La tercera refutación provocará la intervención de Sócrates, quien 

luego de permanecer como mero espectador, buscará en 286c-288c 
cambiar el eje de la discusión, intentando que los hermanos se hagan 
cargo de las consecuencias indeseables de su posición. En efecto, si 
no es posible decir falsedades ni equivocarse en nada, lo cual haría 
que nadie fuese ignorante, ¿por qué afirman ser sabios y capaces de 
enseñar? ¿Cómo pueden, asimismo, pedir que los refuten respecto de 
estos puntos si es imposible contradecir? ¿En virtud de qué, por último, 
se burlan de su interlocutor cuando lo refutan si no es precisamente 
porque contesta erróneamente? El veredicto de Sócrates es sugestivo: 
la posición de los sofistas es realmente extraña y asombrosa, ya que 
sostener la imposibilidad de la falsedad anula las bases mismas de su 
práctica intelectual.

26  La unicidad del λόγος que incluyen aquí los especialistas es un influjo 
de la teoría del οἰκεῖος λόγος de Antístenes. El paralelo de este argumento con 
la posición del socrático ha sido marcado expresamente por Méridier (1931, pp. 
129-130), Canto (1989, p. 57 y 91), Denyer (1993, pp. 27-33), Mársico e Inverso 
(2012, pp. 66-72) y Gardella (2013, pp. 58-62). Aunque no negamos la influencia 
antisténica, nuestra intención es únicamente señalar que el argumento logra su 
cometido incluso haciendo uso de menos elementos teóricos.



34 Francisco Villar

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

El Eutidemo, sin embargo, no trasciende este tipo de respuestas 
pragmáticas al argumento, las cuales, si bien ponen en jaque a los 
sofistas y señalan en la dirección de que no podrían estar en lo cierto, 
jamás ponen en entredicho los supuestos sobre los que descansa la 
paradoja. Esto último es lo que se propone el Sofista, el cual no sólo 
se ocupa de enunciarla, sino también, como vimos, de explicitar sus 
nociones fundamentales, lo cual constituye un paso ineludible para 
poder desmontarlos, tarea que Platón emprenderá por primera vez en 
este diálogo. Como indicamos, tal empresa implica una revisión de la 
noción de no-ser empleada por los sofistas: si estos se esconden detrás 
de un no-ser absoluto, Platón mostrará que existe otra posibilidad 
de conceptualizar lo que no es, no ya como lo contrario del ser, algo 
inexistente y perdido tanto para el pensamiento como para el lenguaje, 
sino diferente de lo que es.

El otro ingrediente de la solución platónica al problema, a saber, 
la teoría del λόγος (261c-263d) como combinación (συμπλοκή) de un 
nombre (ὄνομα) y un verbo (ῥῆμα), refuerza el vínculo entre el Eutidemo 
y el Sofista. Tal como sostuvimos, si los argumentos de los erísticos logran 
su cometido es porque se manejan en un gran nivel de indeterminación 
conceptual, principalmente respecto del objeto que debe operar como 
correlato de un genuino decir, referido en el Eutidemo a partir del poco 
específico término “πράγμα”, que opera como paralelo del “algo” (τι) 
del Sofista. Es el hecho de concebir eso sobre lo cual versa el discurso 
como algo existente, sin aclarar exactamente de qué se trata, uno de los 
componentes que allana el camino hacia la paradoja.

En el Sofista Platón barrerá con esta imprecisión, haciendo del 
discurso una realidad compleja que, en tanto enuncia “algo acerca de 
algo”, ya no dice sólo o bien “cosas que son” o bien “cosas que no son”, 
última alternativa que, por juzgarse imposible, reducía la falsedad al 
hablar vacío. Conceptualizar la verdad en términos de enunciar “cómo 
es” el referente de un nombre y la falsedad, por el contrario, en “cómo 
no es”, entendiendo con esto último no lo inexistente, sino aquello que 
es distinto de lo que es, constituye, ciertamente, el intento platónico 
de abandonar la ausencia de claridad que rodeaba a los argumentos 
sofísticos, los cuales, como hemos defendido, estaban completamente 
instalados en la equivocidad de todas las nociones en juego.



35No-ser, falsedad y contradicción

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-37 

Bibliografía
Bossi, B. (2013). Back to the Point: Plato and Parmenides – Genuine 

Parricide? En B. Bossi y T. Robinson (eds.), Plato’s Sophist revisited. 
(pp. 157-173). Berlín: De Gruyter.

Burnet, J. (1995). Platonis Opera I. Oxford: Oxford University Press.
Canto, M. (1989). Platon. Euthydème. París: Flammarion.
Chance, T. (1992), Plato’s Euthydemus: Analysis of What Is and Is Not 

Philosophy. Berkeley-Los Angeles: University of California Press.
Chantraine, P. (1968). Dictionnaire Étymologique de la langue grecque. 

Histoire des mots. París: Klincksieck.
Classen, C. J. (1979). Aristotle’s Picture of the Sophists. En G. B. Kerferd 

(ed.), The Sophists and Their Legacy. (pp. 7-24). Wiesbaden: Franz 
Steiner Verlag Gmbh.

Corey, D. (2015). The Sophists in Plato’s Dialogues. Albany: State University 
of New York Press.

Cordero, N. (1988). Platón. Sofista. Madrid: Gredos.
	  (2005). Siendo, se es. La tesis de Parménides. Buenos Aires: Biblos.
Cornford, F. M. (1935). Plato’s Theory of Knowledge. Londres: Routledge 

y Kegan Paul.
Crombie, I. M. (1963). An Examination of Plato’s Doctrines. Vol. II. Londres: 

Routledge y Kegan Paul.
De Vries, G. J. (1982). Notes on Some Passages in the Euthydemus. Mnemosyne, 

25, 42-55.
Denyer, N. (1991). Language, Thought and Falsehood in Ancient Greek 

Philosophy. Londres-Nueva York: Routledge.
Dorion, L. A. (2000). Euthydème et Dionysodore sont-ils des 

Mégariques? En T. Robinson y L. Brisson (eds.), Plato. Euthydemus, 
Lysis, Charmides. Proceedings of the V Symposium Platonicum. (pp. 35-
50). Sankt Augustin: Academia Verlag.

Gardella, M. (2013). Conflictos socráticos en el Eutidemo: la crítica 
platónica a la dialéctica megárica. Argos. Revista de la Asociación 
Argentina de Estudios Clásicos, 36, 45-64.

Grote, G. (1850). History of Greece. Volume 8. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Guthrie, W. K. C. (1969). Historia de la filosofía griega III. Siglo V. Ilustración. 
Madrid: Gredos. 



36 Francisco Villar

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Hawtrey, R. (1981). Commentary on Plato’s Euthydemus. Filadelfia: 
American Philosophical Society.

Hitchcock, D. (2000). The Origin of Professional Eristic. En T. Robinson 
y L. Brisson (eds.), Plato. Euthydemus, Lysis, Charmides. Proceedings of 
the V Symposium Platonicum. (pp. 59-67). Sankt Augustin: Academia 
Verlag.

Kahn, C. (2003). The Verb ´Be´ in Ancient Greek. Cambridge: Hackett.
Kent Sprague, R. (1962). Plato’s Use of Fallacy. Nueva York: Barnes & 

Noble.
	  (1972). The Older Sophists. Indianapolis: Hackett Publishing 

Company.
Kerferd, G. B. (1981). The Sophistic Movement. Cambridge: Cambridge 

University Press.
Lidell, H. G., Scott, R. y Jones, H. S. (1996). A Greek-English Lexicon. 

Oxford: Clarendon Press.
Marcos, G. E. (1995). Platón ante el problema del error. Buenos Aires: 

Fundec.
	  (2000). Las falacias en torno a la falsedad. Una lectura de Eutidemo 

283e-286b a la luz de la solución del Sofista. En T. Robinson y L. 
Brisson (eds.), Plato. Euthydemus, Lysis, Charmides. Proceedings of the 
V Symposium Platonicum. (pp. 144-153). Sankt Augustin: Academia 
Verlag.

Mársico, C. e Inverso, H. (2012). Platón. Eutidemo. Buenos Aires: Losada.
Méridier, L. (1931). Platon: Ion, Ménexène, Euthydème. París: Les Belles 

Lettres.
Narcy, M. (1984). Le philosophe et son doublé. Un commentaire de l’Euthydème 

de Platon. París: Vrin.
	  (2013). Remarks on the First Five Definitions of the Sophist (Soph. 

221c - 235a). En B. Bossi y T. Robinson (eds.), Plato’s Sophist revisited. 
(pp. 57-70). Berlín: De Gruyter.

Nehamas, A. (1989). Eristic, Antilogic, Sophistic, Dialectic: Plato’s 
Demarcation of Philosophy from Sophistry. History of Philosophy 
Quarterly, 7(1), 3-16.

Notomi, N. (1999). The Unity of Plato’s Sophist. Cambridge: Cambridge 
University Press.

O`Brien, B. (2013). Does Plato refute Parmenides? En B. Bossi y T. 
Robinson (eds.), Plato’s Sophist revisited. (pp. 117-155). Berlín: De 
Gruyter.



37No-ser, falsedad y contradicción

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-37 

Rickless, S. (2010). Plato’s Definition(s) of Sophistry. Ancient Philosophy, 
30(2), 289-298.

Sayre, K. (2006). Metaphysics and Method in Plato’s Statesman. Nueva 
York: Cambridge University Press.

Sermamoglou-Soulmadi, G. (2014). Playful Philosophy and Serious 
Sophistry. Berlín-Boston: De Gruyter.

Sonna, V. (2017). Ouk éstin antilégein: Antístenes tras las máscara de 
Parménides en el Sofista de Platón. Eidos, 27, 15-38.

Villar, F. (2016). Los megáricos como sofistas erísticos. La respuesta 
platónica al ataque de Isócrates contra los socráticos. Eidos, 25, 185-
213.




