
Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 207-234

http://doi.org/10.21555/top.v0i57.1060

Hannah Arendt and Jean-Luc Marion.
The Event and the Margins of Metaphysics

Hannah Arendt y Jean-Luc Marion.
El acontecimiento y los márgenes de la metafísica

Julián García Labrador
Universidad Politécnica Salesiana

Ecuador
jgarcial@ups.edu.ec

http://orcid.org/0000-0001-7663-9562

Stéphane Vinolo
Pontificia Universidad Católica del Ecuador

Ecuador 
svinolo@puce.edu.ec

http://orcid.org/0000-0002-3371-0805

Recibido: 01 - 05 - 2018. 
Aceptado: 11 - 06 - 2018.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution
-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.



208 Julián García Labrador y Stéphane Vinolo

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
The notion of “event” is often used, in contemporary phi-

losophy, as a way to overcome the end of metaphysics since it 
challenges both the metaphysical conditions of appearing and 
knowing. Thanks to a comparative analysis of the works of 
Hannah Arendt and Jean-Luc Marion, the authors show that 
even though the event appears as a questioning of the modern 
concept of history in the texts of the former, and as a modality of 
saturated phenomena in the Marion’s phenomenology of given-
ness, its use allows us to re-evaluate the relationship of both phi-
losophers with metaphysics. After pointing out a fundamental 
difference of the conception of the event in Arendt and Marion, 
it is then possible to reveal their position regarding the possibil-
ity of thinking after the end of metaphysics.

Keywords: Arendt; etiology; event; Marion; Metaphysics. 

Resumen 
El “acontecimiento” aparece, en la filosofía contemporánea, 

como el sendero que manifiesta la posibilidad de superar el fin 
de la metafísica, puesto que rompe tanto con las condiciones 
metafísicas del aparecer como con las del conocer. Gracias a 
un análisis comparativo de las obras de Arendt y de Marion, 
el presente artículo muestra que, aunque el acontecimiento 
aparezca en tanto que destrucción del concepto moderno de 
historia en los textos de la primera, y en tanto que modalidad de la 
saturación de los fenómenos en la fenomenología de la donación 
de Marion, el uso del acontecimiento nos permite reevaluar 
la relación que ambos autores mantienen con la metafísica. 
Después de haber señalado una diferencia fundamental en el uso 
del acontecimiento que hacen estos dos autores, nos es factible 
evaluar su posición frente a la posibilidad de seguir pensando 
después del fin de la metafísica.   

Palabras clave: acontecimiento; Arendt; etiología; Marion; 
metafísica.



209Hannah Arendt y Jean-Luc Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 207-234

Introducción
Tal como el siglo XIX marcó la muerte de Dios (Nietzsche, 1985), 

es probable que el siglo XX haya marcado el fin de la metafísica. Sin 
embargo, así como la muerte de Dios, muy lejos de cerrar la cuestión, 
la abre al preguntarnos cuál es el Dios que puede experimentar la 
muerte (Marion, 1999), el fin de la metafísica nos obliga a tener un 
concepto preciso de metafísica, así como a proponer nuevas pistas 
para seguir pensando después de su fin. Muchos autores mostraron 
que la metafísica que murió en el siglo XX es aquella que se constituyó, 
a lo largo de la historia, en onto-teología (Courtine 2005 & Boulnois, 
1999). Por esta razón, con el fin de seguir pensando después del fin 
de la metafísica, podemos imaginar dos alternativas:  bien proponer 
una metafísica no onto-teológica que también podría encontrar una 
legitimación conceptual dentro de raíces medievales (Boulnois, 2013); 
bien al contrario, superar la metafísica y proponer, por lo tanto, un 
pensamiento no-metafísico.

Uno de los síntomas fundamentales que nos permite entender 
esta disyuntiva y localizarla dentro de la historia de la filosofía 
contemporánea, es el uso masivo del concepto de “acontecimiento” que 
encontramos bajo la pluma de múltiples autores. Es notable que, aunque 
sea a diferentes niveles y por diferentes motivos, tanto Derrida (2004), 
Badiou (1988), Deleuze (1969), Rancière (2012), Marion (2008a) o Arendt 
(1996, 2005), hacen un uso importante del acontecimiento dentro de sus 
obras. Y es importante recalcar que dicho concepto, en todos los casos, 
sirve para oponerse a la metafísica constituida en onto-teología. Por un 
lado, efectivamente, el acontecimiento presenta rupturas discontinuas 
dentro de la continuidad etiológica que supone toda metafísica; por otro 
lado, violenta la reducción de las cosas a simples objetos de pensamiento 
(Descartes, 1984). El acontecimiento presenta así una doble relación 
problemática con la metafísica, que se manifiesta tanto en el campo de 
su aparecer como de su conocer. 

Para determinar estos dos puntos de las relaciones entre el 
acontecimiento y la metafísica en los campos del aparecer y del conocer, 
procederemos con un análisis comparativo del acontecimiento en las 
obras de Marion y de Arendt. Se escogen a estos dos autores porque si 
bien están muy cercanos en cuanto a la determinación del acontecimiento, 
se separan precisamente sobre cierto tipo de relación que uno puede 



210 Julián García Labrador y Stéphane Vinolo

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

seguir manteniendo, en la filosofía contemporánea, con la metafísica. 
Podremos así, después de haber precisado el papel del acontecimiento 
dentro de ambas obras, determinar en qué medida y a qué condiciones, 
el acontecimiento es la marca o el rastro de la superación de la metafísica.   

1. El acontecimiento: Marion y Arendt fuera de la metafísica
Uno de los avances fundamentales de la fenomenología de la 

donación es el haber introducido en fenomenología una tercera 
reducción que pretende ir más allá de las reducciones que propusieron 
los predecesores de Marion. Tal como aparece al final de Reducción 
y donación, Jean-Luc Marion (2011) nos recuerda que existen, en 
fenomenología, tres posibles figuras de la reducción: la trascendental 
que encontramos en Descartes, Kant o Husserl; la existencial que es 
propia de Heidegger, y la reducción del fenómeno al don o a la llamada, 
que es el aporte del pensador francés. De esta manera, Marion afirma 
que su fenomenología de la donación no se limita a reducir el fenómeno 
a la objetidad ni a la enticidad, sino a su pura donación (Marion, 2008a), 
liberándose así el aparecer del fenómeno tanto del horizonte del objeto 
como del ente. Esta tercera reducción plantea no obstante dos cuestiones: 
la de la legitimidad y de la posibilidad de reducir lo que aparece a lo que 
se da, y la de la reducción de todo fenómeno a un fenómeno dado.  

Para responder a estas cuestiones, Marion abre los límites de la 
fenomenicidad más allá de las fronteras establecidas tanto por Husserl 
como Heidegger, repensando el papel que el primero le otorga a la 
intuición y el carácter dado del fenómeno tal como lo pensó el segundo. 
En su categorización de los fenómenos, Husserl había establecido dos 
articulaciones posibles de la relación entre intuición y significación: o 
bien hay una completa adecuación entre intuición y significación y nos 
encontramos ante la evidencia, o bien no se da dicha adecuación debido 
a la carestía de la intuición frente a la significación. Sin embargo, existe 
para Marion, además, una tercera opción de esta articulación, que consiste 
en aquella en la cual lo que se da en la intuición sobrepasa lo que puede 
contener la significación y la “satura”.1 En este caso nos encontramos 

1  Marion no pretende inventar esta nueva articulación que existe tanto 
en la Idea de infinito en Descartes como en el fenómeno estético en Kant. Sin 
embargo, si bien para estos autores, esta articulación era la marca de fenómenos 
marginales, Marion pretende hacer de este desbordamiento del concepto por lo 
que se da en la intuición el centro de toda fenomenicidad (Marion, 2008).



211Hannah Arendt y Jean-Luc Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 207-234

con el “fenómeno saturado” (Marion, 2008a: 296-393), el cual abre vías 
de donación donde la ontología eidética de Husserl había encerrado la 
fenomenicidad dentro de los límites de la intuición categorial. Son estos 
límites los que la ontología no eidética de Heidegger pretendió rebasar, 
haciendo del mundo una estructura elemental del ser humano. La 
hermenéutica de la facticidad de Heidegger apuntaba en este sentido: el 
Dasein se convertía en interlocutor privilegiado de la pregunta por el ser. 
Pero Marion abre también el sentido de la facticidad de Heidegger. En 
lugar de recluir la facticidad en el Dasein, afirma que todo fenómeno, por 
el mero hecho de darse, goza de una “facticidad” que brota de su mero 
aparecer. Marion lo afirma desde la prioridad que concede al fenómeno 
como un accidente/“incidente” (2008a: 257) sin nada previo que pueda 
coartar su aparecer y, por ende, su donación. Así, el gesto fundamental 
de la fenomenología de la donación es alcanzar el “sí” del fenómeno, 
liberándolo de todas las condiciones de posibilidad que le imponían 
diferentes tipos de horizontes (Vinolo, 2012).

Para establecer el desequilibrio a favor de lo que se da en la intuición, 
Marion retoma las cuatro rúbricas kantianas que determinan todo 
aparecer. Dado que pretende superar los límites de la fenomenicidad, 
es comprensible que comience a partir del autor que mejor las pensó 
y las enunció, más aún cuando Kant es el interlocutor privilegiado de 
la metafísica clásica. El pensador alemán había establecido los límites 
de aquello que aparece en régimen metafísico a partir de las categorías 
del entendimiento. Así, es el entendimiento humano quien condiciona 
lo que se puede dar en tanto que fenómeno, puesto que determina el 
mismo concepto de “posible”. Tal como lo señala Marion, para Kant: 
“Es posible lo que concuerda [übereinkommt, lo que va al encuentro] con 
las condiciones formales de la experiencia (desde el punto de vista de 
la intuición y de los conceptos)” (2008a: 301). Por ello, si el “fenómeno 
saturado”, en su pura facticidad, rebasa los límites de lo posible hay 
que partir del marco kantiano del conocimiento. Es así como Marion 
asume que la cantidad, cualidad, relación y modalidad, categorías e 
indicadores de la intuición, pueden quedar saturadas por un exceso 
de fenomenicidad. Es lo que llama “saturación intuitiva” (2008a: 389). 
Es decir, Marion concibe que, más allá de la posibilidad/imposibilidad 
tal como la piensa la metafísica clásica, es decir siempre vinculada con 
el entendimiento humano (en este sentido que lo imposible, en Kant, 
siempre se da como imposible para nosotros), puede hablarse de un 
exceso de intuición, más allá de las condiciones de posibilidad dentro 



212 Julián García Labrador y Stéphane Vinolo

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

de las cuales el Sujeto kantiano había encerrado la fenomenicidad. Es 
de notar que tal exceso está correlacionado con la disminución de la 
objetidad: a más saturación, menos objetidad. Por ello, Marion supera 
la reducción trascendental, ya que en ésta sólo se podían pensar los 
fenómenos en tanto que objetos.  

Pero más allá de los límites de la objetidad, Marion también trata de 
superar la reducción existencial de Heidegger. Si el Dasein se convierte, 
para Heidegger, en interlocutor privilegiado de la pregunta por el ser 
es, también, prioridad absoluta en cuanto al acercamiento al fenómeno. 
En Reducción y donación Marion desarrolla un diálogo continuado con 
Heidegger asumiendo que la reducción, como metodología, o más bien 
dicho en tanto que contra-método de la fenomenología (Marion, 2008a 
& Romano, 2010), amplía los límites del Dasein. Marion asocia el Dasein 
de Heidegger con el Ego de Descartes, para indicar que el Dasein logra 
sortear el solipsismo cartesiano desde la diferencia ontológica. Así, 
indica Marion, la trascendencia del Dasein se funda en tal diferencia: 
“aquí las fórmulas ‘trascendencia del mundo’ o ‘tiempo del mundo’ 
no deben confundir: el mundo y su temporalidad no pertenecen ellos 
mismos al ente del mundo, sino que se abren en una dimensión que sólo 
hace posible el ser-en-el-mundo y, por lo tanto, el Dasein que, por ellos, 
trasciende así sólo los entes” (Marion, 2011: 185). Y porque el Dasein 
implica trascender, Marion abre la puerta a la llamada como tal. Sin 
embargo, Heidegger sigue privilegiando la llamada del ser oponiéndola 
a la llamada del Otro. El hecho de que Heidegger, en la Carta sobre el 
humanismo, considere que el cristianismo opone la humanitas a la deitas 
significa para Marion que Heidegger excluye la posible reivindicación 
del Otro: “de manera muy evidente, Heidegger rechaza la primacía 
de esta otra llamada sobre el Anspruch des Seins; pero, por eso mismo, 
admite la posibilidad (cuando no su legitimidad)” (Marion, 2011: 269). 
El que exista otra llamada que no sea ni quede subsumida en la del ser 
es, para Marion, la pista de que puede llevar la reducción hasta la misma 
reivindicación en sí misma; “la reconducción de la reivindicación del 
ser a la forma pura de la llamada, por otra parte la única que la hace 
posible, repite también la reducción…” (Marion, 2011: 270). Es decir, 
Marion se sirve de la propia metodología de Husserl y de Heidegger 
(reducción) para apuntar más allá del “yo constituyente” y más allá del 
Dasein, ya que “el Dasein mismo contradice la definición estrictamente 
ontológica del hombre, que Heidegger intenta privilegiar: pues el ahí 
precede y determina allí siempre al ser -da sein-, y no a la inversa” 



213Hannah Arendt y Jean-Luc Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 207-234

(Marion, 2011: 272). Por esta vía, Marion da un vuelco a la reducción 
tradicional (con el acento en el yo o en el Dasein) para abrir la reducción 
a la reivindicación, a la llamada, la cual constituye al interpelado “sin 
ningún otro presupuesto que la pura forma de la llamada” (Marion, 
2011: 275). 

Llegados a este punto estamos en condiciones de responder 
afirmativamente a las dos preguntas de las que partía Marion: 
efectivamente se puede reducir de lo que aparece a lo que se da, y se 
puede reducir el fenómeno al fenómeno dado. Desde los presupuestos 
kantianos y aplicando la metodología heideggeriana Marion llega a la 
reducción del don. No obstante, la reducción al don implica reconocer 
la saturación intuitiva de la que antes hablábamos. Ofrecer el giro hacia 
la pura forma de la llamada implica reconocer el exceso de intuición 
que se ofrece en ella. Y aun pretendiendo avanzar sin presupuestos, 
Marion se sirve de las categorías kantianas para señalar las figuras en 
las que se presentan los fenómenos saturados. Por eso distingue cuatro 
modalidades diferentes de saturaciones que se dan según la distribución 
kantiana: el acontecimiento (según la cantidad), el ídolo (según la 
calidad), la carne (según la relación) y el icono (según la modalidad).2

Así, Marion llega al acontecimiento tratando de superar la limitación 
kantiana, reconociendo la primacía de la llamada y ampliando la 
reducción heideggeriana. El acontecimiento es un “fenómeno saturado 
según la cantidad” y por lo tanto violenta los límites metafísicos de la 
fenomenicidad.

También Arendt se encuentra en diálogo con Kant y con Heidegger en 
su camino hacia el acontecimiento. Al igual que Marion, aplica el método 
heideggeriano, pero, en su caso, asistimos a una fase destructiva. Arendt 
también opera con el marco kantiano, pero no con la clasificación de 
las categorías del entendimiento sino con las posibilidades que el juicio 
estético ofrece a la fenomenología. Arendt sabe que está interpretando 
a Kant según sus intereses y forzando en algunas ocasiones la postura 
del autor de Königsberg. Aun así, considera no estar traicionando la 
postura kantiana: “si en el análisis fuimos más allá de su interpretación, 
no por ello hemos traicionado su espíritu” (Arendt, 2003: 67). El interés 
de Arendt es partir de la irrupción de los totalitarismos en el mundo y 
las dificultades de comprensión que eso entraña para los seres humanos.

2  Marion añade una quinta saturación, la “Revelación”, la cual satura las 
otras cuatro.



214 Julián García Labrador y Stéphane Vinolo

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Con esta motivación hermenéutica como telón de fondo, Arendt 
advierte que el fenómeno totalitario, al romper con la tradición, nos 
privaba del acceso a las experiencias originarias que dieron origen a 
nuestras categorías de pensamiento político. Al no querer renunciar 
a tales experiencias, Arendt explora los caminos de rehabilitación del 
pasado para adentrarse en éstas. Bien es cierto que para Arendt el pasado 
no puede heredarse ni transmitirse, sino sólo “indicarse” (Arendt, 1996: 
19). Por ello, el camino hacia el pasado ha de encontrarse en la crítica de 
los conceptos tradicionales, la cual “no busca el desprestigio” (Arendt, 
1996: 20) sino abrir el espacio para que, siguiendo a Tocqueville, el pasado 
pueda arrojar luz sobre el presente. En este sentido la obra de Arendt 
nos remite de nuevo a Heidegger. La hermenéutica de la facticidad 
del programa filosófico del joven profesor, implicaba la asunción de la 
búsqueda de la experiencia originaria (Adrián, 2008; Segura, 1999). En 
un primer momento la destrucción consistía en el “desmontaje crítico 
de las objetivaciones y el discernimiento del grado de objetividad de 
lo propuesto” (Uscatescu, 2002: 65). En un segundo momento, en el 
periodo de Marburgo, donde coincidió con Arendt, y al elaborar Ser y 
Tiempo, el método fenomenológico como acceso al ser propiciará que 
la destrucción, integrante del método fenomenológico, sea entendida 
en un sentido mucho más amplio y desde una perspectiva positiva. La 
destrucción abarcará, entonces, la historia de la filosofía practicada por 
Occidente y tendrá una motivación hermenéutica: la recuperación de 
la vida originaria. Heidegger entiende que esta destrucción posibilitará 
presentar el horizonte interpretativo original de los conceptos. Por 
ello, huye de la historiografía positivista y la historia doxográfica de la 
filosofía. La pretensión de Heidegger es llegar a la donación originaria 
de las cosas mismas (Heidegger, 2012: 27-28). 

La destrucción en Arendt opera en el mismo sentido de Heidegger, 
si bien con un propósito y un objeto diferentes. En el mismo sentido 
porque trata de recuperar la experiencia originaria que dio origen a 
nuestros conceptos. Con un propósito diferente porque la vida fáctica a 
la que apunta Arendt es la experiencia política. Con un objeto diferente 
porque el objeto de destrucción no es ya la historia de la metafísica sino 
el mismo concepto de historia que ha ocultado, bajo capa de necesidad 
histórica, las auténticas experiencias políticas en su singularidad 
específica. 

El moderno concepto de historia (de cuyas leyes necesarias los 
totalitarismos se declaran meros ejecutores) acabó con el antiguo 



215Hannah Arendt y Jean-Luc Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 207-234

concepto de historia, en el cual la acción política podía tener lugar en 
todo su esplendor. Arendt nos presenta la historia del moderno concepto 
de historia. Son tres los aspectos que se entrecruzan para dar origen a 
tal concepto: la secularización, la asunción de la categoría de proceso, 
y el ascenso y caída de las filosofías políticas de la época moderna. La 
secularización privó a la cosmovisión moderna del castigo en el más 
allá. El infierno tiene para Arendt una función política –la doctrina del 
infierno fue diseñada con “estrictos fines políticos” dice Arendt (1996: 
122). Cuando se eliminan las sanciones en el más allá, el hombre y la 
política quedan remitidos al único marco posible de actuación: el 
mundo (Arendt, 2005). En segundo lugar, la categoría del proceso pasó 
desde las ciencias naturales a las ciencias históricas como única vía de 
explicación de la realidad. Dado que el ser humano fue capaz de realizar 
la experimentación empírica reproduciendo las condiciones naturales y 
dado que el cambio se explicó como proceso, el estatuto epistemológico 
de la historia como ciencia asimiló la categoría de proceso como eje central 
explicativo. Arendt indica que las filosofías de la vida del XIX se nutren 
de la categoría de proceso, hasta el punto de excluir la libertad humana 
–fuente del acontecimiento: “esta glorificación del puro dinamismo 
del proceso de la vida excluía ese mínimo de iniciativa” (Arendt, 1993: 
126). En tercer lugar, las “filosofías políticas teleológicas de las primeras 
etapas de la época moderna” (Arendt, 1996: 87), asumieron la remisión 
al mundo que había propiciado la secularización. Entendieron que 
lo principal era la acción de los hombres en el mundo, de ahí que la 
estructura teleológica de la acción humana animara las reflexiones de la 
filosofía política. 

El moderno concepto de historia parte de la secularización, asume el 
concepto de proceso y la estructura teleológica de las filosofías políticas. 
Arendt apunta un dato importante: el surgimiento de la historia 
como paradigma central y explicativo de la humanidad coincide con 
el desplome de las “filosofías políticas” (Arendt, 1996: 87). Por ello, 
la estructura teleológica de la acción humana queda asumida en el 
moderno concepto de historia, pero vaciada de contenido político. El 
fin ya no será el de la acción humana sino el del proceso y, dado que 
el proceso es indefinido, el fin del proceso será el fin de la historia. La 
consecuencia central de este concepto de historia es la negación del valor 
intrínseco de la acción humana (política) en el mundo, la cual conocemos, 
en la filosofía de Arendt, como acontecimiento. El moderno concepto de 
historia priva al ser humano de la verdad posible de los acontecimientos 



216 Julián García Labrador y Stéphane Vinolo

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

singulares ya que la “verdad histórica” exigía que, si la historia “quería 
llegar a ser un medio de revelación de la verdad, tenía que ser historia 
mundial y la verdad que en ella se manifestase tenía que ser un espíritu 
universal” (Arendt, 2006a: 71). Y así, el concepto de historia de la época 
moderna, ha terminado por subsumir los particulares bajo la categoría 
de proceso, privando de significado los acontecimientos. 

Ante ello, Arendt rastrea el antiguo concepto de historia, buscando 
el lugar central del acontecimiento. Descubre en Heródoto y Tucídides 
la clave para poder dar cuenta de la importancia del acontecimiento 
para la historia. El antiguo concepto de historia estaba movido por la 
categoría de “grandeza” y no por la de proceso. El fin era “salvar las 
hazañas humanas de la trivialidad que se deriva del olvido” (Arendt, 
1996: 48) y lograr, de esta forma, la inmortalidad de los hombres a través 
de la narración de los acontecimientos. Con esta perspectiva, Arendt 
trata de rescatar el significado político de los acontecimientos, tanto de 
la época pasada como del tiempo que le toca vivir.  

¿Cómo procura Arendt la significación del acontecimiento para 
el tiempo presente?  Arendt acude a la Crítica del Juicio interpretando 
de manera personal el juicio estético kantiano en clave política. El 
juicio reflexionante parte de los particulares para buscar lo general. 
Así, Arendt pretende eludir el principio de causalidad en la ciencia 
histórica. Son los acontecimientos particulares los que estimulan la 
imaginación para encontrar un fenómeno universal que los aglutine: 
“Frente a la objetividad del conocer, la imparcialidad derivada del juicio 
(reflexionante) está vinculada al hecho de que éste debe hacerse cargo 
de acontecimientos siempre singulares y contingentes sin la ayuda de 
un universal dado” (Arendt, 1997: 35).

A lo largo de su obra apreciamos este ejercicio en más de una 
ocasión. Con motivo de la Revolución Húngara de 1956 escribirá: “fue 
éste un verdadero acontecimiento, cuya envergadura no dependerá de la 
victoria o la derrota; su grandeza está asegurada por la tragedia que los 
hechos representaron” (Arendt, 2007: 67). Y más adelante se detiene en 
la “atmósfera de profunda y a veces sublime tragedia que la Revolución 
húngara creó” (Arendt, 2007: 70). Colegimos de las citas que Arendt está 
tratando de rescatar aquellas características que le permiten entrever 
el significado del acontecimiento: “tragedia” y “representación”. En la 
misma línea, Arendt rompe el marco procesual de la historia moderna 
cuando afirma: “la Revolución Húngara interrumpió estas formas de 
sucesos automáticos y de conscientes o inconscientes repeticiones justo 



217Hannah Arendt y Jean-Luc Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 207-234

cuando el estudioso del totalitarismo se había acostumbrado a ellas y la 
opinión pública las seguía ya con apatía” (Arendt, 2007: 70). 

Así, podríamos pensar en un primer momento que los caminos de 
Marion y Arendt vayan de la mano, tanto por los vínculos de atracción y 
superación que mantienen con la metodología heideggeriana, así como 
con el marco conceptual kantiano (una creativa interlocución, en el caso 
arendtiano). Ambos aplican a la realidad fenoménica el proceder del 
maestro de Messkirch, reducción en el caso de Marion, destrucción en 
el caso de Arendt. La fenomenicidad kantiana aporta en ambos casos 
la estructura que se debe superar: las categorías del entendimiento 
para Marion, el juicio reflexionante para Arendt. Es comprensible 
entonces que sus concepciones del acontecimiento estén en múltiples 
ocasiones muy cercanas. Es lo que debemos precisar ahora, antes de 
marcar sus diferencias fundamentales y revelar que estas divergencias 
se fundamentan en la relación que mantienen ambos autores con la 
metafísica. Aparecerá de esta manera que si bien el acontecimiento 
marca cierta distancia con la metafísica, esta distancia puede expresarse 
según diversas modalidades.  

2. Acontecimiento y fenomenología
El tratamiento fenoménico del totalitarismo se integra en la 

metodología de Arendt para presentar los acontecimientos (aunque este 
fenómeno particular exija un ejercicio extraordinario de imaginación 
para poder comprenderlo). Lo mismo sucede con el tratamiento de 
las revoluciones. Cuando Arendt da “nombre” a los acontecimientos, 
está tratando de ofrecer un significado que permita comprender y, por 
ende, facilitar la reconciliación con el mundo. Llamar “totalitarismos” 
a los regímenes nazi y estalinista, o “tesoro perdido” a la esencia de 
las revoluciones modernas es un ejercicio de lo que Sheyla Benhabib ha 
llamado “esencialismo fenomenológico” (Benhabib, 1996: 123 y ss). Por 
su lado, Marion también parte de la fenomenología. Tanto Husserl como 
Heidegger están a la base de las “reducciones” (Marion, 2008: 69-104), 
esto es, en la forma de caracterizar los fenómenos. Es más, se podría 
decir que si en Hannah Arendt hay un presupuesto fenomenológico 
(Serrano de Haro, 2008), en Marion nos encontramos con un ejercicio 
declaradamente fenomenológico. 

Teniendo en cuenta esta convergencia, podemos reforzarla 
precisando tres puntos de contacto que nos permiten ver en qué medida 



218 Julián García Labrador y Stéphane Vinolo

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

el acontecimiento rompe con tres de las determinaciones fundamentales 
de la metafísica constituida en onto-teología: la reducción de la cuestión 
del ser a aquella del ente supremo, la etiología generalizada que 
se cristaliza en última instancia en el concepto de causa sui, y la pre-
visibilidad de lo que aparece en tanto que ha sido determinado como 
posible por un Sujeto trascendental. Una vez señalados estos puntos 
de convergencias, podremos marcar diferencias fundamentales entre 
Marion y Arendt en lo que se refiere a la articulación de acontecimiento 
y de la metafísica. Con este motivo partiremos de una articulación entre 
“donación” en Marion y “aparición” en Arendt, para centrarnos de 
manera más precisa sobre dos determinaciones del acontecimiento: “no 
causalidad–cristalización”, “imprevisibilidad–novedad”. Por último, 
remitiremos a la correlación del fenómeno entre el “sujeto, adonado 
o testigo” y el “narrador” en tanto que se oponen al ego cartesiano, 
fundamento y principio.

Donación–aparición 
Marion, en De Surcroît (2001) trata de justificar la conversión de la 

fenomenología en una “filosofía primera”, asumiendo la superación 
de la metafísica. Para ello tiene que determinar el principio de la 
fenomenología, el cual se concentra en la reducción fenomenológica. 
Marion parte de lo siguiente: el fenómeno no será tratado ni “como objeto 
ni como ente sino como dado” (Marion 2008a: 32). Si queremos acceder 
al fenómeno, sólo podemos dejar operar la reducción, la cual permite 
que el fenómeno advenga como un don, mostrando así que el principio 
de la fenomenología es la “íntima implicación entre la reducción y la 
donación” (Marion, 2001: 22). La reducción es capaz de reconducir la 
donación al núcleo de lo dado, eliminando u obviando aquellos otros 
elementos de la aparición que permanecen ajenos al corazón noemático. 
La donación es el principio incondicionado para poder hacer de la 
fenomenología una filosofía primera.3 Por este motivo, excluye la 
traducción del Es Gibt heideggeriano en tanto que “presencia” tal como 
se manifiesta en las traducciones francesas, españolas e inglesas del 
texto de Heidegger que esconden y ocultan el don detrás de un “il y a”, 

3  Michel Henry afirma que después de los tres primeros principios de 
Husserl, Marion aportó un cuarto principio a la fenomenología (Henry, 2003: 
77-104). Podremos ver la última respuesta de Marion en cuanto a los principios 
de la fenomenología en Reprise du donné (Marion, 2016: 19-58).



219Hannah Arendt y Jean-Luc Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 207-234

“hay” o “there is” (Marion, 2008a). La traducción “donación” también 
va más allá del original Gegebenheit de Husserl, puesto que el término 
del pensador moravo, no consigue distinguir totalmente lo donado 
del acto de donación, lo “dado” del “dar” (Marion, 2008a: 126) por lo 
que no entiende el pliegue de toda donación (Marion, 2008a). Marion 
pretende entonces otorgar al fenómeno la total primacía, haciendo de 
la reducción una vía para que, en la aparición, pueda venir la donación 
misma. Por lo que muy lejos de constituir al fenómeno, la reducción, en 
la fenomenología de la donación, elimina los obstáculos sobre el camino 
de su manifestación a partir de él mismo (Marion, 2008a).  

Por ello, Marion renuncia a la demostración, propia de la metafísica, 
en la que la apariencia queda fundamentada. La fenomenología sólo 
pretende mostrar la apariencia: “dejar que la aparición se muestre en 
su apariencia según su aparecer” (Marion, 2008a: 41). Es por ello que 
la constitución del fenómeno nos remite a la ausencia de operaciones 
categoriales. Lo más que podemos hacer es “dar-un-sentido o, más 
exactamente, a reconocer el sentido que el fenómeno se da de sí 
mismo y a sí mismo” (Marion, 2008a: 42). La perspectiva adoptada por 
Marion le enfrenta con las aporías de Husserl, quien se da cuenta de 
que la intuición como tal, aplicada al fenómeno condiciona la aparición 
misma contradiciendo la fenomenicidad, puesto que está “sometida 
al ideal de la representación objetivante” (Marion, 2008a: 48). Para 
Marion, la intuición, en la medida en que facilita la reducción, hace 
posible la donación. Y en relación con lo que aparece, la reducción 
se hace indispensable para que ahí se dé la donación. La reducción 
opera entonces en lo que aparece en un doble sentido: en primer lugar 
“restringe el aparecer a lo que en él alcanza una verdadera donación; en 
segundo lugar “la reducción reconduce el aparecer que tiene que darse 
hasta el absoluto apareciente, lo dado absoluto” (Marion, 2008a: 5). Esta 
doble operación libera la donación misma de la intuición. Esto es, si la 
intuición tiene límites (aunque Husserl haya querido ampliarla en una 
intuición categorial), la donación, en cuanto donación reducida (y, por 
lo tanto, absoluta) no tiene límite alguno. De esta manera, el meollo de 
la fenomenología, y por tanto de la filosofía primera, es la donación. La 
intencionalidad es clara: la donación consiste en articular “racionalmente 
los conceptos que dicen el fenómeno tal y como se manifiesta” (Marion, 
2008a: 56).

A pesar de que no encontremos fenomenología de la donación en 
Arendt, hay en su obra un supuesto básico que nos envía de nuevo al §7 



220 Julián García Labrador y Stéphane Vinolo

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

de Ser y Tiempo.4 Resulta paradójico que, tras el giro a la política, Arendt 
vuelva a la fenomenología al final de su vida. En su obra inconclusa 
La Vida del Espíritu, en el apartado titulado “la naturaleza fenoménica 
del mundo”, la afirmación más clara es la siguiente: “en este mundo, 
al que llegamos procedentes de ninguna parte y que abandonamos con 
idéntico destino, ser y apariencia coinciden” (Arendt, 2002: 31). Arendt 
estaría así alineándose con el primer principio de la fenomenología, tal 
como lo recoge M. Henry (2003). No obstante, para Arendt, el “aparecer” 
es constitutivo del mundo, pero en un sentido diferente al mundo de 
la fenomenología clásica. El mundo es para Arendt la suma de lo que 
hacen los hombres, tanto los objetos que nos encontramos como las 
instituciones que son fundadas: “el mundo en que hemos nacido, no 
existiría sin la actividad humana que lo produjo, como en el caso de 
los objetos fabricados, que se ocupa de él, como en el caso de la tierra 
cultivada, que lo estableció mediante la organización, como en el caso 
del cuerpo político” (Arendt, 1993: 37). El requisito indispensable para 
la constitución de un mundo es la “pluralidad” de los hombres (Arendt 
evita hablar de naturaleza humana) que permite que la aparición sea 
conditio sine qua para la asunción de la propia identidad, la cual tiene lugar 
gracias al espacio de aparición. Por este motivo, la aparición es siempre 
la aparición de un “quien” en la vida pública. Arendt realiza entonces 
una ontologización de la política –algunos autores (Fernández Flórez, 
2007) señalan que extrae las consecuencias políticas que Heidegger no 
escribió. La categoría central para pensar la aparición es el “nacimiento” 
mediante el cual advenimos a este mundo, y está a la base de toda 
posterior aparición.5 Así, la crítica a los totalitarismos no es meramente 
histórica, moral o política. Es fundamentalmente ontológica. Los 
totalitarismos han privado a los hombres de su constitución ontológica. 
Al negar el espacio público y la pluralidad impiden la aparición y por 
ello, la apariencia primera del nacimiento queda truncada. 

4  “Para la ulterior comprensión del concepto de fenómeno es de fundamental 
importancia ver cómo lo nombrado en las dos significaciones de ϕαινόμενον (“fenómeno” 
= lo que se muestra, y “fenómeno” = apariencia) tiene, por su estructura misma, interna 
coherencia”.

5  Es notable que, para Marion, retomando a los análisis de Claude 
Romano, también el nacimiento es uno de los ejemplos fundamentales para 
pensar la auto-manifestación del fenómeno (Marion, 2001).



221Hannah Arendt y Jean-Luc Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 207-234

Incausabilidad–cristalización
En su determinación como acontecimiento, el fenómeno se muestra 

y se da en sí mismo. Marion indaga la posible asignación causal a esta 
determinación y trata de explorar dos vías que permiten afirmar la 
indisponibilidad fenoménica del acontecimiento. Teniendo presente el 
principio   de   razón   da   cuenta   de   la   incausabilidad   por   defecto                    
–imposibilidad de asignación a una cadena de causas y efectos regulados 
por una ley– y por exceso, aplicable a Dios –como esencia infinita que 
“se exceptúa de toda relación unívoca con los efectos siempre finitos” 
(Marion, 2008a: 271). De esta manera, trata de superar el principio de 
causalidad tal como lo presenta la metafísica para adentrarnos en la 
fenomenología ya que tal como lo mostró uno de los estudiantes más 
famosos de Marion, la constitución onto-teológica de la metafísica 
es inseparable de la construcción progresiva del principio de razón 
suficiente y, por ende, de la etiología (Carraud, 2002). Para ello, Marion 
nos presenta dos marcas de neguentropía del acontecimiento. En 
primer lugar, el efecto contiene tanta o más realidad que la causa que 
lo produce. En segundo lugar, el efecto, y sólo el efecto, es presente (la 
causa únicamente mantiene su presencia).  Ello le permite a Marion 
considerar el efecto desde el punto de vista fenomenológico y la 
causa desde el metafísico. El acontecimiento, considerado desde la 
fenomenología no resiste imputación causal alguna y abre la posibilidad 
de una hermenéutica infinita (Marion, 2001). Considerado como arribo, 
es decir, como fenómeno dado, el acontecimiento “no tiene causa 
adecuada y no puede tenerla” (Marion, 2008a: 279) dado que no sucede 
tanto en el mundo, sino que le arriba al mundo en tanto que mundo 
nuevo. 

Partiendo de la suficiencia de la mera apariencia (y el acontecimiento 
lo es) Arendt también rechaza la “falacia metafísica” (Arendt, 2002: 
38) de la superioridad de la causa (Ser o Verdad) sobre el efecto (la 
mera apariencia). Tal postura tiene, en ella, una motivación histórica 
y hermenéutica. El acercamiento de Hannah Arendt al totalitarismo 
como fenómeno, le obligó a justificar su postura ante sus críticos. En la 
justificación apreciamos un claro talante fenomenológico y una similitud 
sorprendente con el pensador francés: Tomemos en cuenta la siguiente 
afirmación: 



222 Julián García Labrador y Stéphane Vinolo

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

La novedad puede manipularse si el historiador se 
aferra a la causalidad y pretende ser capaz de explicar 
los acontecimientos por una cadena de causas que 
terminaron por llevar a ellos… La causalidad, sin 
embargo, es una categoría enteramente extraña y 
falseadora en las ciencias históricas (Arendt, 2005: 386).

El Totalitarismo, como acontecimiento, no puede ser tratado por los 
medios ordinarios de la metafísica. El ejercicio hermenéutico no puede 
ser subsumido por las corrientes históricas que beben en tales fuentes, 
pues la “novedad” radical de este acontecimiento excede cualquier 
intento de explicarlo de forma causal. Por esta razón, ella prefiere hablar 
de “elementos” y no de “causas”. Es más, Arendt procede asilando 
las “diferencias fenoménicas” (Arendt, 2005: 487) del Totalitarismo, 
razón por la cual analiza los “orígenes” que cristalizan en el fenómeno 
totalitario. Así, se aleja de la metodología usual de la historiografía, 
justificando tal procedimiento por la necesidad hermenéutica, tal como lo 
asumió en la polémica con Eric Voegelin en 1953.6 Los elementos que dan 
lugar a un acontecimiento pueden estar ahí, pero pasar desapercibidos. 
Únicamente se convierten en orígenes cuando el acontecimiento es 
capaz de mostrárnoslo, o más bien dicho, de permitir que se revelen 
por sí mismos. Eso nos lleva a hablar de la “cristalización”, concepto y 
término en el que Arendt y Marion coinciden. 

Cristalización es un concepto mediante el que expresamos la 
convergencia de varios elementos en un único resultado. Marion 
afirma a propósito del acontecimiento que “sólo ese hecho consumado, 
individualizado por su irrevocable perseidad [perséité], provoca 
la investigación sobre las causas y cristaliza a partir de él mismo el 
conjunto del campo fenoménico” (Marion, 2008: 281). Arendt utiliza la 
misma expresión para indicar que los elementos del pasado cristalizan 
repentinamente en el acontecimiento. Sin embargo, de los elementos 
del pasado no puede deducirse el acontecimiento, sino que es el 
acontecimiento el que nos permite hablar de cristalización de elementos 

6  La publicación de Los Orígenes del Totalitarismo provocó un aluvión 
de críticas a Hannah Arendt, centradas, particularmente, en la metodología 
empleada. En Review of Politics en enero de 1953 apareció tanto la crítica del 
profesor Voegelin como la respuesta de Arendt justificando lo “inusual” de su 
procedimiento. 



223Hannah Arendt y Jean-Luc Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 207-234

del pasado. Apreciamos la coincidencia con Marion. Es más, cuando 
Arendt afirma que “el acontecimiento ilumina su propio pasado; 
nunca puede deducirse de éste” (Arendt, 2005: 387), está adoptando la 
misma postura fenomenológica que permite a Marion afirmar que el 
“acontecimiento suscita sus causas” (Marion, 2008a: 282). Para Marion 
es el acontecimiento en sí mismo y desde sí mismo el que provoca la 
cristalización. Según Disch (1994), Arendt habría asumido el concepto de 
cristalización de la lectura de la Crítica del Juicio de Kant,7 en la medida 
en que un fenómeno se ha producido de una manera, pero podría 
haberse producido de otra. Es lo que Fina Birulés llama “metáfora de la 
contingencia” (2006: 44). Kant habría tomado el concepto de la ciencia 
química, cuando un precipitado nos permite decantar un sólido cristalino 
a partir de ciertas mezclas. La expresión kantiana durch Anschießen (Kant, 
2003, 321, §58) es traducida como “reunión repentina”, “unificación 
súbita” o “cristalización” según los autores. Arendt introduce entonces 
la sospecha de que hay algo en la libertad humana que induce a tal 
cristalización: “esta misma cristalización nunca puede deducirse de sus 
propios elementos, sino que viene causada invariablemente por algún 
factor que yace en el reino de la libertad humana” (Arendt, 2005: 389). 

Es la perspectiva fenomenológica la que permite escapar de la 
metafísica de la causalidad a ambos autores. Sin embargo, el enfoque 
arendtiano reviste algunas características especiales. Ella misma afirma 
que si bien puede adscribirse a la línea fenomenológica, no lo hace “al 
modo de Husserl o Heidegger” (Young-Bruehl, 1993: 514). El giro hacia 
la política motiva, de manera decisiva, la perspectiva de Arendt. La 
búsqueda de una fundamentación ontológica de la política le llevará a 
soslayar la afirmación de una “naturaleza humana”, prefiriendo adoptar 
un marco conceptual donde la pluralidad humana tenga lugar. Arendt 
habla de “condición humana”. Precisamente La Condición Humana 
es el título de la obra donde renuncia a la naturaleza humana –“nada 
nos da derecho a dar por sentado que el hombre tiene una naturaleza 
o esencia en el mismo sentido que otras cosas” (Arendt, 1993: 24)– y 
donde realiza un análisis de la libertad en la época moderna. Desde aquí 
podríamos entender que, aunque adopte una posición fenomenológica 

7  Es notable que, si bien no podemos afirmar que Marion opera de la 
misma manera, es innegable que este mismo texto de Kant ocupa un papel 
fundamental en la construcción de la categoría de “fenómenos saturados” en la 
fenomenología de Marion (Marion, 2008a).



224 Julián García Labrador y Stéphane Vinolo

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

en relación con el acontecimiento, busque en la libertad humana el factor 
determinante de la cristalización del acontecimiento. 

Imprevisibilidad–Novedad  
La imposibilidad de explicar el acontecimiento mediante una serie 

causal claramente determinada lleva Marion a distinguir tres notas 
fundamentales de éste, como son la irrepetibilidad, la excedencia 
y la posibilidad (Marion, 2008a: 284). La irrepetibilidad nos revela la 
singularidad del acontecimiento, el excedente nos indica la falta de 
proporcionalidad entre los antecedentes y el arribo del fenómeno como 
acontecimiento. La posibilidad, en fin, es, para Marion, una renuncia a 
la posibilidad de la metafísica para abrir la imprevisibilidad como nota 
característica de la posibilidad. Desde esta imprevisibilidad Marion 
entiende que el acontecimiento arriba “fuera de la esencia” y “sin la 
noción de causa” (Marion, 2008: 287). 

Comencemos el diálogo con Arendt desde la caracterización de los 
acontecimientos, tal como los presenta la autora alemana. Respecto a 
la Revolución Húngara, dice Arendt que fue “inesperado” y “pilló por 
sorpresa” (Arendt, 2007: 70). También indica lo mismo acerca de las 
revoluciones americana y francesa. Alaba la propuesta de la “revolución 
espontánea” de Rosa Luxemburgo (Arendt, 2001b: 62) y sale del marco 
del proceso histórico y su necesidad inherente. Los comentaristas de 
Arendt señalan que el interés de la pensadora judía reside, precisamente, 
en restituir el significado del acontecimiento particular sin la necesidad 
de la remisión a un proceso (Barder y McCourt, 2010). Además, esto 
implica pensar el acontecimiento más allá de la insuficiencia cronológica 
ordinaria (Vázquez, 2006). 

Arendt y Marion coinciden en señalar que el acontecimiento es 
imprevisible, pero los presupuestos son diferentes. La saturación del 
fenómeno para Marion le obliga a pensar más allá de la metafísica y 
salir radicalmente del marco conceptual de ésta. Es la preeminencia del 
fenómeno la que se impone según el principio de anamorfosis (Marion, 
2008a: 224), lo cual implica una hermenéutica infinita a la cual se somete 
el Sujeto. En Arendt la preeminencia se sitúa en los agentes. El centro de 
gravedad del acontecimiento es, para ella, la libertad humana. Por eso, 
la cristalización se producía por algún factor de la libertad. Notemos 
que la libertad tiene para Arendt un fundamento ontológico. La libertad 
es protagonista en gran parte de su vasta producción (en especial La 
Condición Humana) y recorre su obra de principio a fin. En La vida del 



225Hannah Arendt y Jean-Luc Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 207-234

Espíritu encontramos un amplio apartado dedicado a la “Voluntad”. 
Pero es en su tesis doctoral donde hallamos el fundamento ontológico 
de la libertad. En esta tesis de juventud analiza el concepto de amor en 
San Agustín (Arendt, 2001a), que ocupa también un papel importante en 
la obra de Marion (Marion, 2008c). En la relación de Dios con la criatura, 
el hombre tiene un doble origen en el tiempo humano/divino. Arendt 
destaca que el “nacimiento” marca la presencia de los hombres en este 
mundo y les posibilita actuar en él. El nacimiento introduce la novedad 
en el mundo y, además, permite desde entonces que los seres humanos 
sean agentes de novedad de forma no programada. La imprevisibilidad 
está fundada, por ello, en la condición humana. Por ello, y tras exponer 
el desolador panorama de los totalitarismos, Arendt termina su obra 
magna refiriéndose a la libertad: “se identifica con el hecho de que los 
hombres nacen y que por eso cada uno de ellos es un nuevo comienzo, y 
con cada uno comienza de nuevo, en cierto sentido, el mundo” (Arendt, 
2006b: 625). Así, para Arendt, el mundo, constituido fenoménicamente, 
no es separable de la libertad humana, la cual se caracteriza por su 
intrínseca indefinición. Aquí, cierto paralelismo con Marion vuelve a 
salir a la luz. La excedencia del acontecimiento “indefine” el mundo 
(Marion, 2008a: 286) desde una manifestación sin limitaciones.

Arendt y Marion coinciden entonces en la raíz misma de la 
imprevisibilidad del acontecimiento: el carácter contingente del 
fenómeno. En Marion queda caracterizado por “el arribo” (Marion, 
2008a: 226) mientras que en Arendt por la libertad humana. Desde 
aquí entendemos que la historia haya de renunciar, en estos autores, a 
cualquier atisbo de necesidad. 

Testigo–narrador 
Más allá del fenómeno, el acontecimiento también impone una 

modificación radical del sujeto metafísico. En Marion, el fenómeno 
saturado nos obliga a trasladar el acento desde el “sujeto constituyente” 
hacia el “testigo constituido” (Marion, 2005: 70). Al adoptar una postura 
fenomenológica, la metafísica del sujeto carece de sentido, puesto que la 
primacía recae en la constitución misma del fenómeno, lo cual no puede 
sino alejar toda tentación de producirlo. Referido al acontecimiento 
histórico, Marion afirma: “los acontecimientos puros ofrecen un tipo 
de fenómenos saturados históricos y, por lo tanto, comunitarios y 



226 Julián García Labrador y Stéphane Vinolo

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

por principio comunicables” (Marion, 2005b: 74).8 Es decir, el testigo 
cuenta con la comunidad y la comunicabilidad como telón de fondo. 
El historiador no puede, para Marion, pensar “a partir de sus causas” 
(Marion, 2008a: 284), sino convertirse en narrador sin la noción de causa. 
Es el acontecimiento como fenómeno el que se impone al testigo. Se 
abandona la lógica del sujeto y de la producción para pasar al ámbito de 
la donación y el testimonio.

Arendt también se inscribe en la misma línea. El papel del narrador 
es central en la consideración significativa del acontecimiento. En 
primer lugar, porque permite que los acontecimientos puedan salvarse 
del olvido y, de esta manera, puedan configurar el mundo fenoménico 
al cual llegan los hombres con su nacimiento. Al igual que Marion, 
Arendt considera fundamental el carácter comunicable del evento. 
Remite a Heródoto al afirmar que el relato del narrador se escribe “para 
evitar que, con el tiempo, los hechos humanos queden en el olvido y 
que las notables y singulares empresas realizadas, respectivamente, 
por griegos y bárbaros... queden sin realce” (Arendt, 1996: 276). En 
segundo lugar, Arendt pone la figura del narrador como la clave para 
poder salvar la fragilidad de las acciones humanas. Es decir, aunque 
las acciones humanas sean irrevocables e “irreversibles” (Arendt, 1996: 
272) son extremadamente sutiles y susceptibles de no ser captables 
para otros seres humanos. Es precisamente la narración el medio para 
hacer significativas las acciones humanas (que son el meollo de los 
acontecimientos): “… en esa narración, los hechos particulares pierden 
su carácter contingente y adquieren cierto significado humanamente 
captable” (Arendt, 1996: 275). El narrador tiene un papel activo, ya 
que el posible desvelamiento de la verdad del acontecimiento depende 
del narrador. La aceptación del mundo se realiza por la mediación del 
narrador y en esto consiste la “veracidad” para Arendt. Se trata de un 
concepto de verdad muy cercano al de Heidegger cuando afirma que: 
“de esta aceptación, que también puede llamarse veracidad, nace la 
facultad de juzgar por la que, también en palabras de Isak Dinesen, «al 
fin tendremos el privilegio de ver y volver a ver, y eso es lo que se llama 
el día del juicio»” (Arendt, 1996: 275-276).

El paralelismo “narrador–testigo” es notable en la relación Arendt–
Marión. El narrador es capaz, para Arendt, de captar el carácter trágico 

8  “Les événements purs offrent un type de phénomènes saturés historiques, donc 
communautaires et par principe comunicables” [Traducción del autor].



227Hannah Arendt y Jean-Luc Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 207-234

de los acontecimientos. Los acontecimientos quedan singularizados por 
su grandeza, la cual se determina en virtud del carácter trágico. Como 
dice a propósito de la Revolución Húngara: “su grandeza está asegurada 
por la tragedia que los hechos representaron” (Arendt, 2007: 67). La 
motivación hermenéutica y la dignidad humana emergen como los 
principales argumentos de Arendt para rescatar la importancia capital 
del acontecimiento (García, 2018). En Arendt, la tragedia abre el camino 
al juicio, es decir, a la posibilidad hermenéutica de la singularidad: 

Juzgar una situación verdaderamente humana es aceptar 
la potencial tragedia presente en las circunstancias en 
las que se ejerce y se lleva a su límite la responsabilidad 
humana. Esto ayuda a explicar por qué Arendt asocia la 
facultad de juzgar con el sentido de la dignidad humana 
(Beiner, 2003: 176).

Es notable en este mismo sentido que hay, en la fenomenología 
de la donación, una presencia creciente de la hermenéutica operada 
por el sujeto testigo o adonado (Vinolo, 2016) que se manifiesta de 
manera explícita en el penúltimo libro de Marion (Marion, 2016: 59-
97). El acontecimiento sólo aparece mediante una hermenéutica, para 
quién acepte someterse a la ley de su aparecer. Hay entonces una 
cercanía manifiesta de Marion y Arendt sobre el acontecimiento, y 
sobre la posibilidad que abre el acontecimiento para seguir pensando 
fuera de la metafísica. No obstante, si bien comparten una visión del 
acontecimiento, las consecuencias que sacan de éste son diferentes. Así, 
una misma concepción del acontecimiento no basta para determinar 
una única posición frente a la metafísica, lo que se manifiesta en el 
hecho que no encontramos, en Marion, mención alguna de la obra de 
Arendt. Debemos entonces dar sentido a lo que podría ser un olvido, 
un descuido, o al contrario una voluntad de marcar claramente una 
distancia. 

3. La historia de una elisión. Acontecimiento y divergencia 
metafísica
Marion aborda la relación problemática entre metafísica y 

fenomenología incluyendo la primera en la segunda: “Habría que 
admitir que la fenomenología no rebasa tanto la metafísica, sino que 
abre la posibilidad de derecho de abandonarla a sí misma; la frontera 



228 Julián García Labrador y Stéphane Vinolo

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

entre metafísica y fenomenología se desplaza hacia el interior de la 
fenomenología —como su más alta posibilidad” (Marion, 2008a: 34). De 
allí, el uso constante, por parte de Marion, del vocabulario del relevo 
(Marion, 2005b: 75-97), palabra con la cual Derrida nos acostumbró a 
traducir la Aufhebung (Derrida, 1974). De esta manera, para Marion, 
el binomio posibilidad-imposibilidad de la filosofía kantiana del 
conocimiento se resuelve al interior de la fenomenología, asumiendo 
que no se debe limitar lo posible a lo posible-para-nosotros, sino más 
bien deducir lo posible de manera retroactiva a raíz de lo efectivo. 
No es, como en régimen metafísico, que algo pueda entrar dentro del 
campo del aparecer o de lo pensable porque es posible, sino al contrario; 
es porque algo se dio (incluso más allá de nuestras capacidades de 
previsión o de lo posible-para-nosotros), por lo que debemos asumir 
de manera retroactiva, que era posible. Así, fenomenológicamente, los 
acontecimientos tales como la Revolución francesa o los encuentros 
amorosos, son efectivos antes de ser posibles, violentando uno de los 
fundamentos de la metafísica onto-teológica. 

Arendt es más radical que Marion ya que asume un pensamiento 
“decididamente postmetafísico” (Wellmer, 1998: 75). En El pensar y las 
reflexiones morales, Arendt reconoce que Dios, la metafísica, la filosofía e 
incluso el positivismo son “muertes modernas” (Arendt, 1995: 113). En 
la Vida del Espíritu afirma:

Me he incorporado claramente a las filas de aquellos que 
desde hace ya algún tiempo se esfuerzan por desmontar 
la metafísica y la filosofía, con todas sus categorías, 
tal y como las hemos conocido desde sus comienzos 
en Grecia hasta nuestros días. Tal desmantelamiento 
sólo es posible partiendo del supuesto de que el hilo 
de la tradición se ha quebrado y no seremos capaces 
de renovarlo. Desde una perspectiva histórica lo que se 
ha derrumbado en realidad es la trinidad romana que 
durante milenios ha unido la religión, la autoridad y la 
tradición. La pérdida de esta trinidad no anula el pasado, 
y el proceso de desmantelamiento no es destructivo en 
sí mismo; se limita a sacar conclusiones de una pérdida 
que es un hecho y, como tal, ya no forma parte de la 
historia de las ideas sino de nuestra historia política, de 
la historia del mundo (Arendt, 2002: 242).



229Hannah Arendt y Jean-Luc Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 207-234

Que Arendt trate de desmontar la metafísica y que Marion trate 
de superarla mediante la fenomenología no hace sino reconocer las 
limitaciones que ambos aprecian en ella. Para Marion la metafísica 
de la presencia impedía reconocer los fenómenos más allá de la mera 
significación. Arendt afirma que Kant no fue plenamente consciente de 
lo que había hecho al enviar las cuestiones metafísicas (Dios, libertad 
e inmortalidad del alma) más allá de los límites del conocimiento y 
admite que, a partir de entonces, su legado impide fundar “sistemas 
metafísicos” (Arendt, 1995: 114). La relación problemática de ambos 
con la metafísica se resuelve, sin embargo, en diferente sentido y afecta 
decisivamente a las posibilidades de pensar el acontecimiento. La 
divergencia en torno a la metafísica hace irreconciliables las posturas 
entre ambos. Si la sombra de Heidegger y los presupuestos kantianos 
operan en la misma dirección, el rechazo arendtiano a la metafísica hace 
insalvable la distancia con Marion. 

Para Marion “La metafísica se definiría como el pensamiento que sólo 
reivindica el ser en la medida en que no lo piensa, como el pensamiento 
que dice aquello que no alcanza” (Marion, 2010: 268). El problema para 
Marion es que la metafísica pretende pensar el ser, pero se queda en el 
ente. Interpretando a Tomás de Aquino en perspectiva onto-teo-lógica 
libera al pensador italiano de los márgenes de una metafísica que reduce 
el esse a una “esencia metafísica” (Marion, 2010: 304). Con ello Marion 
está denunciando que la metafísica de la presencia había reducido las 
posibilidades de la donación del fenómeno, enmarcándolo dentro de 
condiciones de posibilidad subjetivas.

No obstante, Marion sigue la tradición fenomenológica clásica en 
lo que respecta a la intencionalidad. Según Levinas “la concepción 
fenomenológica de la intencionalidad consiste, esencialmente, en 
identificar pensar y existir. (...) El pensamiento no es sólo un atributo 
esencial del ser; ser, es pensar. De ahí que la estructura transitiva del 
pensamiento caracterice el acto de ser (...): yo soy mi dolor, yo soy mi 
pasado, yo soy mi mundo” (Levinas, 2001: 139-140). El pensamiento 
es, también, transitivo para Marion. Si trata de superar la metafísica 
en la fenomenología es invitando a pensar el don, esto es, convirtiendo 
el pensador en “adonado”. En un primer momento, gracias a un 
primer análisis de Descartes, Marion consideró el pensamiento como 
entendimiento en Sobre la Ontología gris de Descartes (2008b). No obstante, 
esta concepción del pensamiento lo limitaba a poder pensar lo que podía 
entrar dentro del marco de la objetidad, es decir lo que podía convertirse 



230 Julián García Labrador y Stéphane Vinolo

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

en objeto de pensamiento. Dada esta dificultad y a partir de una segunda 
lectura de Descartes (Marion, 1996: 3-47) —tal como si Descartes fuese, 
para Marion, a la vez quien hace culminar la metafísica y quien nos 
muestra sus fisuras por venir (Vinolo, 2018)— Marion apuesta por el 
pensamiento como amor en El fenómeno erótico (2005a). Pensar es amar 
ya que muy lejos de determinar su objeto y por lo tanto limitarlo, debe 
hacerse disponible a su despliegue. Así, pensar no será otra cosa que el 
amor con el que se recibe el acontecimiento erótico por excelencia: el 
hijo (que le da la paternidad al padre que se descubre como padre en 
tanto que donatario de este don). Así, el pensar-amar rompe una vez 
más con la metafísica ya que se constituye como apertura fundamental 
al fenómeno del don.

En Arendt, el rechazo a la metafísica lleva implícita la asunción de la 
ruptura “ser-pensar”: “La unidad de pensar y ser tenía por presupuesto 
la coincidencia preestablecida de essentia y existentia: todo lo pensable 
existe asimismo, y todo lo existente, en razón de su cognoscibilidad, 
ha de ser asimismo racional. Esta unidad fue demolida por Kant” 
(2005: 209). Esta cita apunta en dirección diametralmente opuesta a 
la indicada por Levinas. Así, al asumir tal ruptura, Arendt separa el 
pensar y el mundo de los fenómenos, en el cual se da el acontecimiento. 
Aceptando la ruptura kantiana, Arendt destruye aún más lo que queda 
del edificio metafísico. No quiere un mundo de ideas separado del 
mundo fenoménico del día a día. No hay más ser que el de la apariencia. 
Por eso, si pensamos lo hacemos con representaciones de ese mundo, 
pero este pensar que se ocupa de lo invisible, exige una retirada del 
mundo de los fenómenos. Por ello, el problema no se extingue, sino 
que se desplaza. Si el acontecimiento-apariencia no es ya objeto de 
pensamiento, Arendt tiene que recurrir al juicio como facultad que 
opera con fenómenos visibles: “el pensar opera con lo invisible, con 
representaciones de cosas, el juzgar siempre se ocupa de particulares y 
cosas que están a la mano” (Arendt, 1995: 136). Así, el acontecimiento ni 
siquiera es “pensado-amado” como don, sino juzgado como particular 
y elevado a la categoría de “ejemplar”. A propósito de ello, Beiner 
afirma, interpretando a Arendt: “Pero como sea que el «juzgar» se limita 
siempre a los episodios particulares y a las singularidades, a las historias 
[stories] que nos inspiran y a los casos que se convierten en ejemplares, 
la reflexión histórica seguirá siendo edificante para aquellos que no 
pierdan la esperanza” (Beiner, 2003: 266).



231Hannah Arendt y Jean-Luc Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 207-234

Conclusiones
A lo largo de este trabajo, se ha podido evaluar los diferentes usos 

del concepto de acontecimiento en Arendt y Marion, lo que nos permite 
entender por qué razón mantienen dos posiciones diferentes en relación 
con la metafísica. Arendt desde la rehabilitación de las bases ontológicas 
de la política y Marion desde la ampliación de la fenomenología arriban 
al acontecimiento como clave hermenéutica y ontológica. Hermenéutica 
para Arendt ya que la recuperación del acontecimiento permite 
incorporarlos como ejemplares de juicio (los cuales suplen la caída de 
nuestros patrones morales). Hermenéutica y ontológica para Marion ya 
que el acontecimiento, como fenómeno saturado, apunta a un sentido 
del ser que está más allá de la significación (saturada por la intuición). 
Aparece así que, si bien el acontecimiento puede ser percibido, en 
filosofía contemporánea, como camino para salir de la metafísica en 
tanto que onto-teología, no basta para fundamentar una posición única 
con el fin de seguir pensando después del fin de la metafísica. 

Tal como apareció, a pesar de los notables paralelismos que se han 
podido revelar entre el acontecimiento en Arendt y en Marion en cuanto 
a su aparecer y a su ruptura con toda etiología metafísica, las diferentes 
posiciones de los dos autores en lo que se refiere a la metafísica explica que 
el acontecimiento guarde una diferente relación con las posibilidades de 
ser pensado. Por un lado, Marion recupera el pensamiento como amor 
desde la superación-inclusión de la metafísica en la fenomenología. 
Arendt, al contrario, reconoce que el acontecimiento, elemento visible 
de un mundo de apariencias, no puede ser pensado, sino juzgado. Así, 
el amor del don abre el pensar en Marion cuando la suficiencia de la 
apariencia obstruye su pensamiento en Arendt. De esta manera, el 
acontecimiento marca los márgenes de la metafísica dentro de cada uno 
de los pensamientos y de estas dos obras. 

Referencias
Arendt, H. (1993). La Condición humana. Barcelona: Paidós.
	  (1995). De la historia a la acción. Barcelona: Paidós.
	  (1996). Entre el pasado y el futuro. Ocho ejercicios sobre la reflexión 

política. Barcelona: Península.
	  (1997). Qué es política. Barcelona: Paidós.



232 Julián García Labrador y Stéphane Vinolo

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

	  (2001a). El concepto de amor en San Agustín. Madrid: Encuentro.
	  (2001b). Hombres en tiempos de oscuridad. Barcelona: Gedisa.
	  (2002). La vida del espíritu. Barcelona: Paidós. 
	  (2003). Conferencias sobre la filosofía política de Kant. Barcelona: Paidós.
	  (2005). Ensayos de comprensión 1930-1954. Madrid: Caparrós. 
	  (2006a). Sobre la revolución. Madrid: Alianza.
	  (2006b). Los Orígenes del Totalitarismo. Madrid: Alianza. (Orig.: 

(1951).The Origins of Totalitarianism. Nueva York: Hartcourt Brace 
Jovanovich).

	  (2007). Karl Marx y la tradición del pensamiento político occidental. M. 
López y A. Serrano de Haro (trads.), Madrid: Encuentro.

Badiou, A. (1988). L’être et l’événement. París: Seuil.
Barder, A. D. y McCourt, D. M. (2010). Rethinking International History, 

Theory and the Event with Hannah Arendt. Journal of International 
Political Theory, 6(2), 117-141.

Beiner, R. (2003). Ensayo interpretativo. Hannah Arendt y la facultad de 
juzgar. En R. Beiner, (ed.), Conferencias sobre la filosofía política de Kant.  
Barcelona: Paidós.

Benhabib, S. (1996). The reluctant modernism of Hannah Arendt. Lanham: 
Rowman & Littlefield Publishers.

	  (2000). La paria y su sombra. Sobre la invisibilidad de las mujeres 
en la filosofía política de Hannah Arendt. En F. Birulés, (ed.), Hannah 
Arendt. El orgullo de pensar. (pp. 97-116). Barcelona: Gedisa.

Birulés, F. (2006). El totalitarismo, una realidad que desafía la 
comprensión. En M. Cruz, (comp.), El siglo de Hannah Arendt. (pp. 
37-61). Barcelona: Paidós.

Boulnois, O. (1999). Être et représentation – Une généalogie de la métaphysique 
moderne à l’époque de Duns Scot (XIIIe-XIVe siècle). París: PUF.

	  (2013). Métaphysiques rebelles – Genèse et structures d’une science au 
Moyen Âge. París: PUF.

Carraud, V. (2002). Causa sive ratio – La raison de la cause, de Suarez à 
Leibniz. París: PUF.

Courtine, J-F. (2005). Inventio analogiae – Métaphysique et ontothéologie. 
París: Vrin.

Deleuze, G. (1969). Logique du sens. París: Éditions de Minuit. 
Derrida, J. (1974). Glas. París: Galilée.
	  (2004). Le «concept» du 11 septembre – Dialogues à New York (octobre-

décembre 2001) avec Giovanna Borradori. París: Galilée.



233Hannah Arendt y Jean-Luc Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 207-234

Descartes, R. (1984/1996). Reglas para la dirección del espíritu. Madrid: 
Alianza.

Disch, L. J. (1994). Hannah Arendt and the Limits of Philosophy. Nueva 
York: Cornell University Press.

Escudero, A. (2008). El programa filosófico del joven Heidegger. Barcelona: 
Herder.

Fernández Flórez, L. (2007). La ontología política de Hannah Arendt y su 
lugar en el discurso antimoderno del siglo XX. Madrid: Universidad 
Autónoma [tesis inédita]. 

García Labrador, J. (2018). Régimen de historicidad e indigencia 
hermenéutica en Hannah Arendt. Pensamiento, 74(279), (en prensa).

Heidegger, M. (2012). Ser y Tiempo. Madrid: Trotta.
Henry, M. (2003/2010). Phénoménologie de la vie, I – De la phénoménologie. 

París: PUF.
Kant, I. (2003). Crítica del discernimiento. R. R. Aramayo y S. Mas (eds. y 

trads.), Madrid: Antonio Machado.
Levinas, E. (2001). En découvrant l’existence avec Husserl et Heidegger. 

París: Vrin.
Marion, J. L. (1996/2002). Questions cartésiennes II – Sur l’ego et sur Dieu. 

París: PUF.
	  (1999). El ídolo y la distancia – Cinco estudios. Salamanca: Sígueme.
	  (2001). De surcroît. Études sur les phénomènes saturés. París: PUF.
	  (2005a). El fenómeno erótico. Buenos Aires: El cuenco de plata.
	  (2005b). Le visible et le révélé. París: Cerf. 
	  (2008a). Siendo dado. Ensayo para una fenomenología de la donación. 

Madrid: Síntesis.
	  (2008b). Sobre la ontología gris de Descartes. Madrid: Escolar y Mayo.
	  (2008c). Au lieu de soi – L’approche de Saint Augustin. París: PUF.
	   (2010). Dios sin el ser. Pontevedra: Do cumio.
	   (2011). Reducción y donación. Buenos Aires: Prometeo.
	  (2016). Reprise du donné. París: PUF.
Nietzsche, F. (1985). La ciencia jovial. Caracas: Monte Avila.
Rancière, J. (2012). La méthode de l’égalité – Entretien avec Laurent Jeanpierre 

et Dork Zabunyan. París: Bayard.
Romano, C. (2010). Au cœur de la raison, la phénoménologie. París: 

Gallimard.
Segura, C. (1999). Heidegger 1922: ´Indicación de la situación 

hermenéutica´. (Una aproximación). Revista de Filosofía, 21, 77-112.



234 Julián García Labrador y Stéphane Vinolo

Tópicos, Revista de Filosofía 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Serrano de Haro, A. (2008). Husserl en el pensamiento de Hannah 
Arendt. Investigaciones Fenomenológicas. Anuario de la Sociedad 
Española de Fenomenología, 6, 299-308.

Uscatescu, J. (2002). De la destrucción de la historia de la filosofía como 
parte integrante del método fenomenológico de Martin Heidegger. 
Convivium, 15, 5-36.

Vázquez, R. (2006).Thinking the event with Hannah Arendt. European 
Journal of Social Theory, 9(1), 43-57.

Vinolo, S. (2012). Dieu n’a que faire de l’être. París: Germina.
	  (2016). La tentation moderne de Jean-Luc Marion – Le scandale de 

la saturation. Dialogue, 55, 343-362.
	  (2018). L’hantologie cartésienne de la phénoménologie de la 

donation de Jean-Luc Marion. Methodos, 18, 1-23.
Wellmer, A. (1998). Hannah Arendt: sobre la revolución. Areté, 10(1), 67-

100.
Young-Bruehl, E. (1993). Hannah Arendt. Una biografía. Valencia: Alfons 

el Magnànim.


