Critical Theory or Immunity of the System? About
Habermas’s System-Lifeworld Dichotomy

Marina Garcia-Granero

Universitat de Valéncia
marina.garcia-granero@uv.es
http://orcid.org/0000-0002-8067-937X

César Ortega Esquembre
Universitat de Valencia
cesar.ortega@uv.es
http://orcid.org/0000-0003-0990-5837

Abstract

The article presents the sources and definitions of the con-
cepts «system» and «lifeworld», emphasizing how the coloni-
zation of the lifeworld by the system appears as a pathologi-
cal process, in the presence of which a critical stance must be
maintained. Facing the increase of the systemic complexity, it
is necessary to ensure the symbolic reproduction of the life-
world through communicative action. Although we share with
Habermas the meaning of his critique of the colonization, we
present some objections to the dichotomous opposition of both
spheres, inasmuch as it confers the economical and adminis-
trative systems with an ontological status that ultimately safe-
guards them from any possible critique.

Keywords: Habermas, Critical Theory, system, lifeworld, ra-
tionalization.

Received: 03 — 10 — 2017. Accepted: 24 — 11 — 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i56.973

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019), 311-337.
ISSN: 2007-8498.



312

Marina Garcia-Granero y César Ortega Esquembre

¢ Teoria critica 0 inmunizacion del sistema? Acerca
de la dicotomia habermasiana entre sistema y

mundo de la vida

Marina Garcia-Granero

Universitat de Valéncia
marina.garcia-granero@uv.es
http://orcid.org/0000-0002-8067-937X

César Ortega Esquembre
Universitat de Valencia
cesar.ortega@uv.es
http://orcid.org/0000-0003-0990-5837

Resumen

El articulo presenta las fuentes y la definicion de los
conceptos «sistema» y «mundo de la vida», poniendo de
relieve cdmo la colonizacion del mundo de la vida por parte
del sistema aparece como un proceso patoldgico, frente al
cual se debe mantener un posicionamiento critico. Ante el
aumento de la complejidad sistémica, es necesario asegurar
la reproduccién simbdlica del mundo de la vida a través de la
accion comunicativa. Compartiendo con Habermas el sentido
de sus problematizaciones, presentamos sin embargo diversas
objeciones a la oposicion dicotdomica de ambas esferas, en la
medida en que dicha oposicion confiere a los sistemas econdmico
y administrativo un estatuto ontoldgico que acaba blindandolos
ante toda posible critica.

Palabras clave: Habermas, Teoria Critica, sistema, mundo de
la vida, racionalizacion.

Recibido: 03 — 10 — 2017. Aceptado: 24 — 11 - 2017.

DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i56.973

! Este estudio se inserta en el Proyecto de Investigacion Cientifica y
Desarrollo Tecnoldgico FFI2016-76753-C2-1-P, financiado por el Ministerio de
Economia y Competitividad de Espafia. Ambos autores agradecen el apoyo de
sendos contratos FPU del Ministerio de Ciencia, Innovacion y Universidades del
Gobierno de Espafia. (Referencias: FPU15/04085 y FPU13/00631)

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



313

¢;Teoria critica o inmunizacién del sistema?

1. Introduccion

Ya hace tiempo que las diversas ramas de las humanidades han
venido criticando los peligros de la razén cientificista, que mediante
una autocomprension naturalista trae consigo una progresiva
deshumanizacion. La autocomprension positivista de la ciencia acaba
por hacer de la razén un mero instrumento carente de normatividad,
de modo que se impone el imperio de la razén estratégica, en tanto
es el modelo tecnolégico de racionalidad que mas eficazmente logra
satisfacer las necesidades humanas en términos de bienestar. La razon
moral pierde su funcién propia de cohesion y unificacion del sentido
socio-cultural, al mismo tiempo que su estatuto se ve hoy reducido a
una opcion mas dentro del «mercado de las preferencias». Se facilita
asi el dominio de fuerzas impersonales y burocraticas, lo cual introduce
nuevas formas de opresion. De modo especial, la racionalizacion
moderna tiende a socavar las bases de la persona autonoma; la creciente
instrumentalizacion, como advirtieron Adorno y Horkheimer hace
setenta afios, termina por ahogar la significancia del individuo en el
seno de una sociedad sistematizada.

A través de las distinciones conceptuales entre sistema y mundo
de la vida, trabajo e interaccion, reproduccion sistémico-material y
reproduccion socio-cultural, accién estratégico-instrumental y accién
comunicativa, Jiirgen Habermas ha pretendido por su parte resolver
la paradoja de la cosificacién que Weber introdujo en su teoria de la
modernidad, y que posteriormente fue reformulada por la tradicién
filosofica hegeliano-marxista desde Lukacs hasta Adorno.

El presente articulo tiene como objetivo plantear la pregunta sobre
la vigencia y validez de la dicotomia entre «sistema» y «mundo de la
vida» en su uso habermasiano. Defenderemos la tesis de que, si bien la
expresion «colonizacién del mundo de la vida» expresa un problema
real —el fenomeno de la sustitucion de la comunicacion cotidiana como
mecanismo de integracion y solidaridad por medios sistémicos como el
dinero y el poder—, la diferenciacién entre sistema y mundo de la vida
es problematica en la medida en que entrana, en si misma, el germen
de perversion de la colonizacién como expansion desmedida de los
sistemas mas alld de los limites que les corresponden.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



314

Marina Garcia-Granero y César Ortega Esquembre

En la primera seccion del trabajo procederemos a revisar las fuentes
de los conceptos de «racionalizacién» (Weber) y «mundo de la vida»
(Husserl). Tras una breve reconstruccion del transito operado desde la
filosofia de la conciencia a la filosofia del lenguaje, realizaremos una
exposicion sintética de la concepcion habermasiana del «mundo de la
vida» y analizaremos en profundidad el problema de su colonizacién y
sus posibles antidotos. Después trataremos de apresar la comprension
habermasiana de la «critica» en términos de una «tematizacién publica»
por parte de los afectados, poniendo de relieve la necesidad de anclar
dicha critica tanto en el mundo de la vida como en los dmbitos sistémicos.
Terminaremos esbozando algunas criticas al caracter dicotomico de la
distincién entre «sistema y «mundo de la vida».

2. Las fuentes del «mundo de la vida» habermasiano: Max
Weber y Edmund Husserl

Como es natural, Habermas no fue ni el tnico ni el primer
pensador en percatarse de los problemas acarreados por los procesos
de racionalizacion de la Modernidad. Las aportaciones de Max Weber
le sirven para llevar a cabo dos propdsitos diferentes: en primer lugar,
comprender la evolucién de la sociedad moderna que conduce hasta el
actual capitalismo avanzado; en segundo lugar, elucidar las funciones
que cumplen la ciencia y la técnica de cara a legitimar la dominacion en
las sociedades liberales.

Segtin Max Weber, la racionalizacion social de Occidente acontecida
en la Modernidad consiste en la ampliacion de los subsistemas
econdémico y administrativo propios del capitalismo liberal (Weber, 1987:
Introduccion). Este proceso de racionalizacion (Rationalitit) refleja la
extension de la racionalidad medios-fines en la economia, la burocracia
y demas sectores del sistema socio-cultural. En perspectiva weberiana,
«racionalizar» significa aplicar los medios mas adecuados a los fines
perseguidos, teniendo siempre en cuenta las posibles consecuencias.
El otro lado de la moneda es el proceso de desencantamiento o
des-magificacion (Entzauberung), proceso mediante el cual se van
oscureciendo las imagenes del mundo con contenido que pertrechaban
a las sociedades de unos valores ultimos capaces de crear cohesion
social, legitimar la dominacion politica y justificar la obligatoriedad
del derecho (Weber, 2012). El proceso de desencantamiento tiene como

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



315

¢;Teoria critica o inmunizacién del sistema?

resultado el politeismo axioldgico y, en consecuencia, la imposibilidad
de discutir racionalmente sobre fines tltimos.

Si traducimos la tesis weberiana a terminologia habermasiana,
podriamos decir que la racionalizaciéon consiste en la pérdida de
importancia del «mundo de la vida», entendido como acervo de valores
y bienes culturales acumulados por tradicion, respecto a los subsistemas
de accion racional-teleoldgica. Mediante este nuevo marco conceptual,
Habermas denuncia un proceso de colonizacion del mundo de la vida
por parte de los imperativos sistémicos propios de los subsistemas
econdémico y administrativo. Segtin el diagndstico de la colonizacion,
con el que se reactualiza la Teoria Critica para dar cuenta de las
patologias sociales, en las sociedades capitalistas avanzadas acontece
una progresiva sustitucion del medio comunicacion por los medios dinero
y poder como instancias de coordinacion de las acciones. La comprensiéon
de este problema empuja a Habermas a reconstruir un concepto mas
amplio de racionalidad, del que daremos cuenta mas adelante.

En una linea similar, también Husserl se preocupo por la funciéon
ideoldgica de los avances cientificos. Con su concepto originario de
«mundo de la vida» (Lebenswelt), que comienza a adquirir relevancia a
partir de la obra La crisis de las ciencias europeas, Husserl quiso significar
«el horizonte constante de las cosas, valores, proyectos practicos,
obras, etc.» (Husserl, 1991: 124), o, dicho de otro modo, el amplio
espacio de experiencias, relaciones intersubjetivas y valores que nos
son familiares en el trato cotidiano con las personas y con las cosas
(Ion, 2015). Es en el mundo de la vida donde se generan los juicios de
valor, asi como las experiencias que les dan cumplimiento. Husserl
criticd la voluntad cientificista de reducir las cosmovisiones a sistemas
logicamente integrados, cuyas aserciones sélo pueden ser formuladas
cuantitativamente, cuando en realidad, el mundo de la vida exige una
formulacion que permita agregar la multiplicidad de dimensiones de la
experiencia humana.

La racionalidad cientifica acaba por minusvalorar la experiencia
vital de las personas, en la medida en que pasa por alto «las cuestiones
relativas al sentido o sinsentido de esta entera existencia humana»
(Husserl, 1991: 6). En este sentido, La crisis de las ciencias europeas retrata
la confrontacion de la ciencia factica con los sintomas de la crisis de la
vida cultural, de suerte que Husserl se pregunta no sdlo por el sentido
tedrico del quehacer cientifico, sino también por su funcion para la praxis
del mundo de la vida. El cientificismo, como pensamiento unilateral,

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



316

Marina Garcia-Granero y César Ortega Esquembre

acaba destrozando el contexto experiencial que representa el mundo de
la vida y conlleva la pérdida del caracter especificamente normativo de
los enunciados morales, de tal modo que pierde potencia la distincién
entre el «ser» y el «deber ser».? Dada la exclusién de todo razonamiento
considerado no-cientifico, el conjunto de la vida cotidiana ya no podria
ser el cometido del pensamiento filosofico. No obstante, en realidad
cabria «concebir que a todas las ciencias objetivas les falte precisamente
el saber acerca de lo maximamente principal, esto es, el saber sobre
aquello que podria procurar sentido y validez a las configuraciones
tedricas del saber objetivo» (Husserl, 1991: 124).

A juicio de Habermas, Husserl «intenté una vez mas un ultimo
y gran proyecto cuya finalidad era entender la crisis de las ciencias
europeas como crisis de la humanidad europea y contribuir a superarla»
(Habermas, 2001: 86). Tanto La filosofia en la crisis de la humanidad
europea como Conocimiento e interés revelan un enfrentamiento comun
contra la estructura de saber monolédgico, unilateral y débil de las
posiciones positivistas: no es posible separar la teoria de los intereses
cognoscitivos, como tampoco es posible alcanzar un nivel de objetividad
capaz de describir los hechos «en si». En este sentido, Habermas valora
la articulacion del concepto de praxis en términos de constitucion de
la experiencia, ya presente en Husserl, y su ampliacion por parte de
Berger y Luckmann (1983). No obstante, les reprocha que realicen sus
analisis inicamente en términos de filosofia de la conciencia (Habermas,
1989: 100), en la medida en que su teoria no hace mas que proseguir
la tradicién de la autocomprension objetivista y reduccionista del
individuo, de modo que no logran distanciarse de concepciones ya
desarrolladas en perspectiva mecanicista, materialista y fisicalista, en
las que nos entendemos a nosotros mismos como objetos (Conill, 1991:
115 y 2001). Las estructuras del mundo de la vida son aprehendidas
recurriendo «al reflejo de esas estructuras en las vivencias subjetivas de
un actor solitario» (Habermas, 1981: 11, 198),° lo cual crea limites de cara
a la conformacién del concepto de intersubjetividad.

2 Para un analisis del pensamiento ético de Jiirgen Habermas a la luz de la

falacia naturalista de Hume, cfr. Moreno Lax (2008).

% Citamos Teoria de la accién comunicativa segin la edicion alemana
publicada por Suhrkamp en dos voliimenes en 1981. No obstante, seguiremos
las traducciones al espafiol de Manuel Jiménez Redondo (Habermas, 1981
[2010]) en el cuerpo del texto.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



317

¢;Teoria critica o inmunizacién del sistema?

La pretendida objetividad del mundo supone un «estar-ahi» del
mundo idéntico para todos los sujetos. Resulta problematico conciliar
esta universalidad con la diversidad de perspectivas adoptadas por los
multiples sujetos que habitan el mundo y lo objetivan como horizonte
de sus respectivas conciencias. Queda pendiente, pues, «la cuestion
de como sujetos diversos pueden compartir el mismo mundo de la
vida» (Habermas, 1981: II, 197). Por eso Habermas, apoyandose en
la filosofia del lenguaje, sacara a la luz un tipo de racionalidad de la
accién comunicativa que, situandose por asi decir mas alla de la razén
subjetiva, pero mas aca de la razon objetiva, reclama bajo el paraguas de
la relacion sujeto-sujeto el modelo de lo intersubjetivo (Cortina, 2015:
10).

3. De la filosofia de la conciencia a la filosofia del lenguaje

Contando ya con la categoria de “mundo de la vida” cuyas fuentes
hemos rastreado mas arriba, Habermas intentd reconstruir, en su obra
El discurso filosdfico de la modernidad, las aporias a las que se vieron
arrastrados Horkheimer y Adorno cuando trataron de apresar el
caracter fatalmente paradojico de los procesos de racionalizacion. Desde
el punto de vista de su lectura critica, estas aporias de la critica de la
razon instrumental resultaban extremadamente instructivas a la hora
de «obtener razones en favor de un cambio de paradigma en teoria de la
sociedad» (Habermas, 1981: I, 489). La Teoria Critica operd un cambio
de rumbo a comienzos de los anos cuarenta, desde la critica marxista
de la economia politica hasta la autocritica radical de la razén (Cortina,
2008). Con este cambio, Horkheimer y Adorno se vieron envueltos
en la aporética imposibilidad, inherente a una autocritica de la razén
ilustrada, de esclarecer los fundamentos normativos en que apoyaban
su critica (Adorno y Horkheimer, 1998; Horkheimer, 2010). La critica
de la razon instrumental se enfrentaba a la tarea de someter a la razon
cognitivo-instrumental a una critica radical desde el punto de vista
de una razén objetiva considerada destruida. La teoria de la acciéon
comunicativa aparece encargada, en este sentido, de la improba tarea de
restaurar un concepto complejo de racionalidad desde un punto de vista
estrictamente posmetafisico (Habermas, 1990).

Una vez abandonadas las esperanzas en el contenido racional de la
cultura burguesa, a las que Marx y el Institut fiir Sozialforschung de los
anos treinta todavia podian recurrir, y en las fuerzas productivas como
motor de realizacion de este contenido, la critica total de las ideologias

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



318

Marina Garcia-Granero y César Ortega Esquembre

que, siguiendo a Nietzsche, emprendieron Adorno y Horkheimer
en su Dialéctica de la Ilustracion se quedaba sin nada a lo que poder
apelar. En el contexto de una sociedad totalmente administrada, las
fuerzas productivas «entraban en una fatal simbiosis con las relaciones
de produccién a las que antafio se suponia debian hacer estallar»
(Habermas, 1989: 148). La sospecha de ideologia ya no sélo se aplicaba,
como en la critica marxiana, a la «funcionalizacién irracional de los
ideales burgueses» —es decir, al ambito del subsisterna economico—,
sino que apuntaba también al «potencial de razén de la propia cultura
burguesa [—es decir, al ambito del mundo de la vida—], afectando asi
a los fundamentos de una critica ideologica que pretendiera poder
proceder en términos inmanentes». A esta denuncia de «conversion de la
[lustracion en totalitaria», que pretende operar sin embargo en su terreno
mismo, la acusa Habermas de incurrir en una contradiccion realizativa:
al criticar la totalizacion de la racionalidad instrumental en que consiste
la Ilustracion, Adorno y Horkheimer se vieron obligados a recurrir a un
impulso critico que, en tanto impulso sustraido a la deformacién de la
razon, habia sido declarado muerto (Habermas, 1989: 149).

Esta reconstruccion permite a Habermas detectar cual es
exactamente el punto de no retorno ante el cual el pensamiento
filosofico ya no pudo proseguir el camino abierto por la Ilustracion.
La explicacion socioevolutiva que Horkheimer y Adorno habian
emprendido en Dialéctica de la Ilustracidn no alcanzaba a comprender
en toda su complejidad la teoria weberiana de la modernizacion como
racionalizacion de las imagenes del mundo. Quedandose en el aspecto
de la racionalizacion social como imposicion de la accidn racional con
arreglo a fines, Adorno y Horkheimer habian descuidado otro de los
momentos decisivos de la modernizacion: el relativo a la racionalizacién
cultural. Este proceso habia sido interpretado por Weber, y asumido
posteriormente por el Habermas de Teoria de la accién comunicativa, como
un proceso de diferenciacion de diversas esferas de valor —ciencia,
moral/derecho, arte—, cada una de las cuales obedecia en adelante a su
propia légica. En esta racionalizacion cultural de las imagenes religioso-
metafisicas del mundo la capacidad critica, la «negacion argumentada»,
no solo no quedaba inmediatamente suprimida, sino que, mas bien al
contrario, alcanzaba su momento mas elevado (Habermas, 1989: 142).

Aunque Habermas comparte con Horkheimer y Adorno la critica
al reduccionismo que entrafia una modernizacién social cortada
unicamente a la medida de la racionalidad con arreglo a fines, reivindica

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



319

¢;Teoria critica o inmunizacién del sistema?

sin embargo la importante racionalizacién de las imagenes del mundo
y de los mundos de la vida, «que obliga a la progresiva diferenciacién
de una razon que al cabo adopta una forma procedimental». La tesis
es pues muy clara: «la Dialéctica de la Ilustracion no hace justicia al
contenido racional de la modernidad cultural que quedé fijado en los
ideales burgueses (aunque también instrumentalizado con ellos)».
Este «contenido normativo de la modernidad» hace referencia tanto
al progreso de las ciencias como a la universalizacion del derecho y la
moral y también a la fuerza explosiva de las obras de arte de vanguardia
(Habermas, 1989: 142-143, 153).

Ala critica habermasiana subyace la constatacion del agotamiento de
la filosofia del sujeto o filosofia de la conciencia. Este agotamiento exige
por su parte la renovacion del paradigma desde el cual la Modernidad
puede atin hacerse autorreflexiva, y que no es otro que el paradigma
de la comunicacién o entendimiento intersubjetivo. Inserta en el marco
de la filosofia de la conciencia, la critica de la razon instrumental habia
apresado las relaciones entre sujeto y objeto desde el punto de vista
del sujeto cognoscente, pero no desde el punto de vista del objeto
manipulado: «de ahi que no ofrezca ningtin medio de explicar qué
significa la instrumentalizacion de las relaciones sociales e intrapsiquicas,
vista desde la perspectiva de la vida violentada y deformada» (Habermas,
1981: 1 522). Los limites de la filosofia de la conciencia se hacen notar en
la dificultad que encuentra la critica de la razén instrumental a la hora
de explicar en qué consiste exactamente el mal a que apunta el concepto
de alienacion o patologia. Al no diferenciar suficientemente entre la
racionalidad propia de los subsistemas econdmico y administrativo y
la racionalidad instrumental absolutizada, y al no tener en cuenta el
tipo de racionalizacion mas amplia que aun era posible localizar en el
contexto de un mundo de la vida racionalizado, ni Weber ni Adorno y
Horkheimer fueron capaces de formular positivamente los fundamentos
normativos de su critica.

En este sentido, el cambio de paradigma permite una lectura de
la reconciliacion de esa totalidad ética desgarrada, si es que atin nos es
dable utilizar estas expresiones, en términos de una intersubjetividad no
violentada o «socializacion sin represién», es decir, de una coordinacién
de las acciones mediada por el entendimiento lingiiistico. También
Axel Honneth ha presentado un modelo de reconciliacion de tipo
intersubjetivo, aunque en este caso recurriendo a las categorias del

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



320

Marina Garcia-Granero y César Ortega Esquembre

Hegel de Jena de una «lucha por el reconocimiento» (Honneth, 1997;
Fascioli, 2016).

Bajo el paradigma esbozado por Habermas, la racionalizacién de
la sociedad no se limita al esencial pero estrecho punto de vista de la
razon instrumental-cognitiva, al que aun se atenian Marx y Weber
—lo que Habermas llama reproduccion material de la sociedad —, sino al
modo en que los diversos sujetos que comparten un mismo mundo de la
vida se entienden entre si sobre determinada situacion. Para este tltimo
proceso, en el que los consensos meramente heredados por la tradicién
se lingiiistizan, Habermas se reserva la expresion de reproduccion simbdlica
del mundo de la vida. El filésofo aleman emplea un concepto normativo
y comunicativo de razon, vinculado a la idea de acuerdo sin coaccién y
a la discusion libre de dominio en la esfera ptblica (Gil Martin, 2006).
Solo desde el trasfondo mas amplio de una razén comunicativa, que
unicamente apela a la «coaccidn sin coacciones» de las buenas razones,
puede entenderse la imposicidon de imperativos sistémicos al mundo de
la vida como una patologia social.

4. Definicion y contenidos del «mundo de la vida» (Lebenswelt)
en sentido habermasiano

Habermas plantea el «mundo de la vida» como el lugar empirico-
histérico de la emancipacion y de la critica tedrico-social. Contemplando
una sociedad como mundo de la vida se hace posible tematizar sus
estructuras normativas, valores e instituciones; es decir, se pone de
relieve el horizonte participado por los actores, que se involucran en
procesos de comprension. El mundo vital, cuyos principios rectores
son la solidaridad y el entendimiento, es aquel en el que se produce
y reproduce la vida, el que permite la transmisiéon de los valores. Por
su parte, «sistema» es el concepto que da cuenta de esa esfera social en
la que, «a través de un entrelazamiento funcional de las consecuencias
agregadas de accién», se estabilizan contextos de accion no pretendidos
(Habermas, 1981: 1II, 179). Bajo la perspectiva del sistema, es posible
considerar los mecanismos de gobierno y regulaciéon mediante los
cuales la sociedad asegura su estabilidad en circunstancias complejas.
Este sistema alberga por su parte dos subsistemas: el subsistema
econdémico capitalista y el subsistema de administraciéon publica del
Estado moderno. En otras palabras, la economia y el Estado son las dos

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



321

¢;Teoria critica o inmunizacién del sistema?

esferas organizadas sistémicamente, mientras que el mundo de la vida
es el ambito de accién organizado comunicativamente.

El lugar mas adecuado para analizar esta comprension dual de la
sociedad es las «Segundas consideraciones sistematicas» de Teoria de
la accion comunicativa (Habermas, 1981: II, 171-293). En este contexto
se aprecia el interés especifico que mueve a Habermas: la necesidad
de proponer una teoria de la sociedad capaz de dar cuenta al mismo
tiempo de la integracion social, entendida como «mecanismos de
coordinacidon de la accién que armonizan entre si las orientaciones
de accién de los participantes» —a través de un consenso alcanzado
comunicativamente—, y de la integraciéon sistémica, entendida como
«mecanismos que a través de un entrelazamiento funcional de las
consecuencias agregadas de accion estabilizan contextos de acciéon no
pretendidos» —regulacion no-normativa de decisiones ubicada mas alla
de la conciencia de los actores. Tratando de explicar las diferencias entre
ambos momentos, Habermas se ve obligado a comprender la sociedad
al mismo tiempo desde la perspectiva del participante en un mundo de
la vida y desde la perspectiva del observador de un sistema.

Esta comprension le permite dibujar una teoria de la evoluciéon
social que, recogiendo los procesos que representan la racionalizaciéon
del mundo de la vida y el aumento de la complejidad sistémica, pueda
funcionar como alternativa tanto a la teoria de la modernizacion social
de Weber como al materialismo histérico de Marx y la teoria de sistemas
de Parsons. El aguijon critico de la teoria, con el cual Habermas hace
valer la tradicién critica que arranca con Marx frente al funcionalismo
sistémico de Luhmann, reside en la localizacion de una forma patoldgica
de racionalizacidn, a saber, aquella que procede a una colonizacién del
mundo de la vida por los imperativos sistémicos.

En un sentido muy preliminar, Habermas caracteriza el mundo de
la vida como aquel «horizonte» o «saber de fondo fundamental» en el
que «los agentes comunicativos se mueven ya siempre» (Habermas,
1981: 11, 182). Desde el punto de vista de su teoria de la comunicacioén,
Habermas habia localizado tres relaciones pragmaticas que los sujetos
participantes en la accion comunicativa podian establecer con el mundo
a través de sus actos de habla: podian referirse al mundo objetivo,
como «totalidad de los hechos», y en su acto de habla iba contenida una
pretension de verdad; al mundo social, como «totalidad de las relaciones
interpersonales que los integrantes reconocen como legitimas», y aqui
contaban con una pretensiéon de correccion normativa; o al mundo

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



322

Marina Garcia-Granero y César Ortega Esquembre

subjetivo, como «totalidad de las vivencias a las que en cada caso sélo
un individuo tiene un acceso privilegiado», en cuyo caso manifestaban
una pretension de veracidad o autenticidad expresiva (Habermas, 1981:
I, 84). La accién comunicativa queda definida en este contexto como un
proceso de interpretacion cooperativa en el que al menos dos sujetos
se ponen de acuerdo sobre una situacion relativa al mundo objetivo,
al mundo social o al mundo subjetivo. En la accién comunicativa, los
participantes persiguen sus fines individuales bajo la condicién de que
sus respectivos planes de accion puedan armonizarse entre si. Esta
actitud de participante implicado es caracterizada por Habermas como
la base de la aproximacién hermenéutica a la realidad social (Beltran,
2013).

En este proceso de definicion de la situacion, los sujetos se refieren
ya siempre implicitamente a un marco de interpretaciones comun,
constituido por el acervo de certezas alcanzadas previamente por los
participantes, por los valores, normas y habilidades ya disponibles para
los actores. Este marco comun es el mundo de la vida. La situacién
tematizada aparece asi como un fragmento del mundo de la vida, y la
tematizacion consiste en la problematizacion de una certeza meramente
presupuesta, en el cuestionamiento a través de una pretension de validez
susceptible de critica, en la conversion de lo ya dado aproblematicamente
en una hipotesis ante cuya validez solo pueden pronunciarse las buenas
razones (Habermas, 2000: cap. 2). Elmundo de la vida «acumula el trabajo
de interpretaciones realizado por las generaciones pasadas» (Habermas,
1981:1107), y estas interpretaciones devienen problematicas tan pronto
como al menos uno de los participantes en la acciéon comunicativa
cuestione su validez.

El fragmento problematizado por los participantes en el mundo de
la vida toma pues la forma de un hecho, norma o vivencia que requiere,
para seguir conservando su vigencia, una renovacion del consenso en el
que su validez descansaba. Este concepto de tematizacion de fragmentos
pertenecientes al mundo de la vida constituye, a nuestro modo de ver, la
clave de la comprension habermasiana de la critica, que en este sentido
contiene algunas vagas referencias a aquel tradicional concepto de
critica de las ideologias como desnaturalizacién de fenémenos en realidad
sociales.

Habermas se esfuerza por ofrecer una concepcién ampliada del
mundo de la vida que alberga tres elementos estructurales diferentes:
cultura, sociedad y personalidad. Contando con este concepto, que

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



323

¢;Teoria critica o inmunizacién del sistema?

supera los meros términos culturalistas, podemos entender el decisivo
proceso de «racionalizaciéon del mundo de la vida» en oposicion al
concepto de «aumento de complejidad sistémica». El primer tipo de
racionalizacién queda definido como una «reproduccién simbolica» del
mundo de la vida a través de la accién comunicativa; el segundo, como
una «reproduccién material» por medio de la accién teleoldgica.

Habermas establece tres condiciones que han de ser satisfechas
si la reproduccion simbdlica del mundo de la vida ha de significar su
racionalizacion: la progresiva diferenciacion de las tres estructuras
generales —cultura, sociedad y personalidad—, la diferenciaciéon entre
formay contenidoencadaunadelastresesferas, ylacrecientereflexividad
de la reproduccion simbdlica del mundo de la vida. La racionalizaciéon
se pone de manifiesto en el creciente desacoplamiento entre el sistema
institucional y las cosmovisiones o mitos que legitiman el statu guo.
De esta manera, una estructura social racionalizada se caracteriza por
los procedimientos formales legitimos mediante los cuales se crean y
justifican las normas. Un mundo de la vida racionalizado no esta tapado
por «convicciones que no son capaces de resistir la prueba del discurso»,
sino que realiza una «revision permanente de tradiciones fluidificadas y
convertidas en reflexivas» (Habermas, 1981: 11, 219).

Las separaciones estructurales expresan la liberacion del potencial
de racionalidad que la acciéon comunicativa lleva en su seno, pues las
tomas de postura de los participantes brotan de la defensa, la critica y la
revisién permanente de las pretensiones de validez. El mundo de la vida
aparece entonces tanto mas racionalizado cuanto mas sometidos queden
sus componentes estructurales —cultura, sociedad y personalidad—- a
las condiciones de un entendimiento racionalmente motivado, que en
las sociedades premodernas dependia atin de consensos meramente
existentes y respaldados solo por cosmovisiones religioso-metafisicas.
Por eso Habermas habla, sirviéndose de Durkheim, de la «lingtiistizacién
de lo sacro» especifica de la Modernidad.

La reproduccién simbdlica del mundo de la vida encuentra en
este contexto tres momentos especificos, cada uno de los cuales remite
a uno de los elementos estructurales antes definidos: la reproducciéon
del saber cultural valido bajo el aspecto funcional del entendimiento, la
integracion social y creacion de solidaridades grupales bajo el aspecto de
la coordinacion de la accidn, y la socializacion o creacion de identidades
personales. En este marco, Habermas entiende por cultura el «acervo
de saber, en el que los participantes en la comunicacién se abastecen

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



324 Marina Garcia-Granero y César Ortega Esquembre

de interpretaciones para entenderse sobre algo en el mundo [objetivo,
social o subjetivo]», por sociedad las «ordenaciones legitimas, a través de
las cuales los participantes en la interaccién regulan sus pertenencias a
grupos sociales, asegurando con ello la solidaridad», y por personalidad
aquellas «competencias que convierten a un sujeto en capaz de lenguaje
y de accion, esto es, que lo capacitan para tomar parte en procesos de
entendimiento y para afirmar en ellos su propia identidad» (Habermas,
1981: 1I, 209).

Pero la teoria de la evolucion social habermasiana no se agota en
la reproduccion simbdlica del mundo de la vida, sino que alberga un
segundo componente, que tiene que ver con el aumento de la complejidad
sistémica. Frente a la reproduccion simbdlica, la reproduccion material
ya no se sirve del mecanismo de la accién comunicativa, sino del
«medio de la actividad teleoldgica con que los individuos socializados
intervienen en el mundo para realizar sus fines» (Habermas, 1981:
II, 209), y cuyo objetivo no es otro que la conservacion del propio
sistema en un entorno cambiante y complejo. Con el advenimiento de
las sociedades modernas queda concluida la progresiva desconexién
entre sistema y mundo de la vida, de suerte que los dos subsistemas
que constituyen la economia capitalista y el sistema administrativo
quedan radicalmente desligados de todo contexto normativo basado
en la accion comunicativa. Surgen asi sistemas de accion formalmente
organizados, integrados ya no a través del mecanismo que constituye
la accién comunicativa, sino de los medios que representan el dinero y
el poder. Contando con ambas perspectivas, Habermas puede dibujar
un concepto complejo de sociedad, capaz de compadecerse tanto con
la sociologia comprensiva —que recurre a un concepto culturalista de
mundo de la vida— como con el materialismo historico —que postula el
primado de la reproduccion material del mundo de la vida.

Una vez equipado con las perspectivas complementarias que
constituyen la integracion social y la integracion sistémica, Habermas
puede emprendersu particularlectura del caracter paraddjico del proceso
de evolucioén social. Las diferenciaciones sistémicas en que consistieron
la emergencia de la economia de mercado y la administracion politica
moderna sdlo fueron posibles sobre la base de un mundo de la vida
ya racionalizado, al que Habermas atribuye el primado en el proceso
evolutivo. Ahora bien, este surgimiento acontecio, y he aqui la paradoja,
a través de una sustitucion del mecanismo del entendimiento como
forma de coordinacién de la accién por medios de regulacién no

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



325

¢;Teoria critica o inmunizacién del sistema?

lingiiisticos (Steuerungsmedien): el dinero y el poder. La diferencia entre
integracion social e integracion sistémica se hace aqui transparente. Los
subsistemas asi constituidos terminaron por aparecer ante la conciencia
de los participantes del mundo de la vida bajo la pervertida forma de
una «segunda naturaleza», como pura externalidad reificada y vacia de
contenido normativo.

Este proceso concluye con un aumento hipertréfico, tipicamente
capitalista, de la complejidad sistémica, cuyos imperativos terminan
por colonizar ambitos de acciéon comunicativamente organizados;
es decir, terminan por instrumentalizar al propio mundo de la vida.
El dilema de la racionalizacién social, que en Marx aparecia como
«proceso de acumulacion [que] socava el mundo de la vida de aquellos
productores que sdlo pueden ofrecer como mercancia su propia fuerza
de trabajo» (Habermas, 1981: I, 459), queda expuesto en los siguientes
términos: «el mundo de la vida racionalizado posibilita la aparicién y
crecimiento de subsistemas cuyos imperativos autonomizados reobran
destructivamente sobre ese mismo mundo de la vida» (Habermas, 1981:
11, 277).

Tan pronto como los mecanismos de integracion sistémica dejan de
aplicarse tinicamente a los ambitos de accién formalmente organizados —
economia y administracion- para interferir también en aquellos ambitos
solo susceptibles de una coordinacion en términos de entendimiento, la
integracion social es sustituida por una integracién sistémica. Dicho con
lasyacélebres palabras de Habermas: elmundo dela vida queda colonizado
por los imperativos sistémicos. Desde la perspectiva sistémica del Estado
y del mercado, los ambitos de accién integrados socialmente —como la
vida privada de la familia y sus tareas de socializacion, la esfera de la
opinion publica y sus tareas de cohesion social, etc. — aparecen entonces
como mero entorno del que servirse instrumentalmente, ya sea al modo
de fuentes de legitimacion para el Estado, ya al de fuerza de trabajo y
compradores para el mercado. «Los actores, al asumir los papeles de
trabajador y de cliente de la administracion publica, se desligan de los
contextos del mundo de la vida y adaptan su comportamiento a ambitos
de accion formalmente organizados» (Habermas, 1981: II, 474). A esto
lo llama Habermas «monetarizacién y burocratizacion de la fuerza de
trabajo y de las prestaciones estatales».

Este proceso resulta necesario en cierto grado, en la medida en
que supone un aprendizaje significativo con respecto a las formas
premodernas de garantizar la pervivencia del sistema. No obstante,

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



326

Marina Garcia-Granero y César Ortega Esquembre

deviene patoldgico tan pronto como «empieza a instrumentalizar
las aportaciones del mundo de la vida», por ejemplo cuando la vida
privada se centra «en una relacion de trabajo formalmente organizada»;
cuando esferas como la cultura o el tiempo libre responden tinicamente
a las leyes de la economia y el consumo de masas; o cuando la opiniéon
publica-politica queda «desecada burocraticamente» de sus elementos
practico-morales, y por lo tanto las cuestiones practicas se redefinen en
términos de tareas técnicas (Habermas, 1981: 11, 477-481).

Dicha racionalizacion (Rationalitit) patoldgica termina por relegar la
discusién sobre los fines de la accion humana —es decir, las cuestiones
practicas— al terreno deloirracional. Habermashasido tradicionalmente
asociado con la perspectiva de analisis de los movimientos sociales en
términos de conflictos estructurales. Este enfoque, que encuentra sus
raices en las teorias marxista y weberiana, se concentra en la indagacién
de las causas de los movimientos sociales. En las sociedades capitalistas
avanzadas, donde el Estado social consigue subsumir las disfunciones
del mercado, los conflictos sociales no responden a causas esencialmente
econdémicas, sino mas bien de tipo posmaterial y psicopatoldgico.
Ejemplos de ello son fenémenos como la «pérdida de sentido» o la
«crisis de legitimacion y de orientacion» (Habermas, 1981: 11, 213) en una
sociedad desfigurada por el dominio. En una sociedad en la que incluso
los ambitos de accién no sistémicos pasan a ser regulados conforme
al criterio del éxito, y no conforme al entendimiento, los colectivos
oprimidos no encuentran un lugar en el que participar (Edwards,
2008). Las personas experimentan una dolorosa impotencia bajo el peso
inexorable del dinamismo sistémico, de tal manera que la colonizacién
del mundo de la vida priva a la sociedad de toda identidad racional. Si el
proceso de diferenciacion ha descompuesto la sociedad en subsistemas
funcionalmente especificos, se hace imposible encontrar algin centro
o instancia reguladora capaz de erigir enunciados normativos que
distingan la facticidad de la validez.

Habermas propone como antidoto contra esta colonizaciéon la
creacion de un mundo de la vida fuerte, autorreflexivo y consciente

% Hacia el final de la obra Habermas ofrece algunos ejemplos empiricos

de su tesis sobre la colonizacion. En este sentido analiza las tendencias a la
juridificaciéon que el propio Estado social de derecho lleva en su seno, y que
quedan particularmente claras en los casos del derecho familiar, el derecho
escolar y las politicas sociales realizadas a través de prestaciones monetarias.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



327

¢;Teoria critica o inmunizacién del sistema?

de si. A la accién comunicativa le corresponde la tarea de garantizar el
mantenimiento delaintersubjetividad perdidaenlos procesos sistémicos,
y el mundo de la vida debe afirmarse como aquel centro virtual desde el
cual las sociedades modernas pueden y deben entenderse a si mismas.
El paradigma de racionalidad que defiende Habermas (Verniinftigkeit),
a diferencia de la racionalidad formal weberiana (Rationalitit), aparece
ligado a la estructura misma de la comunicaciéon cotidiana. Frente
a la racionalidad teleolégica —y por lo tanto selectiva— descrita por
Weber, Habermas describe un modelo de racionalidad expresada ya en
la accién comunicativa cotidiana, unida a aquellos valores del consenso
intersubjetivo que Weber no pudo incluir en la racionalizacién formal
(Conill, 1991: 299).

5. La «critica» como tematizacion publica

Segin deciamos al comienzo de la secciéon anterior, la accién
comunicativa puede entenderse como un proceso de interpretacion
cooperativa en el que varios agentes, apoyados en el trasfondo de su
mundo de la vida comuin, tratan de mantener o alcanzar un acuerdo sobre
alguna situacion problematica del mundo objetivo, social o subjetivo.
El objetivo de este acuerdo es la consecucién de una coordinacidon
armonizada de sus respectivos planes de accion. Tan pronto como las
certezas presupuestas del mundo de la vida no alcanzan a «absorber» los
desacuerdos cotidianos de los participantes, es decir, tan pronto como ese
«contrapeso conservador contra el riesgo de disentimiento» (Habermas,
1981: 1, 107) se vuelve insuficiente para mantener el acuerdo, la accion
comunicativa puede elevarse a esa instancia de apelaciéon superior que
es el discurso racional, y que ofrece el marco de argumentacion en el
que los sujetos pueden alcanzar un acuerdo racionalmente motivado
(Habermas, 1981: 1, 37).

Cuando se trata de situaciones relativas al mundo social, la
tematizacion publica de un fragmento del mundo de la vida por parte
de alguno de los participantes —e.g. una norma moral acostumbrada—
opera de una forma que podemos llamar «critica». Elevandose al nivel
reflexivo de la accién comunicativa que representa el discurso racional
practico, cualquier agente del mundo de la vida puede poner en duda
la validez de una norma, apelando a que dicha validez no significa
otra cosa que mera vigencia fictica, es decir, que no podria contar con
el reconocimiento de todos los posibles afectados tras un proceso de
discusion racional. Tras este gesto los afectados se ven impelidos a

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



328

Marina Garcia-Granero y César Ortega Esquembre

entrar en un proceso de re-definiciéon comun de la situacion a través
de argumentaciones en las que el limite tltimo ya no es la autoridad
de la tradicién, sino el «si» o el «no» de los potenciales afectados por
la decision. La emision con la que el participante disconforme pone
en duda una determinada certeza presupuesta del mundo de la vida
va acompafada de una pretension de correcciéon normativa, cuya
afirmacion por el resto de sujetos s6lo acontece como reconocimiento de
dicha pretension tras un proceso de fundamentacion; o como prefiere
decir Habermas alejandose de Apel, tras una justificacion discursiva de
la norma. El oyente queda comprometido por las ofertas de los actos
de habla en tanto «no puede recusarlas a voluntad, sino que sélo puede
decirles que no, esto es, rechazarlas con razones» (Habermas, 1981: 1II,
114).

La ética discursiva, con su descripcion de las condiciones
procedimentales necesarias para garantizar el valor universal, y no sélo
provinciano, del acuerdo obtenido con relacion a cuestiones estrictamente
morales —i.e., no éticas—, constituye un importante producto tedrico del
giro lingtiistico que Habermas emprendi6 originalmente en el contexto
de la teoria de la sociedad. El objetivo de este programa de raigambre
kantiana es disefiar un procedimiento de justificacion normativa bajo
la forma de una légica de la argumentacion (Cortina, 2009). A través
de una relectura intersubjetiva del imperativo categorico, la ética
discursiva obtiene el llamado «principio del discurso» o «postulado
ético discursivo», que Habermas define en los siguientes términos:
«una norma unicamente puede aspirar a tener validez cuando todas
las personas a las que afecta consiguen ponerse de acuerdo (o pueden
ponerse de acuerdo) en cuanto participantes de un discurso practico
en el que dicha norma es valida» (Habermas, 2008: 77). El discurso
practico, como momento reflexivo del actuar comunicativo, encarna en
forma ejemplar ese lugar que nosotros hemos denominado «critica»:
el contenido normativo de la Modernidad bajo la forma de ciertos
presupuestos comunicativos de la argumentacion.

El segundo gran producto tedrico del giro lingiiistico queda
encarnado en la politica deliberativa. En su tentativa de conectar una
concepcion procedimental y «altamente idealizante» de la producciéon
de normas juridicas validas con la comprensién cotidiana de la politica
como lucha estratégica por el poder, Habermas permanece fiel a ese
modelo que, bajo el término de «critica reconstructiva», sigue la senda
de la critica inmanente de Marx: «el contenido normativo que, de

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



329

¢;Teoria critica o inmunizacién del sistema?

entrada, hemos hecho valer en términos reconstructivos viene inscrito,
por lo menos en parte, en la facticidad social de los propios procesos
politicos observables» (Habermas, 2010: 363).° Es en la propia génesis
democratica del derecho donde reside el contenido normativo de la
modernidad politica. La concepcidén normativa de la democracia que
Habermas apresa bajo el nombre de «politica deliberativa» se ubica mas
alla de la comprension liberal, donde el Estado aparece como «guardian
de la sociedad econdmica», pero mas aca del modelo republicano,
donde el Estado constituye una suerte de «institucionalizaciéon de una
comunidad ética». La democracia deliberativa se asienta en aquellas
formas de argumentacion «que toman su contenido normativo de la
base de validez de la accién orientada al entendimiento, y en dltima
instancia, de la estructura de la comunicacion lingtiistica» (Habermas,
2010: 372-373). Su nucleo es el proceso de formacion de la opinion y la
voluntad politicas, que se da tanto en el marco de las deliberaciones
institucionalizadas (Parlamento), como en el de las opiniones publicas
informalmente construidas (sociedad civil).

Habermas insiste en que esta «democracia de doble via» (Habermas,
2010) en modo alguno significa una transferencia del ejercicio de
actuacion politica vinculante desde el Estado hasta la sociedad civil,
sino que mas bien el poder politico se retroalimenta de esa formaciéon
democratica de la opinién y voluntad politicas acontecida en el seno de
la sociedad civil, pero en rigor sélo él puede «actuar». Si el subsistema
politico constituye un marco «especializado en la toma de decisiones
colectivamente vinculantes», las comunicaciones de la opiniéon publica
suponen «una vasta red de sensores que reaccionan a la presion de
problemas que afectan a la sociedad global, y estimulan opiniones
influyentes» (Habermas, 2010: 376).

Los sujetos de la sociedad civil, entendida como ambito de accién
independiente tanto del subsistema econdmico como del subsistema
politico, actian como detectores de situaciones tradicionalmente
aproblematizadas, pero devenidas ahora fuentes de conflicto u opresion.
Este modelo, que exige la institucionalizaciéon de procedimientos
democraticos tanto formales como informales, sélo puede echar raices
en el contexto de un mundo de la vida ya suficientemente racionalizado,

> Un ejemplo actual de esta critica inmanente lo constituye el intento de

Axel Honneth por actualizar el ntcleo normativo del socialismo (Honneth,
2015).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



330

Marina Garcia-Granero y César Ortega Esquembre

es decir, habituado al cuestionamiento critico de las formas de vida
particulares. En este sentido cabe destacar el papel crucial que juega
la idea de «critica» entendida como «tematizacion publica». Igual que
ocurria en la ética del discurso, los afectados por un conjunto de normas,
en este caso juridicas, son los encargados de traer a la agenda politica
aquellas cuestiones que consideran especialmente problematicas.

El fundamental papel que desempenan los sujetos de la sociedad
civil como «tematizadores» de problemas politicamente solubles
empuja a Habermas a proponer una version no excesivamente rigida del
principio liberal de neutralidad valorativa, pues una abstencion integral
del discurso politico con respecto a las cuestiones éticas —relacionadas
con la vida buena—, terminaria por no incluir en la agenda publica
ninguna de las cuestiones controvertidas, en tanto se «prejuzgaria
el orden del dia en favor del trasfondo a que se esta habituado por
tradicién» (Habermas, 2010: 387). Habermas se apoya en la critica
feminista de autoras como Nancy Fraser y Seyla Benhabib para mostrar
en qué sentido semejante rigidez deontoldgica podria alejar del discurso
publico cuestiones consideradas tradicionalmente privadas —como la

violencia de género—, pero sin embargo fuentes de opresion (Fraser,
1992; Benhabib, 1992).

6. Los limites de la dicotomia «sistema» y «mundo de la vida»

Ya en 1968, cuando publicé Ciencia y técnica como ideologia, Habermas
temia por el riesgo de que el mundo de la vida —en este momento atn
expresado en el vago concepto de “marco institucional”— acabara
comprendiéndose a si mismo desde el modelo cientifico-técnico de
la racionalidad instrumental. Semejante comprension marcaria la
absorcién del mundo de la vida en el sistema, lo que terminaria por
disolver la distincién entre accioén racional con arreglo a fines y acciéon
comunicativa. Compartiendo el sentido habermasiano del fenémeno
de la colonizacién, en lo que sigue abogaremos por una concepcion del
sistema como parte del mundo de la vida y el transito hacia una teoria
social en la que la distincion entre «sistema» y «mundo de la vida» no
sea sino otro modo de referirse a la distincién entre «accién racional con
arreglo a fines» y «acciéon comunicativa».

Naturalmente, con esta tesis no queremos decir que sea preciso
renunciar a las expresiones «sistema» y «mundo de la vida» —que
contintian siendo expresiones significativas—, sino tan sélo que el empleo
de una distincion de tipo excluyente puede tener efectos contradictorios

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



331

¢;Teoria critica o inmunizacién del sistema?

con respecto a las propias intenciones emancipatorias de la teoria. El
uso contrapuesto de ambos conceptos impide apresar la posibilidad real
de una actuacién de tipo comunicativa, no estratégico-instrumental,
también en el ambito del sistema. Axel Honneth ha definido esta rigidez
conceptual, que no solo impide a Habermas pensar en la posibilidad
de una organizacion comunicativa del sistema productivo, sino que le
obliga ademas a dar por supuesta la existencia de un mundo de la vida
exento de relaciones de poder, como una “ficcion social” (Honneth,
2009: cap. 9). Cabria pensar en este sentido, desde un punto de vista
normativo, en una recolonizacién del sistema por parte de la accion
comunicativa.

Contemplando una sociedad #nicamente como mundo de la vida, se
haria posible una tematizacion de las estructuras normativas y principios
subyacentes o bienes internos de las instituciones tradicionalmente
consideradas como sistema, por mucho que en estas instituciones opere
también la racionalidad instrumental-estratégica. Seria asi posible
ampliar el concepto de democracia hasta conseguir incrustarlo de nuevo
en la plasmacion institucional del mundo de la vida, transitando hacia
un modelo de democracia de doble via en el que la sociedad civil pueda
desarrollar todo su potencial con la autonomia moral y la participacion
exigida (Garcia-Marza, 2015: 94; 2013).

Es precisamente esto lo que le esta vedado a una comprension
que, como la de Habermas, niega por principio la posibilidad de una
articulacion comunicativa de la accién en el ambito del sistema. La propia
construccion de una politica deliberativa, desarrollada por primera
vez en su obra de 1992 Facticidad y validez, cuestiona la separacién
dicotémica, en tanto Habermas se ve forzado a incluir el ambito de
lo politico dentro del espectro de la accion comunicativa, haciendo
depender la legitimidad de la administracion estatal de la soberania
popular. Basandose en Facticidad y validez, autores como Baxter (2011)
han cuestionado la distincion entre «sistema» y «mundo de la vida» por
ser incoherente con el modelo de politica deliberativa.

Si, como hemos tratado de mostrar, la racionalidad comunicativa
encierra un momento rigurosamente critico, en tanto hace depender la
coordinacién de las acciones de un entendimiento en el que cualquier
participante puede poner en tela de juicio las creencias incursionadas
del mundo de la vida; y si, como se desprende de la teoria de Habermas,
a las acciones acontecidas en el interior del sistema les esta vedada una
coordinacidon de este tipo, entonces el sistema y los diversos modos

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



332

Marina Garcia-Granero y César Ortega Esquembre

de opresion que evidentemente entrafia parecen quedar inmunizados
precisamente ante ese tipo de racionalidad critica que Habermas
consideraba intrinseca a la Modernidad. El sistema, que pasa a ser
poco menos que un «fragmento de naturaleza», queda sustraido a la
posibilidad de una critica transformadora desde dentro: se vuelve opaco
a la critica.

El problema de la distincién habermasiana, segtin la cual el sistema 10
solo estaria articulado facticamente por el dinero o el poder, sino también
legitimado para ello, se ve bien si recurrimos al ejemplo de la economia.
Al considerar la economia capitalista como un medio deslingiiistizado,
Habermas no puede aplicarle las categorias de la accién comunicativa,
con lo que la fuerza legitimadora que deberia obtener de la deliberaciéon
queda olvidada. La drastica delimitacién entre ambos momentos puede
despertar la falsa impresion de que el mercado esta autorizado a operar
con total independencia de los intereses legitimos del mundo de la vida.
En este sentido, Conill (2013), Cortina (2015) y Garcia-Marza (1996, 2013),
entre otros, han lamentado el descuido del mundo econdmico en la obra
de Habermas. Aunque la economia no puede en ningtin caso prescindir
de la accion estratégica, exige también una legitimacién desde el punto
de vista del poder comunicativo, lo cual conlleva que los asuntos
econdémicos deben ser sometidos a la deliberacion en la esfera publica.
Una economia que no es capaz de cooperar en la tarea de generar una
sociedad justa, que es impotente a la hora de generar confianza y asumir
sus responsabilidades sociales, no es una economia ética. Desde el punto
de vista de la economia ética, cuya relevancia y reconocimiento crecen
a pasos agigantados en la sociedad actual, podemos exigir algo a priori
tan evidente como una consideracion de los afectados por la actividad
economica.

Por supuesto que el uso de la racionalidad estratégica, esencial para
el aseguramiento del sistema, no es criticable a priori. La critica debe
dirigirse contra la idea segtin la cual cada una de las esferas se rige por un
unico medio de integracion, sea éste el poder o el dinero, sin dejar lugar
a la solidaridad. Resignarse a que el principio de control de lo politico es
el poder y el de la economia es el dinero no incentiva el cambio hacia un
modelo sociopolitico mas justo, sino que blinda precisamente el orden
social dado. Ninguna esfera puede operar como lugar presuntamente
exento de su relacion con el universal dominante, con la sociedad en su
conjunto.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



333

¢;Teoria critica o inmunizacién del sistema?

Si en lugar de conservar la distincion excluyente entre «sistema» y
«mundo de la vida» hablaramos de un mundo vital fuerte, es decir, si
consideraramos al sistema como parte del mundo de la vida, entonces
dejariamos de legitimar la ideologia tecnocratica presente en las esferas
politica y econdmica, que hace desaparecer el interés vital y reduce
el saber a instrumento destinado a ampliar el poder de disposicién
técnica. Habermas abandono la nocién de «totalidad social» de Adorno
por considerarla un resto de metafisica hegeliana y la sustituyé por el
dualismo tedrico de «sistema» y «mundo de la vida» que podria no ser
adecuado para su objeto y conlleva grandes inconvenientes: de hecho,
a falta de una totalidad social, el propio Habermas reconoce que «ya no
puede darse algo asi como la perspectiva central de una autoconciencia
del sistema» (Habermas, 1989: 440).

A nuestro juicio, Gémez Ibafiez esta en lo cierto cuando afirma
que, pese a la pretensién critica, la dicotomizacion entre «sistema» y
«mundo de la vida» conlleva un resultado conciliador con la paradoja
de la cosificacion (Gémez Ibanez, 1995: 108). La contraposicion dual que
subyace a la tesis de la amenaza de colonizacion olvidaria que individuo
y organizacién no son algo contrapuesto. La nocién de «sistema» ha
sido excesivamente ontologizada, pues también éste esta formado por
personas que aprenden, estan motivadas racionalmente y actdian con
responsabilidad. El Estado y la economia son también mundos vitales.
En esta misma linea, y criticando el caracter ficcional del observador
externo propio de los ambitos sistémicos, Joas (1986) ha sostenido que
todo sujeto, incluido el tedrico de sistemas, forma parte del mundo de
la vida, y en la misma linea, Romero Cuevas ha defendido que en el
marco de una teoria critica de la sociedad no hay lugar para la actitud
del observador externo (Romero Cuevas, 2011: 151). La conciencia de
que son las propias personas las creadoras de la amenaza sistémica podria
ser el paso previo a la praxis transformadora, lo cual no puede dejar de
recordar, evidentemente, al ejercicio de la critica ideoldgica.

La teoria critica no se origina desde la perspectiva del observador
externo respecto al mundo de la vida, sino que es posible partiendo de
él y actuando desde los parametros reales. Los miembros del mundo de
la vida no son meramente sujetos lingtiisticos, sino que estan afectados
tanto positiva como negativamente por los ambitos sistémicos, que
pueden llegar a impedir su autorrealizacion como individuos. Es por
ello necesaria una concepciéon del mundo de la vida que abarque la
experiencia integra sin abstraer las coacciones provenientes de los

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



334

Marina Garcia-Granero y César Ortega Esquembre

ambitos sistémicos. El acontecer del mundo de la vida se realiza en unas
condiciones concretas determinadas por las relaciones de trabajo social
y dominacién existentes (Romero Cuevas, 2011: 143). Probablemente
no debiéramos estructurar nuestras futuras discusiones en torno a la
oposicidn entre sistema y mundo de la vida, sino en torno a la nocién
de racionalidad y la disputa entre una racionalidad formal y una
racionalidad comunicativa dentro de un tinico mundo vital o totalidad
social. Semejante cambio en el punto de vista ayudaria tal vez a trasladar
la nocion habermasiana de racionalidad comunicativa a los ambitos
estatal y econémico.

7. Conclusiones

El estudio de las fuentes nos ha introducido en el contexto de los
problemas planteados en un primer momento por el cientificismo y el
funcionalismo. Habermas adoptaba la nociéon de «mundo de la vida»
de la fenomenologia husserliana, y a través de su diferenciacion con el
«sistema» elaboraba un marco reconstructivo en el seno de una filosofia
del lenguaje capaz de diagnosticar las patologias de una sociedad
desfigurada por el dominio. Esta tarea se proponia restituir la efectividad
de la acciéon comunicativa en el mundo de la vida como potencial de
emancipacion. La tesis de la colonizacién interna ofrecia de este modo
el marco adecuado para la comprension de las luchas que exigen hoy
reconocimiento e inclusién en los procesos de toma de decisiones.

El proceso de diferenciaciéon entre ambitos funcionalmente
especificos —politica, economia, mundo de la vida— tenia, sin embargo,
como consecuencia la desaparicion de toda instancia reguladora capaz de
autorreflexion global y de accidn colectiva. Ahora bien, es precisamente a
través de esta distincion dicotomica que se legitima el empleo exclusivo
de medios monolégicos como el dinero y el poder en la economia y el
Estado. La distincion entre «sistema» y «mundo de la vida» crea unas
fronteras que hacen de la protesta contra la colonizaciéon mero lamento
impotente. Surge aqui una paradoja: Habermas se propone luchar contra
la extenuacion progresiva del mundo de la vida, pero no se percata de
que la misma diferenciacion entre «sistema» y «mundo de la vida» estd
cargada de implicaciones que contribuyen a dicha extincion.

Sin duda que una colonizaciéon del mundo vital por parte de la
racionalidad estratégica tiene que acarrear crisis inevitables. Pero una
superacion de estas crisis que pretenda seguir la senda del progreso

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



335

¢;Teoria critica o inmunizacién del sistema?

exige a la vez incrementar el poder de la racionalidad comunicativa
en la totalidad social y criticar el uso de la racionalidad estratégica e
instrumental, y ello con el objetivo de evitar la burocratizacion de las
relaciones humanas y la mercantilizacion de las personas mismas.
Para este proceso tal vez no seria impreciso utilizar la expresién
«colonizacion del sistema»: la intersubjetividad comunicativa no s6lo ha
de ser fomentada en la vida cotidiana, sino también en aquellos lugares
tradicionalmente considerados sistémicos: el Estado y la economia.

Bibliografia

Adorno, Th. W. & Horkheimer, M. (1998). Dialéctica de la Ilustracion:
fragmentos filosdficos. Madrid: Trotta.

Baxter, H. (2011). Habermas: The Discourse Theory of Law and Democracy.
Stanford, CA: Stanford Law Books.

Beltran Villalva, M. (2013). La hermenéutica del sentido de las “cosas
sociales”. Arbor, 189, 761, a034.

Benhabib, S. (1992). Models of Public Space: Hannah Arendt, the Liberal
Tradition and Jiirgen Habermas. En Calhoun, C. (ed.) Habermas and
the Public Sphere. (73-98). Cambridge, MA: The MIT Press.

Berger, P. y Luckmann, Th. (1983). La construccion social de la realidad.
Buenos Aires: Amorrortu.

Conill, J. (1991). El enigma del animal fantdstico. Madrid: Taurus.

__ (2001). Mundo de la vida y cultura moderna. En Investigaciones
fenomenoldgicas: Anuario de la Sociedad Espafiola de Fenomenologia, 3,
67-80.

___ (2013). Horizontes de economia ética: Aristételes, Adam Smith, Amartya
Sen. Madrid: Tecnos.

Cortina, A. (2008). La escuela de Francfort: critica y utopia. Madrid: Sintesis.

__(2009). La politica deliberativa de Jiirgen Habermas: virtualidades y
limites. En Revista de Estudios Politicos, 144, 169-193.

__ (2015). Razon instrumental, razén moral. En Eeidon, 43, 4-15.

Edwards, G. (2008). The Lifeworld as a Resource for Social Movement
Participation and the Consequences of its Colonization. En Sociology,
42,2,299-316.

Fascioli Alvarez, A. C. (2016). La critica de Axel Honneth a la dicotomia
habermasiana entre sistema y mundo de la vida. Recerca, Revista de
Pensament i Analisi, 19, 73-92.

Fraser, N. (1992). Rethinking the Public Sphere: a Contribution to the
Critique of Actually Existing Democracy. En Calhoun, C. (ed.)

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



336

Marina Garcia-Granero y César Ortega Esquembre

Habermas and the Public Sphere. (109-142). Cambridge, MA: The MIT
Press.

Garcia-Marza, D. (1996). Un modelo deliberativo de democracia
participativa. En Arbor. Ciencia, Pensamiento y Cultura, 154, 608, 97-
121.

__ (2013). Democracia de doble via: el no-lugar de la empresa en la
sociedad civil. En Revista del CLAD Reforma y Democracia, 57, 67-92.

___(2015). El valor democratico de la sociedad civil: una respuesta a la
desafeccion. En Thémata. Revista de filosofia, 32, 93-109.

Gil Martin, F.J. (2006). Racionalizacién de la esfera publica. El contenido
normativo de la razén en la obra de Jiirgen Habermas. En Topicos,
30, 9-54.

Gomez Ibanez, V. (1995). “Mundo administrado” o “Colonizacién del
mundo de la vida”. La depotenciacion de la Teoria Critica de la
sociedad en J. Habermas. En Daimon. Revista internacional de filosofia,
10, 103-113.

Habermas, J. (1981): Theorie des kommunikativen Handelns, vol. 1 y IL.
Frankfurt am Main: Suhrkamp. [Traduccién espafiola de Manuel
Jiménez Redondo: Teoria de la accion comunicativa. Madrid: Trotta,
2010].

__(1982). Conocimiento e interés. Madrid: Taurus.

__(1986). Ciencia y técnica como “ideologia”. Madrid: Taurus.

__ (1989). El discurso filosdfico de la modernidad. Madrid: Taurus.

__(1990). El pensamiento posmetafisico. Madrid: Taurus.

___(2000). Aclaraciones a la ética del discurso. Madrid: Trotta.

___ (2001). Israel o Atenas. Ensayos sobre religion, teologia y racionalidad.
Madrid: Trotta.

___(2008). Conciencia moral y accion comunicativa. Madrid: Trotta.

___(2010). Facticidad y validez. Madrid: Trotta.

__(2015). Mundo de la vida, politica y religion. Madrid: Trotta.

Honneth, A. (1997). La lucha por el reconocimiento. Barcelona: Critica.

__(2009). Critica del poder. Madrid: Antonio Machado Libros.

__(2015). Die Idee des Sozialismus. Berlin: Suhrkamp.

Horkheimer, M. (2010). Critica de la razon instrumental. Madrid: Trotta.

Husserl, E. (1991). La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia
transcendental. Barcelona: Critica.

Ion, C. G. (2015). Husserl, Habermas, and the Lifeworld as the Overall
Horizon within which Individuals act. En Linguistic and Philosophical
Investigations, 14, 115-120.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



337

¢;Teoria critica o inmunizacién del sistema?

Joas, H. (1986). Die ungliickliche Ehe von Hermeneutik und
Funktionalismus. Uber Jiirgen Habermas’ Theorie deskommukativen
Handelns. En Honneth, A. y Joas, H. (eds) Kommunikativen Handeln.
(144-176). Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Mclntosh, D. (1994). Language, Self and Lifeworld in Habermas’s
“Theory of Communicative Action”. En Theory and Society, 23, 1,
1-33.

Moreno Lax, A. (2008). Jiirgen Habermas: entre la ética del discurso y la
ética de la especie. En Topicos, 35, 93-112.

Neves, M. (2009). System und Lebenswelt. En Kreide, R., y Lafont, C.
(eds.) Habermas-Handbuch (374-377). Stuttgart: Metzler.

Romero Cuevas, J. M. (2011). Entre hermenéutica y teoria de sistemas.
Una discusion epistemologico-politica con la teoria social de J.
Habermas. En Isegoria. Revista de Filosofia Moral y Politica, 44, 139-159.

Weber, M. (1987). Ensayos sobre sociologia de la religion. Madrid: Taurus.

__(2012). El politico y el cientifico. Madrid: Alianza.

Wirts, A.M. (2014). A Defense of the Lifeworld: The Source of Normativity
in a Democracy. En Philosophy and Social Criticism, 40, 2, 215-223.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



