The Preservation of the Work of Art and the
Phantasy: A Complementary Reading between
Husserl and Heidegger

José Luis Luna Bravo

Albert-Ludwigs-Universitat Freiburg / Husserl-Archiv
Universidad de San Buenaventura, Bogota
joseluislunabravo@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5635-4877

Abstract
In the essay “The Origin of the Work of Art” Heidegger
deals with two fundamental dimensions of the work of art, on
the one hand, the work of art is the self-subsistence, and on the
other hand, it is the being-created. Although the being-created
of the work of art does not refer exclusively to the function of
the creators, but also belongs with the same essential charge to
the task of the preservers [Bewahrenden], those are scarcely ex-
plored. The present article delves precisely into the dimension
of the preservation of the work of art. From the exposition of the
most relevant ideas that Heidegger develops in this respect, it
proposes the Phantasia—taking into account the descriptions of
Husserl-as the fundamental Mode in which the preservers car-
ries out the preservation of the work.
Key words: artwork, being-created, preservation, Phantasy,
truth.

Received: 26 — 07 — 2017. Accepted: 02 - 10 — 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i56.940

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019), 145-165.
ISSN: 2007-8498.



146

José Luis Luna Bravo

El cuidado de la obra de arte y la Phantasia:

una lectura complementaria entre Husserl y
Heidegger

José Luis Luna Bravo

Albert-Ludwigs-Universitat Freiburg / Husserl-Archiv
Universidad de San Buenaventura, Bogota
joseluislunabravo@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5635-4877

Resumen

En su ensayo sobre “El origen de la obra de arte” Heidegger
se ocupa de dos dimensiones fundamentales de la obra,
por un lado, su estar-en-si-misma, y por otro lado su ser-
creacion. A pesar de que el ser-creacion de la obra no se refiere
exclusivamente a la funciéon que cumplen los creadores, sino que
le pertenece con igual carga esencial a la labor de los cuidadores
[Bewahrenden], estos ultimos quedan poco explorados. El
presente articulo profundiza precisamente la dimensiéon del
cuidado de la obra. A partir de la exposicion de las ideas mas
relevantes que Heidegger desarrolla al respecto, se plantea a
la Phantasia —tomando en cuenta las descripciones de Husserl-
como el modo fundamental en el que el cuidador lleva a cabo el
cuidado de la obra.

Palabras clave: obra de arte, ser-creacién, cuidado, Phantasia,
verdad.

Recibido: 26 — 07 — 2017. Aceptado: 02 — 10 — 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i56.940

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



El cuidado de la obra de arte y la Phantasia 147

No es el poeta, sino el poema,

lo que seguimos y comprendemos.
Edmund Husserl

(Husserl, 1980: 540).!

1. Introduccidon?

Los encuentros y desencuentros, personales y sobre todo filoséficos,
entre Husserl y Heidegger son un tema recurrente en la literatura
filosofica contemporanea alrededor de la fenomenologia.® La vasta
obra que nos han legado ha permitido que este didlogo oscile (segiin
el tema, periodo, énfasis, etc.) desde las posiciones mas radicales, que
los separan tajantemente, hasta las mas conciliadoras, que los presentan
como diferentes caminos de un mismo proyecto. En el marco de esta
discusion, habria que sefnalar por lo menos dos elementos a tener en
cuenta: el primero es la presencia de una lectura de la obra de Husserl
que esta —tal como subraya Escudero— “fuertemente influenciada por
las interpretaciones ofrecidas en su momento por Heidegger y Sartre”
(Escudero, 2016a: 9), y que ademas se suele centrar sobre todo en torno
a la obra Ideas de 1913. A modo de contraparte del primer elemento,
el segundo es precisamente la publicacién tanto de los manuscritos de
Husserl en la serie Husserliana como de las Obras completas de Heidegger,

! “Nicht der Dichter, sondern die Dichtung wird nachverstanden”.

Una version preliminar fue presentada en el II Encuentro Internacional
de Hermenéutica: Heidegger — Nietzsche, realizado los dias 8, 9 y 10 de
septiembre de 2016 en Bogota, Colombia.

®  Respecto a la compleja relacion personal entre Husserl y Heidegger es
muy ilustrativo el articulo de Angel Xolocotzi “Dos décadas de una atormentada
relacion: Martin Heidegger y Edmund Husserl 1909-1929” (Xolocotzi, 2008).
Por su parte, en torno a los vinculos entre el pensamiento de los dos filésofos
vale la pena destacar, en medio de una gran cantidad de articulos publicados
en revistas especializadas, dos compilaciones: en lengua alemana el Heidegger-
Jahrbuch 6 (Bernet, Denker, & Zaborowski, 2012), y en lengua castellana el
Volumen V de los Studia Heideggeriana de la Sociedad Iberoamericana de
Estudios Heideggerianos (Escudero, 2016b), ambos titulados precisamente
“Heidegger und/- Husserl”.

2

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



148

José Luis Luna Bravo

ademas del epistolario y otros documentos, lo que ha permitido
tener una vision mas amplia de los dos fildsofos, a la vez que ofrece
la posibilidad de reexaminar la relacién entre su pensamiento.* Asi
las cosas, en palabras de Escudero, “parece haber llegado el momento
de establecer un didlogo entre ambos pensadores, capaz de superar el
clasico antagonismo entre husserlianos y heideggerianos” (Escudero,
2016a: 9).

Ahora bien, sin perder de vista este contexto, el ejercicio que se
propone a continuacién se ubica mas del lado cooperativo que del
analisis comparativo. No se tratard entonces de presentar y aclarar
las coincidencias, disidencias, tergiversaciones o malos entendidos
entre los dos filésofos acerca de un problema comun, sino de pensar
cooperativamente un mismo fendmeno a partir de sus aportes
especificos. Con esto naturalmente asumimos el riesgo de ser, si se nos
permite la expresion, poco heideggerianos y poco husserlianos.

El fendmeno que nos ocupara en adelante es la obra de arte. Para
abordarlo asumimos como guia y punto de referencia el ensayo de
Heidegger “El origen de la obra de arte”. Tomamos en consideracién
tanto la primera version que aparecio en Heidegger Studies 5 (Heidegger,
1989b),> como la versién extendida (tercera revisién) publicada en
Holzwege (Heidegger, 1977), tomo 5 de la Gesamtausgabe.®

4 Escudero muestra por ejemplo cdmo es posible hacer una relectura —a la

luzlapublicacién de los inéditos de Husserl-de una de las categorias centrales de
la fenomenologia (la de la reflexion) mas alla de la interpretacion de Heidegger,
continuada a su vez por intérpretes como F.W. von Herrmann o Hubert Dreyfus.
(Cfr. Escudero, 2016a). En esta linea se sitiian gran parte de los trabajos incluidos
tanto en el Heidegger-Jahrbuch 6 como el Studia Heideggeriana V.

> Vale la pena mencionar que Giinther Neumann, en el epilogo del recién
aparecido tomo 80.1 de la Gesamtausgabe (Heidegger, 2016), sefala respecto a
la primera version de esta conferencia, que si bien hasta el momento se habia
fechado alrededor de 1931-32, deberia ubicarse mas bien en el ano 1935. Esto
debido a la mencion que hace Heidegger en la conferencia de la “Bérbele de
Estrasburgo en la Liebieghaus en Frankfurt”, pues s6lo hasta 1935 estuvo en
exposicion alli. Precisamente por este motivo, la mencionada conferencia no fue
incluida en este tomo de la G4, que de hecho recoge las conferencias de 1915
a 1932. Sin embargo, tal como indica Neumann, ésta sera incorporada como
primer texto en la planeada segunda parte de este tomo.

® En espafiol nos referimos, con algunas modificaciones cuando sea
necesario, a la traduccién de la primera versién hecha por Angel Xolocotzi

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



El cuidado de la obra de arte y la Phantasia 149

Si Heidegger es sincero cuando afirma, en las primeras lineas del
epilogo de la tercera revision, que sus reflexiones no tratan de resolver
el enigma del arte, sino de verlo (Heidegger, 2010: 57); y si es cierto que,
como piensa Merleau-Ponty, “la verdadera filosofia consiste en aprender
de nuevo a ver el mundo” (Merleau-Ponty, 1993: 20), de modo que en
ese aprender a ver se nos va la vida, tratemos de ver lo mejor posible
una dimensién del enigma que Heidegger nos ha expuesto. Pongamos
entonces al frente con la mayor claridad posible la dimension del enigma
a la que nos referimos y el modo en que creemos se puede ver mejor.

La pregunta por el origen de la obra de arte invoca inmediatamente
a la figura del artista. El artista, sin embargo, lo es en tanto hay obra
de arte. Asi, parece que ambos son lo que son por mor de un tercero, a
saber, el arte mismo. Ahora bien, ;donde se hace mas patente el arte si
no en la obra? Pero, ;en qué consiste el ser obra de la obra? A partir de
esta pregunta Heidegger aborda el ser cosa de la cosa, que se presenta
como el rasgo mas evidente de la obra. No obstante, a través del analisis
de las tres interpretaciones reinantes sobre la coseidad de la cosa (cosa
como portadora de caracteristicas, como unidad de una multiplicidad
de sensaciones y como materia conformada) se establece la diferencia
entre cosa y utensilio. Este tltimo comparte con la cosa el que reposa
como terminado en si mismo; sin embargo, no ha sido generado por si
mismo como la cosa, sino que ha sido creado por la mano del hombre, al
igual que la obra. No obstante, la obra “debido a la autosuficiencia de su
presencia, [...] se parece mas bien a la cosa generada espontaneamente
y no forzada a nada. Y con todo, no contamos las obras entre las meras
cosas” (Heidegger, 2010: 20), ni entre los utensilios. En este contexto, la
primera y la segunda parte del ensayo —en su tercera version- (La cosa
y la obra y La obra y la verdad respectivamente) se enfocan en el ser obra
de la obra a partir de su estar-en-si-misma [Insichselbststehen], mientras
que la tercera parte (La verdad y el arte) retoma su caracter de ser-creacion
[Geschaffensein].

No se trata de dos dimensiones del ser obra de la obra en modo
alguno separables, pues en el momento en que la obra es creada, el
caracter de cosa, es decir, su estar-en-si [Insichstehen], entra a formar
parte de la obra. En este sentido, los dos rasgos esenciales del ser obra de
la obra que son descritos a partir de su estar-en-si, a saber, el levantar un

(Heidegger, 2006: 11-34) y a la traducciéon de la tercera revision hecha por Arturo
Leyte y Helena Cortés (Heidegger, 2010: 11-62).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



150

José Luis Luna Bravo

mundo [Das Aufstellen einer Welt] y el traer aqui la tierra [Das Herstellen
der Erde], en cuyo combate se conquista el desocultamiento de lo ente en
su totalidad, es decir, la verdad, pueden (y deben) ser comprendidos a
la luz de su ser-creado.

Ahora, si bien una dimension esencial del ser obra de la obra de arte
es que ha sido creada, Heidegger destaca a la vez que la realidad efectiva
de la obra no se agota alli, pues es necesario “dejar que la obra sea obra”,
a lo que denomina “cuidado de la obra” [Bewahrung des Werkes’]. En
este sentido, afirma Heidegger: “En la misma medida en que una obra
no puede ser sin haber sido creada, pues tiene una necesidad esencial
de creadores, tampoco lo creado mismo puede seguir siendo sin sus
cuidadores” (Heidegger, 2010: 48). Entonces, del mismo modo que el
ser artista se debe al ser-creado de la obra, el ser cuidador se debe a que
la creacion pueda seguir siéndolo, es decir, a que la obra se dé en su
ser-creacion. Este cuidado, que es un modo de saber, es el estar-dentro
(mantenerse en el interior) [Innestehen] en el acontecer de la verdad en
la obra. De este modo la fundacion de la verdad que acontece en la obra
“solo es efectivamente real en el cuidado” (Heidegger, 2010: 54).

Sin embargo, aunque “al ser-creacion de la obra le pertenecen con
igual carga esencial los cuidadores que los creadores” (Heidegger, 2010:
51), esta dimensién del cuidado de la obra es uno de los aspectos menos
desarrollados, incluso en la primera version de la conferencia ni siquiera
se llega a mencionar (por lo menos en el sentido aca indicado).® Este

7 (Heidegger, 1977: 54). Tal como sefiala von Herrmann, Heidegger

escoge la palabra Bewahrung por su familiaridad con la palabra Wahrheit. E1 dejar
acontecer es un guardar (Wahren) y conservar, mantener (Bewahren) la verdad
(von Herrmann, 1980: 288).

En espanol se ha traducido Bewahrung como “guardia” o “guardiania” y
como “cuidado”. Nosotros optamos por mantener la traduccién de “cuidado”
de Arturo Leyte y Helena Cortés, tanto por la familiaridad de la palabra, como
por la comodidad en el uso de las categorias que de ella se derivan. Sin embargo,
vale la pena destacar la relacién que mantienen las palabras alemanas entre si,
insistir en que se trata de un cuidado en tanto mantener, conservar algo y sobre
todo advertir que no se trata de cuidado en el sentido de la Sorge.

8 Vale la pena sefialar dos menciones cercanas respecto al cuidado de la
obra presentes en la primera version del ensayo: la primera al principio de la
pagina 20: “Da en su apertura es solamente cuando se hace cargo del Da [...] a
partir de la conservacién [Bewahrung] de lo codado, es decir, la historia”; y la
segunda mas adelante en la pagina 32 y siguiente: “El ser de la obra no consiste

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



El cuidado de la obra de arte y la Phantasia 151

énfasis en el creador, que se deriva naturalmente con mayor fuerza de la
dimension del ser-creado de la obra, ha permitido que el rol del artista
goce de una prominencia especial y, por tanto, de un desarrollo mas
detallado.

Teniendo en cuenta esta situacion, nos inclinamos por la dimensién
del “cuidado” de la obra y, por tanto, por la figura del cuidador. La
pregunta que nos ocupa es entonces: ;como es posible para el cuidador
llevar a cabo el cuidado?’ Habitualmente —mas bien, tras una mirada
rapida a esta pregunta— se intuye que el trato con la obra no es un mero
percibir sin mas, de modo que se atribuyen al espectador (al cuidador)
de una obra de arte cualidades como la imaginacion, la capacidad de
representacion o invencion, incluso la erudicién, como condiciones
necesarias para la actividad contemplativa. No obstante, es claro que
todo aquello que pueda ser dicho acerca del cuidador debe atender a
la esencia de la obra y a su relacién con el acontecimiento de la verdad
de lo ente; en consecuencia, resulta igualmente claro que el cuidador
no es un mero espectador, que el cuidado de la obra no es simple
contemplacion y por tanto que la imaginacién (en tanto imagineria
irreal) o la erudicién (como acumulacién de conocimiento tedrico'®)

en que estd ahi como un ente producido, sino que funge como disputa de la
/ apertura del Da y deja que los seres humanos se hagan cargo [Ubernehmen]
histéricamente del ser.” (Heidegger, 2006). Este conservar lo codado y este
hacerse cargo podrian interpretarse en el sentido de cuidado indicado en la
tercera elaboracion del ensayo; sin embargo, es todavia una mencién demasiado
vaga para equipararla con lo planteado alli.

En comparacion con la dimensién del cuidado, la referencia a la figura del
creador de la obra es sin lugar a dudas mas clara en la primera versién. Sin
embargo, Heidegger insiste en varias ocasiones (p.e. Heidegger, 2006: 15 y 18)
en mantener al margen del andlisis la dimension de ser-creacion para captar el
ser obra de la obra a partir de ella misma.

?  F.W.von Herrmann plantea la pregunta de la siguiente manera: “;Qué
ocurre con nosotros en nuestra esencia, cuando estamos en una relacién de
experiencia directa con la obra de arte? Y ;qué significa para la obra de arte
misma, que nosotros estemos respecto a ella en la relacién de experiencia
inmediata?” (von Herrmann, 1980: 284). Sin embargo no se trata, como veremos
mas adelante, de la misma pregunta que hemos planteado.

10" Bien es cierto que Heidegger al final del ensayo destaca la reflexion
sobre la esencia del arte como preparacion para el devenir del arte, pero como
él mismo lo advierte, ésta no obliga al arte ni a su devenir. Este saber, tedrico si

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



152

José Luis Luna Bravo

no son los rasgos fundamentales del cuidador. Al respecto, Heidegger
afirma que es cuestionable que la esencia de la obra pueda “llegar a ser
pensada adecuadamente a partir de la imaginacion y la capacidad de
inventiva” (Heidegger, 2010: 52) que conducen a la irrealidad. Aqui
Heidegger utiliza los conceptos Imagination y Einbildungskraft, a los que
se deberia afladir ademas Ersinnen que lineas antes excluye de la esencia
del poema. Por otra parte, insiste ademas en que el cuidado como saber
no es un mero conocer o representar (Cfr. Heidegger, 2010: 49).

Expuesta la pregunta y considerado lo que no puede ser (un
espectador erudito que contempla imaginando sin mas), la hipdtesis que
nos guiara a partir de ahora es que la Phantasia es el modo fundamental
como el cuidador lleva a cabo el cuidado de la obra. En este punto crucial
radica el caracter colaborativo Heidegger-Husserl que indicabamos al
principio, pues, por un lado, las descripciones de Heidegger en torno
al ser-obra de la obra de arte; y, por otro lado, las descripciones tardias
de Husserl sobre la Phantasia, nos brindan la clave para ver mejor el
enigma del cuidador de la obra de arte. En esta direccion precisamente
se ancla nuestra perspectiva interpretativa: no se trata de reevaluar una
determinada lectura, de aclarar malos entendidos o de explicitar mutuas
influencias, sino mas bien mostrar como se pueden complementar los
analisis de los dos fenomenologos alrededor de un tema especifico.!!

Para llevar a cabo este cometido reconstruiremos, a partir del ensayo
de Heidegger, las caracteristicas esenciales del ser obra de la obra en su
cardcter de ser-creacion, para desde alli, de la mano de las descripciones
de Husserl sobre la Phantasia, tratar de elaborar el enigma del cuidador
de la obra.

se quiere, prepara a la obra su espacio, dispone el camino al creador y el lugar
a su cuidador. Ademas, este saber permite discernir en donde el arte si puede
ser un origen y cuando una simple manifestacién cultural (Heidegger, 2010: 56).

" Un acercamiento de este tipo lo podemos ver por ejemplo en el
articulo de Klaus Held titulado “Husser]l und Heidegger {iber den Anfang der
Philosophie” (Held, 2012). Sobre la base del volumen 6 de Husserliana (Krisis)
y del tomo 45 de la Gesamtausgabe (Grundfragen der Philosophie) Klaus Held
muestra como las tesis de Husserl y Heidegger sobre el olvido del mundo de la
vida y del ser, respectivamente, se pueden complementar una con otra de modo

fructifero para hacer un diagnostico del presente.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



El cuidado de la obra de arte y la Phantasia 153

2. El ser-creacion de la obra

La pregunta por el ser-creacion de la obra obliga a focalizar el
analisis en el proceso del crear mas que en la obra en su estar-en-si, que
de hecho habia prevalecido tanto en la primera version del ensayo como
en las dos primeras partes de la tercera. Al respecto afirma Heidegger:
“Pensamos el crear como un traer delante [Hervorbringen]” (Heidegger,
2010: 42). Pero, ;qué es lo que es traido delante? La obra. Entonces, “la
esencia del crear esta determinada por la esencia de la obra” (Heidegger,
2010: 43). Y, ;en qué consiste el ser obra de la obra, es decir, su esencia?
“El ser-obra de la obra consiste en la disputa del combate entre el mundo
y la tierra” (Heidegger, 2010: 35), en el que “lo ente en su totalidad es
llevado al desocultamiento y mantenido en él” (Heidegger, 2010: 40). Se
trata, aclara Heidegger, de un mantener [halten] en su sentido originario
de guardar, cuidar, pastorear [hiiten].

Crear, pues, no se trata de una mera fabricacién, como en el caso
del utensilio, ni de un simple hacer. Crear es, en lugar de eso, un modo
de saber, y en tanto la esencia del saber —en sentido griego— radica
en el desencubrimiento de lo ente (Aletheia), crear es una manera de
traer delante lo ente al sacar a lo presente fuera de su ocultamiento y
conducirlo dentro de su desocultamiento (Cfr. Heidegger, 2010: 43). El
crear es entonces una manera de devenir y acontecer de la verdad.

Si el ser obra de la obra es el llevar el ente al desocultamiento y
mantenerloalli, y el crear esel devenir y acontecer de ese desocultamiento,
la esencia del arte no es otra cosa sino —tal como lo afirma Heidegger—
“la puesta-en-obra de la verdad” (Heidegger, 2006: 26).

Como la verdad no esta de antemano en la nada, ésta “debe llegar
a ser” (Heidegger, 2006: 27), es decir, debe ponerse-en-obra [Sich-ins-
Werk-Setzen). Es parte de la esencia de la verdad entonces tender hacia la
obra'? y ser ella misma en medio de lo ente. El modo de traer delante la
verdad es el crear.

Este ser-creacion de la obra es aclarado por Heidegger a través de
dos determinaciones esenciales. 1) La verdad se establece en la obra

2 Heidegger destaca, ademds de la obra, varios modos de presentarse

[west] la verdad: la accién que funda un Estado, la proximidad de aquello
que es mas ente de lo ente, el sacrificio esencial y el cuestionar pensador (Cfr.
Heidegger, 2010: 45).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



154

José Luis Luna Bravo

como un combate, que no se concluye en el ente que es traido adelante,
sino que, por el contrario, se abre a partir de ese ente. Este combate no es
rasgadura, simple escision de los combatientes, sino que es rasgo [Rif]
en el sentido de mutua pertenencia. El entramado por el que se ordena
el rasgo (la mutua pertenencia de los combatientes) es la figura [Gestalt].
En este sentido, “el ser-creacién de la obra significa la fijacion de la
verdad en la figura” (Heidegger, 2010: 46). En consecuencia, el trato con
la tierra no es un mero malgastarla como material, sino liberarla, traerla
a la presencia en su propio cerrarse a si misma. 2) El ser-creacién de la
obra tiene lugar dentro de lo creado, es decir, en la obra misma. De ahi
que su ser creado sobresale respecto a la obra, incluso sin advertirse la
presencia del artista, pues la obra no es testimonio del artista, sino que
lo que da a conocer es el desocultamiento de lo ente, es decir, que es, en
lugar de no ser. Por ello afirma Heidegger que cuando se desconocen el
artista, proceso y circunstancias de la creacion es cuando sobresale mas
puro el golpe [Stof§] que destaca la obra como un «que es» creacion. En el
caso del utensilio, su ser creacion, mas bien su ser fabricado, desaparece
en la utilidad.

En su estar en si de la obra, fijado en la figura, y en su cortar vinculos
con los hombres, donde sobresale el golpe de que la obra sea, irrumpe
[aufstofien] mas esencialmente lo inseguro [das Ungeheure] y se remueve
[umstofien] lo que parecia seguro [geheuer Scheinende] (Cfr. Heidegger,
2010: 48).

3. El cuidado de la obra

Ahora bien, ;cémo se da la obra en su ser-creacion? ;O es que acaso
el simple pasar frente a la obra sin mas da lugar a su irrumpir y remover?
iDe ningtin modo! El darse obra de la obra exige “transformar las
relaciones habituales con el mundo y la tierra y a partir de este momento
contener el hacer y apreciar, el conocer y contemplar corrientes a fin de
[detenerse] [verweilen] en la verdad que acontece en la obra” (Heidegger,
2010: 48). Este detenerse en la verdad es lo que permite que la obra sea
una obra, y este permitir es lo que Heidegger denomina “cuidado de la
obra”, al que caracteriza con igual fuerza esencial que su ser-creacion.
Entonces, el arte como puesta-en-obra de la verdad es tanto el traer
delante el desocultamiento de lo ente (crear), como el hacer acontecer
al ser-obra (cuidar). En sintesis, “el arte es el cuidado creador [schaffende
Bewahrung] de la verdad en la obra” (Heidegger, 2010: 52), un llegar a ser
y un acontecer de la verdad.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



El cuidado de la obra de arte y la Phantasia 155

Tres preguntas nos hacen frente de inmediato. La primera y mas
evidente: ;en qué consiste precisamente eso del cuidado?; la segunda:
;qué ocurre con nosotros cuando estamos al cuidado de la obra?;"* y la
tercera: ;qué se requiere de nosotros para llevar a cabo el cuidado?

Como en el caso del crear, en el cuidar no se trata tampoco de la
actividad y accién planeada —en calidad de meta— de un sujeto, sino
que “cuidar la obra significa el mantenerse en el interior (estar-dentro)
[Innestehen] de la apertura de lo ente acaecida en la obra” (Heidegger,
2010: 48-49). Se trata en ultima instancia de un saber, no como conocer
o representar, sino como estancia-en o estar-siendo-en [Instindigkeit] “lo
inseguro de la verdad que acontece en la obra” (Heidegger, 2010: 49).

Asi las cosas, en nosotros ocurre un multiple movimiento
[riicken] cuando estamos al cuidado de la obra, es decir, en la retirada
[Entriickung] de la obra en la apertura de lo ente abierta por ella misma:
un empujarnos fuera [Mich-Herausriicken] de lo habitual y un adentrarnos
[Mich-Einriicken] en la apertura de lo ente abierta por la obra (Cfr. von
Herrmann, 1980: 287).

Cuidado es entonces un movimiento de introducirse [Sicheinlassen] y
mantenerse en el desocultamiento de lo ente. En este sentido, el efecto de
la obra no es un mero producto causal de vivencias individuales,' sino
que “consiste en una transformacion del desocultamiento de lo ente, que
acontece a partir de la obra” (Heidegger, 2010: 52). Esta transformacion
no consiste en una divagacion o mera imagineria que produce la ‘obra’
(reducida a cosa), sino en lograr que el entre brille en el espacio abierto
que abre la obra.

El arte, el poner-en-obra de la verdad, tiene lugar entonces en el
entrecruce de multiples movimientos: el combate entre el levantar un
mundo y traer aqui la tierra de la obra; el irrumpir lo inseguro y el
remover lo que parecia seguro de la creacion; y el desprendernos de lo

3 Precisamente esta es la pregunta que formula von Herrmann: “;Qué

ocurre con nosotros en nuestra esencia, cuando estamos en una relacién de
experiencia directa con la obra de arte?” (von Herrmann, 1980: 284).

14 Gj bien el caracter de cosa de la obra determina su realidad efectiva,
no se trata de que, partiendo de nosotros mismos, nos representamos la obra
como un objeto. El caracter de cosa de la obra, leido desde la obra misma, es su
cardcter terrestre, que es soporte de todo pero que se cierra en si mismo, aunque
es develado cuando se alza en un mundo en el combate instigado por la obra y
fijado en la figura.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



156

José Luis Luna Bravo

habitual y el adentrarnos en la apertura del cuidado.” No son de ningtin
modo movimientos independientes y separables, pues precisamente
acontecen solo en el entrecruce: el desocultamiento de lo ente, es decir,
la verdad, acontece en el adentrarnos (y permanecer) en la apertura de
lo ente abierta por la obra en el combate mundo-tierra en el que irrumpe
lo inseguro y se remueve lo aparentemente seguro.

Pero, ;coémo tiene lugar este entrecruce? Como fundacion. La esencia
del arte (en tanto poetizar) es fundacion de la verdad. Al respecto afirma
Heidegger: “Entendemos este fundar en tres sentidos: fundar en el
sentido de donar, fundar en el sentido de fundamentar y fundar en el
sentido de [iniciar]. Pero la fundacién sélo es efectivamente real en el
cuidado. Por eso, a cada modo de fundacién corresponde un modo de
cuidado” (Heidegger, 2010: 54).

En este marco, se inscribe la aparente paradoja alrededor de la
fundacién de la verdad en la obra (en el proyecto poético) como un venir
y un no venir de la nada (Cfr. Heidegger, 2010: 55). Pero veamoslo mas
de cerca a la luz de los modos de cuidado que le corresponden a cada
sentido de la fundacion.

El modo del cuidado como don requiere el desprendernos de lo
habitual, pues desde lo habitual no se puede derivar la verdad. La
verdad viene de la nada en tanto que ésta no se deriva de lo dado como
familiar, pues ella —en la obra— es precisamente irrupcion de lo inseguro
y remocién de lo seguro, ella es don.

El modo de cuidado como fundamento implica el mantenernos en la
apertura del ente. La obra, al ser apertura de lo cerrado, de la tierra, es
precisamente su fundamento, de alli que la verdad no pueda venir de
la nada. El mantenernos en la apertura abierta en la obra es el modo de
cuidar de la fundacién como fundamento.

Ahora bien, donacién y fundamentacion tienen el caracter de no
mediado, de modo que la incitacién del combate mundo-tierra en el que
acontece la verdad es precisamente inicio. El modo de cuidado como

1> Vale la pena destacar el juego de palabras con el que Heidegger describe

esta puesta-en-obra de la verdad. Del lado de la obra en su estar-en-si estan las
palabras Aufstellen (levantar, instalar) y Herstellen (traer aqui, elaborar, componer);
del lado del crear estan Stofien (golpear, empujar); Anstoffien (impulsar, poner
en marcha); Umstoffen (remover) y Aufstoffien (emerger, irrumpir); y del lado
del cuidado estan las palabras Riicken (mover); Entriicken (desprender, retirar,
apartar); Einriicken (adentrar) y Herausriicken (sacar, empujar fuera).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



El cuidado de la obra de arte y la Phantasia 157

inicio exige el adentrarnos en la apertura del ente, es el salto fuera de lo
habitual (Cfr. Heidegger, 2010: 54-55).

Ya sabemos, en cierta medida, en qué consiste el cuidado y qué
pasa con nosotros cuando estamos al cuidado de la obra en sus
diversos modos. Una pregunta queda, sin embargo, auin por pensar:
(qué se requiere de nosotros para llevar a cabo el cuidado? ;Es
necesaria alguna disposicion particular para llevar a cabo el cuidado
o la simple percepcion es suficiente? Para ser mas precisos, jcudl es el
modo especifico de fenomenalizacion de la obra en cuanto obra?'® Por
fenomenalizacion se entiende sin embargo no la objetualizacion de la
obra, lo que la transformaria en estimulo para vivencias individuales,
sino precisamente el modo en el que se permite el mostrarse obra.
Al respecto, Heidegger advierte, como ya dijimos, que es necesario
un “contener el hacer y apreciar, el conocer y contemplar corrientes”
(Heidegger, 2010: 48), pero entonces, ;qué es necesario “activar”?

4. La Phantasia y el cuidado de la obra

La hipodtesis que queremos proponer es que el modo de
fenomenalizacion de la obra de arte es la Phantasia. Ahora bien,
@oavtaoio —de acuerdo con Heidegger— no designa una “actividad
subjetivo-animica o la facultad de ello, por ejemplo la «imaginacién»
[Einbildungskraft], sino que mienta algo objetual [Gegenstindliches]”
(Heidegger, 2007: 158). Pero, pavtaocio no es tampoco el objeto hacia
el que la imaginacion esta dirigida, es decir, lo imaginado, “lo no real
a diferencia de lo real” (Heidegger, 2007: 158). Si no es la actividad
del sujeto, ni la facultad, ni el objeto de alguna actividad, entonces
;qué es? En el sentido griego, afirma Heidegger, “pavtacia es real
y simplemente lo que se muestra [das Sich-zeigende] en su mostrarse
[Sich-zeigen], en su aparecer, en su presentarse, en su comparecencia
[Anwesenheit]” (Heidegger, 2007: 158). En este contexto, Heidegger
destaca la traduccion hecha por Schleiermacher de @avtaoiot como

16 Si bien es cierto que en términos generales la formulacién de

esta pregunta en cierto modo puede llegar a trasgredir lo que el mismo
Heidegger estaria dispuesto a aceptar, es igualmente cierto que en virtud de la
argumentacion desarrollada hasta el momento su planteamiento es pertinente.
En este sentido, a partir de este punto se tendria que afirmar que seguimos a
Heidegger, aunque esto implique ir mas alla de Heidegger (lo mismo valdria
para Husserl).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



158

José Luis Luna Bravo

«manifestacion», «fendmeno», «aparicion» [Erscheinung], pero no en
el sentido de apariencia [Schein], sino como lo que se muestra (Cfr.
Heidegger, 2007: 158).

Entonces, si la Phantasia designa esto objetual, es decir, lo que se
muestra en su mostrarse, pero la obra puede mostrarse a partir de
su caracter de cosa, como en una mudanza, o incluso como utensilio,
como algo que sirve para adornar o para estabilizar una mesa que cojea,
;cOmo se muestra la obra en su ser obra? Ya sabemos que es a través
del cuidado de la obra, un mantenerse en el interior de la apertura de lo
ente que acontece en la obra, lo que implica el movimiento reciproco de
adentrarnos en la apertura de lo ente y de sacarnos fuera de lo habitual;
pero aun queda por resolver el como adentrarse y el cdmo mantenerse.
El como permitir el mostrarse mismo en el que la obra se muestra como
obra -y ésta es precisamente nuestra propuesta— es el phantasear.

En este contexto, vale la pena explicar el uso del neologismo Phantasia
(con Ph y tilde). Fundamentalmente por tres motivos:'” primero, para
distinguirlo del sentido que comtinmente se adjudica a la palabra Fantasia
como un actividad psiquica equivalente a la imaginacion; segundo, para
recoger el sentido originario de phainen, “iluminar, hacer luz”, que esta
en la raiz de to phainomenon, “lo que aparece”, “lo que sale a la luz”
(Cfr. Mendoza Canales, 2015); y tercero, para marcar una distancia con
la palabra pavtaoia en griego, la cual esta estrechamente vinculada a
la percepcion y mas especificamente a la interpretacion heideggeriana
de la primera respuesta de Teeteto en el didlogo platonico del mismo
nombre (Cfr. Heidegger, 2007: 158-161).

Bien es cierto que la reflexion de Heidegger alrededor de la
@avtaoia, por lo menos en lo que respecta a su interpretacion del
Teeteto de Platon, se basa en su relacion con la percepcion (aio9noic), es
decir, en la pertenencia mutua entre el ser percibido y lo que se muestra
en su mostrarse. Sin embargo, nosotros pretendemos, al mismo tiempo
que ampliar, direccionar el papel de la Phantasia a su posible relacion
con el cuidado de la obra. En este sentido, ya no tendriamos la ecuaciéon
“ser percibido = mostrarse” o su equivalente “fantasia y percepcion son
lo mismo” (Heidegger, 2007: 158), sino “ser phantaseado = mostrarse
como obra” o su equivalente “Cuidado y Phantasia son lo mismo”. Asi
como el ser-creado (en sentido especifico) de la obra deviene del crear

17" Seguimos dos de las sugerencias de Ricardo Mendoza y agregamos una

adicional (Mendoza Canales, 2015).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



El cuidado de la obra de arte y la Phantasia 159

de un artista, su ser-cuidado deviene del phantasear de un cuidador en
el que se muestra la obra precisamente en su ser-obra y no como mera
cosa entre otras.

Entonces, frente a la pregunta por el modo de fenomenalizaciéon
de la obra, diremos qué es la Phantasia. El1 phantasear es el modo como
nos adentramos (y nos desprendemos de lo habitual) y como nos
mantenemos en la verdad de lo ente acontecida en la obra. Ahora bien,
si, como afirma Heidegger, “el cuidado ocurre en diferentes grados
de saber y cada grado tiene diferente alcance, consistencia y claridad”
(Heidegger, 2010:49), es posible y necesario esbozar los diferentes modos
(grados) de phantasear, es decir, modos en que la obra es phantaseada, lo
que equivale a decir, modos en que se muestra como obra.

En este punto, nos resulta fundamental la caracterizacion que hace
Husserl de la Phantasia.'® Sin embargo, a riesgo de ser poco (por no decir
nada) husserlianos, trataremos de interpretar directamente, tomando en
cuenta sdlo lo que para nuestro propdsito sea relevante, su descripcion
de la Phantasia a la luz de lo propuesto hasta el momento respecto al
modo de fenomenalizacion de la obra de arte.”

8 Esta relacion cooperativa Heidegger-Husserl que proponemos aca

no deja de ser provocativa (por no decir problematica) a primera vista, sobre
todo si consideramos que la primera idea que se nos viene a la mente de una
fenomenologia de la experiencia estética, llevada a cabo a partir de los analisis
de Husserl sobre la conciencia de imagen [Bildbewusstsein] y/o la Phantasia
perceptiva, resultaria incompatible e incluso explicitamente excluida de lo
planteado por Heidegger. F.W. von Herrmann ha hecho notar con toda claridad
que el cuidado esta en clara oposicion con la vivencia estética, toda vez que la
relacion de la vivencia estética y el objeto vivido estéticamente es una elaboracion
especial de la relacién epistemologica Sujeto-Objeto. En esta relacion —afirma
von Herrmann- la obra de arte es el mero resultado del modelado artistico
de un material pre-dado. El modelado se entiende como el proceso mediante
el cual el artista expresa su idea estética en el material, es decir, se trata de la
objetivacion de una idea. Cuando el objeto es asi formado y la obra de arte nos
afecta, estimula —a quien tiene la vivencia— a sus propias vivencias de imagineria
(Cfr. von Herrmann, 1980: 299-300). Sin embargo, como trataremos de mostrar,
la Phantasia entendida como actitud (Einstellung) permite superar el ntcleo de
las posibles objeciones heideggerianas expuestas por von Herrmann.

9 Esto implica naturalmente que no consideramos el papel de la Phantasia
en otros campos, por ejemplo, en el método de intuicidon de esencias o en la
intersubjetividad, que bien podria ser otras claves de interpretacion.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



160

José Luis Luna Bravo

Partamos del siguiente hecho sobre el que Husserl insiste con
vehemencia: hay un conflicto siempre presente entre el campo de la
percepciény el campo dela Phantasia, de modo que cuando uno de los dos
ingresaal campo del otronos hallamos o en el terreno de las alucinaciones
o en el de las apariencias perceptivas (ilusiones). Bajo tal estado de
cosas, ;como es posible la fenomenalizacion de la obra en la Phantasia?
De acuerdo con Husserl, “nosotros estamos totalmente sumergidos en
la Phantasia, asi no atendemos a los objetos de la percepcién, pero estos
aparecen ininterrumpidamente, estan alli y ejercen su tension contra el
correspondiente campo de Phantasia” (Husserl, 1980: 67). En la Phantasia
entonces se inaugura una nueva dimension, un modo original, ultimo,
en el que se “hace presente”, se presentifica (vergegenwirtigt) un mundo,
a saber, el correspondiente mundo de Phantasia.® Se trata de una
transformacion de nuestras relaciones habituales con el mundo y de la
apertura de una nueva dimensién, sin que ello implique la eliminaciéon
del mundo habitual y mi trato con él. Es ciertamente en este sentido
en el que Husserl, aproximadamente a partir de 1918, caracteriza a la
Phantasia como una actitud (Einstellung).** De este modo, Phantasia ya
no se entiende como un simple acto de conciencia entre otros en el que
viene a la presencia un objeto, sino mas bien —en palabras de Fink— como
“una modificacidon universal de toda la vida de la experiencia” (Fink,

20 Esnecesario sinembargo aclarar que las descripciones husserlianas sobre

la Phantasia sufren varias transformaciones a lo largo de los afios. De acuerdo con
Rudolf Bernet se pueden identificar dos grandes transformaciones: la primera
se refiere al distanciamiento de la teoria de Brentano de las representaciones
auténticas e inauténticas a favor de la idea de la Phantasia como un modo
de conciencia intuitiva. La segunda tiene lugar al interior de la conciencia
presentificante y se refiere a la posibilidad de una conciencia de Phantasia sin la
mediacion de una imagen, es decir, la Phantasia pura (Cfr. Bernet, 2011: 15-16).
En lo consecutivo nos referiremos exclusivamente al segundo modelo, es decir,
a la Phantasia entendida no como un acto de conciencia en el cual los objetos de
fantasia aparecen como representes de un otro que como tal no aparece (a esta
idea precisamente se remite la critica heideggeriana), sino como modificacion
reproductiva de una conciencia originaria (no se trata en modo alguno de una
imagen, entendida como copia, de lo dado en la impresién).

2l Husserl habla explicitamente de Phantasieeinstellung en los Textos 18 y
19 de 1918 y 1922/23 respectivamente (Cfr. Husserl, 1980), aunque bien podria
rastrearse esta idea a partir de los afos siguientes a la leccion de 1904/1905
titulada “Phantasie und Bildbewusstsein” (Texto 1 de Hua XXIII).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



El cuidado de la obra de arte y la Phantasia 1ol

1966: 21). Es justamente en esta actitud de Phantasia, que nos desconecta
(entbindet) del mundo objetivo, en el que se “hace presente” la obra, si
entendemos este hacer presente como el permitir su mostrarse en su ser
obra. El mundo objetivo queda como horizonte, pues no desaparece,
pero en el phantasear, en tanto cuidado, se atiende al obrar mismo de
la obra. Esta es la condicién de su aparicion fenomenoldgica como ser
obra.”

Es claro que en la experiencia de la obra de arte tiene lugar una
conciencia de imagen (imagen entendida en sentido amplio, es decir, no
exclusivamente visual, sino como composicidén que permite ver algo), en
tanto modo de presentar un objeto que no es cualquier otra cosa dentro
del mundo de la percepcién. Sin embargo, el cuidado no es conciencia
de imagen. Una reduccion tal es lo que Heidegger mismo denuncia a
partir la interpretacién de la obra como algo irreal, es decir, la idea de
que “la obra es una apariencia porque ella misma no es lo que presenta”
(Heidegger, 2006: 24).%

La experiencia de la obra de arte puede igualmente servir como
estimulante de vivencias o de recuerdos. Sin embargo, el cuidado no
es estimulo de vivencias. En este contexto, argumenta von Herrmann
que la contemplacion del arte entendida como vivencia estética aisla a
los hombres en sus vivencias, pues la misma obra estimula en algunos
unas y en otros otras vivencias, lo que seria mas bien una estancia-en-
lo-propio [Eigenstindigkeit], en lugar de la estancia-en [Instindigkeit] el
desocultamiento de lo ente que es propia del cuidado.

Si el cuidado no ocurre como conciencia de imagen ni como
estimulante de vivencias, entonces ocurre como Phantasia. En la
Phantasia en tanto actitud, en tanto modificacion universal de toda Ia
vida de la experiencia, se lleva a cabo el triple movimiento propio del
cuidado: el desprenderse —desconectarse— de lo habitual, que implica una

2 Vale la pena destacar las similitudes que se pueden encontrar entre la

actitud filosdfica y la actitud estética en el pensamiento de Husserl, sobre todo
si, junto con Heidegger, consideramos que no sélo en la obra de arte acontece la
verdad, sino también en el pensamiento. Al respecto es muy aclarador el articulo
de Sebastian Luft (Luft, 1999: 46-53).

Z  Esta lectura estaria més cercana a la primera de las transformaciones
de la conciencia de Phantasia descritas por Bernet, es decir, a las descripciones
tempranas de Husserl, que corresponden a su vez un modelo explicativo de la
Phantasia en virtud de su caracter de imagen.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



162

José Luis Luna Bravo

transformacién de las relaciones habituales con el mundo pero no su
eliminacioén, pues éstas quedan como horizonte; el adentrarse en la verdad
de la obra que tiene lugar en esta nueva dimension que se muestra en la
actitud de Phantasia; y el mantenerse en el desocultamiento de lo ente que
acontece en la obra que es posible mientras se permanezca en la actitud
de Phantasia, pues como bien advierte Fink, en cualquier momento se
puede experimentar una voladura (Sprengung) que nos saque de esta
actitud (Cfr. Fink, 1966: 56). Se trata, para decirlo con Husserl, de una
actitud neutral, no poniente, sino precisamente “cuidadora” de lo que
en este modo de la Phantasia yo me pre-encuentro (Cfr. Husserl, 1980:
570). Es en este sentido en el que afirma Husserl: “No es el poeta, sino el
poema, lo que seguimos y comprendemos” (Husserl, 1980: 540).

Quedanuevamente aludido el hecho de que este seguir y comprender
(el cuidado) se da en diferentes grados. Al respecto, Husserl destaca que
el yo tiene una doble actitud como posibilidad: O vivo en la Phantasia, de
modo que se trata de un yo-Phantasia puro o soy simplemente el actual
yo pero en el modo especifico del “como-si” [Als-ob] de la Phantasia
(Cfr. Husserl, 1980: 560). Con Husserl podriamos decir entonces que el
cuidado puede ser completamente externo, mas o menos como un pre-
significado vacio (en el modo del “como-si”), o puede ser (en sentido
auténtico debe ser) un vivir en, un comprender real.* Este ultimo,
siguiendo a Heidegger, implica el permitir el adentrarnos y permanecer
en lo que nos ha sido co-dado, dado en herencia, pues el proyecto de la
verdad que se establece en la obra no esta consumado en el vacio y en lo
indeterminado, sino que el poner-en-obra de la verdad se ve “arrojado
en la obra a los futuros cuidadores, esto es, a la humanidad histérica”
(Heidegger, 2010: 54).

Parafraseando una carta que Husserl envia en 1907 al poeta von
Hofmannsthal, podriamos afirmar que el cuidado de una obra de arte
se lleva a cabo en estricta desconexion de cualquier actitud existencial
del intelecto y de cualquier actitud del sentimiento y de la voluntad. La
obra de arte nos traslada (a la vez que nos obliga) al estado de Phantasia
que excluye a la actitud meramente existencial (Cfr. Husserl, 1994: 133).

% Dieses kann vollig aulerlich, symbolisch sein, als mehr oder minder

leere Vordeutung, ohne wirkliches, in reproduktiver Nacherzeugung der
urspriinglichen Erzeugungsschritte schrittweise selbsttitig herzustellendes
Verstehen” (Husserl, 1989: 110).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



El cuidado de la obra de arte y la Phantasia 163

Ahora bien, podemos cambiar de actitud y en lugar de vivir en el
phantasear, podemos describir cdémo acontece el phantasear. En este caso,
nos encontramos ya no al cuidado de la obra, sino en la pregunta por
la esencia del cuidado y con ello en la pregunta por esencia del arte.
Esta reflexién —afirma Heidegger— no obliga al arte ni a su devenir,
pero “este saber reflexivo es la preparacion preliminar, y por lo tanto
imprescindible, para el devenir del arte” (Heidegger, 2010: 56).

Distinguimos entonces la actitud habitual (natural) en la que la obra
se presenta como cosa o util, la actitud reflexiva en la que la obra se pone
como tema, como objeto de reflexion y la actitud de Phantasia en la que
la obra deviene propiamente como obra en el cuidado.

En suma, el arte como poner-en-obra de la verdad consiste entonces
en el acontecer de tres estancias: el estar-en-si de la obra, el traer delante
del crear y el permitir el mostrarse obra de la obra en el cuidado. El
estar-en-si de la obra es el combate entre levantar un mundo y traer
aqui la tierra; el crear es el traer delante en el que irrumpe lo inseguro
y se remueve lo que parecia seguro; y el cuidar es el desprendernos de
lo habitual, adentrarnos en y mantenernos en la verdad de la obra. El
cuidado como Phantasia es el sacar-a-la-luz [zum-Vorschein-Kommen)], el
entrar a la comparecencia [Anwesung] del desocultamiento de lo ente
que acontece en la obra (Heidegger, 1989a: 41-42).

Varias preguntas quedan, sinembargo, aun por plantear: ;Desempefia
la Phantasia —en el sentido que la hemos descrito- alguna funcién en el
crear? Con otras palabras, ;la interpelacion de la naturaleza, que esta
dirigida a nosotros —al artista de manera especial-, en tanto somos
quienes podemos escucharla, y la respuesta correspondiente, precisa
acaso de la Phantasia como modo de escucha? Ademas, queda todavia un
movimiento por pensar, pues luego de salir de lo habitual, adentrarnos
y mantenernos en el desocultamiento de lo ente que acontece en la obra,
hay que volver a lo habitual. La pregunta es entonces, ;como tiene lugar
este regreso a lo habitual y qué papel desempena la Phantasia en este
retorno? Son cuestiones de gran importancia, pero seran motivo para
una nueva ocasion.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



164

José Luis Luna Bravo

Referencias bibliograficas

Bernet, R. (2011). Phantasieren und Phantasma bei Husserl und Freud.
En C. Sternad & G. Poltner (eds.) Phinomenologie und Philosophische
Anthropologie. Wiirzburg: Konigshausen u. Neumann.

Bernet, R., Denker, A., & Zaborowski, H. (eds.) (2012). Heidegger und
Husserl. Freiburg; Miinchen: Karl Alber.

Escudero, J. A. (2016a). A la btisqueda de un dialogo entre Husserl y
Heidegger. En J. A. Escudero (ed.) Heidegger — Husserl. Vol. V (9-34).
Buenos Aires: Teseo; SIEH.

__ (ed.) (2016b). Heidegger — Husserl (Vol. Volumen V). Buenos Aires:
Teseo; SIEH.

Fink, E. (1966). Studien zur Phinomenologie. 1930-1939. Den Haag;:
Martinus Nijhoff.

Heidegger, M. (1977). Holzwege. Frankfurt am Main: Klostermann.

__ (1989a). Nietzsches Lehre wvom Willen zur Macht als Erkenntnis
(Sommersemester 1939). Frankfurt am Main: Klostermann.

__ (1989b). Vom Ursprung des Kunstwerks: Erste Ausarbeitung.
Heidegger Studies, 5, 5-22.

___ (2006). El origen de la obra de arte. Primera version. Revista de
Filosofia. Universidad Iberoamericana., 115, 11-34.

__ (2007). De la esencia de la verdad. Sobre la pardbola de la caverna y el
Teeteto de Platon. Lecciones del semestre de inviernos de 1931/32 en Ia
Universidad de Friburgo. A. Ciria (trad.). Barcelona: Herder.

__ (2010). Caminos del bosque. A. Leyte & H. Cortés (trads.) Madrid:
Alianza.

___(2016). Vortrige. Teil 1: 1915 bis 1932. Frankfurtam Main: Klostermann.

Held, K. (2012). Husserl und Heidegger iiber den Anfang der Philosophie.
En R. Bernet, A. Denker, & H. Zaborowski (eds.) Heidegger und
Husserl (pp. 69-86). Freiburg; Miinchen: Karl Alber.

Husserl, E. (1980). Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur
Phinomenologie der anschaulichen Vergegenwdrtiqungen. Texte aus dem
Nachlass (1898-1925). E. Marbach (ed.) Den Haag; Boston; London:
Martinus Nijhoff.

_ (1989). Aufsiitze und Vortrige: (1922 - 1937). T. Nenon & H. R. Sepp
(eds.) Dordrecht: Kluwer.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



El cuidado de la obra de arte y la Phantasia 165

_ (1994). Briefwechsel. Band IIl1/7. Wissenschaftlerkorrespondenz. K.
Schuhmann & E. Schuhmann. (eds.) Dordrecht; Boston; London:
Kluwer Academic Publishers.

Luft, S. (1999). Husserl on the Artist and the Philosopher: Aesthetical
and Phenomenological Attitude. Glimpse, 1, 46-53.

Mendoza Canales, R. (2015). Edmund Husserl: Phantasia e imaginacion.
Estudio sistemdtico del rol y la evolucion de las presentificaciones
intuitivas en el trdnsito hacia la fenomenologia trascendental (1898-1913).
Barcelona: Universidad Auténoma de Barcelona.

Merleau-Ponty, M. (1993). Fenomenologia de la percepcion. Buenos Aires:
Planeta.

von Herrmann, F.-W. (1980). Heideggers Philosophie der Kunst. Eine
systematische Interpretation der Holzwege-Abhandlung ,Der Ursprung
des Kunstwerkes”. Frankfurt am Main: Klostermann.

Xolocotzi, A. (2008). Dos décadas de una atormentada relacién: Martin
Heidegger y Edmund Husserl 1909-1929. Contribuciones desde
Coatepec, 15, 11-37.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



