
Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019), 145-165.
ISSN: 2007-8498.

The Preservation of the Work of Art and the 
Phantasy: A Complementary Reading between 

Husserl and Heidegger

José Luis Luna Bravo
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg / Husserl-Archiv

Universidad de San Buenaventura, Bogotá
                                                                 joseluislunabravo@gmail.com

https://orcid.org/0000-0001-5635-4877

Abstract
In the essay “The Origin of the Work of Art” Heidegger 

deals with two fundamental dimensions of the work of art, on 
the one hand, the work of art is the self-subsistence, and on the 
other hand, it is the being-created. Although the being-created 
of the work of art does not refer exclusively to the function of 
the creators, but also belongs with the same essential charge to 
the task of the preservers [Bewahrenden], those are scarcely ex-
plored. The present article delves precisely into the dimension 
of the preservation of the work of art. From the exposition of the 
most relevant ideas that Heidegger develops in this respect, it 
proposes the Phantasía–taking into account the descriptions of 
Husserl–as the fundamental Mode in which the preservers car-
ries out the preservation of the work.

Key words: artwork, being-created, preservation, Phantasy, 
truth. 

Received: 26 – 07 – 2017. Accepted: 02 – 10 – 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i56.940



146 José Luis Luna Bravo

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

El cuidado de la obra de arte y la Phantasía: 

una lectura complementaria entre Husserl y 
Heidegger

José Luis Luna Bravo
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg / Husserl-Archiv

Universidad de San Buenaventura, Bogotá
joseluislunabravo@gmail.com

https://orcid.org/0000-0001-5635-4877

Resumen 
En su ensayo sobre “El origen de la obra de arte” Heidegger 

se ocupa de dos dimensiones fundamentales de la obra, 
por un lado, su estar-en-sí-misma, y por otro lado su ser-
creación. A pesar de que el ser-creación de la obra no se refiere 
exclusivamente a la función que cumplen los creadores, sino que 
le pertenece con igual carga esencial a la labor de los cuidadores 
[Bewahrenden], estos últimos quedan poco explorados. El 
presente artículo profundiza precisamente la dimensión del 
cuidado de la obra. A partir de la exposición de las ideas más 
relevantes que Heidegger desarrolla al respecto, se plantea a 
la Phantasía –tomando en cuenta las descripciones de Husserl– 
como el modo fundamental en el que el cuidador lleva a cabo el 
cuidado de la obra.

Palabras clave: obra de arte, ser-creación, cuidado, Phantasía, 
verdad.

Recibido: 26 – 07 – 2017. Aceptado: 02 – 10 – 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i56.940



147El cuidado de la obra de arte y la Phantasía

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

No es el poeta, sino el poema, 
lo que seguimos y comprendemos.

Edmund Husserl 
(Husserl, 1980: 540).1

1. Introducción2

Los encuentros y desencuentros, personales y sobre todo filosóficos, 
entre Husserl y Heidegger son un tema recurrente en la literatura 
filosófica contemporánea alrededor de la fenomenología.3 La vasta 
obra que nos han legado ha permitido que este diálogo oscile (según 
el tema, periodo, énfasis, etc.) desde las posiciones más radicales, que 
los separan tajantemente, hasta las más conciliadoras, que los presentan 
como diferentes caminos de un mismo proyecto. En el marco de esta 
discusión, habría que señalar por lo menos dos elementos a tener en 
cuenta: el primero es la presencia de una lectura de la obra de Husserl 
que está –tal como subraya Escudero– “fuertemente influenciada por 
las interpretaciones ofrecidas en su momento por Heidegger y Sartre” 
(Escudero, 2016a: 9), y que además se suele centrar sobre todo en torno 
a la obra Ideas de 1913. A modo de contraparte del primer elemento, 
el segundo es precisamente la publicación tanto de los manuscritos de 
Husserl en la serie Husserliana como de las Obras completas de Heidegger, 

1 “Nicht der Dichter, sondern die Dichtung wird nachverstanden”.
2  Una versión preliminar fue presentada en el II Encuentro Internacional 

de Hermenéutica: Heidegger – Nietzsche, realizado los días 8, 9 y 10 de 
septiembre de 2016 en Bogotá, Colombia.

3  Respecto a la compleja relación personal entre Husserl y Heidegger es 
muy ilustrativo el artículo de Ángel Xolocotzi “Dos décadas de una atormentada 
relación: Martín Heidegger y Edmund Husserl 1909-1929” (Xolocotzi, 2008). 
Por su parte, en torno a los vínculos entre el pensamiento de los dos filósofos 
vale la pena destacar, en medio de una gran cantidad de artículos publicados 
en revistas especializadas, dos compilaciones: en lengua alemana el Heidegger-
Jahrbuch 6 (Bernet, Denker, & Zaborowski, 2012), y en lengua castellana el 
Volumen V de los Studia Heideggeriana de la Sociedad Iberoamericana de 
Estudios Heideggerianos (Escudero, 2016b), ambos titulados precisamente 
“Heidegger und/- Husserl”. 



148 José Luis Luna Bravo

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

además del epistolario y otros documentos, lo que ha permitido 
tener una visión más amplia de los dos filósofos, a la vez que ofrece 
la posibilidad de reexaminar la relación entre su pensamiento.4 Así 
las cosas, en palabras de Escudero, “parece haber llegado el momento 
de establecer un diálogo entre ambos pensadores, capaz de superar el 
clásico antagonismo entre husserlianos y heideggerianos” (Escudero, 
2016a: 9).

Ahora bien, sin perder de vista este contexto, el ejercicio que se 
propone a continuación se ubica más del lado cooperativo que del 
análisis comparativo. No se tratará entonces de presentar y aclarar 
las coincidencias, disidencias, tergiversaciones o malos entendidos 
entre los dos filósofos acerca de un problema común, sino de pensar 
cooperativamente un mismo fenómeno a partir de sus aportes 
específicos. Con esto naturalmente asumimos el riesgo de ser, si se nos 
permite la expresión, poco heideggerianos y poco husserlianos.

El fenómeno que nos ocupará en adelante es la obra de arte. Para 
abordarlo asumimos como guía y punto de referencia el ensayo de 
Heidegger “El origen de la obra de arte”. Tomamos en consideración 
tanto la primera versión que apareció en Heidegger Studies 5 (Heidegger, 
1989b),5 como la versión extendida (tercera revisión) publicada en 
Holzwege (Heidegger, 1977), tomo 5 de la Gesamtausgabe.6 

4  Escudero muestra por ejemplo cómo es posible hacer una relectura –a la 
luz la publicación de los inéditos de Husserl– de una de las categorías centrales de 
la fenomenología (la de la reflexión) más allá de la interpretación de Heidegger, 
continuada a su vez por intérpretes como F.W. von Herrmann o Hubert Dreyfus. 
(Cfr. Escudero, 2016a). En esta línea se sitúan gran parte de los trabajos incluidos 
tanto en el Heidegger-Jahrbuch 6 como el Studia Heideggeriana V.

5  Vale la pena mencionar que Günther Neumann, en el epílogo del recién 
aparecido tomo 80.1 de la Gesamtausgabe (Heidegger, 2016), señala respecto a 
la primera versión de esta conferencia, que si bien hasta el momento se había 
fechado alrededor de 1931-32, debería ubicarse más bien en el año 1935. Esto 
debido a la mención que hace Heidegger en la conferencia de la “Bärbele de 
Estrasburgo en la Liebieghaus en Frankfurt”, pues sólo hasta 1935 estuvo en 
exposición allí. Precisamente por este motivo, la mencionada conferencia no fue 
incluida en este tomo de la GA, que de hecho recoge las conferencias de 1915 
a 1932. Sin embargo, tal como indica Neumann, ésta será incorporada como 
primer texto en la planeada segunda parte de este tomo.

6  En español nos referimos, con algunas modificaciones cuando sea 
necesario, a la traducción de la primera versión hecha por Ángel Xolocotzi 



149El cuidado de la obra de arte y la Phantasía

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

Si Heidegger es sincero cuando afirma, en las primeras líneas del 
epílogo de la tercera revisión, que sus reflexiones no tratan de resolver 
el enigma del arte, sino de verlo (Heidegger, 2010: 57); y si es cierto que, 
como piensa Merleau-Ponty, “la verdadera filosofía consiste en aprender 
de nuevo a ver el mundo” (Merleau-Ponty, 1993: 20), de modo que en 
ese aprender a ver se nos va la vida, tratemos de ver lo mejor posible 
una dimensión del enigma que Heidegger nos ha expuesto. Pongamos 
entonces al frente con la mayor claridad posible la dimensión del enigma 
a la que nos referimos y el modo en que creemos se puede ver mejor.

La pregunta por el origen de la obra de arte invoca inmediatamente 
a la figura del artista. El artista, sin embargo, lo es en tanto hay obra 
de arte. Así, parece que ambos son lo que son por mor de un tercero, a 
saber, el arte mismo. Ahora bien, ¿dónde se hace más patente el arte si 
no en la obra? Pero, ¿en qué consiste el ser obra de la obra? A partir de 
esta pregunta Heidegger aborda el ser cosa de la cosa, que se presenta 
como el rasgo más evidente de la obra. No obstante, a través del análisis 
de las tres interpretaciones reinantes sobre la coseidad de la cosa (cosa 
como portadora de características, como unidad de una multiplicidad 
de sensaciones y como materia conformada) se establece la diferencia 
entre cosa y utensilio. Este último comparte con la cosa el que reposa 
como terminado en sí mismo; sin embargo, no ha sido generado por sí 
mismo como la cosa, sino que ha sido creado por la mano del hombre, al 
igual que la obra. No obstante, la obra “debido a la autosuficiencia de su 
presencia, […] se parece más bien a la cosa generada espontáneamente 
y no forzada a nada. Y con todo, no contamos las obras entre las meras 
cosas” (Heidegger, 2010: 20), ni entre los utensilios. En este contexto, la 
primera y la segunda parte del ensayo –en su tercera versión– (La cosa 
y la obra y La obra y la verdad respectivamente) se enfocan en el ser obra 
de la obra a partir de su estar-en-sí-misma [Insichselbststehen], mientras 
que la tercera parte (La verdad y el arte) retoma su carácter de ser-creación 
[Geschaffensein].

No se trata de dos dimensiones del ser obra de la obra en modo 
alguno separables, pues en el momento en que la obra es creada, el 
carácter de cosa, es decir, su estar-en-sí [Insichstehen], entra a formar 
parte de la obra. En este sentido, los dos rasgos esenciales del ser obra de 
la obra que son descritos a partir de su estar-en-sí, a saber, el levantar un 

(Heidegger, 2006: 11–34) y a la traducción de la tercera revisión hecha por Arturo 
Leyte y Helena Cortés (Heidegger, 2010: 11–62).



150 José Luis Luna Bravo

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

mundo [Das Aufstellen einer Welt] y el traer aquí la tierra [Das Herstellen 
der Erde], en cuyo combate se conquista el desocultamiento de lo ente en 
su totalidad, es decir, la verdad, pueden (y deben) ser comprendidos a 
la luz de su ser-creado.

Ahora, si bien una dimensión esencial del ser obra de la obra de arte 
es que ha sido creada, Heidegger destaca a la vez que la realidad efectiva 
de la obra no se agota allí, pues es necesario “dejar que la obra sea obra”, 
a lo que denomina “cuidado de la obra” [Bewahrung des Werkes7]. En 
este sentido, afirma Heidegger: “En la misma medida en que una obra 
no puede ser sin haber sido creada, pues tiene una necesidad esencial 
de creadores, tampoco lo creado mismo puede seguir siendo sin sus 
cuidadores” (Heidegger, 2010: 48). Entonces, del mismo modo que el 
ser artista se debe al ser-creado de la obra, el ser cuidador se debe a que 
la creación pueda seguir siéndolo, es decir, a que la obra se dé en su 
ser-creación. Este cuidado, que es un modo de saber, es el estar-dentro 
(mantenerse en el interior) [Innestehen] en el acontecer de la verdad en 
la obra. De este modo la fundación de la verdad que acontece en la obra 
“sólo es efectivamente real en el cuidado” (Heidegger, 2010: 54). 

Sin embargo, aunque “al ser-creación de la obra le pertenecen con 
igual carga esencial los cuidadores que los creadores” (Heidegger, 2010: 
51), esta dimensión del cuidado de la obra es uno de los aspectos menos 
desarrollados, incluso en la primera versión de la conferencia ni siquiera 
se llega a mencionar (por lo menos en el sentido acá indicado).8 Este 

7  (Heidegger, 1977: 54). Tal como señala von Herrmann, Heidegger 
escoge la palabra Bewahrung por su familiaridad con la palabra Wahrheit. El dejar 
acontecer es un guardar (Wahren) y conservar, mantener (Bewahren) la verdad 
(von Herrmann, 1980: 288).

En español se ha traducido Bewahrung como “guardia” o “guardianía” y 
como “cuidado”. Nosotros optamos por mantener la traducción de “cuidado” 
de Arturo Leyte y Helena Cortés, tanto por la familiaridad de la palabra, como 
por la comodidad en el uso de las categorías que de ella se derivan. Sin embargo, 
vale la pena destacar la relación que mantienen las palabras alemanas entre sí, 
insistir en que se trata de un cuidado en tanto mantener, conservar algo y sobre 
todo advertir que no se trata de cuidado en el sentido de la Sorge.

8  Vale la pena señalar dos menciones cercanas respecto al cuidado de la 
obra presentes en la primera versión del ensayo: la primera al principio de la 
página 20: “Da en su apertura es solamente cuando se hace cargo del Da […] a 
partir de la conservación [Bewahrung] de lo codado, es decir, la historia”; y la 
segunda más adelante en la página 32 y siguiente: “El ser de la obra no consiste 



151El cuidado de la obra de arte y la Phantasía

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

énfasis en el creador, que se deriva naturalmente con mayor fuerza de la 
dimensión del ser-creado de la obra, ha permitido que el rol del artista 
goce de una prominencia especial y, por tanto, de un desarrollo más 
detallado.

Teniendo en cuenta esta situación, nos inclinamos por la dimensión 
del “cuidado” de la obra y, por tanto, por la figura del cuidador. La 
pregunta que nos ocupa es entonces: ¿cómo es posible para el cuidador 
llevar a cabo el cuidado?9 Habitualmente –más bien, tras una mirada 
rápida a esta pregunta– se intuye que el trato con la obra no es un mero 
percibir sin más, de modo que se atribuyen al espectador (al cuidador) 
de una obra de arte cualidades como la imaginación, la capacidad de 
representación o invención, incluso la erudición, como condiciones 
necesarias para la actividad contemplativa. No obstante, es claro que 
todo aquello que pueda ser dicho acerca del cuidador debe atender a 
la esencia de la obra y a su relación con el acontecimiento de la verdad 
de lo ente; en consecuencia, resulta igualmente claro que el cuidador 
no es un mero espectador, que el cuidado de la obra no es simple 
contemplación y por tanto que la imaginación (en tanto imaginería 
irreal) o la erudición (como acumulación de conocimiento teórico10) 

en que está ahí como un ente producido, sino que funge como disputa de la 
/ apertura del Da y deja que los seres humanos se hagan cargo [Übernehmen] 
históricamente del ser.” (Heidegger, 2006). Este conservar lo codado y este 
hacerse cargo podrían interpretarse en el sentido de cuidado indicado en la 
tercera elaboración del ensayo; sin embargo, es todavía una mención demasiado 
vaga para equipararla con lo planteado allí.

En comparación con la dimensión del cuidado, la referencia a la figura del 
creador de la obra es sin lugar a dudas más clara en la primera versión. Sin 
embargo, Heidegger insiste en varias ocasiones (p.e. Heidegger, 2006: 15 y 18) 
en mantener al margen del análisis la dimensión de ser-creación para captar el 
ser obra de la obra a partir de ella misma. 

9  F.W. von Herrmann plantea la pregunta de la siguiente manera: “¿Qué 
ocurre con nosotros en nuestra esencia, cuando estamos en una relación de 
experiencia directa con la obra de arte? Y ¿qué significa para la obra de arte 
misma, que nosotros estemos respecto a ella en la relación de experiencia 
inmediata?” (von Herrmann, 1980: 284). Sin embargo no se trata, como veremos 
más adelante, de la misma pregunta que hemos planteado. 

10  Bien es cierto que Heidegger al final del ensayo destaca la reflexión 
sobre la esencia del arte como preparación para el devenir del arte, pero como 
él mismo lo advierte, ésta no obliga al arte ni a su devenir. Este saber, teórico si 



152 José Luis Luna Bravo

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

no son los rasgos fundamentales del cuidador. Al respecto, Heidegger 
afirma que es cuestionable que la esencia de la obra pueda “llegar a ser 
pensada adecuadamente a partir de la imaginación y la capacidad de 
inventiva” (Heidegger, 2010: 52) que conducen a la irrealidad. Aquí 
Heidegger utiliza los conceptos Imagination y Einbildungskraft, a los que 
se debería añadir además Ersinnen que líneas antes excluye de la esencia 
del poema. Por otra parte, insiste además en que el cuidado como saber 
no es un mero conocer o representar (Cfr. Heidegger, 2010: 49).

Expuesta la pregunta y considerado lo que no puede ser (un 
espectador erudito que contempla imaginando sin más), la hipótesis que 
nos guiará a partir de ahora es que la Phantasía es el modo fundamental 
como el cuidador lleva a cabo el cuidado de la obra. En este punto crucial 
radica el carácter colaborativo Heidegger-Husserl que indicábamos al 
principio, pues, por un lado, las descripciones de Heidegger en torno 
al ser-obra de la obra de arte; y, por otro lado, las descripciones tardías 
de Husserl sobre la Phantasía, nos brindan la clave para ver mejor el 
enigma del cuidador de la obra de arte. En esta dirección precisamente 
se ancla nuestra perspectiva interpretativa: no se trata de reevaluar una 
determinada lectura, de aclarar malos entendidos o de explicitar mutuas 
influencias, sino más bien mostrar cómo se pueden complementar los 
análisis de los dos fenomenólogos alrededor de un tema específico.11

Para llevar a cabo este cometido reconstruiremos, a partir del ensayo 
de Heidegger, las características esenciales del ser obra de la obra en su 
carácter de ser-creación, para desde allí, de la mano de las descripciones 
de Husserl sobre la Phantasía, tratar de elaborar el enigma del cuidador 
de la obra.

se quiere, prepara a la obra su espacio, dispone el camino al creador y el lugar 
a su cuidador. Además, este saber permite discernir en dónde el arte sí puede 
ser un origen y cuándo una simple manifestación cultural (Heidegger, 2010: 56).

11  Un acercamiento de este tipo lo podemos ver por ejemplo en el 
artículo de Klaus Held titulado “Husserl und Heidegger über den Anfang der 
Philosophie” (Held, 2012). Sobre la base del volumen 6 de Husserliana (Krisis) 
y del tomo 45 de la Gesamtausgabe (Grundfragen der Philosophie) Klaus Held 
muestra como las tesis de Husserl y Heidegger sobre el olvido del mundo de la 
vida y del ser, respectivamente, se pueden complementar una con otra de modo 
fructífero para hacer un diagnóstico del presente.



153El cuidado de la obra de arte y la Phantasía

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

2. El ser-creación de la obra
La pregunta por el ser-creación de la obra obliga a focalizar el 

análisis en el proceso del crear más que en la obra en su estar-en-sí, que 
de hecho había prevalecido tanto en la primera versión del ensayo como 
en las dos primeras partes de la tercera. Al respecto afirma Heidegger: 
“Pensamos el crear como un traer delante [Hervorbringen]” (Heidegger, 
2010: 42). Pero, ¿qué es lo que es traído delante? La obra. Entonces, “la 
esencia del crear está determinada por la esencia de la obra” (Heidegger, 
2010: 43). Y, ¿en qué consiste el ser obra de la obra, es decir, su esencia? 
“El ser-obra de la obra consiste en la disputa del combate entre el mundo 
y la tierra” (Heidegger, 2010: 35), en el que “lo ente en su totalidad es 
llevado al desocultamiento y mantenido en él” (Heidegger, 2010: 40). Se 
trata, aclara Heidegger, de un mantener [halten] en su sentido originario 
de guardar, cuidar, pastorear [hüten].

Crear, pues, no se trata de una mera fabricación, como en el caso 
del utensilio, ni de un simple hacer. Crear es, en lugar de eso, un modo 
de saber, y en tanto la esencia del saber –en sentido griego– radica 
en el desencubrimiento de lo ente (Aletheia), crear es una manera de 
traer delante lo ente al sacar a lo presente fuera de su ocultamiento y 
conducirlo dentro de su desocultamiento (Cfr. Heidegger, 2010: 43). El 
crear es entonces una manera de devenir y acontecer de la verdad.

Si el ser obra de la obra es el llevar el ente al desocultamiento y 
mantenerlo allí, y el crear es el devenir y acontecer de ese desocultamiento, 
la esencia del arte no es otra cosa sino –tal como lo afirma Heidegger– 
“la puesta-en-obra de la verdad” (Heidegger, 2006: 26).

Como la verdad no está de antemano en la nada, ésta “debe llegar 
a ser” (Heidegger, 2006: 27), es decir, debe ponerse-en-obra [Sich-ins-
Werk-Setzen]. Es parte de la esencia de la verdad entonces tender hacia la 
obra12 y ser ella misma en medio de lo ente. El modo de traer delante la 
verdad es el crear.

Este ser-creación de la obra es aclarado por Heidegger a través de 
dos determinaciones esenciales. 1) La verdad se establece en la obra 

12  Heidegger destaca, además de la obra, varios modos de presentarse 
[west] la verdad: la acción que funda un Estado, la proximidad de aquello 
que es más ente de lo ente, el sacrificio esencial y el cuestionar pensador (Cfr. 
Heidegger, 2010: 45).



154 José Luis Luna Bravo

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

como un combate, que no se concluye en el ente que es traído adelante, 
sino que, por el contrario, se abre a partir de ese ente. Este combate no es 
rasgadura, simple escisión de los combatientes, sino que es rasgo [Riß] 
en el sentido de mutua pertenencia. El entramado por el que se ordena 
el rasgo (la mutua pertenencia de los combatientes) es la figura [Gestalt]. 
En este sentido, “el ser-creación de la obra significa la fijación de la 
verdad en la figura” (Heidegger, 2010: 46). En consecuencia, el trato con 
la tierra no es un mero malgastarla como material, sino liberarla, traerla 
a la presencia en su propio cerrarse a sí misma. 2) El ser-creación de la 
obra tiene lugar dentro de lo creado, es decir, en la obra misma. De ahí 
que su ser creado sobresale respecto a la obra, incluso sin advertirse la 
presencia del artista, pues la obra no es testimonio del artista, sino que 
lo que da a conocer es el desocultamiento de lo ente, es decir, que es, en 
lugar de no ser. Por ello afirma Heidegger que cuando se desconocen el 
artista, proceso y circunstancias de la creación es cuando sobresale más 
puro el golpe [Stoß] que destaca la obra como un «que es» creación. En el 
caso del utensilio, su ser creación, más bien su ser fabricado, desaparece 
en la utilidad.

En su estar en sí de la obra, fijado en la figura, y en su cortar vínculos 
con los hombres, donde sobresale el golpe de que la obra sea, irrumpe 
[aufstoßen] más esencialmente lo inseguro [das Ungeheure] y se remueve 
[umstoßen] lo que parecía seguro [geheuer Scheinende] (Cfr. Heidegger, 
2010: 48). 

3. El cuidado de la obra
Ahora bien, ¿cómo se da la obra en su ser-creación? ¿O es que acaso 

el simple pasar frente a la obra sin más da lugar a su irrumpir y remover? 
¡De ningún modo! El darse obra de la obra exige “transformar las 
relaciones habituales con el mundo y la tierra y a partir de este momento 
contener el hacer y apreciar, el conocer y contemplar corrientes a fin de 
[detenerse] [verweilen] en la verdad que acontece en la obra” (Heidegger, 
2010: 48). Este detenerse en la verdad es lo que permite que la obra sea 
una obra, y este permitir es lo que Heidegger denomina “cuidado de la 
obra”, al que caracteriza con igual fuerza esencial que su ser-creación. 
Entonces, el arte como puesta-en-obra de la verdad es tanto el traer 
delante el desocultamiento de lo ente (crear), como el hacer acontecer 
al ser-obra (cuidar). En síntesis, “el arte es el cuidado creador [schaffende 
Bewahrung] de la verdad en la obra” (Heidegger, 2010: 52), un llegar a ser 
y un acontecer de la verdad.



155El cuidado de la obra de arte y la Phantasía

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

Tres preguntas nos hacen frente de inmediato. La primera y más 
evidente: ¿en qué consiste precisamente eso del cuidado?; la segunda: 
¿qué ocurre con nosotros cuando estamos al cuidado de la obra?;13 y la 
tercera: ¿qué se requiere de nosotros para llevar a cabo el cuidado?

Como en el caso del crear, en el cuidar no se trata tampoco de la 
actividad y acción planeada –en calidad de meta– de un sujeto, sino 
que “cuidar la obra significa el mantenerse en el interior (estar-dentro) 
[Innestehen] de la apertura de lo ente acaecida en la obra” (Heidegger, 
2010: 48–49). Se trata en última instancia de un saber, no como conocer 
o representar, sino como estancia-en o estar-siendo-en [Inständigkeit] “lo 
inseguro de la verdad que acontece en la obra” (Heidegger, 2010: 49). 

Así las cosas, en nosotros ocurre un múltiple movimiento 
[rücken] cuando estamos al cuidado de la obra, es decir, en la retirada 
[Entrückung] de la obra en la apertura de lo ente abierta por ella misma: 
un empujarnos fuera [Mich-Herausrücken] de lo habitual y un adentrarnos 
[Mich-Einrücken] en la apertura de lo ente abierta por la obra (Cfr. von 
Herrmann, 1980: 287).

Cuidado es entonces un movimiento de introducirse [Sicheinlassen] y 
mantenerse en el desocultamiento de lo ente. En este sentido, el efecto de 
la obra no es un mero producto causal de vivencias individuales,14 sino 
que “consiste en una transformación del desocultamiento de lo ente, que 
acontece a partir de la obra” (Heidegger, 2010: 52). Esta transformación 
no consiste en una divagación o mera imaginería que produce la ‘obra’ 
(reducida a cosa), sino en lograr que el entre brille en el espacio abierto 
que abre la obra.

El arte, el poner-en-obra de la verdad, tiene lugar entonces en el 
entrecruce de múltiples movimientos: el combate entre el levantar un 
mundo y traer aquí la tierra de la obra; el irrumpir lo inseguro y el 
remover lo que parecía seguro de la creación; y el desprendernos de lo 

13  Precisamente esta es la pregunta que formula von Herrmann: “¿Qué 
ocurre con nosotros en nuestra esencia, cuando estamos en una relación de 
experiencia directa con la obra de arte?” (von Herrmann, 1980: 284).

14  Si bien el carácter de cosa de la obra determina su realidad efectiva, 
no se trata de que, partiendo de nosotros mismos, nos representamos la obra 
como un objeto. El carácter de cosa de la obra, leído desde la obra misma, es su 
carácter terrestre, que es soporte de todo pero que se cierra en sí mismo, aunque 
es develado cuando se alza en un mundo en el combate instigado por la obra y 
fijado en la figura.



156 José Luis Luna Bravo

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

habitual y el adentrarnos en la apertura del cuidado.15 No son de ningún 
modo movimientos independientes y separables, pues precisamente 
acontecen sólo en el entrecruce: el desocultamiento de lo ente, es decir, 
la verdad, acontece en el adentrarnos (y permanecer) en la apertura de 
lo ente abierta por la obra en el combate mundo-tierra en el que irrumpe 
lo inseguro y se remueve lo aparentemente seguro. 

Pero, ¿cómo tiene lugar este entrecruce? Como fundación. La esencia 
del arte (en tanto poetizar) es fundación de la verdad. Al respecto afirma 
Heidegger: “Entendemos este fundar en tres sentidos: fundar en el 
sentido de donar, fundar en el sentido de fundamentar y fundar en el 
sentido de [iniciar]. Pero la fundación sólo es efectivamente real en el 
cuidado. Por eso, a cada modo de fundación corresponde un modo de 
cuidado” (Heidegger, 2010: 54).

En este marco, se inscribe la aparente paradoja alrededor de la 
fundación de la verdad en la obra (en el proyecto poético) como un venir 
y un no venir de la nada (Cfr. Heidegger, 2010: 55). Pero veámoslo más 
de cerca a la luz de los modos de cuidado que le corresponden a cada 
sentido de la fundación.

El modo del cuidado como don requiere el desprendernos de lo 
habitual, pues desde lo habitual no se puede derivar la verdad. La 
verdad viene de la nada en tanto que ésta no se deriva de lo dado como 
familiar, pues ella –en la obra– es precisamente irrupción de lo inseguro 
y remoción de lo seguro, ella es don. 

El modo de cuidado como fundamento implica el mantenernos en la 
apertura del ente. La obra, al ser apertura de lo cerrado, de la tierra, es 
precisamente su fundamento, de allí que la verdad no pueda venir de 
la nada. El mantenernos en la apertura abierta en la obra es el modo de 
cuidar de la fundación como fundamento.

Ahora bien, donación y fundamentación tienen el carácter de no 
mediado, de modo que la incitación del combate mundo-tierra en el que 
acontece la verdad es precisamente inicio. El modo de cuidado como 

15  Vale la pena destacar el juego de palabras con el que Heidegger describe 
esta puesta-en-obra de la verdad. Del lado de la obra en su estar-en-sí están las 
palabras Aufstellen (levantar, instalar) y Herstellen (traer aquí, elaborar, componer); 
del lado del crear están Stoßen (golpear, empujar); Anstoßen (impulsar, poner 
en marcha); Umstoßen (remover) y Aufstoßen (emerger, irrumpir); y del lado 
del cuidado están las palabras Rücken (mover); Entrücken (desprender, retirar, 
apartar); Einrücken (adentrar) y Herausrücken (sacar, empujar fuera).



157El cuidado de la obra de arte y la Phantasía

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

inicio exige el adentrarnos en la apertura del ente, es el salto fuera de lo 
habitual  (Cfr. Heidegger, 2010: 54–55).

Ya sabemos, en cierta medida, en qué consiste el cuidado y qué 
pasa con nosotros cuando estamos al cuidado de la obra en sus 
diversos modos. Una pregunta queda, sin embargo, aún por pensar: 
¿qué se requiere de nosotros para llevar a cabo el cuidado? ¿Es 
necesaria alguna disposición particular para llevar a cabo el cuidado 
o la simple percepción es suficiente? Para ser más precisos, ¿cuál es el 
modo específico de fenomenalización de la obra en cuanto obra?16 Por 
fenomenalización se entiende sin embargo no la objetualización de la 
obra, lo que la transformaría en estímulo para vivencias individuales, 
sino precisamente el modo en el que se permite el mostrarse obra. 
Al respecto, Heidegger advierte, como ya dijimos, que es necesario 
un “contener el hacer y apreciar, el conocer y contemplar corrientes” 
(Heidegger, 2010: 48), pero entonces, ¿qué es necesario “activar”?

4. La Phantasía y el cuidado de la obra
La hipótesis que queremos proponer es que el modo de 

fenomenalización de la obra de arte es la Phantasía. Ahora bien, 
φαντασία –de acuerdo con Heidegger– no designa una “actividad 
subjetivo-anímica o la facultad de ello, por ejemplo la «imaginación» 
[Einbildungskraft], sino que mienta algo objetual [Gegenständliches]” 
(Heidegger, 2007: 158). Pero, φαντασία no es tampoco el objeto hacia 
el que la imaginación está dirigida, es decir, lo imaginado, “lo no real 
a diferencia de lo real” (Heidegger, 2007: 158). Si no es la actividad 
del sujeto, ni la facultad, ni el objeto de alguna actividad, entonces 
¿qué es? En el sentido griego, afirma Heidegger, “φαντασία es real 
y simplemente lo que se muestra [das Sich-zeigende] en su mostrarse 
[Sich-zeigen], en su aparecer, en su presentarse, en su comparecencia 
[Anwesenheit]” (Heidegger, 2007: 158). En este contexto, Heidegger 
destaca la traducción hecha por Schleiermacher de φαντασία como 

16  Si  bien  es  cierto  que  en  términos  generales  la  formulación  de 
esta pregunta en cierto modo puede llegar a trasgredir lo que el mismo 
Heidegger estaría dispuesto a aceptar, es igualmente cierto que en virtud de la 
argumentación desarrollada hasta el momento su planteamiento es pertinente. 
En este sentido, a partir de este punto se tendría que afirmar que seguimos a 
Heidegger, aunque esto implique ir más allá de Heidegger (lo mismo valdría 
para Husserl).



158 José Luis Luna Bravo

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

«manifestación», «fenómeno», «aparición» [Erscheinung], pero no en 
el sentido de apariencia [Schein], sino como lo que se muestra (Cfr. 
Heidegger, 2007: 158).

Entonces, si la Phantasía designa esto objetual, es decir, lo que se 
muestra en su mostrarse, pero la obra puede mostrarse a partir de 
su carácter de cosa, como en una mudanza, o incluso como utensilio, 
como algo que sirve para adornar o para estabilizar una mesa que cojea, 
¿cómo se muestra la obra en su ser obra? Ya sabemos que es a través 
del cuidado de la obra, un mantenerse en el interior de la apertura de lo 
ente que acontece en la obra, lo que implica el movimiento recíproco de 
adentrarnos en la apertura de lo ente y de sacarnos fuera de lo habitual; 
pero aún queda por resolver el cómo adentrarse y el cómo mantenerse. 
El cómo permitir el mostrarse mismo en el que la obra se muestra como 
obra –y ésta es precisamente nuestra propuesta– es el phantasear. 

En este contexto, vale la pena explicar el uso del neologismo Phantasía 
(con Ph y tilde). Fundamentalmente por tres motivos:17 primero, para 
distinguirlo del sentido que comúnmente se adjudica a la palabra Fantasía 
como un actividad psíquica equivalente a la imaginación; segundo, para 
recoger el sentido originario de phainen, “iluminar, hacer luz”, que está 
en la raíz de to phainomenon, “lo que aparece”, “lo que sale a la luz” 
(Cfr. Mendoza Canales, 2015); y tercero, para marcar una distancia con 
la palabra φαντασία en griego, la cual está estrechamente vinculada a 
la percepción y más específicamente a la interpretación heideggeriana 
de la primera respuesta de Teeteto en el diálogo platónico del mismo 
nombre (Cfr. Heidegger, 2007: 158–161).

Bien es cierto que la reflexión de Heidegger alrededor de la 
φαντασία, por lo menos en lo que respecta a su interpretación del 
Teeteto de Platón, se basa en su relación con la percepción (αίσϑησις), es 
decir, en la pertenencia mutua entre el ser percibido y lo que se muestra 
en su mostrarse. Sin embargo, nosotros pretendemos, al mismo tiempo 
que ampliar, direccionar el papel de la Phantasía a su posible relación 
con el cuidado de la obra. En este sentido, ya no tendríamos la ecuación 
“ser percibido = mostrarse” o su equivalente “fantasía y percepción son 
lo mismo” (Heidegger, 2007: 158), sino “ser phantaseado = mostrarse 
como obra” o su equivalente “Cuidado y Phantasía son lo mismo”. Así 
como el ser-creado (en sentido específico) de la obra deviene del crear 

17  Seguimos dos de las sugerencias de Ricardo Mendoza y agregamos una 
adicional (Mendoza Canales, 2015).



159El cuidado de la obra de arte y la Phantasía

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

de un artista, su ser-cuidado deviene del phantasear de un cuidador en 
el que se muestra la obra precisamente en su ser-obra y no como mera 
cosa entre otras.

Entonces, frente a la pregunta por el modo de fenomenalización 
de la obra, diremos qué es la Phantasía. El phantasear es el modo como 
nos adentramos (y nos desprendemos de lo habitual) y como nos 
mantenemos en la verdad de lo ente acontecida en la obra. Ahora bien, 
si, como afirma Heidegger, “el cuidado ocurre en diferentes grados 
de saber y cada grado tiene diferente alcance, consistencia y claridad” 
(Heidegger, 2010: 49), es posible y necesario esbozar los diferentes modos 
(grados) de phantasear, es decir, modos en que la obra es phantaseada, lo 
que equivale a decir, modos en que se muestra como obra.

En este punto, nos resulta fundamental la caracterización que hace 
Husserl de la Phantasía.18 Sin embargo, a riesgo de ser poco (por no decir 
nada) husserlianos, trataremos de interpretar directamente, tomando en 
cuenta sólo lo que para nuestro propósito sea relevante, su descripción 
de la Phantasía a la luz de lo propuesto hasta el momento respecto al 
modo de fenomenalización de la obra de arte.19

18  Esta relación cooperativa Heidegger-Husserl que proponemos acá 
no deja de ser provocativa (por no decir problemática) a primera vista, sobre 
todo si consideramos que la primera idea que se nos viene a la mente de una 
fenomenología de la experiencia estética, llevada a cabo a partir de los análisis 
de Husserl sobre la conciencia de imagen [Bildbewusstsein] y/o la Phantasía 
perceptiva, resultaría incompatible e incluso explícitamente excluida de lo 
planteado por Heidegger. F.W. von Herrmann ha hecho notar con toda claridad 
que el cuidado está en clara oposición con la vivencia estética, toda vez que la 
relación de la vivencia estética y el objeto vivido estéticamente es una elaboración 
especial de la relación epistemológica Sujeto-Objeto. En esta relación –afirma 
von Herrmann– la obra de arte es el mero resultado del modelado artístico 
de un material pre-dado. El modelado se entiende como el proceso mediante 
el cual el artista expresa su idea estética en el material, es decir, se trata de la 
objetivación de una idea. Cuando el objeto es así formado y la obra de arte nos 
afecta, estimula –a quien tiene la vivencia– a sus propias vivencias de imaginería 
(Cfr. von Herrmann, 1980: 299–300). Sin embargo, como trataremos de mostrar, 
la Phantasía entendida como actitud (Einstellung) permite superar el núcleo de 
las posibles objeciones heideggerianas expuestas por von Herrmann.

19  Esto implica naturalmente que no consideramos el papel de la Phantasía 
en otros campos, por ejemplo, en el método de intuición de esencias o en la 
intersubjetividad, que bien podría ser otras claves de interpretación.



160 José Luis Luna Bravo

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

Partamos del siguiente hecho sobre el que Husserl insiste con 
vehemencia: hay un conflicto siempre presente entre el campo de la 
percepción y el campo de la Phantasía, de modo que cuando uno de los dos 
ingresa al campo del otro nos hallamos o en el terreno de las alucinaciones 
o en el de las apariencias perceptivas (ilusiones). Bajo tal estado de 
cosas, ¿cómo es posible la fenomenalización de la obra en la Phantasía? 
De acuerdo con Husserl, “nosotros estamos totalmente sumergidos en 
la Phantasía, así no atendemos a los objetos de la percepción, pero estos 
aparecen ininterrumpidamente, están allí y ejercen su tensión contra el 
correspondiente campo de Phantasía” (Husserl, 1980: 67). En la Phantasía 
entonces se inaugura una nueva dimensión, un modo original, último, 
en el que se “hace presente”, se presentifica (vergegenwärtigt) un mundo, 
a saber, el correspondiente mundo de Phantasía.20 Se trata de una 
transformación de nuestras relaciones habituales con el mundo y de la 
apertura de una nueva dimensión, sin que ello implique la eliminación 
del mundo habitual y mi trato con él. Es ciertamente en este sentido 
en el que Husserl, aproximadamente a partir de 1918, caracteriza a la 
Phantasía como una actitud (Einstellung).21 De este modo, Phantasía ya 
no se entiende como un simple acto de conciencia entre otros en el que 
viene a la presencia un objeto, sino más bien –en palabras de Fink– como 
“una modificación universal de toda la vida de la experiencia” (Fink, 

20  Es necesario sin embargo aclarar que las descripciones husserlianas sobre 
la Phantasía sufren varias transformaciones a lo largo de los años. De acuerdo con 
Rudolf Bernet se pueden identificar dos grandes transformaciones: la primera 
se refiere al distanciamiento de la teoría de Brentano de las representaciones 
auténticas e inauténticas a favor de la idea de la Phantasía como un modo 
de conciencia intuitiva. La segunda tiene lugar al interior de la conciencia 
presentificante y se refiere a la posibilidad de una conciencia de Phantasía sin la 
mediación de una imagen, es decir, la Phantasía pura (Cfr. Bernet, 2011: 15–16). 
En lo consecutivo nos referiremos exclusivamente al segundo modelo, es decir, 
a la Phantasía entendida no como un acto de conciencia en el cual los objetos de 
fantasía aparecen como representes de un otro que como tal no aparece (a esta 
idea precisamente se remite la crítica heideggeriana), sino como modificación 
reproductiva de una conciencia originaria (no se trata en modo alguno de una 
imagen, entendida como copia, de lo dado en la impresión).

21  Husserl habla explícitamente de Phantasieeinstellung en los Textos 18 y 
19 de 1918 y 1922/23 respectivamente (Cfr. Husserl, 1980), aunque bien podría 
rastrearse esta idea a partir de los años siguientes a la lección de 1904/1905 
titulada “Phantasie und Bildbewusstsein” (Texto 1 de Hua XXIII).



161El cuidado de la obra de arte y la Phantasía

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

1966: 21). Es justamente en esta actitud de Phantasía, que nos desconecta 
(entbindet) del mundo objetivo, en el que se “hace presente” la obra, si 
entendemos este hacer presente como el permitir su mostrarse en su ser 
obra. El mundo objetivo queda como horizonte, pues no desaparece, 
pero en el phantasear, en tanto cuidado, se atiende al obrar mismo de 
la obra. Esta es la condición de su aparición fenomenológica como ser 
obra.22

Es claro que en la experiencia de la obra de arte tiene lugar una 
conciencia de imagen (imagen entendida en sentido amplio, es decir, no 
exclusivamente visual, sino como composición que permite ver algo), en 
tanto modo de presentar un objeto que no es cualquier otra cosa dentro 
del mundo de la percepción. Sin embargo, el cuidado no es conciencia 
de imagen. Una reducción tal es lo que Heidegger mismo denuncia a 
partir la interpretación de la obra como algo irreal, es decir, la idea de 
que “la obra es una apariencia porque ella misma no es lo que presenta” 
(Heidegger, 2006: 24).23

La experiencia de la obra de arte puede igualmente servir como 
estimulante de vivencias o de recuerdos. Sin embargo, el cuidado no 
es estímulo de vivencias. En este contexto, argumenta von Herrmann 
que la contemplación del arte entendida como vivencia estética aísla a 
los hombres en sus vivencias, pues la misma obra estimula en algunos 
unas y en otros otras vivencias, lo que sería más bien una estancia-en-
lo-propio [Eigenständigkeit], en lugar de la estancia-en [Inständigkeit] el 
desocultamiento de lo ente que es propia del cuidado.

Si el cuidado no ocurre como conciencia de imagen ni como 
estimulante de vivencias, entonces ocurre como Phantasía. En la 
Phantasía en tanto actitud, en tanto modificación universal de toda la 
vida de la experiencia, se lleva a cabo el triple movimiento propio del 
cuidado: el desprenderse –desconectarse– de lo habitual, que implica una 

22  Vale la pena destacar las similitudes que se pueden encontrar entre la 
actitud filosófica y la actitud estética en el pensamiento de Husserl, sobre todo 
si, junto con Heidegger, consideramos que no sólo en la obra de arte acontece la 
verdad, sino también en el pensamiento. Al respecto es muy aclarador el artículo 
de Sebastian Luft (Luft, 1999: 46–53).

23  Esta lectura estaría más cercana a la primera de las transformaciones 
de la conciencia de Phantasía descritas por Bernet, es decir, a las descripciones 
tempranas de Husserl, que corresponden a su vez un modelo explicativo de la 
Phantasía en virtud de su carácter de imagen.



162 José Luis Luna Bravo

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

transformación de las relaciones habituales con el mundo pero no su 
eliminación, pues éstas quedan como horizonte; el adentrarse en la verdad 
de la obra que tiene lugar en esta nueva dimensión que se muestra en la 
actitud de Phantasía; y el mantenerse en el desocultamiento de lo ente que 
acontece en la obra que es posible mientras se permanezca en la actitud 
de Phantasía, pues como bien advierte Fink, en cualquier momento se 
puede experimentar una voladura (Sprengung) que nos saque de esta 
actitud (Cfr. Fink, 1966: 56). Se trata, para decirlo con Husserl, de una 
actitud neutral, no poniente, sino precisamente “cuidadora” de lo que 
en este modo de la Phantasía yo me pre-encuentro (Cfr. Husserl, 1980: 
570). Es en este sentido en el que afirma Husserl: “No es el poeta, sino el 
poema, lo que seguimos y comprendemos” (Husserl, 1980: 540). 

Queda nuevamente aludido el hecho de que este seguir y comprender 
(el cuidado) se da en diferentes grados. Al respecto, Husserl destaca que 
el yo tiene una doble actitud como posibilidad: O vivo en la Phantasía, de 
modo que se trata de un yo-Phantasía puro o soy simplemente el actual 
yo pero en el modo específico del “como-si” [Als-ob] de la Phantasía 
(Cfr. Husserl, 1980: 560). Con Husserl podríamos decir entonces que el 
cuidado puede ser completamente externo, más o menos como un pre-
significado vacío (en el modo del “como-si”), o puede ser (en sentido 
auténtico debe ser) un vivir en, un comprender real.24 Este último, 
siguiendo a Heidegger, implica el permitir el adentrarnos y permanecer 
en lo que nos ha sido co-dado, dado en herencia, pues el proyecto de la 
verdad que se establece en la obra no está consumado en el vacío y en lo 
indeterminado, sino que el poner-en-obra de la verdad se ve “arrojado 
en la obra a los futuros cuidadores, esto es, a la humanidad histórica” 
(Heidegger, 2010: 54).

Parafraseando una carta que Husserl envía en 1907 al poeta von 
Hofmannsthal, podríamos afirmar que el cuidado de una obra de arte 
se lleva a cabo en estricta desconexión de cualquier actitud existencial 
del intelecto y de cualquier actitud del sentimiento y de la voluntad. La 
obra de arte nos traslada (a la vez que nos obliga) al estado de Phantasía 
que excluye a la actitud meramente existencial (Cfr. Husserl, 1994: 133).

24  „Dieses kann völlig äußerlich, symbolisch sein, als mehr oder minder 
leere Vordeutung, ohne wirkliches, in reproduktiver Nacherzeugung der 
ursprünglichen Erzeugungsschritte schrittweise selbsttätig herzustellendes 
Verstehen“ (Husserl, 1989: 110).



163El cuidado de la obra de arte y la Phantasía

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

Ahora bien, podemos cambiar de actitud y en lugar de vivir en el 
phantasear, podemos describir cómo acontece el phantasear. En este caso, 
nos encontramos ya no al cuidado de la obra, sino en la pregunta por 
la esencia del cuidado y con ello en la pregunta por esencia del arte. 
Esta reflexión –afirma Heidegger– no obliga al arte ni a su devenir, 
pero “este saber reflexivo es la preparación preliminar, y por lo tanto 
imprescindible, para el devenir del arte” (Heidegger, 2010: 56).

Distinguimos entonces la actitud habitual (natural) en la que la obra 
se presenta como cosa o útil, la actitud reflexiva en la que la obra se pone 
como tema, como objeto de reflexión y la actitud de Phantasía en la que 
la obra deviene propiamente como obra en el cuidado.

En suma, el arte como poner-en-obra de la verdad consiste entonces 
en el acontecer de tres estancias: el estar-en-sí de la obra, el traer delante 
del crear y el permitir el mostrarse obra de la obra en el cuidado. El 
estar-en-sí de la obra es el combate entre levantar un mundo y traer 
aquí la tierra; el crear es el traer delante en el que irrumpe lo inseguro 
y se remueve lo que parecía seguro; y el cuidar es el desprendernos de 
lo habitual, adentrarnos en y mantenernos en la verdad de la obra. El 
cuidado como Phantasía es el sacar-a-la-luz [zum-Vorschein-Kommen], el 
entrar a la comparecencia [Anwesung] del desocultamiento de lo ente 
que acontece en la obra (Heidegger, 1989a: 41–42). 

Varias preguntas quedan, sin embargo, aún por plantear: ¿Desempeña 
la Phantasía –en el sentido que la hemos descrito– alguna función en el 
crear? Con otras palabras, ¿la interpelación de la naturaleza, que está 
dirigida a nosotros –al artista de manera especial–, en tanto somos 
quienes podemos escucharla, y la respuesta correspondiente, precisa 
acaso de la Phantasía como modo de escucha? Además, queda todavía un 
movimiento por pensar, pues luego de salir de lo habitual, adentrarnos 
y mantenernos en el desocultamiento de lo ente que acontece en la obra, 
hay que volver a lo habitual. La pregunta es entonces, ¿cómo tiene lugar 
este regreso a lo habitual y qué papel desempeña la Phantasía en este 
retorno? Son cuestiones de gran importancia, pero serán motivo para 
una nueva ocasión.



164 José Luis Luna Bravo

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

Referencias bibliográficas
Bernet, R. (2011). Phantasieren und Phantasma bei Husserl und Freud. 

En C. Sternad & G. Pöltner (eds.) Phänomenologie und Philosophische 
Anthropologie. Würzburg: Königshausen u. Neumann.

Bernet, R., Denker, A., & Zaborowski, H. (eds.) (2012). Heidegger und 
Husserl. Freiburg; München: Karl Alber.

Escudero, J. A. (2016a). A la búsqueda de un diálogo entre Husserl y 
Heidegger. En J. A. Escudero (ed.) Heidegger – Husserl. Vol. V (9–34). 
Buenos Aires: Teseo; SIEH.

	  (ed.) (2016b). Heidegger – Husserl (Vol. Volumen V). Buenos Aires: 
Teseo; SIEH.

Fink, E. (1966). Studien zur Phänomenologie. 1930-1939. Den Haag: 
Martinus Nijhoff.

Heidegger, M. (1977). Holzwege. Frankfurt am Main: Klostermann. 
	  (1989a). Nietzsches Lehre vom Willen zur Macht als Erkenntnis 

(Sommersemester 1939). Frankfurt am Main: Klostermann.
	  (1989b). Vom Ursprung des Kunstwerks: Erste Ausarbeitung. 

Heidegger Studies, 5, 5–22.
	  (2006). El origen de la obra de arte. Primera versión. Revista de 

Filosofía. Universidad Iberoamericana., 115, 11–34.
	  (2007). De la esencia de la verdad. Sobre la parábola de la caverna y el 

Teeteto de Platón. Lecciones del semestre de inviernos de 1931/32 en la 
Universidad de Friburgo. A. Ciria (trad.). Barcelona: Herder.

	  (2010). Caminos del bosque. A. Leyte & H. Cortés (trads.) Madrid: 
Alianza.

	  (2016). Vorträge. Teil 1: 1915 bis 1932. Frankfurt am Main: Klostermann.
Held, K. (2012). Husserl und Heidegger über den Anfang der Philosophie. 

En R. Bernet, A. Denker, & H. Zaborowski (eds.) Heidegger und 
Husserl (pp. 69–86). Freiburg; München: Karl Alber.

Husserl, E. (1980). Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur 
Phänomenologie der anschaulichen Vergegenwärtigungen. Texte aus dem 
Nachlass (1898-1925). E. Marbach (ed.) Den Haag; Boston; London: 
Martinus Nijhoff.

	  (1989). Aufsätze und Vorträge: (1922 - 1937). T. Nenon & H. R. Sepp 
(eds.) Dordrecht: Kluwer.



165El cuidado de la obra de arte y la Phantasía

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

	  (1994). Briefwechsel. Band III/7. Wissenschaftlerkorrespondenz. K. 
Schuhmann & E. Schuhmann. (eds.) Dordrecht; Boston; London: 
Kluwer Academic Publishers.

Luft, S. (1999). Husserl on the Artist and the Philosopher: Aesthetical 
and Phenomenological Attitude. Glimpse, 1, 46–53.

Mendoza Canales, R. (2015). Edmund Husserl: Phantasía e imaginación. 
Estudio sistemático del rol y la evolución de las presentificaciones 
intuitivas en el tránsito hacia la fenomenología trascendental (1898-1913). 
Barcelona: Universidad Autónoma de Barcelona.

Merleau-Ponty, M. (1993). Fenomenología de la percepción. Buenos Aires: 
Planeta.

von Herrmann, F.-W. (1980). Heideggers Philosophie der Kunst. Eine 
systematische Interpretation der Holzwege-Abhandlung „Der Ursprung 
des Kunstwerkes“. Frankfurt am Main: Klostermann.

Xolocotzi, Á. (2008). Dos décadas de una atormentada relación: Martín 
Heidegger y Edmund Husserl 1909-1929. Contribuciones desde 
Coatepec, 15, 11–37.


