Tuae New “PatH0s” oF GERMAN PHENOMENOLOGY.

REeFLECTIONS ON THE “RELIGIOUS” CHARACTER OF
HEIDEGGERIAN ONTOLOGISM AND ITS APPROACH TO
THE “PHILOsoPHY OF HITLERISM”, ACCORDING TO THE
YouNG LEVINAS

Pablo Facundo Rios Flores

Universidad de Buenos Aires- Conicet, Argentina
pablofacundorios@gmail.com

Abstract

From his initial stay in Freiburg (1928-1929), the Levinasian
reflections remained captivated by “hermeneutics of facticity”
and by the new phenomenology prophet: Martin Heidegger. At
the beginning of the thirties, Levinas maintained his fidelity to
the new orientation, with his new ideal of life, almost a new “re-
ligion”. However, after the Nazi rise to power and Heidegger’s
adherence to the new regime, his initial fascination with that
movement led to a critical revision of the religious character of
Heideggerian ontologism and his particular “magnetic field”.
The goal of this article is to determine how Levinas interprets
the new “pathos” of “hermeneutics of facticity” and, concomi-
tantly, the elective affinity of Heidegger with “political religion”
and “philosophy of Hitlerism”.

Keywords: Nazism, myth, religion, politics, Heidegger,
Levinas.

Received: 05 - 04 - 2017. Accepted: 23 - 05 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.910

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018), 61-97.



62 Pasro Facunpo Rios FLORES

LA NUEVA “PATETICA” DE LA FENOMENOLOGIA
ALEMANA.

REFLEXIONES SOBRE EL CARACTER “RELIGIOSO” DEL

ONTOLOGISMO HEIDEGGERIANO Y SU APROXIMACION

A LA “FILOSOFIA DEL HITLERISMO”, SEGUN EL JOVEN
LevINAS

Pablo Facundo Rios Flores

Universidad de Buenos Aires- Conicet, Argentina
pablofacundorios@gmail.com

Resumen

DesdesuinicialestadiaenFriburgo (1928-1929),lasreflexiones
levinasianas permanecieron cautivadas por la “hermenéutica
existencial” y por el nuevo profeta de la fenomenologia: Martin
Heidegger. A comienzos de los afos treinta, Levinas mantuvo
su fidelidad a la nueva orientacion filosofica, con su nuevo ideal
de vida, casi una nueva religién (Levinas [1931], p. 98). Sin
embargo, tras el ascenso del nazismo al poder y la adhesion de
Heidegger al nuevo régimen, la inicial fascinacién por aquella
corriente derivo en una revision critica del caracter “religioso”
del ontologismo heideggeriano y su peculiar “campo magnético”.
El objetivo del presente articulo sera determinar el modo en
que Levinas interpreta la nueva “patética” de la “hermenéutica
existencial” y, con ello, la afinidad electiva del pensador aleman
con la “religién politica” y “filosofia del hitlerismo”.

Palabras clave: nazismo, mito, religion, politica, Heidegger,
Levinas.

Recibido: 05 - 04 - 2017. Aceptado: 23 - 05 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.910

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA NUEVA “PATETICA” DE LA FENOMENOLOGIA ALEMANA 63

Introduccion

Desde fines del siglo dieciocho se va forjando en Europa la conciencia
del nacionalismo moderno y “la concepcion del estado como educador
del pueblo en el culto a la nacion” (Gentile, 2007: 18). La sacralizacion de
la patria y la instauracion de una “religion secular”, a la base de la idea
dieciochesca de la soberania popular y su legado en el siglo posterior,
otorga un valor religioso a la politica (Gentile, 2007: 19), cuya funcién
sera la de forjar la conciencia nacional a partir de la guia y formalizaciéon
de un culto en el que el pueblo debe adorarse a si mismo (Mosse, 2007:
16).

A comienzos del siglo XIX, la utilizacion de mitos y simbolos
nacionales y el “desarrollo de una liturgia que permitiria participar al
pueblo en dicho culto” (Mosse, 2007: 16), instaura una nueva politica
atravesada por una “mistica” nacional. Décadas mas tarde, esta nueva
religion civil se vio fortalecida por dos factores que estimulan aquella
devocion: el ascenso del nacionalismo basado en el Volk y el desarrollo de
los movimientos y politicas de masas (Mosse, 2007: 19). A fines de siglo
éstas confluyen en el surgimiento de “varios movimientos nacionalistas
y populistas notorios con una base de masas” (Paxton, 2005: 59).

Pero es a principios del siglo veinte que la exaltacion del culto
a la patria parece encontrar su cénit en la Primera Guerra Mundial
que fue percibida por muchos contemporaneos no sélo como una
disputa de ideales y visiones de mundo contrapuestas , sino también
como una auténtica “guerra de religion y de fe” (Losurdo, 2003: 7).
La reivindicacion del “cuerpo mistico colectivo” y del pathos de la
comunidad ocupan un lugar central en el chauvinismo exaltado por
el conflicto bélico. Sin embargo, esta reivindicaciéon no encuentra su
término tras el cese de dicha guerra pues el nuevo escenario no hace
mas que ahondar y transfigurar los estrechos vinculos entre religion y
politica. Por otro lado, el ciclo de crisis, guerras y revoluciones abiertas
en 1914, que da paso a lo que Traverso denomina la “guerra civil
europea” (Traverso, 2009: 51), intensifica la necesidad de repensar los
fundamentos de la soberania popular bajo una metanarrativa salvifica
con vistas a la instauracién de un nuevo orden social y politico. Como

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



64 Pasro Facunpo Rios FLORES
sostiene Roger Griffin, una atmosfera “palingenésica”! o de renovacion
impregna el periodo de entreguerras, en el marco de una experiencia de
crisis o situacién “liminoide”? (Griffin, 2010: 164-165).

Empero, si bien esta atmdsfera de renovacion se extiende al conjunto
de las naciones del viejo continente, fue la particular configuraciéon
palingenésica modernista® de la “religion politica” del fascismo vy,
mas tarde, del nacionalsocialismo, la que representé un auténtico
desafio para la conciencia politica europea. Ello no sélo por el caracter
novedoso de sus diversos mitos y simbolos como de su peculiar liturgia,
los cuales constituyeron un verdadero “campo magnético”,* sino
fundamentalmente por estimular y convocar con ellos a una particular
comprension de los fundamentos de la “identidad” soberana, del
proceso de auto-constitucién comunitaria. De este modo, el problema
del concepto moderno de “autonomia” y su nueva significacion en el
periodo de entreguerras encuentra un lugar destacado en los analisis
sobre la configuracién politico-religiosa del nacionalsocialismo, como
del fascismo en su conjunto.

! Utilizo este término en el sentido expuesto por Griffin, en su obra

Modernism and Fascism: The Sense of a Beginning under Mussolini and Hitler, para
referirse al “mito palingenésico” modernista del fascismo, pero cuya significacion
puede extenderse a otros discursos de renovacion de entreguerras caracterizados
por una triple articulacién: la experiencia de una crisis o “situacion liminoide”,
producto de ciertas circunstancias, culturales, sociales y politicas, favorece
la construccién de metanarrativas que exhortan a un retorno a las fuentes de
legitimacién comunitaria, un “retorno a si”, el cual deriva en una propuesta
de salvacion ante la situacién critica comprendida, en algunos casos, como un
“nuevo comienzo” (Griffin, 2010).

2 Griffin distingue entre situaciones “liminares” 7y situaciones
“liminoides”. Si bien ambas refieren a la confrontaciéon de la sociedad con
experiencias criticas que reclaman o incitan a una “regeneracién comunitaria”,
las ultimas se caracterizan por la constataciéon de una imposibilidad de apelar a
formas tradicionales de “renovacién” dando lugar a iniciativas que favorecen la
creacion de un nuevo orden (Griffin, 2010: 164-165). El proceso de identificacion
debe pasar entonces por la construccion de un nuevo dosel sagrado y no por un
simple retorno a formas antiguas (Lacoue-Labarthe y Nancy, 2011: 34).

% Sobre el caracter “modernista” del mito palingenésico del fascismo, véase:
Griffin, 2010.

*  Véase: Burrin, 1984/5.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA NUEVA “PATETICA” DE LA FENOMENOLOGIA ALEMANA 65

Es en el marco de esta particular atmosfera y preocupaciones
de entreguerras que debe comprenderse el inicial acercamiento de
Levinas a la fenomenologia y su nuevo ideal de vida, casi una nueva
“religiéon” (Levinas, [1931]: 98). El pathos palingenésico que impregna la
nueva corriente alemana ejerce un fuerte atractivo en aquellos jévenes
pensadores como Levinas interesados en encontrar una salida a la
“crisis” que atraviesa Europa, a partir de un “retorno” entusiasta hacia
los verdaderos fundamentos de la existencia humana. Pero aquello
que parece representar la via regia para una auténtica renovacion de la
tradiciéon occidental se ve tensionada, al mismo tiempo, por las posibles
resonancias politicas de la convocatoria fenomenoloégica. Levinas no
puede desconocer el peligroso acercamiento entre la nueva comprensiéon
de la “espiritualidad” de la fenomenologia alemana y aquel vitalismo
romdntico propugnado por los partidos extremistas que parecen dominar
Europa.

Esinevitable notar que los partidos politicos extremistas,
tan poderosos actualmente en Alemania, admiran ese
concepto de la espiritualidad. No se fian de la razon,
porque contradice su propia vitalidad; no obedecen a
la razén que dice ‘si’, cuando toda su existencia grita
‘no’ (...) creen que la verdad no es una contemplacién
objetiva de ideas eternas, sino el horrendo grito de una
existencia que lucha por ella misma. Es facil perderse,
desequilibrarse cuando uno cree estar oyendo una
voz mistica en las profundidades de su alma (Levinas,
[1933]: 59).

Si bien Levinas es capaz de sortear las iniciales criticas a la nueva
orientacion fenomenoldgica por su presunto “misticismo de lo concreto”,
la adhesion de Martin Heidegger al nacionalsocialismo lo conducira
a reflexionar criticamente sobre los fundamentos que subyacen a la
ontologia fundamental. En especial, el filésofo francés examinara el
atractivo y significado de la “patética” del pensamiento heideggeriano
(Levinas, 2009: 63), su peculiar “campo magnético”. A comienzos de
los afios treinta esta preocupacion se expresa en la pregunta por el
caracter religioso de la filosofia heideggeriana y la fascinacién ejercida

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



66 Pasro Facunpo Rios FLORES

por el nuevo profeta de la fenomenologia.® Este interrogante encuentra
tras 1933 un sentido especifico: la pregunta por la afinidad electiva
de la “hermenéutica de la facticidad” con la “religién politica” del
nacionalsocialismo.

El objetivo del presente articulo es analizar las reflexiones de Levinas
sobre la nueva “religién” fenomenolodgica y, particularmente, de la
ontologia heideggeriana, intentando comprender su inicial acercamiento
a ella, como su posterior alejamiento critico tras los compromisos
asumidos por el pensador aleman con el régimen nacionalsocialista.
A su vez, ello permitira discernir el modo en que Levinas interpreta
la nueva configuracion salvifica de la ontologia fundamental en su
acercamiento a la “filosofia del hitlerismo”. Para ello se recurrird a un
examen de algunos trabajos tempranos de Levinas menos frecuentados
sin desconocer, al mismo tiempo, aquellos que han recibido un mayor
interés critico por parte de sus intérpretes o exégetas.

La atmoésfera de renovacion de Friburgo: un nuevo ideal de
vida, casi una nueva religion

En su articulo “Friburgo, Husserl y la fenomenologia” de 1931,
Levinas recuerda su llegada a Friburgo y la atmdsfera de renovacién
que impregnaba por entonces a la “ciudad de la Fenomenologia” (Levinas,
[1931]: 90):

Salvajemente romantica’, la Selva Negra rodea la
ciudad de Friburgo, se desliza en su interior y reaparece
en su centro mismo. (...) Asi la Cultura, alcanzando
una universalidad verdaderamente perfecta, se hace
extensiva auin hasta aquello que niega y que hace que la
Naturaleza misma ofrezca todo cuanto puede ofrecer. La
ciudad es pequenia, pulcra y alegre. (...) Sin embargo, es
la Universidad la que aporta el impulso vital y el ritmo

> En “Friburgo, Husserl y la fenomenologia” Levinas opone las
indagaciones spenglerianas y la particular atmdsfera de su falso profetismo a la
tarea de la “nueva religion” fenomenolodgica (Levinas, [1931]: 98): “El éxito de
Spengler (...) es el de un falso profeta (...) ser fenomenologo [por el contrario]
es poner todo en cuestidn, sin llegar, por supuesto, al escepticismo” (Levinas,
[1931]: 99).

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA NUEVA “PATETICA” DE LA FENOMENOLOGIA ALEMANA 67

de la pequena ciudad universitaria alemana (Levinas,
[1931]: 89).

La llegada a la Universidad de Friburgo, a su impulso y ritmo vital,
parece capturar el alma del joven Levinas. Alli inicia la aventura de
la fenomenologia como un “eterno debutante en filosofia” o, en todo
caso, como “un joven abordando un gran maestro” que, mas alla de
los debates eternos, necesitara reencontrar los comienzos primeros de
la filosofia, sus dudas originales (Levinas, 2009: 59). La convocatoria
de la fenomenologia a un “retorno a las cosas mismas” no representa,
en palabras de Levinas, el suefio irracionalista de un ingenuo realismo
o de un misticismo naturalista. Ella exige, por el contrario, la seriedad
de una ciencia que penetre la fuente misma del fenémeno, en tanto
éste tenga un papel y funcién en la vida individual y efectiva (Levinas,
[1931]: 90). El retorno a la “concretitud” de la vida no representa mas
que una indagacion y reflexion sobre los fundamentos que sostienen
el mundo fenoménico, en especial, el mundo “practico-efectivo”. El
desvio fenomenoldgico se anuncia entonces como una reaccion contra la
desnaturalizacion del fendmeno mediante “construcciones abstractas”:
“Una interpretacion filosofica construida, impuesta desde fuera, traiciona
su sentido. La construccion deforma el fendmeno” (Levinas, [1931]:
90-91).¢ EI mundo “practico-efectivo” debe ser reconducido mediante

®  La referencia a una “filosofia construida” parece aludir a la filosofia de

las formas simbdlicas de Cassirer, en tanto interpretacion del fenémeno que
presupone la “construcciéon” representacional, o de otro modo, el principio
del simbolismo, en el marco de la disputa que enfrentara en aquellos afos al
neokantismo y la hermenéutica existencial. Cabe recordar que en 1929, Levinas
particip6 del famoso encuentro de Davos entre Cassirer y Heidegger, tomando
resuelto partido por la filosofia del altimo. La nueva filosofia existencial parecia
prometer, segun lo recordaba mas tarde, una revoluciéon del pensamiento
filosofico, anunciar un mundo que iba a sufrir un vuelco, frente a la filosofia
neokantiana de Cassirer que representaba un orden que seria abatido (Levinas,
2009: 63). Sélo unos afios mas tarde y tras la asuncién de Heidegger como rector
en la Universidad de Friburgo en el contexto de ascenso del nazismo al poder,
Levinas se arrepentiria de esta preferencia inicial adquiriendo una punzante
conciencia critica del valor politico de dicho encuentro. Sus reflexiones de
entreguerras reflejan el desplazamiento de esta fascinacion inicial por el
maestro de Friburgo hasta su posterior alejamiento critico, tras los compromisos
asumidos por el filésofo aleman con el régimen nacionalsocialista.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



68 Pasro Facunpo Rios FLORES

la labor fenomenolédgica a su fundamento filosofico: “cuando lo re-
situamos en la vida consciente, en lo individual e indivisible de nuestra
existencia concreta” (Levinas, [1931]: 91; énfasis del autor).

En su articulo de 1931, Levinas advierte que la convocatoria
fenomenoldgica a un retorno a las fuentes auténticas del mundo
practico-efectivo exige “determinar la auténtica naturaleza de lo
humano, la esencia propia de la conciencia” (Levinas, [1931]: 94). Pero
ésta ya no es concebida por los fenomendlogos como “replegada sobre
si misma” sino como “tendida hacia el mundo”, trascendencia propia de
la intencionalidad, pero también “inherente al mundo”,” trascendencia
participativa frente al “intelectualismo” propio de la actitud tedrica. La
fenomenologia se erige asi como reconocimiento de una conciencia
anclada o remachada al mundo practico-efectivo, a la “situaciéon
concreta”, a la riqueza que tiene la vida concreta (Levinas, [1931]: 95, 97):
reivindicacion de la inherencia de los sentimientos, de la presencia en
el espacio concreto, de lo “usual”, de lo “estético”, de lo “sagrado”, de
todo aquello “falseado y empobrecido por las tendencias naturalistas de
nuestro tiempo” (Levinas, [1931]: 97). Del positivismo al neokantismo,
el mundo parece despojado por la ciencia de su espesor “metafisico”, la
fenomenologia viene a “reencontrar el mundo perdido de nuestra vida
concreta” (Levinas, [1931]: 97). Levinas afirma:

Los fenomenologos alzan sus gritos de guerra: ‘jAbajo
las construcciones!’, ‘iVayamos a las cosas mismas!”.
“Trabajar es la consigna cotidiana de Friburgo”. La
“embriaguez del trabajo se mezcla con el gozo y el
entusiasmo (...) ‘Los espiritus se despiertan. jQué
alegria de vivir!” (Levinas, [1931]: 97-99).

El espiritu romantico de Friburgo, el nuevo impulso y ritmo vital
de la fenomenologia, convoca a los jovenes alemanes y de todo el
mundo interesados en abandonar las viejas “construcciones abstractas”
al participar de un “nuevo ideal de vida (...) casi una nueva religién”
(Levinas, [1931]: 98; énfasis del autor).

7 Como recuerda Dreizik, la tesis levinasiana de 1930 segtn la cual la

via iniciada por Husserl prosigue en Heidegger implica “que ‘pensada hasta
el final” la intencionalidad concebida por Husserl conduce al “ser en el mundo’
("In-der-Welt-Sein”) heideggeriano” (Dreizik, 2014: 90).

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA NUEVA “PATETICA” DE LA FENOMENOLOGIA ALEMANA 69

En “La compréhension de la spiritualité dans les cultures francaise et
allemande” (1933), Levinas recupera la atmdsfera romantica de Friburgo
en su analisis de la comprension de la espiritualidad en la cultura
alemana, en especial, en sus reflexiones sobre la tradicién pascaliano-
romantica. En tanto reaccion contra el denominado “positivismo
francés” para el cual la vida espiritual separada de la vida bioldgica
alcanza su apogeo en el “pensamiento puro, superior a la imaginacion,
a los sentidos, a las pasiones” y que se refleja “en la obra tedrica del
matematico o del fisico” (Levinas, [1933]: 53), la fenomenologia alemana
parte por el contrario “de la existencia espiritual concreta”, intentando
acceder a “la esfera de lo vital, junto con todo lo que la expresa en la
vida psicoldgica, [y que] constituye la esencia fundamental del alma”
(Levinas, [1933]: 55-56). El “intelectualismo” propio de la comprension
cartesiano-neokantiana de lo espiritual y su privilegio del “pensamiento
puro” contrasta entonces con el abordaje fenomenologico aleman del
mundo practico-efectivo, cuyos fundamentos orientan la investigacién
hacia la “vida concreta”, esto es, hacia un espiritu anclado o remachado en
la existencia (Levinas, [1933]: 55-56).

Los motivos pascaliano-romanticos, descritos por Levinas en 1933,
impregnan la comprension alemana de la esfera de lo espiritual: “El
hombre es ese ‘yo’ concreto, preocupado por su destino, angustiado
ante la muerte: la mira a los ojos o huye de ella. Esa angustia y las
experiencias que nos brindan los sentidos y las emociones son la tragedia
de la existencia humana (...) constituyen un solo complejo dramatico.
En ese drama se manifiesta la espiritualidad” (Levinas, [1933]: 56). Este
gusto por el “drama interior”, o por “la riqueza de las profundidades
del alma” (Levinas, [1933]: 56), determina la puesta en escena del
trabajo escenografico de la fenomenologia alemana, su particular
estilo de representacion.® Los fenomendlogos modernos de Alemania,
sostiene Levinas, llevan a cabo una rehabilitacion de todos aquellos

8 En sus conversaciones con Poirié, Levinas compara el trabajo

fenomenoldgico, su volverse “hacia la conciencia- hacia lo vivido olvidado
que es ‘intencional” para “entender y bien describir las intenciones secretas
de la intencionalidad” (Levinas, 2009: 59) con la tarea del escendgrafo “que
pasa de un acto a un acontecimiento concreto y estd obligado a aportar toda
la plenitud de apariencia en que este acontecimiento, finalmente, aparecera o
sera verdaderamente visible” (Levinas, 2009: 59), determinando con ello el estilo
dramatico del fenémeno escénico.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



70 Pasro Facunpo Rios FLORES

datos “elementales” de la conciencia, las impresiones, las sensaciones,
las querencias, relegados a un nivel inferior por la tradicion cartesiana
de lo espiritual, a través de su incorporacion a la intencionalidad de la
conciencia (Levinas, [1933]: 57). Desde entonces el “espiritu concreto”,
a cuya investigacion invita la fenomenologia alemana, se puebla de
“fuerzas oscuras, pero no ciegas” (Levinas, [1933]: 56). El retorno a
las fuentes del mundo practico-efectivo convoca a una “comprensién
existencial” del espiritu concreto, de su significacion y de su auténtica
determinacion. La fenomenologia como ciencia-comprensivo-existencial
del mundo fenoménico no supone un mero conocimiento teodrico-
especulativo sino una “ciencia”® tedrico-practica'® que senala al mismo
tiempo una “tarea”, que queda definida por la particular organizacién
de la escenificacién fenomenoldgica.

En aquellos afios, la figura de Heidegger se transformaba en el
principal director de la escena filosofica alemana ejerciendo “una
influencia extraordinariamente poderosa en la juventud universitaria”
(Levinas, [1933]: 58). Levinas destaca asi la renovacion heideggeriana
de la comprension de lo espiritual: “Heidegger, al hablar de la ‘realidad
espiritual’, ya no utiliza la palabra ‘conciencia’, sino ‘existencia’ (...)
dado que quiere realzar lo concreto y lo dramatico del alma” (Levinas,
[1933]: 58). Pero, ;en qué consiste este nuevo ideal de vida, esta nueva
religion propuesta por la ontologia heideggeriana? ;Cual es el sentido
que orienta los analisis del nuevo profeta de la fenomenologia y su
comprension existencial de la vida concreta?

? La tensi6n entre el impulso vital del renacimiento fenomenoldgico

y la posibilidad de “ofender la conciencia cientifica de su fundador Edmund
Husser]l” (Levinas, [1933]: 90) se hace patente en las tempranas reflexiones
levinasianas de los afos treinta.

10 Heidegger se refiere a “la original co-pertenencia de teoria y
praxis” (Heidegger, 1999: 186). Asimismo sostiene que la trascendencia de la
comprension ya esta implicada en la existencia, esto es, pertenece a la esencia
de la existencia humana, lo que denomina “comprension existencial originaria”
(Heidegger, 1999: 227).

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA NUEVA “PATETICA” DE LA FENOMENOLOGIA ALEMANA 71

La nueva “patética” del pensamiento heideggeriano y su ideal
de autonomia

En su articulo “Martin Heidegger y la ontologia”'' (1932) Levinas
examina las principales categorias y tesis de la nueva ontologia
fundamental de Heidegger, en especial de su obra El ser y el tiempo
de 1927. En este estudio, como sostiene Hansel, el joven filésofo acttia
todavia de intérprete y de discipulo (Hansel, 2014: 158) a través de la
divulgacién de la doctrina heideggeriana principalmente en Francia. El
pensamiento de Heidegger viene a poner en cuestion, segtin el analisis
levinasiano, la concepcion idealista del sujeto, a superar la “actitud
gnoseoldgica” del neokantismo, a desterrar la relacion privilegiada
de cardcter representacional entre sujeto y objeto (Levinas, [1932a]:
94). En torno al problema de la comprension de la subjetividad, de la
personalidad, de la esencia de la existencia humana se abren asi, segun
relata en aquellos afios, “dos posibilidades (...) la gnoseoldgica y la
ontologica” (Levinas, [1932a]: 96).

Levinas se pregunta entonces por la “forma original de la
trascendencia del alma”, mas alld del “intelectualismo” idealista:
“la nocion de ser y su relacién con el tiempo, constituye el problema
fundamental de la filosofia heideggeriana- el problema ontologico-"
(Levinas, [1932a]: 96-97). La pregunta por la subjetividad se determina
por el problema del ser y el tiempo, en particular, el “conocimiento de
si mismo” mediante la comprension existencial del Dasein. No se trata
ya de indagar los fundamentos de la conciencia sino, por el contrario,
“abandonar la nocidén tradicional de conciencia como punto de partida,
y también la decision de buscar en el acontecimiento fundamental
del ser- de la existencia del Dasein- la base de la conciencia misma”
(Levinas, [1932a]: 101). El fildsofo francés repite asi el famoso dictum
heideggeriano: “la esencia del hombre es, al mismo tiempo, su existencia.
Lo que el hombre es, es al mismo tiempo su manera de ser, su manera

" “Martin Heidegger y la ontologia” forma parte de una compilacién de

articulos de Levinas publicada en 1949 bajo el titulo Descubriendo la existencia
con Husserl y Heidegger. Este estudio es una reproduccion parcial, modificada
y abreviada, de un articulo aparecido en 1932 (mayo-junio) en la Revue
Philosophique.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



72 Pasro Facunpo Rios FLORES
de ser ahi, de ‘temporalizarse” (Levinas, [1932a]: 100). Levinas resume
asimismo las principales tesis de la analitica existenciaria: la definicion
ontologica del Dasein como ex-sistencia y “ser en el mundo” (In-der-
Welt-sein), la “facticidad” (Faktizitit) del Dasein o el hecho de “ser
arrojado” en general, la estructura intencional como “cuidado” (Sorge),
la trascendencia del Dasein en el “mundo entorno” (en el “ser a la
mano” del “ttil”) y en el mundo “junto a otros” (en el “ser con”), la
identificacion entre la estructura del cuidado, la comprensiéon y la
“disposicion afectiva” (Befindlichkeit), entre otras (Levinas, [1932a]: 103,
105, 108, 112-113).

En este nuevo marco categorial, Levinas reconoce el caracter
dramdtico de la tarea fenomenologica: “La comprension del ser es la
caracteristica y el hecho fundamental de la existencia humana (...) Para
Heidegger la comprension del ser no es un acto puramente tedrico sino
(...) un acontecimiento fundamental donde esta comprometido todo
su destino” (Levinas, [1932a]: 98; énfasis del autor). El ontologismo™ se
anuncia asi como una tarea practico-comprensivo-afectiva de la propia
existencia, la cual no se presenta de suyo en la cotidianeidad sino
que exige “el transito de la comprension implicita y no auténtica a la
comprension explicita y auténtica, con sus esperanzas y sus fracasos,
[lo que] constituye el drama de la existencia humana” (Levinas,
[1932a]: 99). La puesta en escena heideggeriana convoca a los jévenes
fenomenologos a vivir la tarea dramatico-existencial de un retorno
a las fuentes primeras o fundamentos ontolégicos de la subjetividad,
pasando “de la comprension implicita del ser a la comprension explicita
(...) una tarea de dominio y de dominacion en el seno de la ingenua
familiaridad con la existencia que quiza hara saltar la seguridad misma
de esta familiaridad” (Levinas, [1932a]: 99).12

12 Hansel recuerda que Levinas recurre en 1932 al término “ontologismo”

para referirse a la doctrina heideggeriana expuesta en El ser y el tiempo, esto es,
a la ontologia del pensador alemdn, su renovacién del problema del ser y las
principales tesis de su obra de 1927 (Hansel, 2014: 166). No obstante, este término
adquiere mas tarde un sentido méas amplio como denuncia de la “filosofia del
ser”, de su brutal proceso de “autoafirmacién” o “identidad” (Levinas, [1935]:
77) que Levinas reconoce, aunque no exclusivamente en ella, tras las “filosofia
del hitlerismo”.

13 Sobre la metéfora de la “seguridad” como expresion de la Gesellschaft o
Zivilisation moderna, en contraposicion con la auténtica Gesellschaft, propio de la

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA NUEVA “PATETICA” DE LA FENOMENOLOGIA ALEMANA 73

El proceso de conversion ontoldgico-existencial de la nueva
“religiéon” fenomenolodgica (Levinas, [1931]: 98) supone un nuevo ideal
de autonomia. La comprension del ser implica la “temporalizacion” del
tiempo propia de la existencia humana (Levinas, [1932a]: 99; Barash,
2012: 444), el “retorno a si” como un acto auto-poiético que no puede
limitarse a un mero conocimiento de si (Levinas, [1932a]: 100-101)
sino que se constituye en un proceso dramatico-existencial de “ser-se”.
Levinas define de manera precisa la reversion de aquel ideal por el
ontologismo:

No significa un retorno a la nociéon de conciencia interna
(...) no es una toma de conciencia, una constatacion pura
y simple de lo que se es (...) sino que esta comprension
es la dindmica misma de esta existencia, es este poder mismo
sobre si. En este sentido, la comprension constituye
el modo en que la existencia es sus posibilidades: lo
que era toma de conciencia deviene toma sin mas
(...) En el lugar que la filosofia tradicional reservaba
a la conciencia, la cual en tanto que toma de conciencia
permanece serenay contemplativa, exterior al destino 'y
la historia del hombre concreto del que toma conciencia,
Heidegger introduce la nocién de Dasein que comprende
sus posibilidades pero que, en tanto que comprensor, lleva
a cabo ipso facto su destino, su existencia ahi delante (...)
la conciencia se torna inseparable del destino y de la
historia del hombre concreto: ambos son una y la misma
cosa (Levinas, [1932a]: 111).

En el drama existencial del “ser en el mundo” las posibilidades
abiertas para el Dasein no son “posibilidades logicas que se ofrecen a
una serena razon que elige guardando eternamente las distancias”
(Levinas, [1934]: 12) sino que “el hombre esta siempre arrojado en medio
de posibilidades respecto de las cuales siempre ya esta comprometido,
siempre ha aceptado o rehusado” (Levinas, [1932a]: 110); la existencia
humana se define mediante esta “facticidad” (Faktizitit). El hombre
no tiene sus posibilidades sino que es sus posibilidades, “la base de la
existencia s6lo puede ser, por tanto, un poder aceptar o rehusar sus

“ideologia de la guerra”, véase: Losurdo, 2003.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



74 Pasro Facunpo Rios FLORES

propias posibilidades: una posibilidad fundamental de retornar sobre
si mismo” (Levinas, [1932a]: 110). Levinas recupera asi el término
heideggeriano de Geworfenheit que traduce como “dereliccion”: “El
Dasein siempre esta arrojado (rivé o voué)™ en medio de sus posibilidades”
(Levinas, [1932a]: 112). Pero ello no significa, sostiene el fildsofo francés,
una complacencia en lo de si pues “el Dasein existe en su predisposicién
mas alla de la situacién impuesta” (Levinas, [1932a]: 113). Levinas
recurre al concepto heideggeriano de Entwurf o proyecto esbozado,
en el que el Dasein “sin librarse de la fatalidad de la dereliccion (...)
estd mas alla de si gracias a su comprensién” (Levinas, [1932a]: 113).
En este particular anudamiento entre Geworfenheit y Entwurf que, segin
Levinas, “muestra bien la oposicién de la dereliccion al proyecto”
(Levinas, [1932a]: 113), se estructura el nuevo ideal de autonomia del
ontologismo fundamental que constituye la base de la puesta en escena
heideggeriana y su particular metanarrativa palingenésica. Asimismo
revela la oposicion fundamental “entre el Eigentlichkeit, la ‘autenticidad’,
y la Uneigentlichkeit, la ‘inautenticidad’, ‘modos cardinales del ser-ahi™
(Bourdieu, 1991: 81).

La analitica existenciaria propone su propia lectura de la “caida
social” o el “modo de ser” inauténtico.”” Levinas sefiala el fenémeno
de la “caida” (Verfallen) como tercer caracter de la existencia, junto
a la dereliccion y el proyecto (Geworfenheit y Entwurf), recordando la
advertencia heideggeriana de despejar de aquella nocién toda impronta
moral o teoldgica. La “caida” se comprende como un modo de ser
del Dasein en que este huye del caracter auténtico de su existencia,
recayendo en la vida cotidiana o cotidianidad (Alltiglichkeit) (Levinas,
[1932a]: 114). Levinas retoma asi los analisis sobre la analitica del Dasein
caido y sumergido en la vida cotidiana, su “impropiedad original”, sobre
el imperio del “uno” o del “Se”, de la “charlataneria”, la “verborrea”, el

4" En la version abreviada del estudio “Martin Heidegger y la ontologia”

publicada mas tarde en Descubriendo la existencia con Husserl y Heidegger,
Levinas sustituye, tal como recuerda Dreizik, el término “rivé” por una de sus
traducciones usuales al francés, la de Henry Corbin a los fragmentos de EI ser y
el tiempo: el término “voué” (Dreizik, 2014a).

1> Sobre la “jerga de la autenticidad” y sus connotaciones filoséfico-
politicas, véase “La jerga de la autenticidad. Sobre la ideologia alemana”, en
Adorno, 2008: 393-499.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA NUEVA “PATETICA” DE LA FENOMENOLOGIA ALEMANA 75

“tiempo de los relojes”, la alienacién en la funcién profesional o el rol
social, etc. (Levinas, [1932a]: 114).

Frente a la “caida social”, al “estado de caido”, la filosofia se ve
conminada a detenerse (epoché) y “remontar la pendiente (...) [esa]
tendencia hacia la comprension auténtica de si mismo” (Levinas,
[1932a]: 116). Levinas anuncia asi la convocatoria palingenésica
heideggeriana a un “retorno a si”: la “llamada que oye el Dasein caido
y disperso en las cosas que, para Heidegger, equivale al fenémeno
original de la “conciencia moral” (Gewissen)” (Levinas, [1932a]: 116). Esta
“conciencia moral” (Gewissen), prosigue Levinas en su reconstruccion
de la analitica existenciaria, esta determinada por un particular “temple
de animo” (Stimmung), pues toda comprension se efectiia siempre en
una disposicion afectiva (Levinas, [1932a]: 118). Es en la angqustia ante
la muerte donde el Dasein se comprende de manera auténtica “en
tanto es devuelto a la posibilidad desnuda de su existencia” (Levinas,
[1932a]: 119). Auténtica conversion de la “conciencia moral”, la angustia
hace que la existencia retorne a si misma, salvandola de la dispersion
en el mundo y revelandole de manera aguda su existir como “ser-en-
el-mundo” (Levinas, [1932a]: 120). Frente a la caida del Dasein en la
cotidianeidad, junto con la comprension impropia de si que caracteriza
el “intelectualismo” y su “toma de conciencia”, el filésofo aleman esboza
entonces su proyecto dramatico de “auto-constitucion” bajo un proceso
comprensivo-afectivo-existencial “auténtico” de ser-se.

¢(La filosofia existencial de Heidegger o un ‘retorno de lo
religioso’?

Tras el avance del nazismo y del fascismo en Europa, con su
cuestionamiento del “racionalismo” liberal de Occidente y su llamado a
participar de una nueva “religion politica”, el ontologismo heideggeriano
y su critica al idealismo occidental fue pronto acusado de promover
cierta tendencia mistica o irracionalista. Si bien en 1933, Levinas notaria
que la nueva concepcién fenomenoldgica se acercaba peligrosamente al
ideal de espiritualidad defendido por los partidos politicos extremistas
en Alemania, consideraba que aquellas expresiones politicas no eran
mas que “una desviacion del ideal aleman” (Levinas, [1933]: 59) o, en
todo caso, una degeneracion hacia formas cémicas o peligrosas respecto
de una concepcion considerada noble (Levinas, [1933]: 64). Sin embargo,
la toma del poder por parte del “hitlerismo” y la adhesion al nuevo

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



76 Pasro Facunpo Rios FLORES

régimen de aquel que fuera considerado por Levinas como el discipulo
mas original de Husserl y cuyo nombre es la gloria de Alemania, Martin
Heidegger (Levinas, [1931]: 100), deviene un auténtico “revés amoroso”
que pone en duda la cautela levinasiana de separar la hermenéutica
existencial de las “desviaciones politicas”. Desde entonces, Levinas
intent6 descubrir el significado y orientacion de “la nueva patética del
pensamiento” (Levinas, 2009: 63) heideggeriano, con el objetivo de
determinar su afinidad electiva con el nacionalsocialismo. Esta inquietud
se traslada pronto a una indagacion sobre el sentido del movimiento
fenomenoldgico que Levinas caracterizaba en 1931 como “un nuevo
ideal de vida, una nueva pagina de la historia, casi una nueva religion”
(Levinas, [1931]: 98).

En la resefia critica de 1937 a Das Phinomen des Glaubens dargestellt
im Hinblick auf das Problem seines metaphysischen Gehalts de Hans Reiner,
Levinas sostiene que el punto de mayor interés del trabajo consiste en
un problema apasionante que afecta a todos aquellos interesados en
el movimiento fenomenoldgico: la posibilidad de la existencia de una
“filosofia religiosa” en el pensamiento de Heidegger (Levinas, 1937b:
259-260). La pregunta por el significado de la filosofia heideggeriana se
entrecruza, de este modo, con la preocupacion por determinar el tipo de
aproximacién representada por la ontologia fundamental, el “espiritu”
que impregna el método fenomenoldgico propio de la analitica
existenciaria. Levinas analiza bajo esta perspectiva las reflexiones y
orientacion del trabajo de Reiner que permanece fiel al pensamiento del
maestro.

Tanto Heidegger como sus discipulos, sostiene Levinas, no
buscan ya como los idealistas las condiciones de la objetividad de
las representaciones; el “espiritu” no es para ellos una conciencia
representacional sino una existencia en la cual el drama es el drama
mismo de lo real (Levinas, 1937b: 260). En este drama lo “verdadero” y
lo “falso” ya no se mide por las reglas de la logica trascendental sino por
la “autenticidad” de esa existencia, esto es, por un cierto “modo de ser”
que debe responder a aquello que se es propiamente (Levinas, 1937b:
260). En este marco interpretativo, que acepta tanto la inspiracion general
de Heidegger como sus categorias y terminologia, Reiner recupera
entonces los analisis sobre la existencia humana finita, angustiada,
librada a la muerte, contenidos en El ser y el tiempo. Esta orientacién
fenomenoldgica embiste contra la vieja teologia y si bien da como
resultado, segtin la perspectiva de Reiner, el natural “ateismo” del alma

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA NUEVA “PATETICA” DE LA FENOMENOLOGIA ALEMANA 77

humana, este “ateismo es la condicidon de una fe digna de ese nombre,
capaz de revolucionar el alma humana y de quebrar sus estructuras
fundamentales”.'® Afirma que es posible salir de la “desesperanza” del
Dasein por el movimiento trascendente de la “creencia”; la “fe” es la via
de superacién del abismo de la angustia heideggeriana (Levinas, 1937b:
259). Esta fe no es para el autor ni una contemplacion, ni una disposicién
fundamental de la existencia humana, pues desborda los limites de la
condicién humana (Levinas, 1937b: 259).

A partir de esta concepcidn de la creencia o la fe Reiner traduce en
un lenguaje heideggeriano ciertas descripciones banales de la teologia
clasica (sobre el Dios creador, la salvacion, el profetismo, la conversion,
etc.), sin dejar de pagar tributo incluso a todas las tendencias que
afectan entonces al “alma religiosa en Alemania”: justificacion de un
“cristianismo ortodoxo” y un “cristianismo aleman”, de un “paganismo
germanico” y de un culto al Fiihrer y la raza (Levinas, 1937b: 259). La
critica de Levinas al estudio de Reiner, sin embargo, no se dirige hacia
estas reflexiones consideradas por el fildsofo francés como “menos
interesantes”, sino al intento del autor aleman de superar la filosofia
existencial de Heidegger permaneciendo fiel, no obstante, “a la base
ontologica de la creencia en la estructura existencial de la realidad
humana del Dasein”."” Por un lado, Levinas apunta criticamente contra
aquello que Reiner en tanto “buen heideggeriano” no ignora, esto es,
que la “angustia” de la finitud no representa un ferminus a quo en la
configuracién existencial sino que para Heidegger el “valor de la
desesperanza” [“courage de la désespoir”] es la suprema dignidad del
Dasein, que la angustia es la autenticidad misma, y que cualquier “fe”
que intente superarla es juzgada precisamente de traicion o destruccion
del caracter auténtico de aquella “transfiguracion” (Levinas, 1937b: 260).
Por otro lado, Levinas advierte que mientras los discipulos de Heidegger
imaginen superar al maestro partiendo de la angustia existencial y
hablando del amor y de la fe, no hacen sino fracasar en sus intentos de
superacion pues no acometen contra los presupuestos ontologicos que

16 “cet athéisme serait la condition d’une foi digne de ce nom, capable

de révolutionner 'ame humaine et de briser ses structures fondamentales”
(Levinas, 1937b: 260).

17 “]a base ontologique de la croyance dans la structure existentielle de la
réalité humaine du Dasein” (Levinas, 1937b: 259).

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



78 Pasro Facunpo Rios FLORES

subyacen a la analitica existenciaria. De este modo, mientras que Reiner
reconoce en la “superacién” de la teologia tradicional por parte de la
filosofia heideggeriana, la condiciéon de posibilidad de un “ateismo”
sobre el que puede levantarse una “filosofia de la fe”, Levinas insiste
en la necesidad de indagar, por el contrario, los fundamentos sobre
los que se asienta la estructura de la trascendencia del Dasein, cuya
particular articulacién torna irrisorio cualquier intento de ir “mas alla”
de la filosofia heideggeriana sin determinar previamente el modo de
comprension ontoldgica o concepcion de la espiritualidad abierta por
su pensamiento.

Tras su resefia critica a la obra de Reiner, Levinas analiza asimismo
el estudio de Arnold Metzger Phinomenologie und Metaphysik. Das
Problem des Relativismus und seiner Uberwindung. Este estudio comparte,
segiin Levinas, la misma pretension de Reiner y de un buen ntimero
de jovenes discipulos de Husserl de ir “mas alla” de la fenomenologia,
aunque se concentra en determinar el sentido de este movimiento de
ideas ubicandolo en la evolucion del pensamiento occidental (Levinas,
1937c: 261). La unidad de inspiracion del movimiento fenomenoldgico
consiste para Metzger en superar radicalmente el “relativismo”
(Levinas, 1937c: 261). Este ultimo no se reduce al mero escepticismo
sino a la experiencia en el pensamiento moderno de una pérdida de la
certeza de su acceso al ser, fundada al mismo tiempo sobre la certeza
cristiana de salvacion, sobre la relacién entre el hombre y su Salvador
(Levinas, 1937c: 261). Nuevamente el centro de atencion respecto del
movimiento fenomenoldgico se entrecruza con el problema religioso
de una basqueda de reparacion a la “crisis espiritual” y el intento de
presentar una nueva alternativa salvifica al antiguo drama teolégico.

Levinas destaca entonces el paralelismo trazado por Metzger en su
estudio Phinomenologie: asi como Nicolas de Cusa en un mundo finito
“manchado” de no-ser encuentra en el alma humana el punto de apoyo
que refleja el ser infinito de Dios, privilegio del alma que es el telon
de fondo del cogito cartesiano, la fenomenologia no es mas que una
alternativa al problema metafisico de una btisqueda de un nuevo terreno
de la trascendencia frente a la pérdida de certeza de aquella resoluciéon
(Levinas, 1937c: 261). En el estudio de Metzger, Levinas examina
entonces el andlisis de aquél sobre la disputa de la nueva orientacién
metafisica fenomenoldgica contra el “positivismo relativista”:

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA NUEVA “PATETICA” DE LA FENOMENOLOGIA ALEMANA 79

[La fenomenologia] ha comenzado por una
rehabilitacién del mundo concreto que el positivismo
relativista reducia a relaciones fisico-matematicas; se
reencontrd con el pensamiento de Dilthey quien, para
escapar al relativismo del pensamiento intelectual, ha
buscado refugio en la nocién de la vida de un ser-fuerza,
de un ser-estructura, de una forma inmanente a la materia.'®

Seguin la perspectiva comentada, la fenomenologia supera este
“refugio” en la nocién de vida ingresando a un acceso cierto al ser,
demandando garantias a la vida de su valor para el ser. Este pasaje
corresponde al movimiento que va desde la doctrina husserliana de la
evidencia en las Investigaciones logicas hacia la teoria de la conciencia
trascendental en Ideas. Metzger traza entonces la curva del pensamiento
occidental moderno desde la concepcién del sujeto de Nicolas de Cusa
y Descartes a la perspectiva trascendental de Husserl. Pero fiel al legado
heideggeriano acusa a este tltimo de subestimar el valor “ontologico”
del sujeto (Levinas, 1937c: 261). La “filosofia existencial” de Heidegger,
en su intento de comprender la funcién de trascendencia en el sujeto y
la angustia como un “temple de animo” fundamental, representa una
superacion de la concepcién de la trascendencia idealista hacia el “ser
absoluto”. El pensamiento del fildsofo de Friburgo simboliza, de este
modo, el término final de la fenomenologia (Levinas, 1937c: 262).

Esta lectura progresiva de la tradicién fenomenoldgica por parte
de Metzger, que recuerda las primeras aproximaciones levinasianas al
pensamiento de Husserl,' convoca al igual que el estudio de Reiner a un
“mas alla” de la fenomenologia por la via de un nuevo “idealismo”, un

8 “Elle a débuté par une réhabilitation du monde concret que le

positivisme relativiste réduisait a des relations physico-mathématiques; elle
se rencontre avec le pensée de Dilthey qui, pour échapper au relativisme de la
pensée intellectuelle, a cherché refuge dans la notion de la vie d"une étre-force,
d’un étre-structure, d"une forme immanente a la matiere” (Levinas, 1937c: 261).

9 La lectura progresiva de la tradicién fenomenoldgica puede encontrarse
en la tesis de Levinas de 1930, donde sostiene “que “pensada hasta el final la
intencionalidad concebida por Husserl conduce al ‘ser en el mundo’ (" In-der-Welt-
Sein’) heideggeriano” (Dreizik, 2014: 90), como en su articulo “Martin Heidegger
y la ontologia” de 1932, donde analiza “la idea de intencionalidad elaborada por
Husserl y pensada hasta sus ultimas consecuencias por Heidegger” (Levinas,
[1932a]: 102).

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



80 Pasro Facunpo Rios FLORES

“idealismo metafisico” que “renunciando al racionalismo (...) percibiria
en el sujeto su esencia trascendental, su nostalgia del real absoluto- infinito
y eterno”. Pero al igual que en Reiner, este llamado a un “idealismo
metafisico” cuyo lenguaje sigue siendo netamente heideggeriano
permanece, segun Levinas, todavia problematico (Levinas, 1937c:
261-262). Tras el recaudo del fildsofo francés respecto de esta “curva
armoniosa” presupuesta por Metzger se percibe nuevamente su interés
por una revisién critica del ideal de “trascendencia” de la ontologia
heideggeriana, de su particular interpretacion de la “crisis espiritual” y
de su configuracioén salvifica.

En su “Carta a propdsito de Jean Wahl” de 1937, articulo publicado
en el Bulletin de la société francaise de philosophie y cuya fuente fue su
correspondencia con Wahl a proposito de la exposicidon “Subjectivité et
Transcendance” de éste,” Levinas enfrenta la dificil tarea de analizar
el significado de la filosofia existencial, o mas especificamente, el
sentido de aquel “campo magnético” representado por la ontologia
fundamental de Heidegger en el periodo de entreguerras, al evaluar su
posible trasfondo “religioso”.

Para Jean Wahl, sostiene Levinas, “la filosofia existencial comporta,
de hecho, un nimero de nociones de origen teoldgico. Kierkegaard las
representa como tales. Heidegger y Jaspers intentan secularizarlas”
(Levinas, 1937a: 101). El problema del trasfondo “religioso” de la
filosofia existencial, como de una posible “secularizacion” por parte
de ésta de los conceptos teologicos, ocupa el centro de analisis del
articulo de Levinas. Para Wahl, prosigue, el “campo magnético” de la
filosofia existencial se halla precisamente en esta particular adopcién
y reconduccién de aquellas nociones de la teologia hacia el terreno de
la nueva ontologia fundamental. Ello constituye el mayor atractivo de
aquel pensamiento y le asegura su vinculo con lo concreto (Levinas,
1937a: 101). La tesis de Wahl puede resumirse asi: el existencialismo no

2 “renoncant au rationalisme (...) apercevrait dans le sujet son essence

transcendantale, sa nostalgie du réel absolu- infini et éternel” (Levinas, 1937c:
262).

2l La exposicién de Jean Wahl “Subjectivité et Transcendence” fue
pronunciada el 04 de diciembre de 1937 en la Société francaise de philosophie;
la correspondencia de Levinas se publico en el N® 37 del Bulletin de aquella

institucion.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA NUEVA “PATETICA” DE LA FENOMENOLOGIA ALEMANA 81

es mas que una secularizacion de los conceptos teoldgicos, su influencia
se nutre de aquel viejo fondo religioso.

Para Levinas, la reduccién de la nueva orientacion del pensamiento
existencial o, mas especificamente, del ontologismo heideggeriano a la
“tesis delasecularizacion” debe ser, no obstante, esclarecida: “Podriamos
preguntarnos si el vinculo entre la teologia y la filosofia existencial no
es al mismo tiempo mas profundo y —en lo que respecta a Heidegger—
menos determinante para la filosofia existencial de lo que Jean Wahl
sostiene” (Levinas, 1937a: 101). Por un lado, Levinas considera que la
profundidad de este vinculo esta basado en los problemas a los que la
filosofia existencial viene a responder y que coinciden, “a condicién de
no limitar la teologia a la dogmatica de una religion positiva cualquiera”,
con los problemas a los que la dogmatica intenta proveer de respuestas,
estoes, “el simple y desnudo hecho de la existencia del hombre moderno”
quien para el existir sigue siendo “conocer la soledad, la muerte y la
necesidad de salvacién” (Levinas, 1937a: 101). Levinas considera que
aun frente a la constatacion moderna de la “muerte de Dios”, del
“discurso sobre la ausencia de Dios”, aquellos problemas mantienen sin
embargo su vigencia (Levinas, 1937a: 101). Su vinculo con lo “concreto”
no deriva, desde esta perspectiva, de una situacién accidental sino, por
el contrario, de su co-pertenencia con la existencia misma del hombre
en tanto existente. El problema mismo de existir deviene asi en la nueva
orientacion filoséfica un asunto intrinsecamente “religioso”, el estudio
del existir humano se conecta ipso facto con dicha preocupacion: “Lo que
vincula a la filosofia de la existencia con la teologia es, ante todo, su
objeto mismo, la existencia; hecho por otra parte que si no es teoldgico,
si es al menos religioso” (Levinas, 1937a: 101- 102).%

2 En su resefia del mismo afio a “Kierkegaard et la philosophie

existentielle (Vox clamantis in deserto)” de L. Chestov, Levinas se refiere a las
categorias existenciales de la psicologia religiosa abiertas por el pensamiento
kierkegaardiano, replanteadas tras las tragicas condiciones de posguerra
por Jaspers y Heidegger en Alemania (como por Jean Wahl y Gabriel Marcel
en Francia), en torno al sufrimiento del individuo, la muerte y la salvacion.
Estas categorias analizadas por la nueva filosofia existencial siguen teniendo,
segun Levinas, un valor incuestionable para la conciencia europea, aunque
su significado permanece vinculado a la tensa relacién entre el legado judeo-
cristiano y el espiritu griego. Este ultimo se mantendria, no obstante, como
un garantia y resguardo contras algunas concepciones tendientes a un vulgar
irracionalismo o a nuevas doctrinas de la violencia (Levinas, 1937d).

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



82 Pasro Facunpo Rios FLORES

Sin embargo, Levinas sefiala un segundo aspecto problematico en
torno al vinculo entre la teologia y la filosofia existencial. Segin Wahl,
tal como fue expuesto previamente, el atractivo o “campo magnético”
de esta ultima se funda en una “secularizacion” de las nociones
teoldgicas. Levinas advierte que este proceso de secularizacién no
debe ser comprendido como una suerte de “encubrimiento” de aquella
procedencia. Para Heidegger, afirma, “laicizar una nocién no equivale
a camuflar su aspecto religioso” (Levinas, 1937a: 102). La filosofia de
la existencia no representa entonces una mera “ideologizacion” de
la teologia, en el sentido elemental de encubrimiento, sino que esta
determinada por su aspiracion a “superar el punto de vista teologico”
(Levinas, 1937a: 102). El centro de atencion respecto al vinculo entre
teologia y filosofia existencial se desplaza, de este modo, de la mera
constatacion de un paralelismo o continuidad entre ambas, hacia el
significado peculiar que adquiere la traduccién de aquel trasfondo
religioso por parte de la nueva orientacion filoséfica: “De ahi que el
problema de la relacion entre la filosofia de Heidegger y la teologia
dependa del sentido que tome esta laicizacion. El punto sobre el cual se
lleve a cabo serd, en efecto, el punto neuralgico de su filosofia” (Levinas,
1937a: 102).

Levinas retorna asi a la distinciéon heideggeriana entre la actitud
ontica y la ontolodgica, a partir de la cual el filésofo aleman ha intentado
alejarse delateologia. La ontologia fundamental apunta contrala “actitud
teoldgica” considerandola como una comprension ontica de la existencia
(Levinas, 1937a: 102). El analisis levinasiano remite asi al famoso §10 de
El ser y el tiempo, en el que Heidegger intenta deslindar la analitica del
“ser ahi” respecto de sus aproximaciones impropias. El fildsofo aleman
apunta alli contra la definicién teoldgica del hombre como “ens finitum”
dotado de alma, subsidiaria atin del hilo conductor griego del hombre
como “animal rationale”, y cuya idea de “trascendencia” permanece
manchada de “intelectualismo” (Heidegger, [1927]: 60-61). Heidegger
remite a las palabras de Zwinglio: “’Pues con el hombre fener la vista
puesta en Dios y su palabra, claramente indica que es por naturaleza
algo préximamente afiliado a Dios, algo muy parecido, algo que tiene
relacién con €l, todo lo cual mana sin duda de que esta creado a la imagen
de Dios” (Heidegger, [1927]: 61).

La antropologia tradicional se funda, segiin Heidegger, en una
comprension ontica del Dasein y de la trascendencia, esto es, en su
reduccion a una “unidad corpdrea-animico-espiritual” que alimenta

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA NUEVA “PATETICA” DE LA FENOMENOLOGIA ALEMANA 83

mas tarde, en la época moderna, a la idea de sujeto como subjectum: “La
definicion cristiana fue desteologizada en el curso de la Edad Moderna”,
junto con el hilo conductor griego “se enredan en la antropologia
moderna con el partir metédicamente de la res cogitans, de la conciencia”
(Heidegger, [1927]: 61). La teologia sigue anclada, seguin la perspectiva
heideggeriana, a una “interpretacion de la trascendencia como contacto
con un ‘ente” (Levinas, 1937a: 103) propio de la actitud “tedrica”, en
el anudamiento entre la antropologia tradicional griega, cristiana y
moderna.

La nueva preocupacion por el problema del “ser”, la nueva
interpretacion de la “trascendencia” del Dasein, la investigacion sobre
“las condiciones ontologicas de las diferentes situaciones de la existencia
efectiva, de pasar de la comprension ontica y existencial ala comprensiéon
que [Heidegger] llama ontoldgica y existenciaria” (Levinas, 1937a: 103),
aspiran a superar la “orientacion teoldgica” y, con ello, el privilegio
moderno de la “actitud tedrica” de la conciencia. La filosofia existencial
no es sino, desde esta perspectiva, el descubrimiento y la adopcion de
una actitud “propia” que revela los fundamentos auténticos del ser del
existente, “olvidados” por la antropologia tradicional. Sin embargo,
una indagacion sobre el significado o valencia de este movimiento de
reversion del espiritu teoldgico, del proceso de “laicizacion” propio de la
ontologia fundamental, de la determinacién de su modo de comprender
el caracter “religioso” de la existencia del hombre moderno, conduce
nuevamente a los andlisis ontoldgicos heideggerianos y su peculiar
configuracién palingenésica.

Tras la asuncién de Heidegger como rector en la Universidad de
Friburgo en 1933 y su adhesién al nacionalsocialismo, la pregunta por
el caracter “religioso” de la filosofia existencial, de este “nuevo ideal
de vida”, de esta “nueva religion” a las que los mejores espiritus se
ven atraidos o caen fascinados (Levinas, [1931]: 98-99), lleva pronto a
Levinas a preguntarse por el vinculo entre la “patética del pensamiento”
heideggeriano y aquel movimiento que conduce al maestro de Friburgo
a vislumbrar el cumplimiento o puesta en marcha de un auténtico inicio:
la “filosofia del hitlerismo”.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



84 Pasro Facunpo Rios FLORES

Lévy-Bruhl, la “mentalidad primitiva” y la orientacion de la
filosofia contemporanea: la constitucion de un “idealismo
mitico”

Con vistas a analizar las reflexiones levinasianas de los afios treinta
sobre la relacion entre la “filosofia existencial” de Heidegger y la
nueva “filosofia elemental® del hitlerismo”, resulta pertinente efectuar
un breve rodeo argumentativo previo. En “Lévy-Bruhl y la filosofia
contemporanea” de 1957, Levinas parece brindar una sugerente hipotesis
de lectura respecto de la relacion entre la filosofia contemporanea, en
particular la fenomenologia alemana, y las investigaciones de Lévy-
Bruhl sobre el pensamiento “primitivo” o “mitico”, que puede conducir
al nticleo central de sus reflexiones de entreguerras.

En “La compréhension de la spiritualité dans les cultures francaise
et allemande” de 1933, Levinas ubica el pensamiento de Durkheim y
Lévy-Bruhl dentro de la tradicién positiva o cartesiana de lo espiritual.*
Al comienzo de su articulo de 1957 reconoce nuevamente el legado

2 Cabe recordar que el concepto mismo de lo “elemental” habia sido

empleado por Durkheim para referirse a los modos de representacion religiosa
de las denominadas “sociedades primitivas”, en su reconocida obra de 1912:
Durkheim, Emile, 1912, Les Formes élémentaires de la vie religieuse: le systéme
totémique en Australie, Paris, Alcan.

2 Gj en “La compréhension de la spiritualité dans les cultures francaise
et allemande” Levinas incluye las investigaciones de Durkheim y Lévy-Bruhl
dentro de la tradicién y comprension “cartesiana” de lo espiritual, aflos mas
tarde en De la existencia al existente de 1947 sefala una diferencia significativa
entre la idea de participacion introducida por Lévy-Bruhl y la concepcién de lo
sagrado de Durkheim. En la concepcién durkheimiana de las “representaciones
colectivas” lo sagrado se distingue de lo profano por los sentimientos que
provoca, pero estos siguen siendo los de un sujeto frente a un objeto (Levinas,
[1947]: 81). “La impersonalidad de lo sagrado en las religiones primitivas [es
para Durkheim] (...) el Dios ‘todavia’ impersonal, de donde saldrd un dia el
Dios de las religiones evolucionadas” (Levinas, [1947]: 81). Pero la idea de Lévy-
Bruhl de la “participaciéon” mistica trae a escena una concepcidén que parece
“destruir las categorias que servian, hasta entonces, para la descripcion de los
sentimientos suscitados por lo ‘sagrado” (Levinas, [1947]: 81).

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA NUEVA “PATETICA” DE LA FENOMENOLOGIA ALEMANA 85

“positivista” de las ideas de Lévy-Bruhl: su analisis sobre el “mentalidad
primitiva”, afirma, esta presidido por una filosofia que “remite a un
empirismo muy cercano al positivismo, y en todo caso a un empirismo
intelectualista” (Levinas, [1957]: 55). Sus conceptos fundamentales se
someten a la jurisdiccion de la ciencia; la “mentalidad primitiva” aparece
como objeto o tema (algo inferior) de una mentalidad que se habria
librado de ella, aquella “que en el siglo XVIII se atribuiria a ‘las Luces™
(Levinas, [1957]: 55). La “mentalidad primitiva” puede ser abordada
entonces como un objeto por medio del método propio de las ciencias
de la naturaleza. Pero, afirma Levinas, las propias investigaciones del
antropdlogo francés lo conducen a nociones que ponen en cuestion
este modo de acceso a la realidad, esto es, al ser estructurado como
Naturaleza. Sus hallazgos quiebran sus propios marcos interpretativos
y preparan o abonan el terreno para una nueva comprension de lo
espiritual (Levinas, [1957]: 56). Levinas vincula esta particular reversién
de las categorias tradicionales llevadas a cabo por los estudios de Lévy-
Bruhl con aquella que habria efectuado la fenomenologia alemana en
aquel periodo.

Por un lado, esta reversidn supone un cambio en el modo de
comprender las condiciones de la experiencia y el acceso a la realidad. La
“mentalidad primitiva” no puede interpretarse ya, segtin Lévy-Bruhl, a
partir de las categorias propias de la representacion (Levinas, [1957]: 56-
57). Haciéndose eco del anti-intelectualismo bergsoniano el antropo6logo
francés se refiere a la “mentalidad primitiva” como aquella que “no
esta simplemente mezclada con elementos emocionales sino que esta
orientada por ellos de un modo original” (Levinas, [1957]: 59). La
emocién “primitiva” posee una cierta trascendencia, esto es, no es un
estado mental sino que ostenta una cierta “intencionalidad”, de alli “una
determinada categoria del ser, la de lo sobrenatural y de lo mistico”
(Levinas, [1957]: 59). Del mismo modo, la fenomenologia alemana
contemporanea prepara la “ruina de la representacion” en su estudio de
la trascendencia de la “intencionalidad” y su concepcién del sentimiento
o la afectividad como “contacto con el ser”, como participacién en el ser
bajo el signo del dominio y la posesion, en este estar “comprometido”
en el ser (Levinas, [1957]: 59). Por otra parte, esta nueva concepcién
de lo espiritual implica un quiebre de la metafisica del “sujeto” como
sustantividad o subjectum. Contra la prioridad ldgica y gramatical
del sustantivo, la nocién de “participacion” propia de la “mentalidad
primitiva” desubstancializa la substancia, lo que supone una subversién

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



86 Pasro Facunpo Rios FLORES

de las categorias clasicas sobre el sujeto (Levinas, [1957]: 61-62). La
fenomenologia, por su parte, en su promocion de la experiencia afectiva
emancipada de la prioridad del sustantivo, inaugura una estructura del
ser ligada a la accién y al adverbio, como en el caso de Heidegger, para el
cual los seres aparecen en el mundo ya no como sustantivos sino como
participando en un campo o atmosfera (Levinas, [1957]: 61). Por otro lado,
el vinculo con la exterioridad no se comprende entonces como la relacién
con un “mundo representado”. La “participacion mistica”, segtin Lévy-
Bruhl, se transforma en un tiempo y espacio sentido y comprometido en
una red de participaciones misticas con el grupo social, las generaciones,
la tierra, etc. (Levinas, [1957]: 64-65). Los fenomendlogos, en sentido
analogo, conciben la relaciéon con la exterioridad como fundada en una
“participacion existencial” temporo-espacial, en un estar “arrojado”
y comprometido en el “nudo existir’, un “despliegue, como eficacia,
influencia, dominio y transitividad” (Levinas, [1957]: 64).

En el marco de este anudamiento entre las reflexiones del
antropdlogo sobre la “mentalidad primitiva” y los nuevos conceptos
de la fenomenologia alemana, y en particular de la filosofia existencial
heideggeriana, Levinas lanza una aguda observacién. Esta nueva
concepcion de lo espiritual como “mentalidad”, que Lévy-Bruhl
vislumbra y que la fenomenologia asume,® no es sino una idea
“moderna”. Mientras que Lévy-Bruhl descubre en la “mentalidad
primitiva” una nueva comprension de lo espiritual que viene a poner en
cuestion sus propios marcos interpretativos, dentro de la tradicion del
“positivismo” cartesiano, la filosofia existencial heideggeriana, segin
dicha hipotesis, coincide insospechadamente con las determinaciones
adscriptas por aquel a dicha mentalidad pero atribuyéndosela
paraddjicamente a la estructura existencial del Dasein. Aquello que
para Lévy-Bruhl representa un modo heterogéneo a la conciencia
europea occidental o, mas tarde, una modalidad heterénoma interna a
la propia conciencia,® en la fenomenologia alemana y particularmente

% Mientras que Lévy-Bruhl, segtin Levinas, intenta explicar esta nueva

comprension de lo espiritual (Levinas, [1957]: 57), la nueva filosofia existencial
alemana la asume como parte o estructura constitutiva del existente en tanto
existente.

% Cabe recordar que la posicion de Lévy-Bruhl sobre el “pensamiento
primitivo” sufrié cambios importantes desde su obra Les Fonctions mentales dans
les sociétés inférieures de 1910, hasta sus Carnets, publicados péstumamente, en

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA NUEVA “PATETICA” DE LA FENOMENOLOGIA ALEMANA 87

en Heidegger se transforma sin embargo en la fuente de determinacién
del existente en tanto existente. La llamada “mentalidad primitiva”
asumida como trasfondo o estructura ontologica universal resulta el
punto de partida de la analitica del Dasein. Pero la ontologizacion del
“pensamiento mitico” por parte de la filosofia existencial no supone, sin
embargo, un mero retorno y aceptacion de formas antiguas y superadas
de lo espiritual. El pensamiento heideggeriano es expresion, por el
contrario, de una comprension “moderna” de la existencia. Empero,
ello no es contradictorio con las propias investigaciones de Lévy-Bruhl.
Pues lo que este ultimo habria descubierto en el espejo sin fondo de los
pueblos primitivos serian los lineamientos generales de una concepcién
de lo espiritual como “mentalidad”, un término nuevo que designa, tal
como fue dicho previamente, una idea esencialmente moderna (Levinas,
[1957]: 66).

La filosofia existencial no encarna, desde la perspectiva levinasiana,
ni una defensa del irracionalismo (de lo inconmensurable, de lo
heterogéneo al pensamiento ldgico), ni la mera expresion de un
conservadurismo o forma tradicional de la “conciencia”, de caracter
religioso o teoldgico. En ella el “retorno del mito” se amalgama, por
el contrario, con una concepcion moderna de lo espiritual. “A través de
una técnica fenomenoldgica y sus virtualidades criticas” (Abensour,
2001: 26), Levinas intenta determinar los fundamentos ontoldgicos de
la filosofia heideggeriana y su nueva comprension del Dasein o de la
“mentalidad” del existente, en tanto reversion elemental y moderna del
“espiritu de libertad” de la tradicion occidental.”

los que se advierte un alejamiento de su posicién inicial sobre la heterogeneidad
radical entre la mentalidad primitiva y civilizada, en favor de una continuidad
experiencial.

¥ La critica de Levinas al ontologismo de Heidegger puede aproximarse,
aunque por una via y método alternativo, a lo que Bourdieu llama mas tarde la
estrategia de la ontologizacién o la ontologizacién de lo trascendental propia de la
filosofia heideggeriana (Bourdieu, 1991: 69-71).

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



88 Pasro Facunpo Rios FLORES

El despertar de los sentimientos elementales: sobre la “filosofia
del hitlerismo” o un retorno al remitente

En el estudio “El Mal elemental” de 1997 que acompafia Algunas
reflexiones sobre la filosofia del hitlerismo (1934), M. Abensour analiza las
reflexioneslevinasianasa partir delasiguiente hipdtesis delectura: en este
breve articulo Levinas ofrece un espejo a su maestro en fenomenologia
“para ver si éste reconocia la imagen que su discipulo, intérprete del
hitlerismo, habia logrado hacer aparecer ante él” (Abensour, 2001: 31).
Abensour se pregunta, y al mismo tiempo sugiere, si Levinas no hace
funcionar la fecundidad heuristica de la fenomenologia a partir de
una conceptualizacion de raigambre heideggeriana, con el objetivo de
“iluminar al mismo Heidegger con la ayuda de sus propios conceptos
y permitirle asi comprender la naturaleza del movimiento al que se
habia unido publicamente en mayo de 1933 al pronunciar el ‘Discurso
del Rectorado™ (Abensour, 2001: 39). Asimismo, el autor agrega: “La
relacion subterranea con Heidegger -nunca nombrado- en este texto
que es algo asi como un ‘retorno al remitente’, requiere una paciente
aproximacion al ensayo de Levinas sobre la meditacion filosofica, De
la evasién, escrito un afio después y dedicada al hitlerismo” (Abensour,
2001: 31-32).

La escena shakespeariana que Levinas ofrece, semejante a la de
Hamlet frente a su tio Claudio, denuncia en un gesto especular los
compromisos filosofico-politicos asumidos por el pensador aleman.
El filésofo francés utiliza el aparato conceptual heideggeriano para la
representacion de la “filosofia del hitlerismo”, haciendo resonar sus
armonias o acordes insospechados con la filosofia existencial. Abensour
advierte los ecos “heideggerianos” que las reflexiones de Levinas dejan
oir en torno al “campo magnético” del hitlerismo: contra el espiritu
abstracto de la tradicion occidental, la reivindicacién o apoteosis de la
“concretud”; contra el “intelectualismo” o predominio de la “actitud
tedrica”, la rehabilitacion de la intencionalidad del “sentimiento” (de
la tonalidad afectiva o Stimmung) que constituye nuestra inherencia
(Geworfenheit) enelmundo; contralaactitud pasivaenla despreocupacion
y el juego, la “proyeccion de si” (Entwurf) en virtud del llamado (Voz o
Stimme) de la herencia y del pasado, de las misteriosas voces de la tierra
y de la sangre (Abensour, 2001: 29, 37, 47).

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA NUEVA “PATETICA” DE LA FENOMENOLOGIA ALEMANA 89

Tras las resonancias “existenciales” sugeridas por los analisis de
Levinas sobre la filosofia 0 metanarrativa palingenésica del hitlerismo y
su reversion del “espiritu de libertad” de la tradicion occidental europea,
Abensour recupera aquello que considera el nticleo de la estrategia
levinasiana: en su representacion shakespeariana, el filésofo francés
habria intentado “aprehender” la Stimmung del hitlerismo (Abensour,
2001: 39), senalando mediante este gesto metodoldgico las complicidades
del maestro de Friburgo. Ahora bien, resulta preciso sostener, sin
embargo, que Levinas busca “representar” la Stimmung del hitlerismo,
lo que le evita asumir en el mismo gesto los presupuestos del aparato
conceptual heideggeriano. Tomando recurso de los andlisis levinasianos
expuestos en De la evasion, en el que el filosofo francés describe el proceso
de identificacion subyacente al ontologismo como “el encadenamiento mds
radical, mds irremisible, el hecho de que el yo es uno mismo” (Levinas, [1935]:
83), como asi también la tesis de Algunas reflexiones sobre la filosofia del
hitlerismo segun la cual la novedad del hitlerismo es la reivindicacién
del encadenamiento del hombre al “fondo mismo de su ser” (Levinas,
[1934]: 14), Abensour traduce el ideal de “autonomia” que penetra,
segun Levinas, la nueva orientacion filosofico-politica. “La Stimmung
del hitlerismo (...) es el encadenamiento que determina tonalmente un
modo de sentir especifico, a saber, el ser engarzado” (Abensour, 2001: 40).
Ella no traduce un “no-proyecto”, una ausencia de trascendencia, sino
una trascendencia “remachada” al ser, un “ser engarzado en segundo
grado” (Abensour, 2001: 92). He aqui el centro del ideal de “autonomia”
que esta en la base del ontologismo hitleriano y que Levinas analiza en sus
obras de 1934 y 1935: la ley interna del Dasein consiste en su posibilidad
de “ser-se” de un modo auténtico, de determinarse de acuerdo con
aquello que “se es” propiamente.

En su convocatoria a un retorno a la fuente e intuicion originarias, el
“idealismo mitico” del hitlerismo rechaza toda “toma de conciencia” que
ponga en cuestion la “participacién” en la “concretud” del ser, alentando
un “retorno a si” como adhesion a si mismo, como afirmacion de aquello
que “se es” auténticamente. La “toma de conciencia” no implica la
liberacion marxista del fatalismo de la situacién social a la cual el hombre
se encuentra remachado (Levinas, [1934]: 14), pues “ser verdaderamente
uno mismo (...) es, al contrario, tomar conciencia del encadenamiento
original ineluctable (...) aceptar este encadenamiento” (Levinas, [1934]:
17). Los analisis de Levinas sobre la “filosofia del hitlerismo” a partir de
la reconstruccion propuesta por Abensour permiten volver criticamente,

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



90 Pasro Facunpo Rios FLORES

en virtud del dispositivo especular, sobre los fundamentos de la
ontologia existencial, 1o que el autor llama un “retorno al remitente”. Asi
los andlisis de Levinas sobre el nuevo ideal de autonomia del hitlerismo
como “encadenamiento original ineluctable” a uno mismo, apuntan esta
vez hacia la analitica existenciaria de Heidegger. En su introduccién a
De la evasion, “Salir del ser por una nueva via”, J. Rolland analiza las
reflexiones levinasianas sobre el proceso de identificacion o “retorno
a s1” del ontologismo, en su reivindicacién de la brutal y autosuficiente
reflexividad del ser, a partir de una remision al conflicto latente con
Heidegger (Rolland, 1999: 13). Si en Algunas reflexiones sobre la filosofia del
hitlerismo Levinas identifica la nueva concepcion del “espiritu” humano
asumida por el hitlerismo como un “encadenamiento a uno mismo”,
la determinacion de este “encadenamiento” se desliza en De la evasién
hacia una indagacion del fundamento autopoiético del ontologismo,
término con el que Levinas define en “Martin Heidegger y la ontologia”
de 1932 la filosofia existencial heideggeriana, como auto-afirmaciéon
del ser, el “ser es”. El proceso y representacion shakespeariana de los
estudios levinasianos puede describirse como el pasaje de la “filosofia
del hitlerismo” al ontologismo, del ontologismo a la “filosofia existencial”.

A partir de los anadlisis expuestos en De la evasién, Rolland vuelve
sobre los fundamentos subyacentes al ideal de autonomia de la
“ontologia fundamental”, mostrando la agudeza filoséfico-politica
de la argumentacion levinasiana sobre la nueva comprensién de la
espiritualidad del ontologismo hitleriano. Con ello hace explicitos
los acordes y resonancias que las reflexiones de Levinas dejan oir
tras sus indagaciones sobre la “filosofia del hitlerismo”. En Algunas
reflexiones sobre la filosofia del hitlerismo Levinas afirma: “Una concepcion
verdaderamente opuesta a la nocion europea de hombre seria posible
solo si la situacion social a la cual éste se encuentra engarzado [rivé] (...)
constituyera el fondo mismo de su ser” (Levinas, [1934]: 14), énfasis del
autor). Toda la tension analitica se concentra aqui en la determinaciéon
de este “étre rivé”, de este “estar engarzado”, o en otros términos de
este “estar remachado” al ser. Rolland sefala entonces el trasfondo
heideggeriano que se refleja sobre esta condicion de “encadenamiento”:
ellaremite de manera evidente a lanociéon heideggeriana de Geworfenheit,
que Levinas denominara en su articulo de 1932 “derelicciéon” (Rolland,
1999: 23). Esta hipodtesis de lectura puede ser ratificada por las propias
reflexiones levinasianas. En su tesis “La constitucion del si-mismo, entre
la adhesion y la distancia respecto de si, en los trabajos de Emmanuel

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA NUEVA “PATETICA” DE LA FENOMENOLOGIA ALEMANA 91

Levinas (1933-1948)”,% Dreizik recuerda un punto central de la traduccién
e interpretacion del filosofo francés del concepto de Geworfenheit. En la
edicién original a “Martin Heidegger y la ontologia”, publicada en 1932
en la Revue philosophique de la France et de ['étranger, Levinas traduce esta
nocién con el término “rivé”, esto es, el estar “remachado”. La analitica
existenciaria en su comprension de la estructura ontoldgica del existente
humano revela “el hecho de que el Dasein esta remachado [rivé] a sus
posibilidades”.? El reflejo especular de la estrategia levinasiana trasluce
asi las afinidades electivas, pues en 1934 sostenia: para el hitlerismo la
“adherencia al yo vale por si misma (...) toda la esencia del espiritu consiste
en este encadenamiento” (Levinas, [1934]: 16).

Sin embargo esta particular adherencia a si mismo no equivale a una
mera pasividad o estatismo. La trascendencia del Dasein, como afirma
Levinas en “Martin Heidegger y la ontologia”, representa un momento
fundamental de la comprension del ser que Heidegger fija mediante el
término Entwurf, esto es, como “proyecto-esbozo” (Rolland, 1999: 26).
Empero, Levinas se detiene particularmente en la nocién de Geworfenheit
(Rolland, 1999: 26; Abensour, 2001: 190-191), pues ella parece condicionar
incluso la propia determinacion de esta “proyeccion de si”. En De la
evasion, siguiendo la linea explicativa de Rolland, la Geworfenheit puede
interpretarse a la luz de aquello que Levinas denomina el “sentimiento
agudo de estar clavado” (Levinas, [1935]: 79, énfasis del autor) al
ser. Es bajo tal hipdtesis de lectura que el autor retoma un aspecto
fundamental de la “dereliccion”: su vinculacion o, mas precisamente, su
compenetracion con el concepto de Stimmung o tonalidad afectiva. Los
analisis levinasianos sobre la “filosofia del hitlerismo” y el ontologismo
espejan nuevamente aqui su reflejo critico sobre la nueva comprensién
de la espiritualidad de la ontologia fundamental de Heidegger: “toda la
esencia del espiritu consiste en este encadenamiento. Separarlo de las
formas concretas con las que desde ahora mismo se halla comprometido
es traicionar la originalidad del sentimiento mismo [de identidad] del
que conviene partir” (Levinas, [1934]: 16; énfasis del autor). Este
“sentimiento” original como adherencia o participacion existencial del
Dasein revela asi “la verdad elemental de que hay ser—ser que vale y pesa”

% Esta tesis, ain no publicada, puede consultarse en la “Biblioteca

Central” de la Facultad de Filosofia y Letras, Universidad de Buenos Aires.
¥ “le fait que le Dasein est rivé a ses possibilités” (Levinas, 1932b: 417;
énfasis del autor).

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



92 Pasro Facunpo Rios FLORES

(Levinas, [1935]: 79). Desde entonces “la preocupacion hacia el porvenir
y el ‘al-encuentro-de-si’ contenidos en el impulso marcan un ser
encomendado a un recorrido” (Levinas, [1935]: 81-82). El cumplimiento
de un destino, sentencia Levinas, es el estigma del ser (Levinas, [1935]:
82).

Levinas logra identificar el ntcleo del proyecto ontologico
heideggeriano y su particular “campo magnético”: el llamado a un
proceso de auto-identificacion o “retorno a si” auténtico, entendido
como movimiento de trascendencia participativa en aquello que
“se-es”, permite unificar el ideal moderno de autonomia con una
comprension mitica de la propia existencia, esto es, un “idealismo
mitico”.* “Ser verdaderamente uno mismo” implica “tomar conciencia
del encadenamiento original ineluctable” (Levinas, [1934]: 17) con
“las misteriosas voces de la sangre, los llamados de la herencia y del
pasado”(Levinas, [1934]: 16-17), participando del destino o misién del
pueblo aleman. Las palabras de Heidegger en su Discurso del rectorado
parecen resonar: la comprension del “mundo espiritual” de un pueblo,
en tanto darse a si mismo la ley como suprema libertad supone en
primer término la vinculacién y obligacion de participacion o “arraigo”,
de “entrega” o “disposicion”, de determinacion y vinculacién a la
“misién espiritual” [Auftrag] de la “comunidad nacional”, del “pueblo”
[Volk] (Heidegger, [1933]: 14); “el mundo espiritual de un pueblo (...) es
el poder que mas profundamente conserva las fuerzas de su raza y de
su tierra” (Heidegger, [1933]: 12-13). A partir de sus estudios ontoldgicos
sobre los fundamentos de la analitica existenciaria, Levinas permite
descubrir el centro neuralgico de la “religion politica” heideggeriana,
su particular laicizacion filosofico-politica moderna del pensamiento
“mitico”, marcando su acercamiento y afinidad electiva con la nueva
“filosofia del hitlerismo”.

% En el cuarto volumen de la Filosofia de las formas simbdlicas, Cassirer

se refiere al “idealismo” de Heidegger (Cassirer, [1928]: 21) sin desconocer
la “atmdsfera” mitica en la que Heidegger pretende incorporar la filosofia
trascendental. Levinas se ubica asi entre aquellos pensadores interesados en
comprender el cardcter novedoso de las formas elementales o “miticas” de la
vida politica moderna y sus corifeos en la filosofia de su tiempo.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA NUEVA “PATETICA” DE LA FENOMENOLOGIA ALEMANA 93

Conclusiones

Al comienzo del presente trabajo se expusieron las primeras
impresiones de Levinas sobre el clima de renovacién de Friburgo, la
“atmosfera metafisica” que impregnaba por entonces a la “ciudad de
la Fenomenologia” (Heidegger, [1931]: 90). El ritmo vital de la nueva
orientacion filosofica, que en aquellos afios hallo en Heidegger su
principal guia y mentor, imponia su particular estilo palingenésico,
esto es, su “nuevo ideal de vida, una nueva pagina de la historia, casi
una nueva religion” (Heidegger, [1931]: 98). Desde su inicial estadia en
Friburgo entre 1928-1929, las reflexiones levinasianas permanecieron
cautivadas por la “hermenéutica existencial” y la fascinacion ejercida
sobre los jovenes discipulos por el nuevo profeta de la fenomenologia.
En los primeros afios de la década del treinta Levinas mantuvo su
fidelidad a la nueva orientacion frente a las acusaciones lanzadas por
sus adversarios contra los ambiguos compromisos filoséfico-politicos de
la fenomenologia alemana derivados de un presunto “misticismo de lo
concreto”.

Sin embargo, tras el ascenso del nazismo al poder y la adhesién
de Heidegger al nuevo régimen, la inicial “atraccion amorosa” de
Levinas por la “hermenéutica existencial” derivo en una revision critica
del “campo magnético” del ontologismo heideggeriano. A través de la
atmosfera que impregnaba la ontologia fundamental, atravesando
aquel complejo de intenciones que determinaban la convocatoria
del pensador alemdan a una nueva comprension de la espiritualidad,
Levinas se propuso una indagacion de los fundamentos filosofico-
politicos que motivaran la “afinidad electiva” entre la nueva ontologia
y el movimiento nacionalsocialista. En torno al “campo magnético” del
ontologismo heideggeriano, Levinas intentd determinar si el atractivo
que ejercia esta nueva “patética del pensamiento” (Levinas, 2009: 63) no
representaba un retorno de lo “religioso” en el mundo moderno. O con
mayor precision, si el atractivo de la fenomenologia alemana y su nuevo
ideal de vida no se nutrian tal vez de la mera secularizaciéon de un viejo
fondo religioso.

Empero, Levinas rechazd la interpretacion de la ontologia
fundamental como una mera secularizacién “ideologizada”, en el
sentido elemental de encubrimiento, de una religion tradicional. El

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



94 Pasro Facunpo Rios FLORES

atractivo de la “hermenéutica existencial” exigia determinar, por el
contrario, el caracter especifico de su forma de comprension moderna
y elemental. El punto central de la clave interpretativa levinasiana se
resumio asi: si bien el pensamiento heideggeriano representaba una
modalidad elemental o “mitica” de comprension de la existencia o, en
otros términos, una ontologizacién del “pensamiento mitico”, ello no
suponia un mero retorno y aceptacion de formas antiguas y superadas de
lo espiritual. La ontologia heideggeriana era, segun Levinas, expresién
de una comprension moderna de la existencia que albergaba una nueva
configuracién espiritual, un peculiar “idealismo mitico”.

A partir de esta clave interpretativa se recuperd la estrategia
“especular” que caracterizaba la doble orientacion critica levinasiana:
de la filosofia elemental del hitlerismo al ontologismo heideggeriano, de
este ultimo al fenémeno nacionalsocialista. El filésofo francés utilizo
como un astuto escendgrafo o fenomendlogo el aparato conceptual del
pensador aleman para la representacion de la “filosofia del hitlerismo”,
haciendo resonar sus armonias o acordes insospechados con la ontologia
fundamental. En el marco de esta representacion shakespeariana se
lograron determinar asi, segtin esta perspectiva, las derivaciones tedrico-
politicas de los postulados heideggerianos y su peculiar “idealismo
mitico”, delineando conjuntamente la afinidad electiva entre el ideal
de “autonomia” de la “hermenéutica existencial” con la “filosofia
elemental del hitlerismo”. Levinas no solo llevaria a cabo uno de los
primeros esfuerzos exegéticos para determinar el peculiar atractivo o
“campo magnético” de la filosofia de Heidegger, sino también para
comprender los fundamentos ontoldgicos de la nueva “religion politica”
del nacionalsocialismo. En este sentido, sus reflexiones representan, por
un lado, uno de los primeros acercamientos a la “cuestion Heidegger”
desde un andlisis que, sin desatender el contexto social y politico
europeo, aporta un analisis e interpretacion rigurosa de los fundamentos
y compromisos filoséfico-politicos de la analitica existenciaria. Por otro
lado, ellas anticipan ciertas perspectivas historiograficas sobre el fascismo
aleman e italiano que, en oposicion a una lectura sobre la naturaleza
conservadora, reaccionaria o arcaica del llamado palingenésico fascista
a la “regeneracion comunitaria”, destacan por el contrario su novedoso
cardcter revolucionario y conservador, moderno y mitico.”

31
2012.

Para un acercamiento a este debate historiografico, véase: Traverso,

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA NUEVA “PATETICA” DE LA FENOMENOLOGIA ALEMANA 95

Referencias bibliograficas

Abensour, M. (2006). El mal elemental. (Introduccion). Levinas, E.
Algunas reflexiones sobre la filosofia del hitlerismo. R. Ibarlucia y B.
Horrac (trad.) Buenos Aires: FCE.

Adorno, T.W. (2008). La jerga de la autenticidad. Sobre la ideologia
alemana. Dialéctica negativa. La jerga de la autenticidad. A. Brotons
(trad.) (393-499). Madrid: Akal.

Barash, J. A. (2012). Ernst Cassirer, Martin Heidegger and the Legacy of
Davos. History and Theory, 51, 3, 436-450.

Bourdieu, P. (1999). La ontologia politica de Martin Heidegger. C. de La
Mezsa (trad.) Buenos Aires: Paidos.

Burrin, P. (1984/5). La France dans le champ magnétique des fascismes.
Le Débat, 32, 52-71.

Cassirer, E. (1996 [1928]). The philosophy of symbolic forms. Tomo IV:
The Metaphysics of Symbolic Forms. New Haven and London: Yale
University Press.

Dreizik, P. (2014). La posibilidad del liberalismo en Levinas. ‘Quelques
réflexions sur la philosophie de I’hitlérisme’ entre dos lecturas de Husserl.
Levinas y lo politico. (87-100). Buenos Aires: Prometeo.

__ (2014a). La constitucion del si-mismo, entre la adhesion y la distancia
respecto de si, en los trabajos de Emmanuel Levinas (1933-1948). [Tesis de
licenciatura. Direcciéon: Dr. Roberto Walton]. Facultad de Filosofia y
Letras, Universidad de Buenos Aires.

Gentile, E. (2007). El culto del Littorio. La sacralizacién de la politica en la Italia
fascista. L. Padilla Lépez (trad.) Buenos Aires: Siglo XXI Editores.
Griffin, R. (2010). Modernismo y fascismo. La sensacion de comienzo bajo

Mussolini y Hitler. J. B. Castifieyra (trad.) Madrid: Akal.

Hansel, J. (2014). El ‘ser es’ y el ‘hay’: autarquia y anonimato del ser en
los primeros escritos de Levinas. P. Levinas y lo politico. Dreizik
(comp.) (157-172). Buenos Aires: Prometeo.

Heidegger, M. (1989 [1933]). La autoafirmacion de la Universidad
alemana. La autoafirmacion de la Universidad alemana. EI Rectorado,
1933-1934. Entrevista del Spiegel. trad. R. Rodriguez (trad.) (7-19).
Madrid: Tecnos.

_ (1999 [1928-1929]). Introduccion a la filosofia. M. Jiménez Redondo
(trad.) Madrid: Catedra.

(2012 [1927]). El ser y el tiempo. ]. Gaos (trad.) México: FCE.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



96 Pasro Facunpo Rios FLORES

Lacoue-Labarthe, P. y Nancy, J. (2011). El mito nazi. J. C. Moreno Romo
(trad.) Barcelona: Anthropos Editorial.

Levinas, E. y Poirié, F. (2009 [1986]). Ensayos y conversaciones. M. Lancho
(trad.) Madrid: Arena Libros.

__ (1993[1957]). Lévy-Bruhl y la filosofia contemporanea. Entre nosotros.
Ensayos para pensar en otro. ]. L. Pardo (trad.) (53-68).Valencia: Pre-
Textos.

___ (2000 [1947]). De la existencia al existente. P. Pefialver (trad.) Madrid:
Arena Libros.

__ (2006 [1937a]). Carta a proposito de Jean Wahl. Los imprevistos de la
historia. T. Checchi (trad.) Salamanca: Sigueme.

__ (1937b). Revues Critiques. Das Phinomen des Glaubens dargestellt im
Hinblick auf das Problem seines metaphysischen Gehalts de Hans Reiner.
Revue Philosophique de la France et de I'Etranger, 11-12, 258-260.

__ (1937c). Revues Critiques. Phinomenologie und Metaphysik. Das
Problem des Relativismus und seiner Uberwindung de Arnold Metzger.
Revue Philosophique de la France et de I'Etranger, 11-12, 260-262.

__ (2017 [1937d]). Review of Leon Chestov’s Kierkegaard and the
Existential Philosophy (Vox clamantis in deserto). ]. McLachlan (trad.)
Disponible en web:

http://www .angelfire.com/nb/shestov/sk/levinas.html.

__ (1999 [1935]). De la evasion. 1. Herrera, (trad.) Madrid: Arena Libros.

__ (2006 [1934]). Algunas reflexiones sobre la filosofia del hitlerismo. R.
Ibarlucia y B. Horrac (trad.) Buenos Aires: FCE.

(2012 [1933]). El concepto de espiritualidad en la cultura francesa y
alemana. Lithuania Philosophica. De Kant a Levinas. ]. Rosales (comp.
y trad.) (50-64). Valencia: La Torre del Virrey.

__ (2005 [1932a]). Martin Heidegger y la ontologia. Descubriendo
la existencia con Husserl y Heidegger. M. Vazquez (trad.) Madrid:
Sintesis.

__ (1932b). Martin Heidegger et 1'ontologie. Revue philosophique de la
France et de I'étranger, t. CXIII, n° 1-2, pp. 395-431. Disponible en web:
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k17252n/f395.item.langFR.zoom.

__ (2006 [1931]). “Friburgo, Husserl y la fenomenologia”, Los imprevistos
de la historia. T. Checchi (trad.) Salamanca: Sigueme.

Losurdo, D. (2003). La comunidad, la muerte, Occidente. Heidegger y la
“ideologia de la guerra”. A. Bonanno (trad.) Buenos Aires: Losada.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA NUEVA “PATETICA” DE LA FENOMENOLOGIA ALEMANA 97

Mosse, G. (2007). La nacionalizacion de las masas. Simbolismo politico y
movimientos de masas en Alemania desde las Guerras Napolednicas al
Tercer Reich, trad. J. C. Menezo, Buenos Aires: Siglo XXL

Paxton, R. (2005). Anatomia del fascismo. J. M. Alvarez Flérez (trad.)
Barcelona: Peninsula.

Rolland, J. (1999). Salir del ser por una nueva via. (Introduccién).
Levinas, E. De la evasion. 1. Herrera (trad.) Madrid: Arena Libros.
Traverso, E. (2012). La historia como campo de batalla. Interpretar las

violencias del siglo XX. L. Folica (trad.) Buenos Aires: FCE.

Traverso, E. (2009). A sangre y fuego. De la guerra civil europea, 1914-1945.
M. A. Petrecca (trad.) Buenos Aires: Prometeo Libros.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)





