
Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018), 61-97.

The New “Pathos” of German Phenomenology. 

Reflections on the “Religious” Character of 
Heideggerian Ontologism and its Approach to 

the “Philosophy of Hitlerism”, According to the 
Young Levinas

Pablo Facundo Ríos Flores
Universidad de Buenos Aires- Conicet, Argentina

pablofacundorios@gmail.com

Abstract
From his initial stay in Freiburg (1928-1929), the Levinasian 

reflections remained captivated by “hermeneutics of facticity” 
and by the new phenomenology prophet: Martin Heidegger. At 
the beginning of the thirties, Levinas maintained his fidelity to 
the new orientation, with his new ideal of life, almost a new “re-
ligion”. However, after the Nazi rise to power and Heidegger’s 
adherence to the new regime, his initial fascination with that 
movement led to a critical revision of the religious character of 
Heideggerian ontologism and his particular “magnetic field”. 
The goal of this article is to determine how Levinas interprets 
the new “pathos” of “hermeneutics of facticity” and, concomi-
tantly, the elective affinity of Heidegger with “political religion” 
and “philosophy of Hitlerism”.

Keywords: Nazism, myth, religion, politics, Heidegger, 
Levinas.

Received: 05 - 04 - 2017. Accepted: 23 - 05 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.910



62 Pablo Facundo Ríos Flores

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

La nueva “patética” de la fenomenología 
alemana. 

Reflexiones sobre el carácter “religioso” del 
ontologismo heideggeriano y su aproximación 
a la “filosofía del hitlerismo”, según el joven 

Levinas

Pablo Facundo Ríos Flores
Universidad de Buenos Aires- Conicet, Argentina

pablofacundorios@gmail.com

Resumen
Desde su inicial estadía en Friburgo (1928-1929), las reflexiones 

levinasianas permanecieron cautivadas por la “hermenéutica 
existencial” y por el nuevo profeta de la fenomenología: Martin 
Heidegger. A comienzos de los años treinta, Levinas mantuvo 
su fidelidad a la nueva orientación filosófica, con su nuevo ideal 
de vida, casi una nueva religión (Levinas [1931], p. 98).  Sin 
embargo, tras  el ascenso del nazismo al poder y la adhesión de 
Heidegger al nuevo régimen, la inicial fascinación por aquella 
corriente derivó en una revisión crítica del carácter “religioso” 
del ontologismo heideggeriano y su peculiar “campo magnético”. 
El objetivo del presente artículo será determinar el modo en 
que Levinas interpreta la nueva “patética” de la “hermenéutica 
existencial” y, con ello, la afinidad electiva del pensador alemán 
con la “religión política” y “filosofía del hitlerismo”.

Palabras clave: nazismo, mito, religión, política, Heidegger, 
Levinas.

Recibido: 05 - 04 - 2017. Aceptado: 23 - 05 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.910



63La nueva “patética” de la fenomenología alemana

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Introducción
Desde fines del siglo dieciocho se va forjando en Europa la conciencia 

del nacionalismo moderno y “la concepción del estado como educador 
del pueblo en el culto a la nación” (Gentile, 2007: 18). La sacralización de 
la patria y la instauración de una “religión secular”, a la base de la idea 
dieciochesca de la soberanía popular y su legado en el siglo posterior, 
otorga un valor religioso a la política (Gentile, 2007: 19), cuya función 
será la de forjar la conciencia nacional a partir de la guía y formalización 
de un culto en el que el pueblo debe adorarse a sí mismo (Mosse, 2007: 
16). 

A comienzos del siglo XIX, la utilización de mitos y símbolos 
nacionales y el “desarrollo de una liturgia que permitiría participar al 
pueblo en dicho culto” (Mosse, 2007: 16), instaura una nueva política 
atravesada por una “mística” nacional. Décadas más tarde, esta nueva 
religión civil se vio fortalecida por dos factores que estimulan aquella 
devoción: el ascenso del nacionalismo basado en el Volk y el desarrollo de 
los movimientos y políticas de masas (Mosse, 2007: 19). A fines de siglo 
éstas confluyen en el surgimiento de “varios movimientos nacionalistas 
y populistas notorios con una base de masas” (Paxton, 2005: 59). 

Pero es a principios del siglo veinte que la exaltación del culto 
a la patria parece encontrar su cénit en la Primera Guerra Mundial 
que fue percibida por muchos contemporáneos no sólo como una 
disputa de ideales y visiones de mundo contrapuestas , sino también 
como una auténtica “guerra de religión y de fe” (Losurdo, 2003: 7). 
La reivindicación del “cuerpo místico colectivo” y del pathos de la 
comunidad ocupan un lugar central en el chauvinismo exaltado por 
el conflicto bélico. Sin embargo, esta reivindicación no encuentra su 
término tras el cese de dicha guerra pues el nuevo escenario no hace 
más que ahondar y transfigurar los estrechos vínculos entre religión y 
política. Por otro lado, el ciclo de crisis, guerras y revoluciones abiertas 
en 1914, que da paso a lo que Traverso denomina la “guerra civil 
europea” (Traverso, 2009: 51), intensifica la necesidad de repensar los 
fundamentos de la soberanía popular bajo una metanarrativa salvífica 
con vistas a la instauración de un nuevo orden social y político. Como 



64 Pablo Facundo Ríos Flores

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

sostiene Roger Griffin, una atmósfera “palingenésica”1 o de renovación 
impregna el periodo de entreguerras, en el marco de una experiencia de 
crisis o situación “liminoide”2 (Griffin, 2010: 164-165). 

Empero, si bien esta atmósfera de renovación se extiende al conjunto 
de las naciones del viejo continente, fue la particular configuración 
palingenésica modernista3 de la “religión política” del fascismo y, 
más tarde, del nacionalsocialismo, la que representó un auténtico 
desafío para la conciencia política europea. Ello no sólo por el carácter 
novedoso de sus diversos mitos y símbolos como de su peculiar liturgia, 
los cuales constituyeron un verdadero “campo magnético”,4 sino 
fundamentalmente por estimular y convocar con ellos a una particular 
comprensión de los fundamentos de la “identidad” soberana, del 
proceso de auto-constitución comunitaria. De este modo, el problema 
del concepto moderno de “autonomía” y su nueva significación en el 
periodo de entreguerras encuentra un lugar destacado en los análisis 
sobre la configuración político-religiosa del nacionalsocialismo, como 
del fascismo en su conjunto.

1  Utilizo este término en el sentido expuesto por Griffin, en su obra 
Modernism and Fascism: The Sense of a Beginning under Mussolini and Hitler, para 
referirse al “mito palingenésico” modernista del fascismo, pero cuya significación 
puede extenderse a otros discursos de renovación de entreguerras caracterizados 
por una triple articulación: la experiencia de una crisis o “situación liminoide”, 
producto de ciertas circunstancias, culturales, sociales y políticas, favorece 
la construcción de metanarrativas que exhortan a un retorno a las fuentes de 
legitimación comunitaria, un “retorno a sí”, el cual deriva en una propuesta 
de salvación ante la situación crítica comprendida, en algunos casos, como un 
“nuevo comienzo” (Griffin, 2010).

2  Griffin distingue entre situaciones “liminares” y situaciones 
“liminoides”. Si bien ambas refieren a la confrontación de la sociedad con 
experiencias críticas que reclaman o incitan a una “regeneración comunitaria”, 
las últimas se caracterizan por la constatación de una imposibilidad de apelar a 
formas tradicionales de “renovación” dando lugar a iniciativas que favorecen la 
creación de un nuevo orden (Griffin, 2010: 164-165). El proceso de identificación 
debe pasar entonces por la construcción de un nuevo dosel sagrado y no por un 
simple retorno a formas antiguas (Lacoue-Labarthe y Nancy, 2011: 34).

3  Sobre el carácter “modernista” del mito palingenésico del fascismo, véase: 
Griffin, 2010.  

4  Véase: Burrin, 1984/5.



65La nueva “patética” de la fenomenología alemana

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Es en el marco de esta particular atmósfera y preocupaciones 
de entreguerras que debe comprenderse el inicial acercamiento de 
Levinas a la fenomenología y su nuevo ideal de vida, casi una nueva 
“religión” (Levinas, [1931]: 98). El pathos palingenésico que impregna la 
nueva corriente alemana ejerce un fuerte atractivo en aquellos jóvenes 
pensadores como Levinas interesados en encontrar una salida a la 
“crisis” que atraviesa Europa, a partir de un “retorno” entusiasta hacia 
los verdaderos fundamentos de la existencia humana. Pero aquello 
que parece representar la vía regia para una auténtica renovación de la 
tradición occidental se ve tensionada, al mismo tiempo, por las posibles 
resonancias políticas de la convocatoria fenomenológica. Levinas no 
puede desconocer el peligroso acercamiento entre la nueva comprensión 
de la “espiritualidad” de la fenomenología alemana y aquel vitalismo 
romántico propugnado por los partidos extremistas que parecen dominar 
Europa. 

Es inevitable notar que los partidos políticos extremistas, 
tan poderosos actualmente en Alemania, admiran ese 
concepto de la espiritualidad. No se fían de la razón, 
porque contradice su propia vitalidad; no obedecen a 
la razón que dice ‘sí’, cuando toda su existencia grita 
‘no’ (…) creen que la verdad no es una contemplación 
objetiva de ideas eternas, sino el horrendo grito de una 
existencia que lucha por ella misma. Es fácil perderse, 
desequilibrarse cuando uno cree estar oyendo una 
voz mística en las profundidades de su alma (Levinas, 
[1933]: 59).

Si bien Levinas es capaz de sortear las iniciales críticas a la nueva 
orientación fenomenológica por su presunto “misticismo de lo concreto”, 
la adhesión de Martin Heidegger al nacionalsocialismo lo conducirá 
a reflexionar críticamente sobre los fundamentos que subyacen a la 
ontología fundamental. En especial, el filósofo francés examinará el 
atractivo y significado de la “patética” del pensamiento heideggeriano 
(Levinas,  2009: 63), su peculiar “campo magnético”. A comienzos de 
los años treinta esta preocupación se expresa en la pregunta por el 
carácter religioso de la filosofía heideggeriana y la fascinación ejercida 



66 Pablo Facundo Ríos Flores

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

por el nuevo profeta de la fenomenología.5 Este interrogante encuentra 
tras 1933 un sentido específico: la pregunta por la afinidad electiva 
de la “hermenéutica de la facticidad” con la “religión política” del 
nacionalsocialismo. 

El objetivo del presente artículo es analizar las reflexiones de Levinas 
sobre la nueva “religión” fenomenológica y, particularmente, de la 
ontología heideggeriana, intentando comprender su inicial acercamiento 
a ella, como su posterior alejamiento crítico tras los compromisos 
asumidos por el pensador alemán con el régimen nacionalsocialista. 
A su vez, ello permitirá discernir el modo en que Levinas interpreta 
la nueva configuración salvífica de la ontología fundamental en su 
acercamiento a la “filosofía del hitlerismo”. Para ello se recurrirá a un 
examen de algunos trabajos tempranos de Levinas menos frecuentados 
sin desconocer, al mismo tiempo, aquellos que han recibido un mayor 
interés crítico por parte de sus intérpretes o exégetas.

La atmósfera de renovación de Friburgo: un nuevo ideal de 
vida, casi una nueva religión
En su artículo “Friburgo, Husserl y la fenomenología” de 1931, 

Levinas recuerda su llegada a Friburgo y la atmósfera de renovación 
que impregnaba por entonces a la “ciudad de la Fenomenología” (Levinas, 
[1931]: 90):

Salvajemente romántica’, la Selva Negra rodea la 
ciudad de Friburgo, se desliza en su interior y reaparece 
en su centro mismo. (…) Así la Cultura, alcanzando 
una universalidad verdaderamente perfecta, se hace 
extensiva aún hasta aquello que niega y que hace que la 
Naturaleza misma ofrezca todo cuanto puede ofrecer. La 
ciudad es pequeña, pulcra y alegre. (…) Sin embargo, es 
la Universidad la que aporta el impulso vital y el ritmo 

5  En “Friburgo, Husserl y la fenomenología” Levinas opone las 
indagaciones spenglerianas y la particular atmósfera de su falso profetismo a la 
tarea de la “nueva religión” fenomenológica (Levinas, [1931]: 98): “El éxito de 
Spengler (…) es el de un falso profeta (…) ser fenomenólogo [por el contrario] 
es poner todo en cuestión, sin llegar, por supuesto, al escepticismo” (Levinas, 
[1931]: 99).



67La nueva “patética” de la fenomenología alemana

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

de la pequeña ciudad universitaria alemana (Levinas, 
[1931]: 89).

La llegada a la Universidad de Friburgo, a su impulso y ritmo vital, 
parece capturar el alma del joven Levinas. Allí inicia la aventura de 
la fenomenología como un “eterno debutante en filosofía” o, en todo 
caso, como “un joven abordando un gran maestro” que, más allá de 
los debates eternos, necesitara reencontrar los comienzos primeros de 
la filosofía, sus dudas originales (Levinas,  2009: 59). La convocatoria 
de la fenomenología a un “retorno a las cosas mismas” no representa, 
en palabras de Levinas, el sueño irracionalista de un ingenuo realismo 
o de un misticismo naturalista. Ella exige, por el contrario, la seriedad 
de una ciencia que penetre la fuente misma del fenómeno, en tanto 
éste tenga un papel y función en la vida individual y efectiva (Levinas, 
[1931]: 90). El retorno a la “concretitud” de la vida no representa más 
que una indagación y reflexión sobre los fundamentos que sostienen 
el mundo fenoménico, en especial, el mundo “práctico-efectivo”. El 
desvío fenomenológico se anuncia entonces como una reacción contra la 
desnaturalización del fenómeno mediante “construcciones abstractas”: 
“Una interpretación filosófica construida, impuesta desde fuera, traiciona 
su sentido. La construcción deforma el fenómeno” (Levinas, [1931]: 
90-91).6 El mundo “práctico-efectivo” debe ser reconducido mediante 

6  La referencia a una “filosofía construida” parece aludir a la filosofía de 
las formas simbólicas de Cassirer, en tanto interpretación del fenómeno que 
presupone la “construcción” representacional, o de otro modo, el principio 
del simbolismo, en el marco de la disputa que enfrentara en aquellos años al 
neokantismo y la hermenéutica existencial. Cabe recordar que en 1929, Levinas 
participó del famoso encuentro de Davos entre Cassirer y Heidegger, tomando 
resuelto partido por la filosofía del último. La nueva filosofía existencial parecía 
prometer, según lo recordaba más tarde, una revolución del pensamiento 
filosófico, anunciar un mundo que iba a sufrir un vuelco, frente a la filosofía 
neokantiana de Cassirer que representaba un orden que sería abatido (Levinas, 
2009: 63). Sólo unos años más tarde y tras la asunción de Heidegger como rector 
en la Universidad de Friburgo en el contexto de ascenso del nazismo al poder, 
Levinas se arrepentiría de esta preferencia inicial adquiriendo una punzante 
conciencia crítica del valor político de dicho encuentro. Sus reflexiones de 
entreguerras reflejan el desplazamiento de esta fascinación inicial por el 
maestro de Friburgo hasta su posterior alejamiento crítico, tras los compromisos 
asumidos por el filósofo alemán con el régimen nacionalsocialista.



68 Pablo Facundo Ríos Flores

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

la labor fenomenológica a su fundamento filosófico: “cuando lo re-
situamos en la vida consciente, en lo individual e indivisible de nuestra 
existencia concreta” (Levinas, [1931]: 91; énfasis del autor). 

En su artículo de 1931, Levinas advierte que la convocatoria 
fenomenológica a un retorno a las fuentes auténticas del mundo 
práctico-efectivo exige “determinar la auténtica naturaleza de lo 
humano, la esencia propia de la conciencia” (Levinas, [1931]: 94). Pero 
ésta ya no es concebida por los fenomenólogos como “replegada sobre 
sí misma” sino como “tendida hacia el mundo”, trascendencia propia de 
la intencionalidad, pero también “inherente al mundo”,7 trascendencia 
participativa frente al “intelectualismo” propio de la actitud teórica. La 
fenomenología se erige así como reconocimiento de una conciencia 
anclada o remachada al mundo práctico-efectivo, a la “situación 
concreta”, a la riqueza que tiene la vida concreta (Levinas, [1931]: 95, 97): 
reivindicación de la inherencia de los sentimientos, de la presencia en 
el espacio concreto, de lo “usual”, de lo “estético”, de lo “sagrado”, de 
todo aquello “falseado y empobrecido por las tendencias naturalistas de 
nuestro tiempo” (Levinas, [1931]: 97). Del positivismo al neokantismo, 
el mundo parece despojado por la ciencia de su espesor “metafísico”, la 
fenomenología viene a “reencontrar el mundo perdido de nuestra vida 
concreta” (Levinas, [1931]: 97). Levinas afirma:

Los fenomenólogos alzan sus gritos de guerra: ‘¡Abajo 
las construcciones!’, ‘¡Vayamos a las cosas mismas!’”. 
“Trabajar es la consigna cotidiana de Friburgo”. La 
“embriaguez del trabajo se mezcla con el gozo y el 
entusiasmo (…) ‘Los espíritus se despiertan. ¡Qué 
alegría de vivir!’” (Levinas, [1931]: 97-99).

El espíritu romántico de Friburgo, el nuevo impulso y ritmo vital 
de la fenomenología, convoca a los jóvenes alemanes y de todo el 
mundo interesados en abandonar las viejas “construcciones abstractas” 
al participar de un “nuevo ideal de vida (…) casi una nueva religión” 
(Levinas, [1931]: 98; énfasis del autor).

7  Como recuerda Dreizik, la tesis levinasiana de 1930 según la cual la 
vía iniciada por Husserl prosigue en Heidegger implica “que ‘pensada hasta 
el final’ la intencionalidad concebida por Husserl conduce al ‘ser en el mundo’ 
(‘In-der-Welt-Sein’) heideggeriano” (Dreizik, 2014: 90).



69La nueva “patética” de la fenomenología alemana

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

En “La compréhension de la spiritualité dans les cultures française et 
allemande” (1933), Levinas recupera la atmósfera romántica de Friburgo 
en su análisis de la comprensión de la espiritualidad en la cultura 
alemana, en especial, en sus reflexiones sobre la tradición pascaliano- 
romántica. En tanto reacción contra el denominado “positivismo 
francés” para el cual la vida espiritual separada de la vida biológica 
alcanza su apogeo en el “pensamiento puro, superior a la imaginación, 
a los sentidos, a las pasiones” y que se refleja “en la obra teórica del 
matemático o del físico” (Levinas, [1933]: 53), la fenomenología alemana 
parte por el contrario “de la existencia espiritual concreta”, intentando 
acceder a “la esfera de lo vital, junto con todo lo que la expresa en la 
vida psicológica, [y que] constituye la esencia fundamental del alma” 
(Levinas, [1933]: 55-56). El “intelectualismo” propio de la comprensión 
cartesiano-neokantiana de lo espiritual y su privilegio del “pensamiento 
puro” contrasta entonces con el abordaje fenomenológico alemán del 
mundo práctico-efectivo, cuyos fundamentos orientan la investigación 
hacia la “vida concreta”, esto es, hacia un espíritu anclado o remachado en 
la existencia (Levinas, [1933]: 55-56).

Los motivos pascaliano-románticos, descritos por Levinas en 1933, 
impregnan la comprensión alemana de la esfera de lo espiritual: “El 
hombre es ese ‘yo’ concreto, preocupado por su destino, angustiado 
ante la muerte: la mira a los ojos o huye de ella. Esa angustia y las 
experiencias que nos brindan los sentidos y las emociones son la tragedia 
de la existencia humana (…) constituyen un solo complejo dramático. 
En ese drama se manifiesta la espiritualidad” (Levinas, [1933]: 56). Este 
gusto por el “drama interior”, o por “la riqueza de las profundidades 
del alma” (Levinas, [1933]: 56), determina la puesta en escena del 
trabajo escenográfico de la fenomenología alemana, su particular 
estilo de representación.8 Los fenomenólogos modernos de Alemania, 
sostiene Levinas, llevan a cabo una rehabilitación de todos aquellos 

8  En sus conversaciones con Poirié, Levinas compara el trabajo 
fenomenológico, su volverse “hacia la conciencia- hacia lo vivido olvidado 
que es ‘intencional’” para “entender y bien describir las intenciones secretas 
de la intencionalidad” (Levinas, 2009: 59) con la tarea del escenógrafo “que 
pasa de un acto a un acontecimiento concreto y está obligado a aportar toda 
la plenitud de apariencia en que este acontecimiento, finalmente, aparecerá o 
será verdaderamente visible” (Levinas, 2009: 59), determinando con ello el estilo 
dramático del fenómeno escénico.



70 Pablo Facundo Ríos Flores

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

datos “elementales” de la conciencia, las impresiones, las sensaciones, 
las querencias, relegados a un nivel inferior por la tradición cartesiana 
de lo espiritual, a través de su incorporación a la intencionalidad de la 
conciencia (Levinas, [1933]: 57). Desde entonces el “espíritu concreto”, 
a cuya investigación invita la fenomenología alemana, se puebla de 
“fuerzas oscuras, pero no ciegas” (Levinas, [1933]: 56). El retorno a 
las fuentes del mundo práctico-efectivo convoca a una “comprensión 
existencial” del espíritu concreto, de su significación y de su auténtica 
determinación. La fenomenología como ciencia-comprensivo-existencial 
del mundo fenoménico no supone un mero conocimiento teórico-
especulativo sino una “ciencia”9 teórico-práctica10 que señala al mismo 
tiempo una “tarea”, que queda definida por la particular organización 
de la escenificación fenomenológica.

En aquellos años, la figura de Heidegger se transformaba en el 
principal director de la escena filosófica alemana ejerciendo “una 
influencia extraordinariamente poderosa en la juventud universitaria” 
(Levinas, [1933]: 58). Levinas destaca así la renovación heideggeriana 
de la comprensión de lo espiritual: “Heidegger, al hablar de la ‘realidad 
espiritual’, ya no utiliza la palabra ‘conciencia’, sino ‘existencia’ (…) 
dado que quiere realzar lo concreto y lo dramático del alma” (Levinas, 
[1933]: 58). Pero, ¿en qué consiste este nuevo ideal de vida, esta nueva 
religión propuesta por la ontología heideggeriana? ¿Cuál es el sentido 
que orienta los análisis del nuevo profeta de la fenomenología y su 
comprensión existencial de la vida concreta?

9  La tensión entre el impulso vital del renacimiento fenomenológico 
y la posibilidad de “ofender la conciencia científica de su fundador Edmund 
Husserl” (Levinas, [1933]: 90) se hace patente en las tempranas reflexiones 
levinasianas de los años treinta.

10  Heidegger se refiere a “la original co-pertenencia de teoría y 
praxis” (Heidegger, 1999: 186). Asimismo sostiene que la trascendencia de la 
comprensión ya está implicada en la existencia, esto es, pertenece a la esencia 
de la existencia humana, lo que denomina “comprensión existencial originaria” 
(Heidegger, 1999: 227).



71La nueva “patética” de la fenomenología alemana

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

La nueva “patética” del pensamiento heideggeriano y su ideal 
de autonomía
En su artículo “Martin Heidegger y la ontología”11 (1932) Levinas 

examina las principales categorías y tesis de la nueva ontología 
fundamental de Heidegger, en especial de su obra El ser y el tiempo 
de 1927. En este estudio, como sostiene Hansel, el joven filósofo actúa 
todavía de intérprete y de discípulo (Hansel, 2014: 158) a través de la 
divulgación de la doctrina heideggeriana principalmente en Francia. El 
pensamiento de Heidegger viene a poner en cuestión, según el análisis 
levinasiano, la concepción idealista del sujeto, a superar la “actitud 
gnoseológica” del neokantismo, a desterrar la relación privilegiada 
de carácter representacional entre sujeto y objeto (Levinas, [1932a]: 
94). En torno al problema de la comprensión de la subjetividad, de la 
personalidad, de la esencia de la existencia humana se abren así, según 
relata en aquellos años, “dos posibilidades (…) la gnoseológica y la 
ontológica” (Levinas, [1932a]: 96).

Levinas se pregunta entonces por la “forma original de la 
trascendencia del alma”, más allá del “intelectualismo” idealista: 
“la noción de ser y su relación con el tiempo, constituye el problema 
fundamental de la filosofía heideggeriana- el problema ontológico-” 
(Levinas, [1932a]: 96-97). La pregunta por la subjetividad se determina 
por el problema del ser y el tiempo, en particular, el “conocimiento de 
sí mismo” mediante la comprensión existencial del Dasein. No se trata 
ya de indagar los fundamentos de la conciencia sino, por el contrario, 
“abandonar la noción tradicional de conciencia como punto de partida, 
y también la decisión de buscar en el acontecimiento fundamental 
del ser- de la existencia del Dasein- la base de la conciencia misma” 
(Levinas, [1932a]: 101). El filósofo francés repite así el famoso dictum 
heideggeriano: “la esencia del hombre es, al mismo tiempo, su existencia. 
Lo que el hombre es, es al mismo tiempo su manera de ser, su manera 

11  “Martin Heidegger y la ontología” forma parte de una compilación de 
artículos de Levinas publicada en 1949 bajo el título Descubriendo la existencia 
con Husserl y Heidegger. Este estudio es una reproducción parcial, modificada 
y abreviada, de un artículo aparecido en 1932 (mayo-junio) en la Revue 
Philosophique.



72 Pablo Facundo Ríos Flores

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

de ser ahí, de ‘temporalizarse’” (Levinas, [1932a]: 100). Levinas resume 
asimismo las principales tesis de la analítica existenciaria: la definición 
ontológica del Dasein como ex–sistencia y “ser en el mundo” (In-der-
Welt-sein), la “facticidad” (Faktizität) del Dasein o el hecho de “ser 
arrojado” en general, la estructura intencional como “cuidado” (Sorge), 
la trascendencia del Dasein en el “mundo entorno” (en el “ser a la 
mano” del “útil”) y en el mundo “junto a otros” (en el “ser con”), la 
identificación entre la estructura del cuidado, la comprensión y la 
“disposición afectiva” (Befindlichkeit), entre otras (Levinas, [1932a]: 103, 
105, 108, 112-113).

En este nuevo marco categorial, Levinas reconoce el carácter 
dramático de la tarea fenomenológica: “La comprensión del ser es la 
característica y el hecho fundamental de la existencia humana (…) Para 
Heidegger la comprensión del ser no es un acto puramente teórico sino 
(…) un acontecimiento fundamental donde está comprometido todo 
su destino” (Levinas, [1932a]: 98; énfasis del autor). El ontologismo12 se 
anuncia así como una tarea práctico-comprensivo-afectiva de la propia 
existencia, la cual no se presenta de suyo en la cotidianeidad sino 
que exige “el tránsito de la comprensión implícita y no auténtica a la 
comprensión explícita y auténtica, con sus esperanzas y sus fracasos, 
[lo que] constituye el drama de la existencia humana” (Levinas, 
[1932a]: 99). La puesta en escena heideggeriana convoca a los jóvenes 
fenomenólogos a vivir la tarea dramático-existencial de un retorno 
a las fuentes primeras o fundamentos ontológicos de la subjetividad, 
pasando “de la comprensión implícita del ser a la comprensión explícita 
(…) una tarea de dominio y de dominación en el seno de la ingenua 
familiaridad con la existencia que quizá hará saltar la seguridad misma 
de esta familiaridad” (Levinas, [1932a]: 99).13

12  Hansel recuerda que Levinas recurre en 1932 al término “ontologismo” 
para referirse a la doctrina heideggeriana expuesta en El ser y el tiempo, esto es, 
a la ontología del pensador alemán, su renovación del problema del ser y las 
principales tesis de su obra de 1927 (Hansel, 2014: 166). No obstante, este término 
adquiere más tarde un sentido más amplio como denuncia de la “filosofía del 
ser”, de su brutal proceso de “autoafirmación” o “identidad” (Levinas, [1935]: 
77) que Levinas reconoce, aunque no exclusivamente en ella, tras las “filosofía 
del hitlerismo”.

13  Sobre la metáfora de la “seguridad” como expresión de la Gesellschaft o 
Zivilisation moderna, en contraposición con la auténtica Gesellschaft, propio de la 



73La nueva “patética” de la fenomenología alemana

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

El proceso de conversión ontológico-existencial de la nueva 
“religión” fenomenológica (Levinas, [1931]: 98) supone un nuevo ideal 
de autonomía. La comprensión del ser implica la “temporalización” del 
tiempo propia de la existencia humana (Levinas, [1932a]: 99; Barash, 
2012: 444), el “retorno a sí” como un acto auto-poiético que no puede 
limitarse a un mero conocimiento de sí (Levinas, [1932a]: 100-101) 
sino que se constituye en un proceso dramático-existencial de “ser-se”. 
Levinas define de manera precisa la reversión de aquel ideal por el 
ontologismo:

No significa un retorno a la noción de conciencia interna 
(…) no es una toma de conciencia, una constatación pura 
y simple de lo que se es (…) sino que esta comprensión 
es la dinámica misma de esta existencia, es este poder mismo 
sobre sí. En este sentido, la comprensión constituye 
el modo en que la existencia es sus posibilidades: lo 
que era toma de conciencia deviene toma sin más 
(…) En el lugar que la filosofía tradicional reservaba 
a la conciencia, la cual en tanto que toma de conciencia 
permanece serena y contemplativa, exterior al destino y 
la historia del hombre concreto del que toma conciencia, 
Heidegger introduce la noción de Dasein que comprende 
sus posibilidades pero que, en tanto que comprensor, lleva 
a cabo ipso facto su destino, su existencia ahí delante (…) 
la conciencia se torna inseparable del destino y de la 
historia del hombre concreto: ambos son una y la misma 
cosa (Levinas, [1932a]: 111).

En el drama existencial del “ser en el mundo” las posibilidades 
abiertas para el Dasein no son “posibilidades lógicas que se ofrecen a 
una serena razón que elige guardando eternamente las distancias” 
(Levinas, [1934]: 12) sino que “el hombre está siempre arrojado en medio 
de posibilidades respecto de las cuales siempre ya está comprometido, 
siempre ha aceptado o rehusado” (Levinas, [1932a]: 110); la existencia 
humana se define mediante esta “facticidad” (Faktizität). El hombre 
no tiene sus posibilidades sino que es sus posibilidades, “la base de la 
existencia sólo puede ser, por tanto, un poder aceptar o rehusar sus 

“ideología de la guerra”, véase: Losurdo, 2003.



74 Pablo Facundo Ríos Flores

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

propias posibilidades: una posibilidad fundamental de retornar sobre 
sí mismo” (Levinas, [1932a]: 110). Levinas recupera así el término 
heideggeriano de Geworfenheit que traduce como “derelicción”: “El 
Dasein siempre está arrojado (rivé o voué)14 en medio de sus posibilidades” 
(Levinas, [1932a]: 112). Pero ello no significa, sostiene el filósofo francés, 
una complacencia en lo de sí pues “el Dasein existe en su predisposición 
más allá de la situación impuesta” (Levinas, [1932a]: 113). Levinas 
recurre al concepto heideggeriano de Entwurf o proyecto esbozado, 
en el que el Dasein “sin librarse de la fatalidad de la derelicción (…) 
está más allá de sí gracias a su comprensión” (Levinas, [1932a]: 113). 
En este particular anudamiento entre Geworfenheit y Entwurf que, según 
Levinas, “muestra bien la oposición de la derelicción al proyecto” 
(Levinas, [1932a]: 113), se estructura el nuevo ideal de autonomía del 
ontologismo fundamental que constituye la base de la puesta en escena 
heideggeriana y su particular metanarrativa palingenésica. Asimismo 
revela la oposición fundamental “entre el Eigentlichkeit, la ‘autenticidad’, 
y la Uneigentlichkeit, la ‘inautenticidad’, ‘modos cardinales del ser-ahí’” 
(Bourdieu, 1991: 81).

La analítica existenciaria propone su propia lectura de la “caída 
social” o el “modo de ser” inauténtico.15 Levinas señala el fenómeno 
de la “caída” (Verfallen) como tercer carácter de la existencia, junto 
a la derelicción y el proyecto (Geworfenheit y Entwurf), recordando la 
advertencia heideggeriana de despejar de aquella noción toda impronta 
moral o teológica. La “caída” se comprende como un modo de ser 
del Dasein en que este huye del carácter auténtico de su existencia, 
recayendo en la vida cotidiana o cotidianidad (Alltäglichkeit) (Levinas, 
[1932a]: 114). Levinas retoma así los análisis sobre la analítica del Dasein 
caído y sumergido en la vida cotidiana, su “impropiedad original”, sobre 
el imperio del “uno” o del “Se”, de la “charlatanería”, la “verborrea”, el 

14  En la versión abreviada del estudio “Martin Heidegger y la ontología” 
publicada más tarde en Descubriendo la existencia con Husserl y Heidegger, 
Levinas sustituye, tal como recuerda Dreizik, el término “rivé” por una de sus 
traducciones usuales al francés, la de Henry Corbin a los fragmentos de El ser y 
el tiempo: el término “voué” (Dreizik, 2014a).   

15  Sobre la “jerga de la autenticidad” y sus connotaciones filosófico-
políticas, véase “La jerga de la autenticidad. Sobre la ideología alemana”, en 
Adorno, 2008: 393-499. 



75La nueva “patética” de la fenomenología alemana

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

“tiempo de los relojes”, la alienación en la función profesional o el rol 
social, etc. (Levinas, [1932a]: 114).

Frente a la “caída social”, al “estado de caído”, la filosofía se ve 
conminada a detenerse (epoché) y “remontar la pendiente (…) [esa] 
tendencia hacia la comprensión auténtica de sí mismo” (Levinas, 
[1932a]: 116). Levinas anuncia así la convocatoria palingenésica 
heideggeriana a un “retorno a sí”: la “llamada que oye el Dasein caído 
y disperso en las cosas que, para Heidegger, equivale al fenómeno 
original de la ‘conciencia moral’ (Gewissen)” (Levinas, [1932a]: 116). Esta 
“conciencia moral” (Gewissen), prosigue Levinas en su reconstrucción 
de la analítica existenciaria, está determinada por un particular “temple 
de ánimo” (Stimmung), pues toda comprensión se efectúa siempre en 
una disposición afectiva (Levinas, [1932a]: 118). Es en la angustia ante 
la muerte donde el Dasein se comprende de manera auténtica “en 
tanto es devuelto a la posibilidad desnuda de su existencia” (Levinas, 
[1932a]: 119). Auténtica conversión de la “conciencia moral”, la angustia 
hace que la existencia retorne a sí misma, salvándola de la dispersión 
en el mundo y revelándole de manera aguda su existir como “ser-en-
el-mundo” (Levinas, [1932a]: 120). Frente a la caída del Dasein en la 
cotidianeidad, junto con la comprensión impropia de sí que caracteriza 
el “intelectualismo” y su “toma de conciencia”, el filósofo alemán esboza 
entonces su proyecto dramático de “auto-constitución” bajo un proceso 
comprensivo-afectivo-existencial “auténtico” de ser-se.

¿La filosofía existencial de Heidegger o un ‘retorno de lo 
religioso’? 
Tras el avance del nazismo y del fascismo en Europa, con su 

cuestionamiento del “racionalismo” liberal de Occidente y su llamado a 
participar de una nueva “religión política”, el ontologismo heideggeriano 
y su crítica al idealismo occidental fue pronto acusado de promover 
cierta tendencia mística o irracionalista. Si bien en 1933, Levinas notaría 
que la nueva concepción fenomenológica se acercaba peligrosamente al 
ideal de espiritualidad defendido por los partidos políticos extremistas 
en Alemania, consideraba que aquellas expresiones políticas no eran 
más que “una desviación del ideal alemán” (Levinas, [1933]: 59) o, en 
todo caso, una degeneración hacia formas cómicas o peligrosas respecto 
de una concepción considerada noble (Levinas, [1933]: 64). Sin embargo, 
la toma del poder por parte del “hitlerismo” y la adhesión al nuevo 



76 Pablo Facundo Ríos Flores

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

régimen de aquel que fuera considerado por Levinas como el discípulo 
más original de Husserl y cuyo nombre es la gloria de Alemania, Martin 
Heidegger (Levinas, [1931]: 100), deviene un auténtico “revés amoroso” 
que pone en duda la cautela levinasiana de separar la hermenéutica 
existencial de las “desviaciones políticas”. Desde entonces, Levinas 
intentó descubrir el significado y orientación de “la nueva patética del 
pensamiento” (Levinas, 2009: 63) heideggeriano, con el objetivo de 
determinar su afinidad electiva con el nacionalsocialismo. Esta inquietud 
se traslada pronto a una indagación sobre el sentido del movimiento 
fenomenológico que Levinas caracterizaba en 1931 como “un nuevo 
ideal de vida, una nueva página de la historia, casi una nueva religión” 
(Levinas, [1931]: 98).

En la reseña crítica de 1937 a Das Phänomen des Glaubens dargestellt 
im Hinblick auf das Problem seines metaphysischen Gehalts de Hans Reiner, 
Levinas sostiene que el punto de mayor interés del trabajo consiste en 
un problema apasionante que afecta a todos aquellos interesados en 
el movimiento fenomenológico: la posibilidad de la existencia de una 
“filosofía religiosa” en el pensamiento de Heidegger (Levinas, 1937b: 
259-260). La pregunta por el significado de la filosofía heideggeriana se 
entrecruza, de este modo, con la preocupación por determinar el tipo de 
aproximación representada por la ontología fundamental, el “espíritu” 
que impregna el método fenomenológico propio de la analítica 
existenciaria. Levinas analiza bajo esta perspectiva las reflexiones y 
orientación del trabajo de Reiner que permanece fiel al pensamiento del 
maestro.

Tanto Heidegger como sus discípulos, sostiene Levinas, no 
buscan ya como los idealistas las condiciones de la objetividad de 
las representaciones; el “espíritu” no es para ellos una conciencia 
representacional sino una existencia en la cual el drama es el drama 
mismo de lo real (Levinas, 1937b: 260). En este drama lo “verdadero” y 
lo “falso” ya no se mide por las reglas de la lógica trascendental sino por 
la “autenticidad” de esa existencia, esto es, por un cierto “modo de ser” 
que debe responder a aquello que se es propiamente (Levinas, 1937b: 
260). En este marco interpretativo, que acepta tanto la inspiración general 
de Heidegger como sus categorías y terminología, Reiner recupera 
entonces los análisis sobre la existencia humana finita, angustiada, 
librada a la muerte, contenidos en El ser y el tiempo. Esta orientación 
fenomenológica embiste contra la vieja teología y si bien da como 
resultado, según la perspectiva de Reiner, el natural “ateísmo” del alma 



77La nueva “patética” de la fenomenología alemana

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

humana, este “ateísmo es la condición de una fe digna de ese nombre, 
capaz de revolucionar el alma humana y de quebrar sus estructuras 
fundamentales”.16 Afirma que es posible salir de la “desesperanza” del 
Dasein por el movimiento trascendente de la “creencia”; la “fe” es la vía 
de superación del abismo de la angustia heideggeriana (Levinas, 1937b: 
259). Esta fe no es para el autor ni una contemplación, ni una disposición 
fundamental de la existencia humana, pues desborda los límites de la 
condición humana (Levinas, 1937b: 259).

A partir de esta concepción de la creencia o la fe Reiner traduce en 
un lenguaje heideggeriano ciertas descripciones banales de la teología 
clásica (sobre el Dios creador, la salvación, el profetismo, la conversión, 
etc.), sin dejar de pagar tributo incluso a todas las tendencias que 
afectan entonces al “alma religiosa en Alemania”: justificación de un 
“cristianismo ortodoxo” y un “cristianismo alemán”, de un “paganismo 
germánico” y de un culto al Führer y la raza (Levinas, 1937b: 259). La 
crítica de Levinas al estudio de Reiner, sin embargo, no se dirige hacia 
estas reflexiones consideradas por el filósofo francés como “menos 
interesantes”, sino al intento del autor alemán de superar la filosofía 
existencial de Heidegger permaneciendo fiel, no obstante, “a la base 
ontológica de la creencia en la estructura existencial de la realidad 
humana del Dasein”.17 Por un lado, Levinas apunta críticamente contra 
aquello que Reiner en tanto “buen heideggeriano” no ignora, esto es, 
que la “angustia” de la finitud no representa un terminus a quo en la 
configuración existencial sino que para Heidegger el “valor de la 
desesperanza” [“courage de la désespoir”] es la suprema dignidad del 
Dasein, que la angustia es la autenticidad misma, y que cualquier “fe” 
que intente superarla es juzgada precisamente de traición o destrucción 
del carácter auténtico de aquella “transfiguración” (Levinas, 1937b: 260). 
Por otro lado, Levinas advierte que mientras los discípulos de Heidegger 
imaginen superar al maestro partiendo de la angustia existencial y 
hablando del amor y de la fe, no hacen sino fracasar en sus intentos de 
superación pues no acometen contra los presupuestos ontológicos que 

16  “cet athéisme serait la condition d’une foi digne de ce nom, capable 
de révolutionner l’âme humaine et de briser ses structures fondamentales” 
(Levinas, 1937b: 260).

17  “la base ontologique de la croyance dans la structure existentielle de la 
réalité humaine du Dasein” (Levinas, 1937b: 259).



78 Pablo Facundo Ríos Flores

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

subyacen a la analítica existenciaria. De este modo, mientras que Reiner 
reconoce en la  “superación” de la teología tradicional por parte de la 
filosofía heideggeriana, la condición de posibilidad de un “ateísmo” 
sobre el que puede levantarse una “filosofía de la fe”, Levinas insiste 
en la necesidad de indagar, por el contrario, los fundamentos sobre 
los que se asienta la estructura de la trascendencia del Dasein, cuya 
particular articulación torna irrisorio cualquier intento de ir “más allá” 
de la filosofía heideggeriana sin determinar previamente el modo de 
comprensión ontológica o concepción de la espiritualidad abierta por 
su pensamiento.

Tras su reseña crítica a la obra de Reiner, Levinas analiza asimismo 
el estudio de Arnold Metzger Phänomenologie und Metaphysik. Das 
Problem des Relativismus und seiner Überwindung. Este estudio comparte, 
según Levinas, la misma pretensión de Reiner y de un buen número 
de jóvenes discípulos de Husserl de ir “más allá” de la fenomenología, 
aunque se concentra en determinar el sentido de este movimiento de 
ideas ubicándolo en la evolución del pensamiento occidental (Levinas, 
1937c: 261). La unidad de inspiración del movimiento fenomenológico 
consiste para Metzger en superar radicalmente el “relativismo” 
(Levinas, 1937c: 261). Este último no se reduce al mero escepticismo 
sino a la experiencia en el pensamiento moderno de una pérdida de la 
certeza de su acceso al ser, fundada al mismo tiempo sobre la certeza 
cristiana de salvación, sobre la relación entre el hombre y su Salvador 
(Levinas, 1937c: 261). Nuevamente el centro de atención respecto del 
movimiento fenomenológico se entrecruza con el problema religioso 
de una búsqueda de reparación a la “crisis espiritual” y el intento de 
presentar una nueva alternativa salvífica al antiguo drama teológico.

Levinas destaca entonces el paralelismo trazado por Metzger en su 
estudio Phänomenologie: así como Nicolás de Cusa en un mundo finito 
“manchado” de no-ser encuentra en el alma humana el punto de apoyo 
que refleja el ser infinito de Dios, privilegio del alma que es el telón 
de fondo del cogito cartesiano, la fenomenología no es más que una 
alternativa al problema metafísico de una búsqueda de un nuevo terreno 
de la trascendencia frente a la pérdida de certeza de aquella resolución 
(Levinas, 1937c: 261). En el estudio de Metzger, Levinas examina 
entonces el análisis de aquél sobre la disputa de la nueva orientación 
metafísica fenomenológica contra el “positivismo relativista”:



79La nueva “patética” de la fenomenología alemana

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

[La fenomenología] ha comenzado por una 
rehabilitación del mundo concreto que el positivismo 
relativista reducía a relaciones físico-matemáticas; se 
reencontró con el pensamiento de Dilthey quien, para 
escapar al relativismo del pensamiento intelectual, ha 
buscado refugio en la noción de la vida de un ser-fuerza, 
de un ser-estructura, de una forma inmanente a la materia.18

Según la perspectiva comentada, la fenomenología supera este 
“refugio” en la noción de vida ingresando a un acceso cierto al ser, 
demandando garantías a la vida de su valor para el ser. Este pasaje 
corresponde al movimiento que va desde la doctrina husserliana de la 
evidencia en las Investigaciones lógicas hacia la teoría de la conciencia 
trascendental en Ideas. Metzger traza entonces la curva del pensamiento 
occidental moderno desde la concepción del sujeto de Nicolás de Cusa 
y Descartes a la perspectiva trascendental de Husserl. Pero fiel al legado 
heideggeriano  acusa a este último de subestimar el valor “ontológico” 
del sujeto (Levinas, 1937c: 261). La “filosofía existencial” de Heidegger, 
en su intento de comprender la función de trascendencia en el sujeto y 
la angustia como un “temple de ánimo” fundamental, representa una 
superación de la concepción de la trascendencia idealista hacia el “ser 
absoluto”. El pensamiento del filósofo de Friburgo simboliza, de este 
modo, el término final de la fenomenología (Levinas, 1937c: 262).

Esta lectura progresiva de la tradición fenomenológica por parte 
de Metzger, que recuerda las primeras aproximaciones levinasianas al 
pensamiento de Husserl,19 convoca al igual que el estudio de Reiner a un 
“más allá” de la fenomenología por la vía de un nuevo “idealismo”, un 

18  “Elle a débuté par une réhabilitation du monde concret que le 
positivisme relativiste réduisait à des relations physico-mathématiques; elle 
se rencontre avec le pensée de Dilthey qui, pour échapper au relativisme de la 
pensée intellectuelle, a cherché refuge dans la notion de la vie d’une être-force, 
d’un être-structure, d’une forme immanente à la matière” (Levinas, 1937c: 261).

19  La lectura progresiva de la tradición fenomenológica puede encontrarse 
en la tesis de Levinas de 1930, donde sostiene “que ‘pensada hasta el final’ la 
intencionalidad concebida por Husserl conduce al ‘ser en el mundo’ (‘In-der-Welt-
Sein’) heideggeriano” (Dreizik, 2014: 90), como en su artículo “Martin Heidegger 
y la ontología” de 1932, donde analiza “la idea de intencionalidad elaborada por 
Husserl y pensada hasta sus últimas consecuencias por Heidegger” (Levinas, 
[1932a]: 102).



80 Pablo Facundo Ríos Flores

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

“idealismo metafísico” que “renunciando al racionalismo (…) percibiría 
en el sujeto su esencia trascendental, su nostalgia del real absoluto- infinito 
y eterno”.20 Pero al igual que en Reiner, este llamado a un “idealismo 
metafísico” cuyo lenguaje sigue siendo netamente heideggeriano 
permanece, según Levinas, todavía problemático (Levinas, 1937c: 
261-262). Tras el recaudo del filósofo francés respecto de esta “curva 
armoniosa” presupuesta por Metzger se percibe nuevamente su interés 
por una revisión crítica del ideal de “trascendencia” de la ontología 
heideggeriana, de su particular interpretación de la “crisis espiritual” y 
de su configuración salvífica.

En su “Carta a propósito de Jean Wahl” de 1937, artículo publicado 
en el Bulletin de la société française de philosophie y cuya fuente fue su 
correspondencia con Wahl a propósito de la exposición “Subjectivité et 
Transcendance” de éste,21 Levinas enfrenta la difícil tarea de analizar 
el significado de la filosofía existencial, o más específicamente, el 
sentido de aquel “campo magnético” representado por la ontología 
fundamental de Heidegger en el periodo de entreguerras, al evaluar su 
posible trasfondo “religioso”.

Para Jean Wahl, sostiene Levinas, “la filosofía existencial comporta, 
de hecho, un número de nociones de origen teológico. Kierkegaard las 
representa como tales. Heidegger y Jaspers intentan secularizarlas” 
(Levinas, 1937a: 101). El problema del trasfondo “religioso” de la 
filosofía existencial, como de una posible “secularización” por parte 
de ésta de los conceptos teológicos, ocupa el centro de análisis del 
artículo de Levinas. Para Wahl, prosigue, el “campo magnético” de la 
filosofía existencial se halla precisamente en esta particular adopción 
y reconducción de aquellas nociones de la teología hacia el terreno de 
la nueva ontología fundamental. Ello constituye el mayor atractivo de 
aquel pensamiento y le asegura su vínculo con lo concreto (Levinas, 
1937a: 101). La tesis de Wahl puede resumirse así: el existencialismo no 

20  “renonçant au rationalisme (…) apercevrait dans le sujet son essence 
transcendantale, sa nostalgie du réel absolu- infini et éternel” (Levinas, 1937c: 
262).

21  La exposición de Jean Wahl “Subjectivité et Transcendence” fue 
pronunciada el 04 de diciembre de 1937 en la Société française de philosophie; 
la correspondencia de Levinas se publicó en el Nº 37 del Bulletin de aquella 
institución.



81La nueva “patética” de la fenomenología alemana

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

es más que una secularización de los conceptos teológicos, su influencia 
se nutre de aquel viejo fondo religioso.

Para Levinas, la reducción de la nueva orientación del pensamiento 
existencial o, más específicamente, del ontologismo heideggeriano a la 
“tesis de la secularización” debe ser, no obstante, esclarecida: “Podríamos 
preguntarnos si el vínculo entre la teología y la filosofía existencial no 
es al mismo tiempo más profundo y –en lo que respecta a Heidegger– 
menos determinante para la filosofía existencial de lo que Jean Wahl 
sostiene” (Levinas, 1937a: 101). Por un lado, Levinas considera que la 
profundidad de este vínculo está basado en los problemas a los que la 
filosofía existencial viene a responder y que coinciden, “a condición de 
no limitar la teología a la dogmática de una religión positiva cualquiera”, 
con los problemas a los que la dogmática intenta proveer de respuestas, 
esto es, “el simple y desnudo hecho de la existencia del hombre moderno” 
quien para el existir sigue siendo “conocer la soledad, la muerte y la 
necesidad de salvación” (Levinas, 1937a: 101). Levinas considera que 
aún frente a la constatación moderna de la “muerte de Dios”, del 
“discurso sobre la ausencia de Dios”, aquellos problemas mantienen sin 
embargo su vigencia (Levinas, 1937a: 101). Su vínculo con lo “concreto” 
no deriva, desde esta perspectiva, de una situación accidental sino, por 
el contrario, de su co-pertenencia con la existencia misma del hombre 
en tanto existente. El problema mismo de existir deviene así en la nueva 
orientación filosófica un asunto intrínsecamente “religioso”, el estudio 
del existir humano se conecta ipso facto con dicha preocupación: “Lo que 
vincula a la filosofía de la existencia con la teología es, ante todo, su 
objeto mismo, la existencia; hecho por otra parte que si no es teológico, 
sí es al menos religioso” (Levinas, 1937a: 101- 102).22

22  En su reseña del mismo año a “Kierkegaard et la philosophie 
existentielle (Vox clamantis in deserto)” de L. Chestov, Levinas se refiere a las 
categorías existenciales de la psicología religiosa abiertas por el pensamiento 
kierkegaardiano, replanteadas tras las trágicas condiciones de posguerra 
por Jaspers y Heidegger en Alemania (como por Jean Wahl y Gabriel Marcel 
en Francia), en torno al sufrimiento del individuo, la muerte y la salvación. 
Estas categorías analizadas por la nueva filosofía existencial siguen teniendo, 
según Levinas, un valor incuestionable para la conciencia europea, aunque 
su significado permanece vinculado a la tensa relación entre el legado judeo-
cristiano y el espíritu griego. Este último se mantendría, no obstante, como 
un garantía y resguardo contras algunas concepciones tendientes a un vulgar 
irracionalismo o a nuevas doctrinas de la violencia (Levinas, 1937d).



82 Pablo Facundo Ríos Flores

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Sin embargo, Levinas señala un segundo aspecto problemático en 
torno al vínculo entre la teología y la filosofía existencial. Según Wahl, 
tal como fue expuesto previamente, el atractivo o “campo magnético” 
de esta última se funda en una “secularización” de las nociones 
teológicas. Levinas advierte que este proceso de secularización no 
debe ser comprendido como una suerte de “encubrimiento” de aquella 
procedencia. Para Heidegger, afirma, “laicizar una noción no equivale 
a camuflar su aspecto religioso” (Levinas, 1937a: 102). La filosofía de 
la existencia no representa entonces una mera “ideologización” de 
la teología, en el sentido elemental de encubrimiento, sino que está 
determinada por su aspiración a “superar el punto de vista teológico” 
(Levinas, 1937a: 102). El centro de atención respecto al vínculo entre 
teología y filosofía existencial se desplaza, de este modo, de la mera 
constatación de un paralelismo o continuidad entre ambas, hacia el 
significado peculiar que adquiere la traducción de aquel trasfondo 
religioso por parte de la nueva orientación filosófica: “De ahí que el 
problema de la relación entre la filosofía de Heidegger y la teología 
dependa del sentido que tome esta laicización. El punto sobre el cual se 
lleve a cabo será, en efecto, el punto neurálgico de su filosofía” (Levinas, 
1937a: 102).

Levinas retorna así a la distinción heideggeriana entre la actitud 
óntica y la ontológica, a partir de la cual el filósofo alemán ha intentado 
alejarse de la teología. La ontología fundamental apunta contra la “actitud 
teológica” considerándola como una comprensión óntica de la existencia 
(Levinas, 1937a: 102). El análisis levinasiano remite así al famoso §10 de 
El ser y el tiempo, en el que Heidegger intenta deslindar la analítica del 
“ser ahí” respecto de sus aproximaciones impropias. El filósofo alemán 
apunta allí contra la definición teológica del hombre como “ens finitum” 
dotado de alma, subsidiaria aún del hilo conductor griego del hombre 
como “animal rationale”, y cuya idea de “trascendencia” permanece 
manchada de “intelectualismo” (Heidegger, [1927]: 60-61). Heidegger 
remite a las palabras de Zwinglio: “‘Pues con el hombre tener la vista 
puesta en Dios y su palabra, claramente indica que es por naturaleza 
algo próximamente afiliado a Dios, algo muy parecido, algo que tiene 
relación con él, todo lo cual mana sin duda de que está creado a la imagen 
de Dios’” (Heidegger, [1927]: 61).

La antropología tradicional se funda, según Heidegger, en una 
comprensión óntica del Dasein y de la trascendencia, esto es, en su 
reducción a una “unidad corpórea-anímico-espiritual” que alimenta 



83La nueva “patética” de la fenomenología alemana

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

más tarde, en la época moderna, a la idea de sujeto como subjectum: “La 
definición cristiana fue desteologizada en el curso de la Edad Moderna”, 
junto con el hilo conductor griego “se enredan en la antropología 
moderna con el partir metódicamente de la res cogitans, de la conciencia” 
(Heidegger, [1927]: 61). La teología sigue anclada, según la perspectiva 
heideggeriana, a una “interpretación de la trascendencia como contacto 
con un ‘ente’” (Levinas, 1937a: 103) propio de la actitud “teórica”, en 
el anudamiento entre la antropología tradicional griega, cristiana y 
moderna.  

La nueva preocupación por el problema del “ser”, la nueva 
interpretación de la “trascendencia” del Dasein, la investigación sobre 
“las condiciones ontológicas de las diferentes situaciones de la existencia 
efectiva, de pasar de la comprensión óntica y existencial a la comprensión 
que [Heidegger] llama ontológica y existenciaria” (Levinas, 1937a: 103), 
aspiran a superar la “orientación teológica” y, con ello, el privilegio 
moderno de la “actitud teórica” de la conciencia. La filosofía existencial 
no es sino, desde esta perspectiva,  el descubrimiento y la adopción de 
una actitud “propia” que revela los fundamentos auténticos del ser del 
existente, “olvidados” por la antropología tradicional. Sin embargo, 
una indagación sobre el significado o valencia de este movimiento de 
reversión del espíritu teológico, del proceso de “laicización” propio de la 
ontología fundamental, de la determinación de su modo de comprender 
el carácter “religioso” de la existencia del hombre moderno, conduce 
nuevamente a los análisis ontológicos heideggerianos y su peculiar 
configuración palingenésica.

Tras la asunción de Heidegger como rector en la Universidad de 
Friburgo en 1933 y su adhesión al nacionalsocialismo, la pregunta por 
el carácter “religioso” de la filosofía existencial, de este “nuevo ideal 
de vida”, de esta “nueva religión” a las que los mejores espíritus se 
ven atraídos o caen fascinados (Levinas, [1931]: 98-99), lleva pronto a 
Levinas a preguntarse por el vínculo entre la “patética del pensamiento” 
heideggeriano y aquel movimiento que conduce al maestro de Friburgo 
a vislumbrar el cumplimiento o puesta en marcha de un auténtico inicio: 
la “filosofía del hitlerismo”.



84 Pablo Facundo Ríos Flores

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Lévy-Bruhl, la “mentalidad primitiva” y la orientación de la 
filosofía contemporánea: la constitución de un “idealismo 
mítico”
Con vistas a analizar las reflexiones levinasianas de los años treinta 

sobre la relación entre la “filosofía existencial” de Heidegger y la 
nueva “filosofía elemental23 del hitlerismo”, resulta pertinente efectuar 
un breve rodeo argumentativo previo. En “Lévy-Bruhl y la filosofía 
contemporánea” de 1957, Levinas parece brindar una sugerente hipótesis 
de lectura respecto de la relación entre la filosofía contemporánea, en 
particular la fenomenología alemana, y las investigaciones de Lévy-
Bruhl sobre el pensamiento “primitivo” o “mítico”, que puede conducir 
al núcleo central de sus reflexiones de entreguerras.    

En “La compréhension de la spiritualité dans les cultures française 
et allemande” de 1933, Levinas ubica el pensamiento de Durkheim y 
Lévy-Bruhl dentro de la tradición positiva o cartesiana de lo espiritual.24 
Al comienzo de su artículo de 1957 reconoce nuevamente el legado 

23  Cabe recordar que el concepto mismo de lo “elemental” había sido 
empleado por Durkheim para referirse a los modos de representación religiosa 
de las denominadas “sociedades primitivas”, en su reconocida obra de 1912: 
Durkheim, Émile, 1912, Les Formes élémentaires de la vie religieuse: le système 
totémique en Australie, París, Alcan.

24  Si en “La compréhension de la spiritualité dans les cultures française 
et allemande” Levinas incluye las investigaciones de Durkheim y Lévy-Bruhl 
dentro de la tradición y comprensión “cartesiana” de lo espiritual, años más 
tarde en De la existencia al existente de 1947 señala una diferencia significativa 
entre la idea de participación introducida por Lévy-Bruhl y la concepción de lo 
sagrado de Durkheim. En la concepción durkheimiana de las “representaciones 
colectivas” lo sagrado se distingue de lo profano por los sentimientos que 
provoca, pero estos siguen siendo los de un sujeto frente a un objeto (Levinas, 
[1947]: 81). “La impersonalidad de lo sagrado en las religiones primitivas [es 
para Durkheim] (…) el Dios ‘todavía’ impersonal, de donde saldrá un día el 
Dios de las religiones evolucionadas” (Levinas, [1947]: 81). Pero la idea de Lévy-
Bruhl de la “participación” mística trae a escena una concepción que parece 
“destruir las categorías que servían, hasta entonces, para la descripción de los 
sentimientos suscitados por lo ‘sagrado’” (Levinas, [1947]: 81).



85La nueva “patética” de la fenomenología alemana

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

“positivista” de las ideas de Lévy-Bruhl: su análisis sobre el “mentalidad 
primitiva”, afirma, está presidido por una filosofía que “remite a un 
empirismo muy cercano al positivismo, y en todo caso a un empirismo 
intelectualista” (Levinas, [1957]: 55). Sus conceptos fundamentales se 
someten a la jurisdicción de la ciencia; la “mentalidad primitiva” aparece 
como objeto o tema (algo inferior) de una mentalidad que se habría 
librado de ella, aquella “que en el siglo XVIII se atribuiría a ‘las Luces’” 
(Levinas, [1957]: 55). La “mentalidad primitiva” puede ser abordada 
entonces como un objeto por medio del método propio de las ciencias 
de la naturaleza. Pero, afirma Levinas, las propias investigaciones del 
antropólogo francés lo conducen a nociones que ponen en cuestión 
este modo de acceso a la realidad, esto es, al ser estructurado como 
Naturaleza. Sus hallazgos quiebran sus propios marcos interpretativos 
y preparan o abonan el terreno para una nueva comprensión de lo 
espiritual (Levinas, [1957]: 56). Levinas vincula esta particular reversión 
de las categorías tradicionales llevadas a cabo por los estudios de Lévy-
Bruhl con aquella que habría efectuado la fenomenología alemana en 
aquel periodo.

Por un lado, esta reversión supone un cambio en el modo de 
comprender las condiciones de la experiencia y el acceso a la realidad. La 
“mentalidad primitiva” no puede interpretarse ya, según Lévy-Bruhl, a 
partir de las categorías propias de la representación (Levinas, [1957]: 56-
57). Haciéndose eco del anti-intelectualismo bergsoniano el antropólogo 
francés se refiere a la “mentalidad primitiva” como aquella que “no 
está simplemente mezclada con elementos emocionales sino que está 
orientada por ellos de un modo original” (Levinas, [1957]: 59). La 
emoción “primitiva” posee una cierta trascendencia, esto es, no es un 
estado mental sino que ostenta una cierta “intencionalidad”, de allí “una 
determinada categoría del ser, la de lo sobrenatural y de lo místico” 
(Levinas, [1957]: 59). Del mismo modo, la fenomenología alemana 
contemporánea prepara la “ruina de la representación” en su estudio de 
la trascendencia de la “intencionalidad” y su concepción del sentimiento 
o la afectividad como “contacto con el ser”, como participación en el ser 
bajo el signo del dominio y la posesión, en este estar “comprometido” 
en el ser (Levinas, [1957]: 59). Por otra parte, esta nueva concepción 
de lo espiritual implica un quiebre de la metafísica del “sujeto” como 
sustantividad o subjectum. Contra la prioridad lógica y gramatical 
del sustantivo, la noción de “participación” propia de la “mentalidad 
primitiva” desubstancializa la substancia, lo que supone una subversión 



86 Pablo Facundo Ríos Flores

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

de las categorías clásicas sobre el sujeto (Levinas, [1957]: 61-62). La 
fenomenología, por su parte, en su promoción de la experiencia afectiva 
emancipada de la prioridad del sustantivo, inaugura una estructura del 
ser ligada a la acción y al adverbio, como en el caso de Heidegger, para el 
cual los seres aparecen en el mundo ya no como sustantivos sino como 
participando en un campo o atmósfera (Levinas, [1957]: 61). Por otro lado, 
el vínculo con la exterioridad no se comprende entonces como la relación 
con un “mundo representado”. La “participación mística”, según Lévy-
Bruhl, se transforma en un tiempo y espacio sentido y comprometido en 
una red de participaciones místicas con el grupo social, las generaciones, 
la tierra, etc. (Levinas, [1957]: 64-65). Los fenomenólogos, en sentido 
análogo, conciben la relación con la exterioridad como fundada en una 
“participación existencial” temporo-espacial, en un estar “arrojado” 
y comprometido en el “nudo existir”, un “despliegue, como eficacia, 
influencia, dominio y transitividad” (Levinas, [1957]: 64).

En el marco de este anudamiento entre las reflexiones del 
antropólogo sobre la “mentalidad primitiva” y los nuevos conceptos 
de la fenomenología alemana, y en particular de la filosofía existencial 
heideggeriana, Levinas lanza una aguda observación. Esta nueva 
concepción de lo espiritual como “mentalidad”, que Lévy-Bruhl 
vislumbra y que la fenomenología asume,25 no es sino una idea 
“moderna”. Mientras que Lévy-Bruhl descubre en la “mentalidad 
primitiva” una nueva comprensión de lo espiritual que viene a poner en 
cuestión sus propios marcos interpretativos, dentro de la tradición del 
“positivismo” cartesiano, la filosofía existencial heideggeriana, según 
dicha hipótesis, coincide insospechadamente con las determinaciones 
adscriptas por aquel a dicha mentalidad pero atribuyéndosela 
paradójicamente a la estructura existencial del Dasein. Aquello que 
para Lévy-Bruhl representa un modo heterogéneo a la conciencia 
europea occidental o, más tarde, una modalidad heterónoma interna a 
la propia conciencia,26 en la fenomenología alemana y particularmente 

25  Mientras que Lévy-Bruhl, según Levinas, intenta explicar esta nueva 
comprensión de lo espiritual (Levinas, [1957]: 57), la nueva filosofía existencial 
alemana la asume como parte o estructura constitutiva del existente en tanto 
existente.

26  Cabe recordar que la posición de Lévy-Bruhl sobre el “pensamiento 
primitivo” sufrió cambios importantes desde su obra Les Fonctions mentales dans 
les sociétés inférieures de 1910, hasta sus Carnets, publicados póstumamente, en 



87La nueva “patética” de la fenomenología alemana

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

en Heidegger se transforma sin embargo en la fuente de determinación 
del existente en tanto existente. La llamada “mentalidad primitiva” 
asumida como trasfondo o estructura ontológica universal resulta el 
punto de partida de la analítica del Dasein. Pero la ontologización del 
“pensamiento mítico” por parte de la filosofía existencial no supone, sin 
embargo, un mero retorno y aceptación de formas antiguas y superadas 
de lo espiritual. El pensamiento heideggeriano es expresión, por el 
contrario, de una comprensión “moderna” de la existencia. Empero, 
ello no es contradictorio con las propias investigaciones de Lévy-Bruhl. 
Pues lo que este último habría descubierto en el espejo sin fondo de los 
pueblos primitivos serían los lineamientos generales de una concepción 
de lo espiritual como “mentalidad”, un término nuevo que designa, tal 
como fue dicho previamente, una idea esencialmente moderna (Levinas, 
[1957]: 66).

La filosofía existencial no encarna, desde la perspectiva levinasiana, 
ni una defensa del irracionalismo (de lo inconmensurable, de lo 
heterogéneo al pensamiento lógico), ni la mera expresión de un 
conservadurismo o forma tradicional de la “conciencia”, de carácter 
religioso o teológico. En ella el “retorno del mito” se amalgama, por 
el contrario, con una concepción moderna de lo espiritual. “A través de 
una técnica fenomenológica y sus virtualidades críticas” (Abensour, 
2001: 26), Levinas intenta determinar los fundamentos ontológicos de 
la filosofía heideggeriana y su nueva comprensión del Dasein o de la 
“mentalidad” del existente, en tanto reversión elemental y moderna del 
“espíritu de libertad” de la tradición occidental.27

los que se advierte un alejamiento de su posición inicial sobre la heterogeneidad 
radical entre la mentalidad primitiva y civilizada, en favor de una continuidad 
experiencial.

27  La crítica de Levinas al ontologismo de Heidegger puede aproximarse, 
aunque por una vía y método alternativo, a lo que Bourdieu llama más tarde la 
estrategia de la ontologización o la ontologización de lo trascendental propia de la 
filosofía heideggeriana (Bourdieu, 1991: 69-71).



88 Pablo Facundo Ríos Flores

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

El despertar de los sentimientos elementales: sobre la ‘filosofía 
del hitlerismo’ o un retorno al remitente
En el estudio “El Mal elemental” de 1997 que acompaña Algunas 

reflexiones sobre la filosofía del hitlerismo (1934), M. Abensour analiza las 
reflexiones levinasianas a partir de la siguiente hipótesis de lectura: en este 
breve artículo Levinas ofrece un espejo a su maestro en fenomenología 
“para ver si éste reconocía la imagen que su discípulo, intérprete del 
hitlerismo, había logrado hacer aparecer ante él” (Abensour, 2001: 31). 
Abensour se pregunta, y al mismo tiempo sugiere, si Levinas no hace 
funcionar la fecundidad heurística de la fenomenología a partir de 
una conceptualización de raigambre heideggeriana, con el objetivo de 
“iluminar al mismo Heidegger con la ayuda de sus propios conceptos 
y permitirle así comprender la naturaleza del movimiento al que se 
había unido públicamente en mayo de 1933 al pronunciar el ‘Discurso 
del Rectorado’” (Abensour, 2001: 39). Asimismo, el autor agrega: “La 
relación subterránea con Heidegger –nunca nombrado– en este texto 
que es algo así como un ‘retorno al remitente’, requiere una paciente 
aproximación al ensayo de Levinas sobre la meditación filosófica, De 
la evasión, escrito un año después y dedicada al hitlerismo” (Abensour, 
2001: 31-32). 

La escena shakespeariana que Levinas ofrece, semejante a la de 
Hamlet frente a su tío Claudio, denuncia en un gesto especular los 
compromisos filosófico-políticos asumidos por el pensador alemán. 
El filósofo francés utiliza el aparato conceptual heideggeriano para la 
representación de la “filosofía del hitlerismo”, haciendo resonar sus 
armonías o acordes insospechados con la filosofía existencial. Abensour 
advierte los ecos “heideggerianos” que las reflexiones de Levinas dejan 
oír en torno al “campo magnético” del hitlerismo: contra el espíritu 
abstracto de la tradición occidental, la reivindicación o apoteosis de la 
“concretud”; contra el “intelectualismo” o predominio de la “actitud 
teórica”, la rehabilitación de la intencionalidad del “sentimiento” (de 
la tonalidad afectiva o Stimmung) que constituye nuestra inherencia 
(Geworfenheit) en el mundo; contra la actitud pasiva en la despreocupación 
y el juego, la “proyección de sí” (Entwurf) en virtud del llamado (Voz o 
Stimme) de la herencia y del pasado, de las misteriosas voces de la tierra 
y de la sangre (Abensour, 2001: 29, 37, 47).



89La nueva “patética” de la fenomenología alemana

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Tras las resonancias “existenciales” sugeridas por los análisis de 
Levinas sobre la filosofía o metanarrativa palingenésica del hitlerismo y 
su reversión del “espíritu de libertad” de la tradición occidental europea, 
Abensour recupera aquello que considera el núcleo de la estrategia 
levinasiana: en su representación shakespeariana, el filósofo francés 
habría intentado “aprehender” la Stimmung del hitlerismo (Abensour, 
2001: 39), señalando mediante este gesto metodológico las complicidades 
del maestro de Friburgo. Ahora bien, resulta preciso sostener, sin 
embargo, que Levinas busca “representar” la Stimmung del hitlerismo, 
lo que le evita asumir en el mismo gesto los presupuestos del aparato 
conceptual heideggeriano. Tomando recurso de los análisis levinasianos 
expuestos en De la evasión, en el que el filósofo francés describe el proceso 
de identificación subyacente al ontologismo como “el encadenamiento más 
radical, más irremisible, el hecho de que el yo es uno mismo” (Levinas, [1935]: 
83), como así también la tesis de Algunas reflexiones sobre la filosofía del 
hitlerismo según la cual la novedad del hitlerismo es la reivindicación 
del encadenamiento del hombre al “fondo mismo de su ser” (Levinas, 
[1934]: 14), Abensour traduce el ideal de “autonomía” que penetra, 
según Levinas, la nueva orientación filosófico-política. “La Stimmung 
del hitlerismo (…) es el encadenamiento que determina tonalmente un 
modo de sentir específico, a saber, el ser engarzado” (Abensour, 2001: 40). 
Ella no traduce un “no-proyecto”, una ausencia de trascendencia, sino 
una trascendencia “remachada” al ser, un “ser engarzado en segundo 
grado” (Abensour, 2001: 92). He aquí el centro del ideal de “autonomía” 
que está en la base del ontologismo hitleriano y que Levinas analiza en sus 
obras de 1934 y 1935: la ley interna del Dasein consiste en su posibilidad 
de “ser-se” de un modo auténtico, de determinarse de acuerdo con 
aquello que “se es” propiamente.

En su convocatoria a un retorno a la fuente e intuición originarias, el 
“idealismo mítico” del hitlerismo rechaza toda “toma de conciencia” que 
ponga en cuestión la “participación” en la “concretud” del ser, alentando 
un “retorno a sí” como adhesión a sí mismo, como afirmación de aquello 
que “se es” auténticamente. La “toma de conciencia” no implica la 
liberación marxista del fatalismo de la situación social a la cual el hombre 
se encuentra remachado (Levinas, [1934]: 14), pues “ser verdaderamente 
uno mismo (…) es, al contrario, tomar conciencia del encadenamiento 
original ineluctable (…) aceptar este encadenamiento” (Levinas, [1934]: 
17). Los análisis de Levinas sobre la “filosofía del hitlerismo” a partir de 
la reconstrucción propuesta por Abensour permiten volver críticamente, 



90 Pablo Facundo Ríos Flores

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

en virtud del dispositivo especular, sobre los fundamentos de la 
ontología existencial, lo que el autor llama un “retorno al remitente”. Así 
los análisis de Levinas sobre el nuevo ideal de autonomía del hitlerismo 
como “encadenamiento original ineluctable” a uno mismo, apuntan esta 
vez hacia la analítica existenciaria de Heidegger. En su introducción a 
De la evasión, “Salir del ser por una nueva vía”, J. Rolland analiza las 
reflexiones levinasianas sobre el proceso de identificación o “retorno 
a sí” del ontologismo, en su reivindicación de la brutal y autosuficiente 
reflexividad del ser, a partir de una remisión al conflicto latente con 
Heidegger (Rolland, 1999: 13). Si en Algunas reflexiones sobre la filosofía del 
hitlerismo Levinas identifica la nueva concepción del “espíritu” humano 
asumida por el hitlerismo como un “encadenamiento a uno mismo”, 
la determinación de este “encadenamiento” se desliza en De la evasión  
hacia una indagación del fundamento autopoiético del ontologismo, 
término con el que Levinas define en “Martin Heidegger y la ontología” 
de 1932  la filosofía existencial heideggeriana, como auto-afirmación 
del ser, el “ser es”. El proceso y representación shakespeariana de los 
estudios levinasianos puede describirse como el pasaje de la “filosofía 
del hitlerismo” al ontologismo, del ontologismo a la “filosofía existencial”.

A partir de los análisis expuestos en De la evasión, Rolland vuelve 
sobre los fundamentos subyacentes al ideal de autonomía de la 
“ontología fundamental”, mostrando la agudeza filosófico-política 
de la argumentación levinasiana sobre la nueva comprensión de la 
espiritualidad del ontologismo hitleriano. Con ello hace explícitos 
los acordes y resonancias que las reflexiones de Levinas dejan oír 
tras sus indagaciones sobre la “filosofía del hitlerismo”. En Algunas 
reflexiones sobre la filosofía del hitlerismo Levinas afirma: “Una concepción 
verdaderamente opuesta a la noción europea de hombre sería posible 
sólo si la situación social a la cual éste se encuentra engarzado [rivé] (…) 
constituyera el fondo mismo de su ser” (Levinas, [1934]: 14), énfasis del 
autor). Toda la tensión analítica se concentra aquí en la determinación 
de este “être rivé”, de este “estar engarzado”, o en otros términos de 
este “estar remachado” al ser. Rolland señala entonces el trasfondo 
heideggeriano que se refleja sobre esta condición de “encadenamiento”: 
ella remite de manera evidente a la noción heideggeriana de Geworfenheit, 
que Levinas denominara en su artículo de 1932 “derelicción” (Rolland, 
1999: 23). Esta hipótesis de lectura puede ser ratificada por las propias 
reflexiones levinasianas. En su tesis “La constitución del sí-mismo, entre 
la adhesión y la distancia respecto de sí, en los trabajos de Emmanuel 



91La nueva “patética” de la fenomenología alemana

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Levinas (1933-1948)”,28 Dreizik recuerda un punto central de la traducción 
e interpretación del filósofo francés del concepto de Geworfenheit. En la 
edición original a “Martin Heidegger y la ontología”, publicada en 1932 
en la Revue philosophique de la France et de l’étranger, Levinas traduce esta 
noción con el término “rivé”, esto es, el estar “remachado”. La analítica 
existenciaria en su comprensión de la estructura ontológica del existente 
humano revela “el hecho de que el Dasein está remachado [rivé] a sus 
posibilidades”.29 El reflejo especular de la estrategia levinasiana trasluce 
así las afinidades electivas, pues en 1934 sostenía: para el hitlerismo la 
“adherencia al yo vale por sí misma (…) toda la esencia del espíritu consiste 
en este encadenamiento” (Levinas, [1934]: 16).

Sin embargo esta particular adherencia a sí mismo no equivale a una 
mera pasividad o estatismo. La trascendencia del Dasein, como afirma 
Levinas en “Martin Heidegger y la ontología”, representa un momento 
fundamental de la comprensión del ser que Heidegger fija mediante el 
término Entwurf, esto es, como “proyecto-esbozo” (Rolland, 1999: 26). 
Empero, Levinas se detiene particularmente en la noción de Geworfenheit 
(Rolland, 1999: 26; Abensour, 2001: 190-191), pues ella parece condicionar 
incluso la propia determinación de esta “proyección de sí”. En De la 
evasión, siguiendo la línea explicativa de Rolland, la Geworfenheit puede 
interpretarse a la luz de aquello que Levinas denomina el “sentimiento 
agudo de estar clavado” (Levinas, [1935]: 79, énfasis del autor) al 
ser. Es bajo tal hipótesis de lectura que el autor retoma un aspecto 
fundamental de la “derelicción”: su vinculación o, más precisamente, su 
compenetración con el concepto de Stimmung o tonalidad afectiva. Los 
análisis levinasianos sobre la “filosofía del hitlerismo” y el ontologismo 
espejan nuevamente aquí su reflejo crítico sobre la nueva comprensión 
de la espiritualidad de la ontología fundamental de Heidegger: “toda la 
esencia del espíritu consiste en este encadenamiento. Separarlo de las 
formas concretas con las que desde ahora mismo se halla comprometido 
es traicionar la originalidad del sentimiento mismo [de identidad] del 
que conviene partir” (Levinas, [1934]: 16; énfasis del autor). Este 
“sentimiento” original como adherencia o participación existencial del 
Dasein revela así “la verdad elemental de que hay ser–ser que vale y pesa” 

28  Esta tesis, aún no publicada, puede consultarse en la “Biblioteca 
Central” de la Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de Buenos Aires. 

29  “le fait que le Dasein est rivé à ses possibilités” (Levinas, 1932b: 417; 
énfasis del autor).



92 Pablo Facundo Ríos Flores

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

(Levinas, [1935]: 79). Desde entonces “la preocupación hacia el porvenir 
y el ‘al-encuentro-de-sí’ contenidos en el impulso marcan un ser 
encomendado a un recorrido” (Levinas, [1935]: 81-82). El cumplimiento 
de un destino, sentencia Levinas, es el estigma del ser (Levinas, [1935]: 
82). 

Levinas logra identificar el núcleo del proyecto ontológico 
heideggeriano y su particular “campo magnético”: el llamado a un 
proceso de auto-identificación o “retorno a sí” auténtico, entendido 
como movimiento de trascendencia participativa en aquello que 
“se-es”, permite unificar el ideal moderno de autonomía con una 
comprensión mítica de la propia existencia, esto es, un “idealismo 
mítico”.30 “Ser verdaderamente uno mismo” implica “tomar conciencia 
del encadenamiento original ineluctable” (Levinas, [1934]: 17) con 
“las misteriosas voces de la sangre, los llamados de la herencia y del 
pasado”(Levinas, [1934]: 16-17), participando del destino o misión del 
pueblo alemán. Las palabras de Heidegger en su Discurso del rectorado 
parecen resonar: la comprensión del “mundo espiritual” de un pueblo, 
en tanto darse a sí mismo la ley como suprema libertad supone en 
primer término la vinculación y obligación de participación o “arraigo”, 
de “entrega” o “disposición”, de determinación y vinculación a la 
“misión espiritual” [Auftrag] de la “comunidad nacional”, del “pueblo” 
[Volk] (Heidegger, [1933]: 14);  “el mundo espiritual de un pueblo (…) es 
el poder que más profundamente conserva las fuerzas de su raza y de 
su tierra” (Heidegger, [1933]: 12-13). A partir de sus estudios ontológicos 
sobre los fundamentos de la analítica existenciaria, Levinas permite 
descubrir el centro neurálgico de la “religión política” heideggeriana, 
su particular laicización filosófico-política moderna del pensamiento 
“mítico”, marcando su acercamiento y afinidad electiva con la nueva 
“filosofía del hitlerismo”. 

30  En el cuarto volumen de la Filosofía de las formas simbólicas, Cassirer 
se refiere al “idealismo” de Heidegger (Cassirer, [1928]: 21) sin desconocer 
la “atmósfera” mítica en la que Heidegger pretende incorporar la filosofía 
trascendental. Levinas se ubica así entre aquellos pensadores interesados en 
comprender el carácter novedoso de las formas elementales o “míticas” de la 
vida política moderna y sus corifeos en la filosofía de su tiempo.



93La nueva “patética” de la fenomenología alemana

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Conclusiones

Al comienzo del presente trabajo se expusieron las primeras 
impresiones de Levinas sobre el clima de renovación de Friburgo, la 
“atmósfera metafísica” que impregnaba por entonces a la “ciudad de 
la Fenomenología” (Heidegger, [1931]: 90). El ritmo vital de la nueva 
orientación filosófica, que en aquellos años halló en Heidegger su 
principal guía y mentor, imponía su particular estilo palingenésico, 
esto es, su “nuevo ideal de vida, una nueva página de la historia, casi 
una nueva religión” (Heidegger, [1931]: 98). Desde su inicial estadía en 
Friburgo entre 1928-1929, las reflexiones levinasianas permanecieron 
cautivadas por la “hermenéutica existencial” y la fascinación ejercida 
sobre los jóvenes discípulos por el nuevo profeta de la fenomenología. 
En los primeros años de la década del treinta Levinas mantuvo su 
fidelidad a la nueva orientación frente a las acusaciones lanzadas por 
sus adversarios contra los ambiguos compromisos filosófico-políticos de 
la fenomenología alemana derivados de un presunto “misticismo de lo 
concreto”. 

Sin embargo, tras el ascenso del nazismo al poder y la adhesión 
de Heidegger al nuevo régimen, la inicial “atracción amorosa” de 
Levinas por la “hermenéutica existencial” derivó en una revisión crítica 
del “campo magnético” del ontologismo heideggeriano. A través de la 
atmósfera que impregnaba la ontología fundamental, atravesando 
aquel complejo de intenciones que determinaban la convocatoria 
del pensador alemán a una nueva comprensión de la espiritualidad, 
Levinas se propuso una indagación de los fundamentos filosófico-
políticos que motivaran la “afinidad electiva” entre la nueva ontología 
y el movimiento nacionalsocialista. En torno al “campo magnético” del 
ontologismo heideggeriano, Levinas intentó determinar si el atractivo 
que ejercía esta nueva “patética del pensamiento” (Levinas, 2009: 63) no 
representaba un retorno de lo “religioso” en el mundo moderno. O con 
mayor precisión, si el atractivo de la fenomenología alemana y su nuevo 
ideal de vida no se nutrían tal vez de la mera secularización de un viejo 
fondo religioso. 

Empero, Levinas rechazó la interpretación de la ontología 
fundamental como una mera secularización “ideologizada”, en el 
sentido elemental de encubrimiento, de una religión tradicional. El 



94 Pablo Facundo Ríos Flores

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

atractivo de la “hermenéutica existencial” exigía determinar, por el 
contrario, el carácter específico de su forma de comprensión moderna 
y elemental. El punto central de la clave interpretativa levinasiana se 
resumió así: si bien el pensamiento heideggeriano representaba una 
modalidad elemental o “mítica” de comprensión de la existencia o, en 
otros términos, una ontologización del “pensamiento mítico”, ello no 
suponía un mero retorno y aceptación de formas antiguas y superadas de 
lo espiritual. La ontología heideggeriana era, según Levinas, expresión 
de una comprensión moderna de la existencia que albergaba una nueva 
configuración espiritual, un peculiar “idealismo mítico”.

A partir de esta clave interpretativa se recuperó la estrategia 
“especular” que caracterizaba la doble orientación crítica levinasiana: 
de la filosofía elemental del hitlerismo al ontologismo heideggeriano, de 
este último al fenómeno nacionalsocialista. El filósofo francés utilizó 
como un astuto escenógrafo o fenomenólogo el aparato conceptual del 
pensador alemán para la representación de la “filosofía del hitlerismo”, 
haciendo resonar sus armonías o acordes insospechados con la ontología 
fundamental. En el marco de esta representación shakespeariana se 
lograron determinar así, según esta perspectiva, las derivaciones teórico-
políticas de los postulados heideggerianos y su peculiar “idealismo 
mítico”, delineando conjuntamente la afinidad electiva entre el ideal 
de “autonomía” de la “hermenéutica existencial” con la “filosofía 
elemental del hitlerismo”. Levinas no sólo llevaría a cabo uno de los 
primeros esfuerzos exegéticos para determinar el peculiar atractivo o 
“campo magnético” de la filosofía de Heidegger, sino también para 
comprender los fundamentos ontológicos de la nueva “religión política” 
del nacionalsocialismo. En este sentido, sus reflexiones representan, por 
un lado, uno de los primeros acercamientos a la “cuestión Heidegger” 
desde un análisis que, sin desatender el contexto social y político 
europeo, aporta un análisis e interpretación rigurosa de los fundamentos 
y compromisos filosófico-políticos de la analítica existenciaria. Por otro 
lado, ellas anticipan ciertas perspectivas historiográficas sobre el fascismo 
alemán e italiano que, en oposición a una lectura sobre la naturaleza 
conservadora, reaccionaria o arcaica del llamado palingenésico fascista 
a la “regeneración comunitaria”, destacan por el contrario su novedoso 
carácter revolucionario y conservador, moderno y mítico.31   

31  Para un acercamiento a este debate historiográfico, véase: Traverso, 
2012.



95La nueva “patética” de la fenomenología alemana

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Referencias bibliográficas
Abensour, M. (2006). El mal elemental. (Introducción). Levinas, E. 

Algunas reflexiones sobre la filosofía del hitlerismo. R. Ibarlucía y B. 
Horrac (trad.) Buenos Aires: FCE.

Adorno, T.W. (2008). La jerga de la autenticidad. Sobre la ideología 
alemana. Dialéctica negativa. La jerga de la autenticidad. A. Brotons 
(trad.) (393-499). Madrid: Akal. 

Barash, J. A. (2012). Ernst Cassirer, Martin Heidegger and the Legacy of 
Davos. History and Theory, 51, 3, 436-450.

Bourdieu, P. (1999). La ontología política de Martin Heidegger. C. de La 
Mezsa (trad.) Buenos Aires: Paidós.

Burrin, P. (1984/5). La France dans le champ magnétique des fascismes. 
Le Débat, 32, 52-71.

Cassirer, E. (1996 [1928]). The philosophy of symbolic forms. Tomo IV: 
The Metaphysics of Symbolic Forms. New Haven and London: Yale 
University Press.

Dreizik, P. (2014). La posibilidad del liberalismo en Levinas. ‘Quelques 
réflexions sur la philosophie de l’hitlérisme’ entre dos lecturas de Husserl. 
Levinas y lo político. (87-100). Buenos Aires: Prometeo.

	  (2014a). La constitución del sí-mismo, entre la adhesión y la distancia 
respecto de sí, en los trabajos de Emmanuel Levinas (1933-1948). [Tesis de 
licenciatura. Dirección: Dr. Roberto Walton]. Facultad de Filosofía y 
Letras, Universidad de Buenos Aires.  

Gentile, E. (2007). El culto del Littorio. La sacralización de la política en la Italia 
fascista. L. Padilla López (trad.) Buenos Aires: Siglo XXI Editores.

Griffin, R. (2010). Modernismo y fascismo. La sensación de comienzo bajo 
Mussolini y Hitler. J. B. Castiñeyra (trad.) Madrid: Akal.

Hansel, J. (2014). El ‘ser es’ y el ‘hay’: autarquía y anonimato del ser en 
los primeros escritos de Levinas.  P. Levinas y lo político. Dreizik 
(comp.) (157-172). Buenos Aires: Prometeo.

Heidegger, M. (1989 [1933]). La autoafirmación de la Universidad 
alemana. La autoafirmación de la Universidad alemana. El Rectorado, 
1933-1934. Entrevista del Spiegel. trad. R. Rodríguez (trad.) (7-19). 
Madrid: Tecnos.

	  (1999 [1928-1929]). Introducción a la filosofía. M. Jiménez Redondo 
(trad.) Madrid: Cátedra.

	  (2012 [1927]). El ser y el tiempo. J. Gaos (trad.) México: FCE.



96 Pablo Facundo Ríos Flores

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Lacoue-Labarthe, P. y Nancy, J. (2011). El mito nazi. J. C. Moreno Romo 
(trad.) Barcelona: Anthropos Editorial.

Levinas, E. y Poirié, F. (2009 [1986]). Ensayos y conversaciones. M. Lancho 
(trad.) Madrid: Arena Libros.

	  (1993 [1957]). Lévy-Bruhl y la filosofía contemporánea. Entre nosotros. 
Ensayos para pensar en otro. J. L. Pardo (trad.) (53-68).Valencia: Pre-
Textos.

	   (2000 [1947]). De la existencia al existente. P. Peñalver (trad.) Madrid: 
Arena Libros.

	  (2006 [1937a]). Carta a propósito de Jean Wahl. Los imprevistos de la 
historia. T. Checchi (trad.) Salamanca: Sígueme.

	  (1937b). Revues Critiques. Das Phänomen des Glaubens dargestellt im 
Hinblick auf das Problem seines metaphysischen Gehalts de Hans Reiner. 
Revue Philosophique de la France et de l’Étranger, 11-12, 258-260.

	  (1937c). Revues Critiques. Phänomenologie und Metaphysik. Das 
Problem des Relativismus und seiner Überwindung de Arnold Metzger. 
Revue Philosophique de la France et de l’Étranger, 11-12,  260-262.

	  (2017 [1937d]). Review of Leon Chestov’s Kierkegaard and the 
Existential Philosophy (Vox clamantis in deserto). J. McLachlan (trad.)  
Disponible en web:

 http://www.angelfire.com/nb/shestov/sk/levinas.html.
	  (1999 [1935]). De la evasión. I. Herrera, (trad.) Madrid: Arena Libros.
	  (2006 [1934]). Algunas reflexiones sobre la filosofía del hitlerismo. R. 

Ibarlucía y B. Horrac (trad.) Buenos Aires: FCE.
	  (2012 [1933]). El concepto de espiritualidad en la cultura  francesa y 

alemana. Lithuania Philosophica. De Kant a Levinas. J. Rosales (comp. 
y trad.) (50-64). Valencia: La Torre del Virrey.  

	  (2005 [1932a]). Martin Heidegger y la ontología. Descubriendo 
la existencia con Husserl y Heidegger. M. Vázquez (trad.) Madrid: 
Síntesis.

	  (1932b). Martin Heidegger et l’ontologie. Revue philosophique de la 
France et de l’étranger, t. CXIII, n° 1-2, pp. 395-431. Disponible en web: 
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k17252n/f395.item.langFR.zoom.

	  (2006 [1931]). “Friburgo, Husserl y la fenomenología”, Los imprevistos 
de la historia. T. Checchi (trad.) Salamanca: Sígueme.

Losurdo, D. (2003). La comunidad, la muerte, Occidente. Heidegger y la 
“ideología de la guerra”. A. Bonanno (trad.) Buenos Aires: Losada.



97La nueva “patética” de la fenomenología alemana

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Mosse, G. (2007). La nacionalización de las masas. Simbolismo político y 
movimientos de masas en Alemania desde las Guerras Napoleónicas al 
Tercer Reich, trad. J. C. Menezo, Buenos Aires: Siglo XXI.

Paxton, R. (2005). Anatomía del fascismo. J. M. Álvarez Flórez (trad.) 
Barcelona: Península.

Rolland, J. (1999). Salir del ser por una nueva vía. (Introducción). 
Levinas, E. De la evasión. I. Herrera (trad.)  Madrid: Arena Libros.

Traverso, E. (2012). La historia como campo de batalla. Interpretar las 
violencias del siglo XX. L. Fólica (trad.) Buenos Aires: FCE.

Traverso, E. (2009). A sangre y fuego. De la guerra civil europea, 1914-1945. 
M. Á. Petrecca (trad.) Buenos Aires: Prometeo Libros.




