
Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018), 387-403.

Trinitarian Tought and Platonist Metaphysics 
in Marius Victorinus´ De Generatione Divini 

Verbi

Gabriel González Nares
Universidad Panamericana, México

ggonzalezn@up.edu.mx

Abstract
Marius Victorinus Africanus (ca. 300-382) represents the el-

oquent encounter between Christianity and Platonist thought 
in the IVth Century Latin context. In one of his Works: The De 
Generatione Divini Verbi, Victorinus uses a Plotinian philosoph-
ical device to approach better to the Christian theology  in or-
der to solve this trinitarian problem: How can the One  generate 
something and continue to be the One? The aim of this text is 
to analyze the coexistence of the Trinitarian theological thought 
with the Plotinian Platonist metaphysics in De Generatione Divini 
Verbi according to two important topics: 1) the modes of being, 
and 2) the explanation of the life of the One beyond the sub-
stance. First, we shall give a brief profile of Marius Victorinus; 
then, we shall analyze why the Arrian Christological problem 
needs a systematic and mature metaphysics to be solved; sub-
sequently we shall revise the conclusions of this interaction be-
tween theology and Platonist philosophy mentioning the origi-
nality that Victorinus gave to the comprehension of the Platonist 
Plotinian metaphysics.

Key words: Marius Victorinus Africanus, Plotinus, Plato, 
Trinitary Teology, One, One beyond the Substance, Christology.

Received: 03 - 02 - 2017. Accepted: 02 - 05 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.900



388 Gabriel González Nares

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Pensamiento trinitario y metafísica platonista 
en el De Generatione Divini Verbi de Mario 

Victorino

Gabriel González Nares
Universidad Panamericana, México

ggonzalezn@up.edu.mx

Resumen
Mario Victorino Africano (n. ca. 300- m. 382 A.D.) representa 

elocuentemente el encuentro entre el cristianismo y el 
pensamiento platonista en el ambiente latino del siglo IV. En una 
de la obras de Victorino, el De Generatione Divini Verbi Victorino 
utiliza un aparato filosófico plotiniano para acercarse mejor a 
la teología cristiana en función de la solución de este problema 
trinitario: ¿Cómo genera algo el Uno sin dejar de ser Uno? El 
objetivo de este texto es analizar la convivencia del pensamiento 
teológico trinitario con la metafísica platonista plotiniana en el 
De Generatione Divini  Verbi en función de dos temas principales: 
1) los modos de ser, y 2) la explicación de la vida del Uno más 
allá de la substancia. Primero, daremos una breve semblanza 
de la vida de Mario Victorino; después, analizaremos  por qué 
el problema cristológico arriano necesita de una metafísica 
madura y sistemática para resolverse; luego, repasaremos las 
soluciones que da Victorino en función del problema cristológico 
enfocándonos en los dos temas mencionados; y, finalmente, 
veremos las conclusiones de esta interacción entre teología y 
filosofía platonista, mencionando las novedades que Victorino 
aporta a la comprensión de la metafísica platonista plotiniana.

Palabras clave: Mario Victorino Africano, Plotino, Platón, 
Teología trinitaria, Uno, Uno más allá de la substancia, 
Cristología. 

Recibido: 03 - 02 - 2017. Aceptado: 02 - 05 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.900



389Pensamiento trinitario y metafísica platonista

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

I. Breve semblanza biográfica de Mario Victorino
Mario Victorino Africano (n. ca. 300- m. 382 A.D.) representa 

elocuentemente el encuentro entre el cristianismo y el pensamiento 
platonista en el ambiente latino del siglo IV. El retórico africano, 
grandemente admirado por Agustín, muchas veces pasa desapercibido 
para la historia del pensamiento, sin embargo, en él encontramos una 
muestra clara de cómo el pensamiento cristiano entró en diálogo con 
las propuestas metafísicas de la época, además de añadir a ellas nuevas 
interpretaciones y comentarios.

Gran orador latino, Victorino no entró en contacto con el cristianismo, 
sino hasta avanzada edad. E incluso en ella, ya en contacto con 
cristianos, no daba el paso definitivo de su conversión sino hasta tiempo 
después. El testimonio de Agustín en el libro VIII, 2 de sus Confesiones 
es fundamental e ilustrativo para conocer la vida de nuestro autor. Sin 
esto, sólo quedarían los testimonios de Jerónimo de Estridón en el De 
viris ilustribus (CI).1 Conviene leer completo el pasaje mencionado de 
Confesiones que, aunque largo, da una buena semblanza de Victorino.

Me encaminé, pues, a Simpliciano, padre en la colación 
de la gracia bautismal del entonces obispo Ambrosio, 
a quien éste amaba verdaderamente como a padre. Le 
conté los asendereados pasos de mi error; pero cuando 
le dije haber leído algunos libros de los platónicos, que 
Victorino, retórico en otro tiempo de la ciudad de Roma 
había vertido a la lengua latina —y del cual había oído 
decir que había muerto cristiano—, me felicitó por no 
haber dado con las obras de otros filósofos, llenas de 
falacias y engaños, según los elementos de este mundo, 
sino con éstos en los cuales se insinúa por mil modos a 

1  Victorinus, natione Afer, Romae sub Constantio principe rhetoricam 
docuit,  et in extrema senectute, Christi se tradens fidei, scripsit adversus 
Arium libros more dialectico valde obscuros, et Commentarios in Apostolum.  
Traducción propuesta: Victorino, africano de nación, enseñó retórica en Roma 
cuando Constancio era emperador. Y en la extrema vejez se convirtió a la fe 
de Cristo. Escribió, en modo dialéctico, libros muy obscuros contra Arrio y 
comentarios al Apóstol (Pablo). 



390 Gabriel González Nares

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Dios y su Verbo. Luego, para exhortarme a la humildad 
de Cristo, escondida a los sabios y revelada a los 
pequeñuelos, me recordó al mismo Victorino, a quien 
él había tratado muy familiarmente estando en Roma, 
y de quien me refirió lo que no quiero pasar en silencio. 
Porque encierra gran alabanza de tu gracia, que debe  
serte  confesada,  el  modo  como  este  doctísimo 
anciano —peritísimo en todas las disciplinas liberales 
y que había leído y juzgado tantas obras de filósofos—, 
maestro de tantos nobles senadores, que en premio de 
su preclaro magisterio había merecido y obtenido una 
estatua en el Foro romano (honor que los ciudadanos 
de este mundo tienen por lo sumo); venerador hasta 
aquella edad de los ídolos y partícipe de los sagrados 
sacrilegios, a los cuales se inclinaba entonces casi toda 
la hinchada nobleza romana, mirando «propicios» ya 
«a los dioses monstruos de todo género y a Anubis el 
ladrador», que en otro tiempo «habían empuñado las 
armas contra Neptuno y Venus y contra Minerva», y a 
quienes, vencidos, la misma Roma les dirigía súplicas ya, 
y a los cuales tantos años este mismo anciano Victorino 
había defendido con voz aterradora, no se avergonzó de 
ser siervo de tu Cristo e infante de tu fuente, sujetando 
su cuello al yugo de la humildad y sojuzgando su frente 
al oprobio de la cruz. En palabras de Simpliciano, Mario 
leía la Sagrada Escritura e investigaba y escudriñaba 
curiosísimamente todos los escritos cristianos, y decía a 
Simpliciano, no en público, sino de modo confidencial 
y familiarmente: «¿Sabes que ya soy cristiano?». A lo 
cual respondía Simpliciano: «No lo creeré ni te contaré 
entre los cristianos mientras no te vea en la Iglesia de 
Cristo». Y Victorino replicaba bromeando: «Pues qué, 
¿son acaso las paredes las que hacen a los cristianos?». 
Y esto de que «ya era cristiano» lo decía muchas veces, 
contestándole lo mismo otras tantas Simpliciano, 
oponiéndole siempre aquél «la broma de las paredes» 
(Confesiones, VII, 2, 1-21).



391Pensamiento trinitario y metafísica platonista

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

La narración de Agustín es elegante y convincente. Hasta aquí, el 
relato biográfico ha sido más anecdótico que filosófico. Aunado a este 
testimonio, sabemos, según la opinión de Pierre Hadot, que Mario 
Victorino pertenecía a un círculo de filósofos que estudiaban obras 
platónicas en Milán (Henry y Hadot, 1960: 84). La mención de Ambrosio 
en el pasaje es interesante sobre este punto, puesto que sabemos que el 
obispo gustaba de transcribir amplios pasajes de Plotino en sus sermones 
(Henry y Hadot, 1960: 84).

Además de las traducciones que Agustín menciona, de las cuales 
podemos mencionar las de las Categorías y los Tópicos de Aristóteles, 
Victorino produjo otros textos, como los Comentarios a las Epístolas 
a los gálatas y los filipenses, y algunos himnos trinitarios en verso. Sin 
embargo, podríamos decir que la culminación de su pensamiento son 
los Tratados teológicos sobre la Trinidad, sobre todo en el periodo posterior 
a su conversión. Entre estos podemos mencionar el tratado Contra Arrio, 
(Adversus Arium) y La epístola a Cándido (Ad Candidum), la cual también 
recibe un nombre más genérico, a saber: Acerca de la generación del divino 
Verbo, (Liber de generatione divini Verbi) En esta obra, que es la respuesta 
a los argumentos arrianos de Cándido, Mario Victorino hace gala de 
la síntesis entre un pensamiento teológico bien cimentado y una fina 
argumentación desde una sólida, aunque sutil metafísica, para refutar 
la propuesta arriana. El problema que Victorino desea abordar con 
ocasión de la carta de Cándido es de una naturaleza teológica: ¿Cuál 
es la relación de Cristo con el Padre? ¿En verdad es el Hijo engendrado 
o es una creatura como las demás? Es conveniente admitir que el 
punto de partida del problema que se quiere resolver con auxilio de la 
argumentación y la metafísica es cristológico. Una vez que conocemos 
cuál es el punto de partida podemos profundizar en él para llegar a la 
estructura argumentativa que nos atañe.

II. El problema cristológico y la necesidad de una metafísica 
madura
La propuesta metafísica de Victorino surge al tiempo del Concilio de 

Nicea, acaecido en 325, a cuyos postulados teológicos, y eminentemente 
cristológicos, sirve. Así lo dice A. R Markus, haciendo referencia a la 
fama de Atanasio, el obispo de Alejandría y participante central de este 
concilio: 



392 Gabriel González Nares

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Victorino se había convertido en cristiano en un tiempo 
de agudo conflicto doctrinal. La figura de San Atanasio 
dividió a la Iglesia y al Imperio; el debate giró alrededor 
de su doctrina y de su persona por una generación. Las 
obras teológicas de Victorino son contribuciones para 
este debate (…) Su finalidad prioritaria era defender 
la doctrina nicena de la consubstancialidad del Padre 
y del Hijo (…) El interés de la defensa homoousiana de 
Victorino, para el propósito de la presente discusión, 
subyace en su uso de términos y conceptos ontológicos 
neoplatónicos en ella (Markus, 1967: 331).

Con esta referencia atanasiana vemos que el contexto del pensamiento 
teológico de Victorino es cristológica, y por ello, trinitaria, ya que no 
conviene hablar de Cristología sin un ambiente trinitario. El Liber de 
generatione divini Verbi, o también Ad Candidum, lo escribe Victorino 
principalmente para dar una respuesta  a las objeciones arrianas que 
Cándido expuso en su Epistula ad Victorinum. La propuesta de Cándido 
con respecto a la relación del Padre con el Hijo se basa en unos ejes que 
podemos expresar así:

1) Dios es inengendrado2 en tanto a que es causa de todas las cosas. 
Si no fuese así, no sería la causa de las realidades, y por ello, no sería 
Dios.

2) Dios es la causa de todas las cosas y la causa de sí mismo, “La 
causa primera y la causa para sí mismo. (…) Es uno y sólo, porque Él es 
el ser sin adición. Y, sin embargo, el ser en sí es el mismo vivir y pensar. 
Porque en tanto que piensa, vive, en tanto que vive, él es y piensa; en 
tanto que piensa, él es y vive (…)” (Ad Vic. PL 08, 1015b).

3) Dios es inengendrante. Si Dios engendrara, perdería su identidad, 
como el rayo, que siendo un punto, si se sale de sus límites, pierde su 
identidad. (Dejemos en claro que no es lo mismo engendrar que crear. Si 
Dios no creara, no tendría sentido el punto 1). Si Dios proyecta algo de sí 
mismo, se disminuye en su substancia (Ad Vic. PL 08, 1016b ss.). (Además, 

2  Todos los subrayados en negrillas son míos. Todas las traducciones de 
Victorino o Cándido son mías, a menos que se indique lo contrario.



393Pensamiento trinitario y metafísica platonista

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

por su carácter divino, Dios no engendra, pues las características no son 
la substancia (Ad Vic. PL 08, 1016c 1-ss).

4) Por lo superpleno (superplenum) (Ad Vic. PL 08, 1017b20-ss.). Dios 
no genera, al modo en que, de una fuente, brota agua. La superabundancia 
es redundante, no conviene a Dios: ¿Cómo podría ser igual a Dios lo que 
se desborda de Él?

5) Dios no es substancia, sino que la substancia es a causa de 
Dios. En otro caso, la substancia sería anterior a Dios. Notemos que 
esto es una tesis plotiniana (Enn. III, 8, 9.), la del Uno más allá de la 
substancia, presente ya en el planteamiento de Cándido, y de la cual 
trata ampliamente Victorino, como basa de su contraargumento más 
tarde.

En suma, si Dios engendrara, parecería imperfecto y, o bien, la 
generación sería redundante (Punto 4) o Dios no engendra en realidad. 
De este modo, en el pensamiento arriano, Dios no engendra, y Cristo 
no es más que el efecto de Dios. No es de la substancia de Dios, sino su 
efecto principal y no es por generación, sino por operación.3

Podemos decir que, estos 5 puntos resumen la posición de Cándido 
el arriano, de la que tiene que partir el planteamiento niceno y 
consubstancial de Victorino. Veamos que todos estos puntos defienden 
uno sólo principal: Dios es causa, pero no por esto engendra (generare). 
Ahora bien, Victorino desea defender la tesis por la cual es razonable 
pensar que Dios engendra sin perder su unidad y su trascendencia. 
De modo tal, el pensamiento trinitario requiere una metafísica lo 
suficientemente madura, profunda y flexible como para explicitar estos 
puntos: 

1) El ser de Dios como principio y causa del cosmos, pero más allá 
de la substancia.

2) La consubstancialidad del Hijo Logos en el seno del Padre.

3  También se dice que Cristo ha hecho cosas que serían indignas del Padre, 
como, por ejemplo, ser materia o tener facultades vegetativas y animales. De este 
modo, según lo que se sigue de los actos y no de la substancia, el Padre y Cristo 
son de substancias diferentes.



394 Gabriel González Nares

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

3) Es razonable la consubstancialidad del Padre y del Hijo Logos 
Cristo.

Profundicemos ahora sobre las soluciones que da Victorino en su 
respuesta a Cándido haciendo énfasis en el modo en que echa mano 
de la metafísica platonista. Luego podremos entrar en la cuestión que 
trata si Victorino es un filósofo platonista en toda forma y si sólo usa la 
metafísica platónica para aclarar sus compromisos teológicos.

III. Las soluciones metafísicas de Victorino al problema de la 
consubstancialidad
Se ha visto ya que el tema cristológico lleva necesariamente a hablar 

de la naturaleza de Dios, al menos en el contexto de la pugna entre 
consubstancialismo y arrianismo. Ahora entra el retórico africano en el 
juego entre teología y filosofía, pero, a lo largo de su discurso es claro el 
límite entre una y otra. 

Tratemos ahora de los modos en que Victorino propone soluciones 
al problema suscitado por la cristología consubstancial analizándolas 
desde dos frentes: a) por la vida que le corresponde a Dios como el 
Uno más allá de la substancia y b) por los matices que existen entre los 
diferentes modos de ser, los cuales permiten una gama más amplia de 
soluciones posibles.

a) Dios como el Uno más allá de la substancia

Ahora bien, hablar de la naturaleza de Dios implica tratar sobre 
su modo de ser, y esto es un verdadero problema que ha estado en la 
cabeza de los metafísicos por siglos. ¿De qué modo es Dios? Esta es una 
pregunta difícil de contestar, pues si Dios es, no es del mismo modo en 
que son las realidades creadas. Retomemos el planteamiento platónico 
que siguen tanto Cándido como Victorino. Cándido ha dicho que “Dios 
no es substancia, sino que la substancia es a causa de Dios”  (Ad. Vic. PL 
08, 1015b), y porque  Dios causa la substancia, es necesario que Dios esté 
más allá de ella (ἐπέκεινα τῆς οὐσίας). 

Desde la República VI, 22, aparece esta idea de que el Uno Bien está 
más allá de la substancia porque es su causa, y puesto que no es posible 
que la causa sea igual que lo causado, es necesario que el Uno Bien se 
encuentra por encima o más allá de la substancia. Por la tanto, el Uno 



395Pensamiento trinitario y metafísica platonista

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Bien no es, o no, al menos, del mismo modo en que son las cosas del 
mundo. Dice Platón: “Del mismo modo, habrá que decir, con respecto 
a los objetos inteligibles, que del Sumo Bien que reciben  no solamente 
su inteligibilidad, sino que reciben por añadidura, y de él también, la 
existencia y la esencia; y con todo, el bien no es esencia, sino que está 
todavía más allá de la esencia y la sobrepasa en dignidad y poder”4 
(Rep., VI, 18, 509 b, trad. Gómez, 2007).

Por su parte, Plotino, en La Enéada III, 8,9, también trata de explicar 
en qué modo el Uno Bien está más allá de la substancia: “Porque las 
cosas todas no son principio, sino que todas provienen del principio 
mientras que el principio ya no es todas las cosas ni es una de todas, a fin 
de que pueda engendrar todas y a fin de que no sea multiplicidad, sino 
principio de la multiplicidad, ya que en todos los casos, el que engendra 
es más simple que el engendrado”5 (En., III, 8, 9, 39-44, trad. Igal, 2009).

Se va aclarando que el Uno está más allá de la substancia porque es 
su principio y, por ello, no puede estar a su nivel ontológico. ¿Sucede, 
entonces, que el Uno no es, o que está más allá del ser? Más bien, el Uno 
no es en el mismo modo ni en el mismo grado que las cosas, sino que 
está arriba de ellas. Por eso, dice Plotino al respecto: “¿Vamos, por el 
contrario, a desconfiar y a sospechar que es la nada? Sí, es la nada en el 
sentido de ninguna de las cosas de las que es principio, pero es tal que, 
no pudiendo predicarse nada de él, no el ser, no la esencia, no la vida, 
es lo que sobrepasa todas estas cosas. Mas si lo consideraras tras haber 
descartado el ser, quedarías maravillado” (En., III, 8, 10, 28-33, trad. Igal, 
2009).

Ahora bien, Victorino también se preocupa por este problema: si 
Dios, como causa y principio de las cosas está más allá de ellas.  ¿De 
qué modo es Dios más allá de los existentes y más allá de la substancia? 
Victorino acepta que Cándido proponga que Dios es causa de la 
substancia, pero es necesario aclarar en qué modo Dios no es como las 

4  καὶ τοῖς γιγνωσκομένοις τοίνυν μὴ μόνον τὸ γιγνώσκεσθαι φάναι 
ὑπὸ τοῦ ἀγαθοῦ παρεῖναι, ἀλλὰ καὶ τὸ εἶναί τε καὶ τὴν οὐσίαν ὑπ᾽ ἐκείνου 
αὐτοῖς προσεῖναι, οὐκ οὐσίας ὄντος τοῦ ἀγαθοῦ, ἀλλ᾽ ἔτι ἐπέκεινα τῆς 
οὐσίας πρεσβείᾳ καὶ δυνάμει ὑπερέχοντος. 

5  Οὐ γὰρ ἀρχὴ τὰ πάντα, ἀλλ᾽ ἐξ ἀρχῆς τὰ πάντα, αὕτη δὲ οὐκέτι 
τὰ πάντα οὐδέ τι τῶν πάντων, ἵνα γεννήσηι τὰ πάντα, καὶ ἵνα μὴ πλῆθος 
ἦ, ἀλλὰ τοῦ πλήθους ἀρχή· τοῦ γὰρ γεννηθέντος πανταχοῦ τὸ γεννῶν 
ἁπλούστερον. Εἰ οὖν τοῦτο νοῦν ἐγέννησεν, ἁπλούστερον νοῦ δεῖ αὐτὸ εἶναι. 



396 Gabriel González Nares

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

substancia creadas, analizando los modos en que es posible que algo 
no sea. En Liber de generatione divini Victorino propone 4 modos de los 
no existentes, que podemos sintetizar en este cuadro (Ad. Cand. PL 08, 
1021c 5-1022c16):

Cuadro No. 1 Modos de los no existentes (μή ὄντα)

1) Por la negación que sea 
privación del existente.  
(Iuxta negationem, 
omnino omnimodis).

2) Por lo que es diferente en 
relación con otra cosa. (Iuxta 
alterius ad aliud naturam).

3) Por el ser que aún no es, 
pero que será. (Iuxta 
nondum ese, quod 
futurum est et potest esse).

4) Por el ser sobre todos los 
existentes. (Iuxta quod supra 
omnia quae sunt est esse).

Dios no es un no existente en el sentido de ser nada, como lo sería el 
modo 1). Más bien, Dios, que es Uno y es Sumo Bien, no es un existente 
en el sentido en que está por encima de todos ellos como su principio y 
su causa. Victorino lo explica de la siguiente manera:

¿Qué diremos, entonces, que Dios es? ¿Existente o 
no existente? Lo llamaremos existente, porque es el 
Padre de los existentes. Pero, de hecho. El Padre de 
los existentes, no es existente. Porque aún no son 
aquellas cosas de las que Él es Padre. Y dar el nombre 
de existente a la causa de los existentes, está prohibido 
decirlo y es impío pensarlo. Porque la causa es anterior 
a aquello que lo que es causa. Dios está, entonces, 
sobre lo existente, en tanto que estando sobre Dios es 
llamado no existente, no por privación de todo lo que 
es, sino como un existente diferente, que es Él mismo no 
existente, en tanto a lo que concierne a los existentes por 



397Pensamiento trinitario y metafísica platonista

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

venir, y existente, en tanto que es causa de la generación 
de los existentes.6 (Ad. Cand. PL 08, 1022 a6-b1.)

En cierto sentido, por ser Dios, como principio, anterior a los 
existentes, es προ ὂν, puesto que existe antes que ellos, no en el tiempo, 
sino según una jerarquía ontológica. Así, Dios está por encima de los 
existentes, pero si lo entendemos como προ ὂν, sabemos que mantiene 
una relación con ellos de algún modo, que luego explicaremos.

Con esta profundización, entendemos mejor en qué modo Dios, 
como Uno Bien, es más allá de la substancia en tanto a que es principio 
y vemos con más claridad uno de los temas que conviene entender en 
este contexto.

b) Los cuatro modos de los existentes

Una vez que hemos estudiado los 4 modos de los no existentes, 
conviene saber que Victorino propone una organización de toda la 
realidad según 4 modos de los existentes. De Dios hemos hablado como 
causa y principio, y Victorino lo vuelve a mencionar cuando comienza 
a hablar de los existentes. Hay que recordar que Dios es no existente 
porque es causa de ellos y está sobre ellos: 

Para comenzar: Dios está sobre los existentes y los no 
existentes, siendo su generador y su Padre, en tanto 
que es causa. Enseguida, por generación, a partir de 
Dios, o por creación los existentes aparecieron (…) Los 
existentes, unos son verdaderamente existentes (vere 
quae sunt) ; otros son, existentes (quae sunt); otros, no 
verdaderamente no existentes (quae non vere non sunt); 

6  Quid igitur dicimus deum, ὄν, an μή ὄν? Appelabimus utique omnino 
ὄν, quoniam eorum quae sunt, pater est. Sed pater eorum quae sunt non est 
τó ὄν ; nondum enim sun tea quorum pater est causam ὄν  et non licet dicere, 
nefas est intelligere, eorum quae sunt causam ὄν appellare. Causa enim prior 
est ab his quorum causa est. Supra ὄν igitur deus est et, iuxta quod supra est, 
μή ὄν deus dicitur, non per privationem universi eius quod sit, sed ut aliud ὄν, 
ipsum quod est μή ὄν , iuxta ea quae future sunt, μή ὄν, iuxta quod causa est ad 
generationem eorum quae sunt, τó ὄν.



398 Gabriel González Nares

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

otros, no existentes (quae non sunt).7 (Ad. Cand. PL 08, 
1022 c17- 1023 a1- 13.)

Ahora bien, Victorino sigue en este punto una tradición antigua que 
pretende clasificar las cosas de la realidad en función de qué plenitud 
tengan, si su modo de ser se acerque al acto y a la estabilidad o si, 
más bien su naturaleza tienda a la destrucción y la inestabilidad. Esta 
tradición es propiamente platónica y está presente desde El Sofista (236d 
ss.) y también aparece en el Comentario al Timeo de Proclo (I, 238, 16-17; 
32-239). 

Parece que Victorino hace aquí una organización más detallada 
de esta clasificación y la ordena según dos criterios: la existencia y la 
verdad. Me parece que la existencia la dice en cuanto a que si la cosa es 
por sí misma, y la verdad la dice en cuanto a si es cognoscible o no. Claro 
que estos criterios pueden no ser mutuamente excluyentes, puesto que 
la filosofía de Victorino, en opinión de Hadot, considera la implicación 
y la preeminencia.

Se puede organizar los cuatro modos de los existentes en un cuadro, 
en función de los criterios que se han mencionado:

Cuadro No. 2 Modos de los existentes

Verdaderamente No 
verdaderamente

Existente 1)	 (VE) Inteligibles 
vere quae sunt

2)	 (-VE) Almas 
quae sunt

No 
existente

3)	 (V-E) Materia

quae non vere non 
sunt

4)	 (-V-E) Sen-
sibles quae 
non sunt

7  Primo, igitur deus et super quae sun test et super quae non sunt, quippe 
generator ipsorum et pater, iuxta quod causa est. Deinde secundum generationem 
a deo aut secundum effectionem, quae sunt apparuerunt. Apparuaerunt autem 
et μή ὄντα. Ipsorum autem quae sunt, alia sunt, vere quae sunt, alia quae sunt, 
alia, quae non vere non sunt, alia quae non sunt.



399Pensamiento trinitario y metafísica platonista

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Se explica brevemente por qué a cada combinación se le otorga un 
sector de la realidad. 

1) Las cosas verdaderamente existentes son los inteligibles. Existen 
por un modo natural los existentes supra celestes, el espíritu, el νοῦς, 
el conocimiento, la ciencia, las virtudes, los λóγοι, las opiniones, etc., y 
sobre ellos, el sólo existente, el mismo que es el Uno y sólo ὂν (Ad. Cand. 
PL 08, 1023 a14-b9).

2) Los no verdaderamente existentes (o sólo existentes) son 
intelectuales no inteligibles, es decir, las almas intelectuales. Son 
pensamiento sobre otras cosas y no sobre ellos mismos. Otro es el 
intelectual en función de lo inteligible (Ad. Cand. PL 08,1023b 10-15).

3) Lo que es verdaderamente no existente es la materia porque de 
ella no existe más que una apariencia ilusoria en el pensamiento. La 
materia, como tal, es indefinible, y no puede conocerse por sí misma 
(Ad. Cand. PL 08,1023 a 5-ss).

4) Los no verdaderamente no existentes (o sólo no  existentes) son 
los sensibles. Existen sin tener propiamente una forma, pero existen. 
Su forma la toman de las cosas inteligibles por participación (Ad. Cand. 
1024b4-ss.).

Con esta división de los modos de los existentes podemos saber que 
la realidad es organizada y cognoscible y que las cosas existentes no 
son ellas mismas Dios en tanto a que ellas no se han dado el ser a sí 
mismas, ni son su propio principio. Hace falta conocer de qué modo lo 
no existente por superioridad, que es Dios, se acerca o se relaciona con 
las cosas no existentes.

c) La consubstancialidad del Hijo en el seno del Padre

El modo en que Dios, como Uno y principio, entra en contacto con 
los existentes es a través del Logos. Hay que recordar que Dios está 
sobre las cosas existentes, y conviene que entre en contacto con ellas, 
puesto que es su Padre y su causa por creación (effectionem) Sin embargo, 
conviene que Dios se relacione causalmente con las cosas existentes, sin 
dejar de ser más allá de la substancia.



400 Gabriel González Nares

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Surge, entonces la argumentación que pretende postular que el Hijo 
es Logos, en tanto a que es “Nombre que está sobre todo nombre” (Flp. 
2,9) y “Aquello por lo cual todo fue hecho” (Jn. 1,3) Victorino aplicó 
estos pasajes de la Escritura para ilustrar que el Hijo es el fundamento  
sobre el cual están hechas todas las cosas. Es el verdadero existente, no 
al modo de las cosas de la naturaleza (los Inteligibles), sino el principio 
por el cual, las cosas son existentes (ὄντα), o aquello a partir de lo cual, 
los existentes reciben el ser de manera fundamental y más pura. El Padre 
ha generado a partir de sí mismo al Hijo, y esto es la generación divina. 
El Hijo es engendrado no a partir de la nada, y mucho menos a partir de 
otro dios, sino de Dios mismo. De este modo, el Hijo es engendrado como 
existente teniendo como origen el no existente más allá de la substancia 
(μή ὄν ἐπέκεινος τῆς οὐσίας), pero que es pre existente (προ ὄν), no al  
sentido temporal, sino al fundamental. Victorino lo expresa así:

¿Qué, entonces? Dios, que está sobre los existentes, 
¿ha procreado al existente a partir de aquello que 
es Él mismo como Él mismo es? ¿O, a partir de otro, 
o a partir de nada? (…) Es más verdadero decir que, 
Aquél que está por encima del existente, ha engendrado 
al existente tomándolo de sí mismo a decir que lo ha 
tomado de la nada. (…) Jesucristo es, entonces, el Hijo, 
y el Hijo sólo engendrado, porque el pre existente no 
ha engendrado otra cosa que el existente antes de todas 
las cosas, el existente absolutamente perfecto, que no 
puede coexistir con ningún otro, y esto, porque es 
absolutamente perfecto, y no tiene necesidad de otro8 
(Ad. Cand. PL 08,1027 c5-1028 a2, 1028b 28-30).

De este modo, el Hijo es nexo entre el Padre y las cosas existentes, 
pero no por esto el Hijo es, propiamente, una cosa existente, sino que es 
generado desde el seno del Padre como existente perfecto, a partir del 

8   Quid, vero? Deus, qui supra ὅν est, ab eo quod ipse est; sicut ipse est, 
produxit an ab alio a nulo? Ab alio? Et quod alio? Nihil enim ante deum  fuit 
neque  ut deo ex altero par. A nullo igitur. Et quomodo? Si enim τὸ ὅν  produxit, 
verum est dicere, quoniam a semet ipso, qui super τὸ ὅν  est, τὸ ὅν generaverit 
quam de nihilo (…) Filius ergo Iesus Christus et solus natus filius quoniam illud 
προόν nihil aliud genuit quam on ante omnia et omnimodis perfectum on, quod 
non potest esse cum altero. 



401Pensamiento trinitario y metafísica platonista

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

pre existente (προ ὄν), que es el Padre. El Hijo está en el seno del Padre 
por ser Logos. En un sentido analógico, el Padre es como la potencia,9 
porque, sólo por analogía, es indefinido, y el Hijo es análogo al acto, 
porque es definido, se muestra, y es cognoscible a los hombres. Es notable 
la frase que resume esta propuesta: “El Hijo es la forma del Padre”. Si el 
Hijo es la forma del Padre, no hay un problema en que ambos, el Padre y 
el Hijo, sean de la misma substancia. Con esta argumentación podemos 
ver que no está fuera de la razón natural ni de la lógica proponer que el 
Padre y el Hijo sean consubstanciales. Recordemos que Victorino hace 
una explicitación, pero no pretende criticar el dogma aceptado por el 
Concilio, sino mostrar desde qué argumentos lógicos y metafísicos es 
razonable esta consubstancialidad.

La metafísica de Mario Victorino es una herramienta fina y sutil que 
ayuda a resolver algunos problemas de naturaleza teológica. La teología 
propone un problema, y la metafísica da los instrumentos para entender 
mejor. No por esto hay una mezcla entre ambas ciencias, ni tampoco un 
servicio, sino una colaboración.

Las propuestas organizadas por Victorino acerca de los 4 modos 
de los no existentes y los 4 modos de los existentes permiten tener una 
asimilación más clara del principio de las cosas, que es el Uno Bien, 
que es Dios. El principio no es existente (μή ὄν), en tanto a que no es 
del mismo modo que los existentes (ὄντα). Sin embargo, si hay una 
organización de los modos de los no existentes, es posible saber con  
más exactitud de qué modo es la vida del Uno más allá de la substancia. 
De modo semejante, una jerarquización de los modos de los existentes 
permite establecer mejor la relación entre el Uno y las cosas. Y mejor, da 
pie para conocer de qué modo es posible la generación del Logos, en el 
seno del Padre. Siendo el Logos, el Hijo, el verdaderamente existente por 
el cual han sido hechas todas las cosas, y también la forma cognoscible, 
del Padre oculto, según la cual, Padre e Hijo son de la misma substancia.

9  Hay que notar que esto puede causar una gran sorpresa porque se opone 
a la postura aristotélica, en la que Dios es acto puro (Mph. XII, 10). Esto podría 
sobresaltar o confundir a posturas de tradición aristotélica, como la tomista.



402 Gabriel González Nares

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

IV. Conclusiones: ¿Es Victorino un filósofo neoplatónico?
Presentemos nuestras conclusiones en tres ejes centrales:
Mario Victorino piensa como un platonista y aporta nuevos 

entendimientos a las propuestas que siguen una tradición centenaria. 
Podemos pensar que Victorino sí es un filósofo platonista en el sentido 
en que sigue una línea argumentativa de cara a las autoridades propias 
y porque reinterpreta de modo fresco las propuestas metafísicas. 

Sin embargo, sabe establecer un diálogo con la teología cristiana, 
que ha sido recibida por otro acceso que no es filosófico, pero que la 
filosofía puede tratar. Victorino no es platónico en el sentido de seguir 
las propuestas de la vida filosófica clásica, como otros platonistas lo 
hicieron. Victorino se sabe cristiano, pero, el cristianismo es presentado 
como una filosofía en tanto a que propone un modo particular de vida, 
de estudio, etc. (P. Hadot, 2002: 239)  

Al seguir, Victorino, la senda cristiana, toma tal filosofía y es por 
esto que no es un platonista en el sentido pleno del término, pues sigue 
el modo de vida cristiano. Victorino es un platonista en otro sentido, 
porque saber interpretar  la tradición  filosófica anterior y se sirve de 
las propuestas metafísicas para fundar un diálogo de mutuo respeto y 
participación entre filosofía y teología revelada.

Bibliografía

Markus, A. R. (1967). Marius Victorinus, life and writings. En: The 
Cambridge History of Later Greek and Early Medieval Philosophy. A. H. 
Armstrong (ed.) Cambridge: Cambridge University Press.

Agustín de Hipona, (1844). Confesiones. JP Migne (ed.) PL 32. 
Agustín de Hipona. Confesiones. A.C. Vega (trad.), disponible en http://

www.augustinus.it/spagnolo/confessioni/index2.htm. Recuperado 
el 8/V/2017 20:46.

Henry P. y Hadot P. (eds.) (1960). Marius Victorinus, traités teologiques sur 
la Trinité. Vols. 68, 69. París: Sources chretiénnes. 



403Pensamiento trinitario y metafísica platonista

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Marius Victorinus Africanus. (1844.) De Generatione Verbi Divini. En 
Patrologia Latina Cursus completus. JP Migne (ed.) Vol. 8. París.

Clark, M. T. (ed.) (1981). Marius Victorinus, The Theological Treatises. St. 
Louis: The Catholic University of America Press.

Clark, M. T. (1981). The Neo-Platonism of Marius Victorinus the 
Christian. En Neo-Platonism and Early Christian Thought. Blumenthal 
and Markus (eds.) Londres: Variorum.

Clark, M. T.  (1985). The Trinity in Latin Christianity. En Christian 
Spirituality: Origins to the Twelfth Century. McGinn y Meyendorff 
(eds.)(276-290). Nueva York: Crossroad Publishing Company.

Clark, M. T. (1986). Victorinus and Augustine. Some Differences. 
Augustinian Studies 17, 147-159.

Hadot P. (2002). What is Ancient Philosophy? M. Chase (trad.) 
Massachussets: Belknap Press, HUP.

Platón. (1903). República. En Platonis Opera, John Burnet (ed.) Oxford 
University Press.

Platón. (2007). República, A. Gómez Robledo (trad.) México: UNAM.
Plotino. (1967). Enéadas, A. H. Armstrong (ed.) Londres: Harvard 

University Press.
Plotino. (2009). Enéadas. J. Igal (trad.) Madrid: Gredos.
Proclo. (2008). Commentary on the Timaeus of Plato. D. T. Runia y M. Share, 

M. (trads.) Cambridge: Cambridge University Press. 
Jerónimo de Estridón. (1844). De viris ilustribus (CI). JP Migne, PL 023, 

disponible en http://khazarzar.skeptik.net/books/hieronym/viris_l.
htm. Recuperado 8/V/2017 23:10.




