TrRINITARIAN TOUGHT AND PLATONIST METAPHYSICS
IN MAR1US VicTORINUS DE GENERATIONE DIVINI
VERBI

Gabriel Gonzalez Nares

Universidad Panamericana, México
ggonzalezn@up.edu.mx

Abstract

Marius Victorinus Africanus (ca. 300-382) represents the el-
oquent encounter between Christianity and Platonist thought
in the IVth Century Latin context. In one of his Works: The De
Generatione Divini Verbi, Victorinus uses a Plotinian philosoph-
ical device to approach better to the Christian theology in or-
der to solve this trinitarian problem: How can the One generate
something and continue to be the One? The aim of this text is
to analyze the coexistence of the Trinitarian theological thought
with the Plotinian Platonist metaphysics in De Generatione Divini
Verbi according to two important topics: 1) the modes of being,
and 2) the explanation of the life of the One beyond the sub-
stance. First, we shall give a brief profile of Marius Victorinus;
then, we shall analyze why the Arrian Christological problem
needs a systematic and mature metaphysics to be solved; sub-
sequently we shall revise the conclusions of this interaction be-
tween theology and Platonist philosophy mentioning the origi-
nality that Victorinus gave to the comprehension of the Platonist
Plotinian metaphysics.

Key words: Marius Victorinus Africanus, Plotinus, Plato,
Trinitary Teology, One, One beyond the Substance, Christology.

Received: 03 - 02 - 2017. Accepted: 02 - 05 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.900

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018), 387-403.



388 GaBRIEL GONZALEZ NARES

PENSAMIENTO TRINITARIO Y METAFISICA PLATONISTA
EN EL DE GENERATIONE D1viNT VERBI DE MARIO
VICTORINO

Gabriel Gonzalez Nares

Universidad Panamericana, México
ggonzalezn@up.edu.mx

Resumen

Mario Victorino Africano (n. ca. 300- m. 382 A.D.) representa
elocuentemente el encuentro entre el cristianismo y el
pensamiento platonista en el ambiente latino del siglo IV. En una
de la obras de Victorino, el De Generatione Divini Verbi Victorino
utiliza un aparato filosofico plotiniano para acercarse mejor a
la teologia cristiana en funcion de la solucién de este problema
trinitario: ;Como genera algo el Uno sin dejar de ser Uno? El
objetivo de este texto es analizar la convivencia del pensamiento
teoldgico trinitario con la metafisica platonista plotiniana en el
De Generatione Divini Verbi en funcion de dos temas principales:
1) los modos de ser, y 2) la explicacion de la vida del Uno mas
alla de la substancia. Primero, daremos una breve semblanza
de la vida de Mario Victorino; después, analizaremos por qué
el problema cristoldgico arriano necesita de una metafisica
madura y sistematica para resolverse; luego, repasaremos las
soluciones que da Victorino en funcién del problema cristoldgico
enfocandonos en los dos temas mencionados; y, finalmente,
veremos las conclusiones de esta interaccion entre teologia y
filosofia platonista, mencionando las novedades que Victorino
aporta a la comprension de la metafisica platonista plotiniana.

Palabras clave: Mario Victorino Africano, Plotino, Platon,
Teologia trinitaria, Uno, Uno mas alla de la substancia,
Cristologia.

Recibido: 03 - 02 - 2017. Aceptado: 02 - 05 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.900

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



PENSAMIENTO TRINITARIO Y METAFISICA PLATONISTA 389

I. Breve semblanza biografica de Mario Victorino

Mario Victorino Africano (n. ca. 300- m. 382 A.D.) representa
elocuentemente el encuentro entre el cristianismo y el pensamiento
platonista en el ambiente latino del siglo IV. El retdrico africano,
grandemente admirado por Agustin, muchas veces pasa desapercibido
para la historia del pensamiento, sin embargo, en él encontramos una
muestra clara de como el pensamiento cristiano entré en didlogo con
las propuestas metafisicas de la época, ademas de afiadir a ellas nuevas
interpretaciones y comentarios.

Gran orador latino, Victorino no entro en contacto con el cristianismo,
sino hasta avanzada edad. E incluso en ella, ya en contacto con
cristianos, no daba el paso definitivo de su conversién sino hasta tiempo
después. El testimonio de Agustin en el libro VIII, 2 de sus Confesiones
es fundamental e ilustrativo para conocer la vida de nuestro autor. Sin
esto, solo quedarian los testimonios de Jerénimo de Estridéon en el De
viris ilustribus (CI).! Conviene leer completo el pasaje mencionado de
Confesiones que, aunque largo, da una buena semblanza de Victorino.

Me encaminé, pues, a Simpliciano, padre en la colacién
de la gracia bautismal del entonces obispo Ambrosio,
a quien éste amaba verdaderamente como a padre. Le
conté los asendereados pasos de mi error; pero cuando
le dije haber leido algunos libros de los platénicos, que
Victorino, retorico en otro tiempo de la ciudad de Roma
habia vertido a la lengua latina —y del cual habia oido
decir que habia muerto cristiano—, me felicité por no
haber dado con las obras de otros filésofos, llenas de
falacias y engafios, segtin los elementos de este mundo,
sino con éstos en los cuales se insintia por mil modos a

! Victorinus, natione Afer, Romae sub Constantio principe rhetoricam

docuit, et in extrema senectute, Christi se tradens fidei, scripsit adversus
Arium libros more dialectico valde obscuros, et Commentarios in Apostolum.
Traduccién propuesta: Victorino, africano de nacién, ensefid retdrica en Roma
cuando Constancio era emperador. Y en la extrema vejez se convirti6 a la fe
de Cristo. Escribid, en modo dialéctico, libros muy obscuros contra Arrio y
comentarios al Apdstol (Pablo).

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



390

GaBRIEL GONZALEZ NARES

Dios y su Verbo. Luego, para exhortarme a la humildad
de Cristo, escondida a los sabios y revelada a los
pequeniuelos, me recordd al mismo Victorino, a quien
¢l habia tratado muy familiarmente estando en Roma,
y de quien me refirid lo que no quiero pasar en silencio.
Porque encierra gran alabanza de tu gracia, que debe
serte confesada, el modo como este doctisimo
anciano — peritisimo en todas las disciplinas liberales
y que habia leido y juzgado tantas obras de filosofos—,
maestro de tantos nobles senadores, que en premio de
su preclaro magisterio habia merecido y obtenido una
estatua en el Foro romano (honor que los ciudadanos
de este mundo tienen por lo sumo); venerador hasta
aquella edad de los idolos y participe de los sagrados
sacrilegios, a los cuales se inclinaba entonces casi toda
la hinchada nobleza romana, mirando «propicios» ya
«a los dioses monstruos de todo género y a Anubis el
ladrador», que en otro tiempo «habian empunado las
armas contra Neptuno y Venus y contra Minerva», y a
quienes, vencidos, lamisma Roma les dirigia stuplicas ya,
y a los cuales tantos afios este mismo anciano Victorino
habia defendido con voz aterradora, no se avergonzo de
ser siervo de tu Cristo e infante de tu fuente, sujetando
su cuello al yugo de la humildad y sojuzgando su frente
al oprobio de la cruz. En palabras de Simpliciano, Mario
leia la Sagrada Escritura e investigaba y escudrifiaba
curiosisimamente todos los escritos cristianos, y decia a
Simpliciano, no en publico, sino de modo confidencial
y familiarmente: «;Sabes que ya soy cristiano?». A lo
cual respondia Simpliciano: «No lo creeré ni te contaré
entre los cristianos mientras no te vea en la Iglesia de
Cristo». Y Victorino replicaba bromeando: «Pues qué,
(son acaso las paredes las que hacen a los cristianos?».
Y esto de que «ya era cristiano» lo decia muchas veces,
contestandole lo mismo otras tantas Simpliciano,
oponiéndole siempre aquél «la broma de las paredes»
(Confesiones, VII, 2, 1-21).

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



PENSAMIENTO TRINITARIO Y METAFISICA PLATONISTA 391

La narracion de Agustin es elegante y convincente. Hasta aqui, el
relato biografico ha sido mas anecdoético que filoséfico. Aunado a este
testimonio, sabemos, segun la opiniéon de Pierre Hadot, que Mario
Victorino pertenecia a un circulo de filésofos que estudiaban obras
platénicas en Milan (Henry y Hadot, 1960: 84). La mencién de Ambrosio
en el pasaje es interesante sobre este punto, puesto que sabemos que el
obispo gustaba de transcribir amplios pasajes de Plotino en sus sermones
(Henry y Hadot, 1960: 84).

Ademas de las traducciones que Agustin menciona, de las cuales
podemos mencionar las de las Categorias y los Tépicos de Aristoteles,
Victorino produjo otros textos, como los Comentarios a las Epistolas
a los gdlatas y los filipenses, y algunos himnos trinitarios en verso. Sin
embargo, podriamos decir que la culminacion de su pensamiento son
los Tratados teoldgicos sobre la Trinidad, sobre todo en el periodo posterior
a su conversion. Entre estos podemos mencionar el tratado Contra Arrio,
(Adversus Arium) y La epistola a Candido (Ad Candidum), la cual también
recibe un nombre mas genérico, a saber: Acerca de la generacién del divino
Verbo, (Liber de generatione divini Verbi) En esta obra, que es la respuesta
a los argumentos arrianos de Candido, Mario Victorino hace gala de
la sintesis entre un pensamiento teolégico bien cimentado y una fina
argumentacion desde una solida, aunque sutil metafisica, para refutar
la propuesta arriana. El problema que Victorino desea abordar con
ocasion de la carta de Candido es de una naturaleza teoldgica: ;Cual
es la relacion de Cristo con el Padre? ;En verdad es el Hijo engendrado
0 es una creatura como las demas? Es conveniente admitir que el
punto de partida del problema que se quiere resolver con auxilio de la
argumentacion y la metafisica es cristologico. Una vez que conocemos
cudl es el punto de partida podemos profundizar en €l para llegar a la
estructura argumentativa que nos atane.

II. El problema cristolégico y la necesidad de una metafisica
madura

La propuesta metafisica de Victorino surge al tiempo del Concilio de
Nicea, acaecido en 325, a cuyos postulados teoldgicos, y eminentemente
cristologicos, sirve. Asi lo dice A. R Markus, haciendo referencia a la
fama de Atanasio, el obispo de Alejandria y participante central de este
concilio:

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



392 GaBRIEL GONZALEZ NARES

Victorino se habia convertido en cristiano en un tiempo
de agudo conflicto doctrinal. La figura de San Atanasio
dividi6 a la Iglesia y al Imperio; el debate gir6 alrededor
de su doctrina y de su persona por una generacion. Las
obras teoldgicas de Victorino son contribuciones para
este debate (...) Su finalidad prioritaria era defender
la doctrina nicena de la consubstancialidad del Padre
y del Hijo (...) El interés de la defensa homoousiana de
Victorino, para el proposito de la presente discusion,
subyace en su uso de términos y conceptos ontoldgicos
neoplatdnicos en ella (Markus, 1967: 331).

Conestareferencia atanasiana vemos que el contexto del pensamiento
teoldgico de Victorino es cristologica, y por ello, trinitaria, ya que no
conviene hablar de Cristologia sin un ambiente trinitario. El Liber de
generatione divini Verbi, o también Ad Candidum, lo escribe Victorino
principalmente para dar una respuesta a las objeciones arrianas que
Candido expuso en su Epistula ad Victorinum. La propuesta de Candido
con respecto a la relacion del Padre con el Hijo se basa en unos ejes que
podemos expresar ast:

1) Dios es inengendrado?® en tanto a que es causa de todas las cosas.
Si no fuese asi, no seria la causa de las realidades, y por ello, no seria
Dios.

2) Dios es la causa de todas las cosas y la causa de si mismo, “La
causa primera y la causa para si mismo. (...) Es uno y solo, porque El es
el ser sin adicidn. Y, sin embargo, el ser en si es el mismo vivir y pensar.
Porque en tanto que piensa, vive, en tanto que vive, €l es y piensa; en
tanto que piensa, él es y vive (...)"” (Ad Vic. PL 08, 1015b).

3) Dios es inengendrante. Si Dios engendrara, perderia su identidad,
como el rayo, que siendo un punto, si se sale de sus limites, pierde su
identidad. (Dejemos en claro que no es lo mismo engendrar que crear. Si
Dios no creara, no tendria sentido el punto 1). Si Dios proyecta algo de si
mismo, se disminuye en su substancia (Ad Vic. PL 08, 1016b ss.). (Ademas,

2 Todos los subrayados en negrillas son mios. Todas las traducciones de

Victorino o Candido son mias, a menos que se indique lo contrario.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



PENSAMIENTO TRINITARIO Y METAFISICA PLATONISTA 393

por su caracter divino, Dios no engendra, pues las caracteristicas no son
la substancia (Ad Vic. PL 08, 1016c 1-ss).

4) Por lo superpleno (superplenum) (Ad Vic. PL 08, 1017b20-ss.). Dios
no genera, almodoen que, de una fuente, brotaagua. La superabundancia

es redundante, no conviene a Dios: ;Cémo podria ser igual a Dios lo que
se desborda de EI?

5) Dios no es substancia, sino que la substancia es a causa de
Dios. En otro caso, la substancia seria anterior a Dios. Notemos que
esto es una tesis plotiniana (Enn. III, 8, 9.), la del Uno mas alla de la
substancia, presente ya en el planteamiento de Candido, y de la cual
trata ampliamente Victorino, como basa de su contraargumento mas
tarde.

En suma, si Dios engendrara, pareceria imperfecto y, o bien, la
generacion seria redundante (Punto 4) o Dios no engendra en realidad.
De este modo, en el pensamiento arriano, Dios no engendra, y Cristo
no es mas que el efecto de Dios. No es de la substancia de Dios, sino su
efecto principal y no es por generacion, sino por operacion.’

Podemos decir que, estos 5 puntos resumen la posicion de Candido
el arriano, de la que tiene que partir el planteamiento niceno y
consubstancial de Victorino. Veamos que todos estos puntos defienden
uno soélo principal: Dios es causa, pero no por esto engendra (generare).
Ahora bien, Victorino desea defender la tesis por la cual es razonable
pensar que Dios engendra sin perder su unidad y su trascendencia.
De modo tal, el pensamiento trinitario requiere una metafisica lo
suficientemente madura, profunda y flexible como para explicitar estos
puntos:

1) El ser de Dios como principio y causa del cosmos, pero mas alla
de la substancia.

2) La consubstancialidad del Hijo Logos en el seno del Padre.

8 También se dice que Cristo ha hecho cosas que serian indignas del Padre,

como, por ejemplo, ser materia o tener facultades vegetativas y animales. De este
modo, segtin lo que se sigue de los actos y no de la substancia, el Padre y Cristo
son de substancias diferentes.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



394 GaBRIEL GONZALEZ NARES

3) Es razonable la consubstancialidad del Padre y del Hijo Logos
Cristo.

Profundicemos ahora sobre las soluciones que da Victorino en su
respuesta a Candido haciendo énfasis en el modo en que echa mano
de la metafisica platonista. Luego podremos entrar en la cuestion que
trata si Victorino es un filésofo platonista en toda forma y si sélo usa la
metafisica platdnica para aclarar sus compromisos teoldgicos.

III. Las soluciones metafisicas de Victorino al problema de la
consubstancialidad

Se ha visto ya que el tema cristologico lleva necesariamente a hablar
de la naturaleza de Dios, al menos en el contexto de la pugna entre
consubstancialismo y arrianismo. Ahora entra el retdrico africano en el
juego entre teologia y filosofia, pero, a lo largo de su discurso es claro el
limite entre una y otra.

Tratemos ahora de los modos en que Victorino propone soluciones
al problema suscitado por la cristologia consubstancial analizandolas
desde dos frentes: a) por la vida que le corresponde a Dios como el
Uno mas alla de la substancia y b) por los matices que existen entre los
diferentes modos de ser, los cuales permiten una gama mas amplia de
soluciones posibles.

a) Dios como el Uno mas alla de la substancia

Ahora bien, hablar de la naturaleza de Dios implica tratar sobre
su modo de ser, y esto es un verdadero problema que ha estado en la
cabeza de los metafisicos por siglos. ;De qué modo es Dios? Esta es una
pregunta dificil de contestar, pues si Dios es, no es del mismo modo en
que son las realidades creadas. Retomemos el planteamiento platdnico
que siguen tanto Candido como Victorino. Candido ha dicho que “Dios
no es substancia, sino que la substancia es a causa de Dios” (Ad. Vic. PL
08, 1015b), y porque Dios causa la substancia, es necesario que Dios esté
mas alla de ella (¢tékewva tig ovGiag).

Desde la Repuiblica VI, 22, aparece esta idea de que el Uno Bien esta
mas alla de la substancia porque es su causa, y puesto que no es posible
que la causa sea igual que lo causado, es necesario que el Uno Bien se
encuentra por encima o mas alla de la substancia. Por la tanto, el Uno

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



PENSAMIENTO TRINITARIO Y METAFISICA PLATONISTA 395

Bien no es, o no, al menos, del mismo modo en que son las cosas del
mundo. Dice Platon: “Del mismo modo, habra que decir, con respecto
a los objetos inteligibles, que del Sumo Bien que reciben no solamente
su inteligibilidad, sino que reciben por anadidura, y de él también, la
existencia y la esencia; y con todo, el bien no es esencia, sino que esta
todavia mas alla de la esencia y la sobrepasa en dignidad y poder”*
(Rep., VI, 18, 509 b, trad. Gémez, 2007).

Por su parte, Plotino, en La Enéada I1I, 8,9, también trata de explicar
en qué modo el Uno Bien esta mas alla de la substancia: “Porque las
cosas todas no son principio, sino que todas provienen del principio
mientras que el principio ya no es todas las cosas ni es una de todas, a fin
de que pueda engendrar todas y a fin de que no sea multiplicidad, sino
principio de la multiplicidad, ya que en todos los casos, el que engendra
es mas simple que el engendrado”® (En., 111, 8, 9, 39-44, trad. Igal, 2009).

Se va aclarando que el Uno esta mas alla de la substancia porque es
su principio y, por ello, no puede estar a su nivel ontoldgico. ;Sucede,
entonces, que el Uno no es, o que esta mas alla del ser? Mas bien, el Uno
no es en el mismo modo ni en el mismo grado que las cosas, sino que
esta arriba de ellas. Por eso, dice Plotino al respecto: “;Vamos, por el
contrario, a desconfiar y a sospechar que es la nada? Si, es la nada en el
sentido de ninguna de las cosas de las que es principio, pero es tal que,
no pudiendo predicarse nada de él, no el ser, no la esencia, no la vida,
es lo que sobrepasa todas estas cosas. Mas si lo consideraras tras haber
descartado el ser, quedarias maravillado” (En., I11, 8, 10, 28-33, trad. Igal,
2009).

Ahora bien, Victorino también se preocupa por este problema: si
Dios, como causa y principio de las cosas esta mas alla de ellas. ;De
qué modo es Dios mas alla de los existentes y mas alla de la substancia?
Victorino acepta que Candido proponga que Dios es causa de la
substancia, pero es necesario aclarar en qué modo Dios no es como las

* xal TOlG YIYVWOKOUEVOLS TOlvLV W) HOvoV TO YiyvaokeoOat ddvat

OO TOL dyaBov Tagetvat, AAAX Kal TO elval te kai v ovoiav VT ékelvov
avTolG TEOCEVAL, OUK ovoiag Ovtog ToL dyabov, dAA’ &L émékewva NG
ovoiag mEeoBelq kal duvdpel LTTEQEXOVTOG.

> 00 y&o aoxt) t& mavta, GAA’ €€ doxNe T Tavta, altn d¢ ovkéTL
TX TAVTA OVOE TL TV MAVTWY, (va yevvriont T mavta, kat tva ur) mAnOog
1, dAAX To0 MANO0LS &QXN' TOL Y&XQ YeVVNOEVTOC TAVTAXOL TO YEVVOV
amAovotegov. EL ovv touTo vouv éyévynoev, ATAOVOTEQOV VOU deL avTO eival.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



396 GaBRIEL GONZALEZ NARES

substancia creadas, analizando los modos en que es posible que algo
no sea. En Liber de generatione divini Victorino propone 4 modos de los
no existentes, que podemos sintetizar en este cuadro (Ad. Cand. PL 08,
1021c 5-1022c16):

Cuadro No. 1 Modos de los no existentes (un évta)

1) Por la negacion que sea|2) Por lo que es diferente en

privaciéon del existente. relacion con otra cosa. (Iuxta
(Tuxta negationem, alterius ad aliud naturam).
omnino omnimodis).

3) Por el ser que atn no es, [4) Por el ser sobre todos los
pero que sera. (luxta existentes. (Iuxta quod supra
nondum ese, quod omnia quae sunt est esse).

futurum est et potest esse).

Dios no es un no existente en el sentido de ser nada, como lo seria el
modo 1). Mas bien, Dios, que es Uno y es Sumo Bien, no es un existente
en el sentido en que estd por encima de todos ellos como su principio y
su causa. Victorino lo explica de la siguiente manera:

(Qué diremos, entonces, que Dios es? ;Existente o
no existente? Lo llamaremos existente, porque es el
Padre de los existentes. Pero, de hecho. El Padre de
los existentes, no es existente. Porque atn no son
aquellas cosas de las que El es Padre. Y dar el nombre
de existente a la causa de los existentes, esta prohibido
decirlo y es impio pensarlo. Porque la causa es anterior
a aquello que lo que es causa. Dios estd, entonces,
sobre lo existente, en tanto que estando sobre Dios es
llamado no existente, no por privacion de todo lo que
es, sino como un existente diferente, que es El mismo no
existente, en tanto a lo que concierne a los existentes por

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



PENSAMIENTO TRINITARIO Y METAFISICA PLATONISTA 397

venir, y existente, en tanto que es causa de la generacién
de los existentes.® (Ad. Cand. PL 08, 1022 a6-b1.)

En cierto sentido, por ser Dios, como principio, anterior a los
existentes, es mQo OV, puesto que existe antes que ellos, no en el tiempo,
sino seglin una jerarquia ontoldgica. Asi, Dios esta por encima de los
existentes, pero si lo entendemos como mo 6v, sabemos que mantiene
una relacién con ellos de algiin modo, que luego explicaremos.

Con esta profundizacion, entendemos mejor en qué modo Dios,
como Uno Bien, es mas alla de la substancia en tanto a que es principio
y vemos con mas claridad uno de los temas que conviene entender en
este contexto.

b) Los cuatro modos de los existentes

Una vez que hemos estudiado los 4 modos de los no existentes,
conviene saber que Victorino propone una organizacion de toda la
realidad segiin 4 modos de los existentes. De Dios hemos hablado como
causa y principio, y Victorino lo vuelve a mencionar cuando comienza
a hablar de los existentes. Hay que recordar que Dios es no existente
porque es causa de ellos y esta sobre ellos:

Para comenzar: Dios esta sobre los existentes y los no
existentes, siendo su generador y su Padre, en tanto
que es causa. Enseguida, por generacion, a partir de
Dios, o por creacion los existentes aparecieron (...) Los
existentes, unos son verdaderamente existentes (vere
quae sunt) ; otros son, existentes (quae sunt); otros, no
verdaderamente no existentes (quae non vere non sunt);

®  Quid igitur dicimus deum, dv, an ur} 6v? Appelabimus utique omnino

dv, quoniam eorum quae sunt, pater est. Sed pater eorum quae sunt non est
6 dv ; nondum enim sun tea quorum pater est causam dv et non licet dicere,
nefas est intelligere, eorum quae sunt causam 6v appellare. Causa enim prior
est ab his quorum causa est. Supra v igitur deus est et, iuxta quod supra est,
ur) 6v deus dicitur, non per privationem universi eius quod sit, sed ut aliud dv,
ipsum quod est urj v, iuxta ea quae future sunt, urj dv, iuxta quod causa est ad
generationem eorum quae sunt, T6 6v.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



398 GaBRIEL GONZALEZ NARES

otros, no existentes (quae non sunt).” (Ad. Cand. PL 08,
1022 c17- 1023 al- 13.)

Ahora bien, Victorino sigue en este punto una tradicion antigua que
pretende clasificar las cosas de la realidad en funcién de qué plenitud
tengan, si su modo de ser se acerque al acto y a la estabilidad o si,
mas bien su naturaleza tienda a la destruccion y la inestabilidad. Esta
tradicion es propiamente platonica y esta presente desde EI Sofista (236d
ss.) y también aparece en el Comentario al Timeo de Proclo (I, 238, 16-17;
32-239).

Parece que Victorino hace aqui una organizacién mas detallada
de esta clasificacion y la ordena seguin dos criterios: la existencia y la
verdad. Me parece que la existencia la dice en cuanto a que si la cosa es
por si misma, y la verdad la dice en cuanto a si es cognoscible o no. Claro
que estos criterios pueden no ser mutuamente excluyentes, puesto que
la filosofia de Victorino, en opinién de Hadot, considera la implicacién
y la preeminencia.

Se puede organizar los cuatro modos de los existentes en un cuadro,
en funcion de los criterios que se han mencionado:

Cuadro No. 2 Modos de los existentes

Verdaderamente No
verdaderamente
Existente 1) (VE) Inteligibles 2) (-VE) Almas
vere quae sunt quae sunt
No 3) (V-E) Materia 4) (-V-E) Sen-
existente sibles quae
quae non vere non non sunt
sunt

7 Primo, igitur deus et super quae sun test et super quae non sunt, quippe

generator ipsorum et pater, iuxta quod causa est. Deinde secundum generationem
a deo aut secundum effectionem, quae sunt apparuerunt. Apparuaerunt autem
et ur) Ovta. Ipsorum autem quae sunt, alia sunt, vere quae sunt, alia quae sunt,
alia, quae non vere non sunt, alia quae non sunt.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



PENSAMIENTO TRINITARIO Y METAFISICA PLATONISTA 399

Se explica brevemente por qué a cada combinacion se le otorga un
sector de la realidad.

1) Las cosas verdaderamente existentes son los inteligibles. Existen
por un modo natural los existentes supra celestes, el espiritu, el voug,
el conocimiento, la ciencia, las virtudes, los Ad6yoy, las opiniones, etc., y
sobre ellos, el sélo existente, el mismo que es el Uno y sélo 6v (Ad. Cand.
PL 08, 1023 al14-b9).

2) Los no verdaderamente existentes (o soOlo existentes) son
intelectuales no inteligibles, es decir, las almas intelectuales. Son
pensamiento sobre otras cosas y no sobre ellos mismos. Otro es el
intelectual en funcién de lo inteligible (Ad. Cand. PL 08,1023b 10-15).

3) Lo que es verdaderamente no existente es la materia porque de
ella no existe mas que una apariencia ilusoria en el pensamiento. La
materia, como tal, es indefinible, y no puede conocerse por si misma
(Ad. Cand. PL 08,1023 a 5-ss).

4) Los no verdaderamente no existentes (0 s0lo no existentes) son
los sensibles. Existen sin tener propiamente una forma, pero existen.
Su forma la toman de las cosas inteligibles por participacién (Ad. Cand.
1024b4-ss.).

Con esta division de los modos de los existentes podemos saber que
la realidad es organizada y cognoscible y que las cosas existentes no
son ellas mismas Dios en tanto a que ellas no se han dado el ser a si
mismas, ni son su propio principio. Hace falta conocer de qué modo lo
no existente por superioridad, que es Dios, se acerca o se relaciona con
las cosas no existentes.

¢) La consubstancialidad del Hijo en el seno del Padre

El modo en que Dios, como Uno y principio, entra en contacto con
los existentes es a través del Logos. Hay que recordar que Dios esta
sobre las cosas existentes, y conviene que entre en contacto con ellas,
puesto que es su Padre y su causa por creacion (effectionem) Sin embargo,
conviene que Dios se relacione causalmente con las cosas existentes, sin
dejar de ser mas alla de la substancia.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



400 GaBRIEL GONZALEZ NARES

Surge, entonces la argumentacion que pretende postular que el Hijo
es Logos, en tanto a que es “Nombre que esta sobre todo nombre” (Flp.
2,9) y “Aquello por lo cual todo fue hecho” (Jn. 1,3) Victorino aplicd
estos pasajes de la Escritura para ilustrar que el Hijo es el fundamento
sobre el cual estan hechas todas las cosas. Es el verdadero existente, no
al modo de las cosas de la naturaleza (los Inteligibles), sino el principio
por el cual, las cosas son existentes (6vtar), o aquello a partir de lo cual,
los existentes reciben el ser de manera fundamental y mas pura. El Padre
ha generado a partir de si mismo al Hijo, y esto es la generacién divina.
El Hijo es engendrado no a partir de la nada, y mucho menos a partir de
otro dios, sino de Dios mismo. De este modo, el Hijo es engendrado como
existente teniendo como origen el no existente mas alla de la substancia
(un) OV €TékeLVog TG 0VOLAG), pero que es pre existente (1o 6v), no al
sentido temporal, sino al fundamental. Victorino lo expresa asi:

;Qué, entonces? Dios, que esta sobre los existentes,
¢ha procreado al existente a partir de aquello que
es El mismo como El mismo es? ;O, a partir de otro,
0 a partir de nada? (...) Es mas verdadero decir que,
Aquél que esta por encima del existente, ha engendrado
al existente tomandolo de si mismo a decir que lo ha
tomado de la nada. (...) Jesucristo es, entonces, el Hijo,
y el Hijo sélo engendrado, porque el pre existente no
ha engendrado otra cosa que el existente antes de todas
las cosas, el existente absolutamente perfecto, que no
puede coexistir con ninguin otro, y esto, porque es
absolutamente perfecto, y no tiene necesidad de otro®
(Ad. Cand. PL 08,1027 c5-1028 a2, 1028b 28-30).

De este modo, el Hijo es nexo entre el Padre y las cosas existentes,
pero no por esto el Hijo es, propiamente, una cosa existente, sino que es
generado desde el seno del Padre como existente perfecto, a partir del

8 Quid, vero? Deus, qui supra &v est, ab eo quod ipse est; sicut ipse est,

produxit an ab alio a nulo? Ab alio? Et quod alio? Nihil enim ante deum fuit
neque ut deo ex altero par. A nullo igitur. Et quomodo? Si enim 10 6v produxit,
verum est dicere, quoniam a semet ipso, qui super 10 v est, 10 6v generaverit
quam de nihilo (...) Filius ergo lesus Christus et solus natus filius quoniam illud
mteoov nihil aliud genuit quam on ante omnia et omnimodis perfectum on, quod
non potest esse cum altero.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



PENSAMIENTO TRINITARIO Y METAFISICA PLATONISTA 401

pre existente (1oo 6v), que es el Padre. El Hijo esta en el seno del Padre
por ser Logos. En un sentido analdgico, el Padre es como la potencia,’
porque, sélo por analogia, es indefinido, y el Hijo es andlogo al acto,
porque es definido, se muestra, y es cognoscible a los hombres. Es notable
la frase que resume esta propuesta: “El Hijo es la forma del Padre”. Si el
Hijo es la forma del Padre, no hay un problema en que ambos, el Padre y
el Hijo, sean de la misma substancia. Con esta argumentacion podemos
ver que no esta fuera de la razon natural ni de la 16gica proponer que el
Padre y el Hijo sean consubstanciales. Recordemos que Victorino hace
una explicitacidon, pero no pretende criticar el dogma aceptado por el
Concilio, sino mostrar desde qué argumentos légicos y metafisicos es
razonable esta consubstancialidad.

La metafisica de Mario Victorino es una herramienta fina y sutil que
ayuda a resolver algunos problemas de naturaleza teologica. La teologia
propone un problema, y la metafisica da los instrumentos para entender
mejor. No por esto hay una mezcla entre ambas ciencias, ni tampoco un
servicio, sino una colaboracion.

Las propuestas organizadas por Victorino acerca de los 4 modos
de los no existentes y los 4 modos de los existentes permiten tener una
asimilacion mas clara del principio de las cosas, que es el Uno Bien,
que es Dios. El principio no es existente (u1] 6v), en tanto a que no es
del mismo modo que los existentes (6vta). Sin embargo, si hay una
organizacion de los modos de los no existentes, es posible saber con
mas exactitud de qué modo es la vida del Uno mas alla de la substancia.
De modo semejante, una jerarquizacion de los modos de los existentes
permite establecer mejor la relacion entre el Uno y las cosas. Y mejor, da
pie para conocer de qué modo es posible la generacién del Logos, en el
seno del Padre. Siendo el Logos, el Hijo, el verdaderamente existente por
el cual han sido hechas todas las cosas, y también la forma cognoscible,

del Padre oculto, segtin la cual, Padre e Hijo son de la misma substancia.

Hay que notar que esto puede causar una gran sorpresa porque se opone

a la postura aristotélica, en la que Dios es acto puro (Mph. XII, 10). Esto podria
sobresaltar o confundir a posturas de tradicion aristotélica, como la tomista.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



402 GaBRIEL GONZALEZ NARES

IV. Conclusiones: ;Es Victorino un filosofo neoplatéonico?

Presentemos nuestras conclusiones en tres ejes centrales:

Mario Victorino piensa como un platonista y aporta nuevos
entendimientos a las propuestas que siguen una tradicién centenaria.
Podemos pensar que Victorino si es un filésofo platonista en el sentido
en que sigue una linea argumentativa de cara a las autoridades propias
y porque reinterpreta de modo fresco las propuestas metafisicas.

Sin embargo, sabe establecer un didlogo con la teologia cristiana,
que ha sido recibida por otro acceso que no es filosofico, pero que la
filosofia puede tratar. Victorino no es platénico en el sentido de seguir
las propuestas de la vida filosdfica clésica, como otros platonistas lo
hicieron. Victorino se sabe cristiano, pero, el cristianismo es presentado
como una filosofia en tanto a que propone un modo particular de vida,
de estudio, etc. (P. Hadot, 2002: 239)

Al seguir, Victorino, la senda cristiana, toma tal filosofia y es por
esto que no es un platonista en el sentido pleno del término, pues sigue
el modo de vida cristiano. Victorino es un platonista en otro sentido,
porque saber interpretar la tradicién filosofica anterior y se sirve de
las propuestas metafisicas para fundar un didlogo de mutuo respeto y
participacion entre filosofia y teologia revelada.

Bibliografia

Markus, A. R. (1967). Marius Victorinus, life and writings. En: The
Cambridge History of Later Greek and Early Medieval Philosophy. A. H.
Armstrong (ed.) Cambridge: Cambridge University Press.

Agustin de Hipona, (1844). Confesiones. JP Migne (ed.) PL 32.

Agustin de Hipona. Confesiones. A.C. Vega (trad.), disponible en http://
www.augustinus.it/spagnolo/confessioni/index2.htm. Recuperado
el 8/V/2017 20:46.

Henry P. y Hadot P. (eds.) (1960). Marius Victorinus, traités teologiques sur
la Trinité. Vols. 68, 69. Paris: Sources chretiénnes.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



PENSAMIENTO TRINITARIO Y METAFISICA PLATONISTA 403

Marius Victorinus Africanus. (1844.) De Generatione Verbi Divini. En
Patrologia Latina Cursus completus. JP Migne (ed.) Vol. 8. Paris.

Clark, M. T. (ed.) (1981). Marius Victorinus, The Theological Treatises. St.
Louis: The Catholic University of America Press.

Clark, M. T. (1981). The Neo-Platonism of Marius Victorinus the
Christian. En Neo-Platonism and Early Christian Thought. Blumenthal
and Markus (eds.) Londres: Variorum.

Clark, M. T. (1985). The Trinity in Latin Christianity. En Christian
Spirituality: Origins to the Twelfth Century. McGinn y Meyendorff
(eds.)(276-290). Nueva York: Crossroad Publishing Company.

Clark, M. T. (1986). Victorinus and Augustine. Some Differences.
Augustinian Studies 17, 147-159.

Hadot P. (2002). What is Ancient Philosophy? M. Chase (trad.)
Massachussets: Belknap Press, HUP.

Platon. (1903). Republica. En Platonis Opera, John Burnet (ed.) Oxford
University Press.

Platon. (2007). Repiiblica, A. Gémez Robledo (trad.) México: UNAM.

Plotino. (1967). Enéadas, A. H. Armstrong (ed.) Londres: Harvard
University Press.

Plotino. (2009). Enéadas. ]. Igal (trad.) Madrid: Gredos.

Proclo. (2008). Commentary on the Timaeus of Plato. D. T. Runia y M. Share,

M. (trads.) Cambridge: Cambridge University Press.

Jerénimo de Estridon. (1844). De viris ilustribus (CI). JP Migne, PL 023,
disponible en http://khazarzar.skeptik.net/books/hieronym/viris_l.
htm. Recuperado 8/V/2017_23:10.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)





