
Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018), 367-386.

How to Deal with a “New Issue”? 

The Relation between the Art of Topics and the 
Art of Criticism in Vico´s On the Study Methods 

of our Time

Anna Brigante
Pontificia Universidad Javeriana
anna.brigante@javeriana.edu.co

Abstract
In On the Study Methods of Our Time, Vico faces what he calls 

a new issue: which study method is the most appropriate, that 
of the Ancient or that of the Modern thinkers. The former is rep-
resented by the art of topics, the latter by the art of criticism. 
The aim of this article is to show the way in which Vico fac-
es the methodological monism that is in vogue in the Naples 
of his time. After an initial formulation of the verum factum, the 
Neapolitan reconfigures the issue of the method for the different 
sciences and areas of knowledge, focusing his attention on those 
that deal with human behavior: prudence and jurisprudence. It 
is regarding these two that Vico will stress the necessity to ar-
ticulate both methods of study, namely the art of topics and the 
art of criticism. If, in relation to prudence, the art of topics deter-
mine the art of criticism, in relation to jurisprudence however, 
the relation is inverted. This reversion will determine the path 
of The New Science.

Keywords: Vico, Modernity, Study Methods, Topics, Prudence

Received: 08 - 06 - 2017. Accepted: 13 - 09 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.924



368 Anna Brigante

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

¿Cómo tratar un “asunto nuevo”? La relación 
entre la tópica y la crítica en Del método de 
estudios de nuestro tiempo de Vico 

Anna Brigante
Pontificia Universidad Javeriana
anna.brigante@javeriana.edu.co

Resumen
En Del método de estudios de nuestro tiempo, Vico se enfrenta 

a lo que él llama un asunto nuevo: si es mejor el método de 
estudios de los antiguos o el de los modernos, representados 
respectivamente por la tópica y la crítica. Este artículo se 
propone mostrar el modo como Vico se opone al monismo 
metodológico en boga en la Nápoles de su tiempo. Tras una 
primera formulación del verum factum, el napolitano reconfigura 
el asunto del método en las diferentes ciencias y saberes 
concentrándose en aquellas que tienen que ver con la conducta 
humana: la prudencia y la jurisprudencia. Será con respecto a 
ellas que Vico hará evidente la necesidad de articular los dos 
métodos de estudio, la tópica y la crítica. Sin embargo, si para la 
prudencia la tópica determina la crítica, en la jurisprudencia la 
relación se invierte. Esta inversión determinará el derrotero de 
la Ciencia nueva.

Palabras clave: Vico, modernidad, método de estudios, tópica, 
prudencia.

Recibido: 08 - 06 - 2017. Aceptado: 13 - 09 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.924



369¿Cómo tratar un “asunto nuevo”?

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Como profesor de retórica, a Vico le fue asignada múltiples veces la 
tarea de escribir las oraciones inaugurales del entrante año académico. 
Entre ellas hay una que destaca por su longitud y complejidad: Del método 
de estudios de nuestro tiempo. En esta oración, el autor parte de una claridad 
que se convertirá en el hilo conductor de toda su argumentación: va a 
tratar un “asunto nuevo”, a saber, si es mejor el método de estudio de 
los antiguos o el de los modernos. Esta cuestión se inscribe en la famosa 
querella entre antiguos y modernos que nace con la Modernidad misma 
y su pretensión agonística en relación con el pasado. La filosofía de Vico 
anida en esta vieja disputa y se dispone asumir y resolver la cuestión 
arriba mencionada de una manera novedosa, toda vez que decide volver 
su mirada al método de los antiguos, a pesar de que Descartes y sus 
seguidores habían querido borrar de un plumazo toda traza de él.

Es bien sabido que la reflexión sobre el método de conocimiento 
no es sólo prerrogativa de la filosofía moderna. No obstante, el método 
adquiere en esta época un rol central. La reforma y sustitución de los 
métodos del pasado son imperativos para alcanzar la certeza en el 
conocimiento, el modelo metódico escogido por los modernos para 
tal fin es la geometría, en general la matemática, porque ambas son 
disciplinas que garantizan la evidencia. 

Es una actitud típicamente moderna reflexionar acerca del método, 
pero, sobre todo, lo es la intención de proponer una vía nueva de 
conocimiento. Ser moderno es una suerte de performativo, es una 
actitud que se gana sólo si se toma una posición en relación con un 
pasado que quiere ser superado. En este sentido, la garantía de lograrlo 
es proporcional a la eficacia del nuevo método. Con plena conciencia 
de su época, Vico se ubica a contrapelo de esta idea. Su decisión es la 
de contrastar el método de los antiguos con el de los modernos, no para 
sustituir uno por otro, sino para incorporar en su propuesta elementos 
de cada uno de ellos. Este es el asunto nuevo que proclama al principio 
de su oración. Tal decisión hará que algunos comentaristas consideren 
al italiano un antimoderno (Mark, 1993). Sin embargo, esto resulta 
reduccionista, la posición de Vico es más compleja y debe ser matizada. 
De hecho, si por un lado se siente parte de la Modernidad, por otro, 
considera que está en la obligación de censurarla. En otras palabras, el 
napolitano tiene un doble propósito: hacer una crítica a la Modernidad, 
pero con el fin de lograr su reconfiguración (Berlin, 2000; Hösle, 1997; 
Pompa, 1975; Lollini, 2012). Todo esto a la luz del asunto del método. 



370 Anna Brigante

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Es  intención de  este artículo  comprender la censura y la 
reconfiguración que el napolitano lleva a cabo con respecto a 
la Modernidad, atendiendo para ello a un aspecto puntual: el 
enfrentamiento al monismo metodológico propio de ésta (Mooney, 
1985). Con este fin, el presente texto se desarrollará de la siguiente 
manera: en un primer momento, se aclarará la proveniencia de la nueva 
crítica y de la tópica que, a los ojos de Vico, deben articularse con el fin 
de educar a los jóvenes con criterio integral. En un segundo momento, se 
expondrán los inconvenientes de la crítica a la luz del verum factum como 
criterio epistemológico. En un tercer momento, se dará cuenta de los 
inconvenientes de la crítica para comprender el ejercicio de la prudencia 
y la vida en común de los seres humanos y, en consecuencia, la necesidad 
de la tópica para abordarlos. En última instancia, se mostrará cómo, 
a diferencia de lo que sucede con la prudencia, es necesaria la crítica 
en el ámbito de la jurisprudencia en aras de resguardar la estabilidad 
del derecho. Esta reflexión final, en la que se mostrará la necesidad de 
articulación entre la tópica y la crítica, marcará el derrotero de las dos 
grandes obras de Vico: El derecho universal y La ciencia nueva; esto hace 
que Del método de estudios de nuestro tiempo sea un texto fundamental 
para comprender el desarrollo del pensamiento viquiano.

La proveniencia de la tópica y la crítica: Cicerón y Arnauld
Obedeciendo a un modo de proceder que le es caro, al referirse a los 

dos métodos, Vico quiere explicar a sus oyentes la proveniencia de los 
dos métodos de estudio que pretende abordar en su Oración. El primero 
es el método de estudios moderno, adoptado por las escuelas de la 
Nápoles viquiana,1 que tiene como instrumento principal, precisamente, 
la llamada crítica o, para ser más exactos, la nueva crítica;2 el segundo, la 

1  Las escuelas de la Nápoles viquiana se forman en razón de que, después 
de la epidemia de la peste y de una fuerte depresión, a partir de la segunda mitad 
del siglo XVII, Nápoles salió de su aislamiento y tuvo un renacimiento cultural 
gracias a las influencias de las diversas corrientes de pensamiento que llegaron 
del resto de Europa. En el ámbito filosófico, se rompió con la cultura escolástica 
para dar lugar al espíritu de la modernidad imperante en el resto de Europa. Así, 
dentro de las posiciones de más influencia en Nápoles se encontraban aquellas 
galileano-baconianas y las geométrico-cartesianas (Murari, 2008: 8).  

2  La nueva crítica se ponía en contra de los sentidos para imponer el rigor 
de la razón y su facultad del juicio.



371¿Cómo tratar un “asunto nuevo”?

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

tópica, definida por Cicerón como el arte de encontrar los argumentos, 
es el arte de la invención que le permite al orador recorrer todos los loci 
communes relativos a la causa tratada (cfr. Pons, 2010: XLIV). Es el arte de 
elaborar discursos persuasivos, de conocer el espíritu humano de forma 
tal que se es capaz de persuadirlo gracias a la maestría en el manejo del 
lenguaje. 

La ‘nueva critica’ consiste en aceptar como verdadero 
sólo aquello de lo que se está absolutamente ciertos, 
asumiendo como falsa cualquier otra cosa, y en seguir, 
por tanto, en todas las ciencias el método matemático, el 
único dotado de evidencia absoluta y capaz de producir 
absoluta certeza (Berti, 2008: 79). 

En este orden de ideas, Vico lamenta que Descartes y sus seguidores 
hayan hecho a un lado el arte de la tópica. En razón de esto, los denuncia 
por considerar que, para combatir todo escepticismo y alcanzar la 
verdad primera, es necesario “que se expulse de la mente las segundas 
verdades y lo verosímil como si fueran falsos” (Vico, 2002: 82). El miedo 
al escepticismo en auge en el siglo XVII había conducido a Descartes y a 
los cartesianos a excluir las segundas verdades, aquellas que constituían 
el ámbito de lo probable y lo verosímil. Esto implicaba proscribir el 
método que les era propio, es decir, la tópica. Para el italiano, el reto será 
darle cabida nuevamente a la tópica y demostrar que al hacerlo no se cae 
en el tan temido escepticismo. De este modo, la novedad introducida por 
el pensador partenopeo no radica en reemplazar el método de la crítica 
por el de la tópica. No. El objetivo es censurar al monismo metodológico 
propiciado por el nacimiento de la ciencia moderna (Mooney, 1985). El 
camino para lograrlo es recuperar la tópica como método.

Con el fin de dilucidar el asunto del método, con original mirada, 
el napolitano le hace al lector una pregunta retórica: “¿a cuál de los dos 
debemos creer, a Arnauld, que niega, o a Cicerón, que afirma y confiesa 
haber llegado a ser elocuente sobre todo por la tópica?” (Vico, 2002: 84). 
En conformidad con el espíritu viquiano, resulta claro que la respuesta 
es ni al uno ni al otro: un método de estudios adecuado debe articular 
tópica y crítica. Los adolescentes deben ser instruidos en todas las 
ciencias y artes según un criterio integral dado “que si por la crítica nos 
hacemos veraces, por la tópica nos hacemos elocuentes” (Vico, 2002: 84). 
Se puede concluir entonces que en la educación de los jóvenes deben 



372 Anna Brigante

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

articularse las primeras verdades con las segundas, lo verdadero y lo 
verosímil. 

La pregunta retórica, que no espera respuesta, es un recurso utilizado 
por Vico para subrayar su punto de vista: no hay que escoger, hay que 
creer tanto en Cicerón como en Arnauld, pero al hacerlo se debe tener 
claro que si bien cada método posee sus bondades, a la vez es cierto que 
“ambos métodos discursivos están viciados: el de los tópicos, porque 
con frecuencia aferran lo falso; el de los críticos, porque no asumen 
también lo verosímil” (Vico, 2002: 85). La insistencia viquiana en ver lo 
conveniente e inconveniente de cada uno de los métodos determinará la 
reflexión en “Del método”, por tanto, se hace necesario perfilar cada uno 
de ellos, dándole voz a los autores citados por Vico.

El cartesiano Arnauld es uno de los representantes más importantes 
de lo que Vico llama “nueva crítica”. Se dice “nueva” en tanto que retoma 
el método de disertación árido y sencillo de los estoicos, representantes 
de la vieja crítica. El libro de Arnauld y Nicole La logique o l’art de penser: 

Introduce una serie de tesis que son propias de los 
ambientes cartesianos de la época: primera de todas, la 
capacidad de discernir lo verdadero de lo falso como 
dote excelsa del espíritu humano. El hombre, como 
ser razonable, está continuamente en todo sector de 
su actividad frente a la alternativa verdadero-falso: 
en el plano del conocimiento teórico como en el del 
comportamiento moral y en la relación con los demás 
(Verga, 1972: 168; traducción propia).

Las cuatro operaciones del espíritu que proponen los autores son de 
clara filiación cartesiana: concebir, juzgar, razonar y ordenar. Teniendo 
en cuenta que estas son operaciones naturales del espíritu, la lógica 
cumpliría el papel de ser una garantía del buen funcionamiento de la 
razón, toda vez que permite descubrir y explicar los errores o defectos 
que se pueden encontrar en las operaciones de nuestra inteligencia (cfr. 
Arnauld y Nicole, 1965-1967, 1: 21-22). Para los autores de L’art de penser, 
la geometría resulta ejemplar dado que provee un modelo de claridad 
y evidencia y, además, habitúa a la mente a practicar las operaciones 
mencionadas, evitando así los errores en el juicio.

En la lógica de Arnauld se critica duramente la tópica, de la que se dice 
es la mala facilidad de hablar de todo y, por tanto, no tiene absolutamente 
ninguna utilidad. Bajo la influencia cartesiana, Arnauld desprecia la 



373¿Cómo tratar un “asunto nuevo”?

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

tópica y con ella toda posibilidad de que se convierta en una herramienta 
para la educación de los jóvenes. En desacuerdo con el pensador francés 
de Port Royal, Vico, siguiendo las huellas del humanismo, y de uno 
de sus inspiradores, Cicerón, emprenderá una campaña a favor de la 
necesidad de educar a los jóvenes no sólo en la crítica, sino también en la 
tópica. Resulta significativo que el napolitano para cumplir su propósito 
siga el rastro del pensador romano en su disputa con el estilo seco de 
los estoicos. De hecho, sin temor a equivocarse, se podría afirmar que 
en Del método de estudios de nuestro tiempo se reviven aspectos de esta 
antigua discusión. No es este el contexto para reproducir con detalle los 
argumentos de Cicerón, baste decir que el romano criticaba el lenguaje 
de los estoicos y su insistencia en descartar la tópica (Badali, 2008: 15). 
En los Tópicos, Cicerón así se expresa al respecto: 

Como toda razón diligente del disertar tiene dos partes, 
la una del invenir, la segunda del juzgar, el príncipe de 
ambas –según en verdad me parece– fue Aristóteles. 
Los estoicos, empero, trabajaron en la segunda, pues 
diligentemente persiguieron las vías de juzgar con 
aquella ciencia que llaman dialectikē; abandonaron 
entera el arte de invenir, que se dice topikē, la cual 
para el uso era mejor y por el orden de la naturaleza 
ciertamente primera (Cicerón, Top. 6).

El olvido de la técnica de encontrar argumentos que Cicerón critica 
a los estoicos es análogo al rechazo a la tópica que Vico critica a los 
modernos. En conformidad con esto, el pensador partenopeo intenta 
subsanar este olvido y encontrar un nuevo lugar para la tópica. Con este 
fin, emprende una revisión de cada uno de los saberes, desde la física 
hasta la jurisprudencia, de la que resultará una nueva organización 
de dichos saberes a la luz de la pregunta por los métodos de estudios 
antiguo y moderno. Es necesario inaugurar una vía distinta para educar 
a los jóvenes y enfrentar al escepticismo, sin quitarle espacio a esas 
segundas verdades eliminadas por Descartes. 

Los inconvenientes de la crítica a la luz del verum factum
El camino que emprende Vico en razón de cumplir su propósito 

comienza con una censura: juzga equivocado y desventajosa la 
introducción del método geométrico como instrumento de todas las 



374 Anna Brigante

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

ciencias, tal como los cartesianos lo habían hecho. Así, con el fin de 
darle una justa dimensión al alcance del método geométrico, el filósofo 
partenopeo hace un recorrido por las diferentes ciencias que resulta 
asaz original, incluso inesperado y en ocasiones tortuoso. Las primeras 
ciencias de las que se ocupa son la física, la mecánica y la medicina. 
Si el lector acaso espera que al iniciar con el examen de estos saberes 
Vico acepte la línea cartesiana de comprenderlas gracias al método 
geométrico, no hay tal. Sorprende el napolitano al afirmar que “esas cosas 
de la física que se nos presentan como verdaderas por fuerza del método 
geométrico no son sino verosímiles” (Vico, 2002: 87). Para explicar esta 
aseveración se introduce por primera vez en el texto el principio del 
verum factum, que demarcará, usando una terminología kantiana, las 
condiciones de posibilidad del conocimiento: estamos en capacidad 
de explicar sólo las cosas que podemos hacer, tal como sucede con las 
demostraciones geométricas. Se puede demostrar paso por paso que la 
suma interna de los ángulos de un triángulo es 180 grados porque se 
puede hacer la demostración en la mente o en su defecto en un papel. En 
cambio, en lo que respecta a la demostración de los fenómenos físicos, 
no hay posibilidad de realizar la misma operación, dado que estos han 
sido hechos por Dios y, por tanto, no se puede acceder a ellos tal como 
a las demostraciones de la geometría. La concepción que Vico tiene de 
la geometría sufre un cambio: no se trata ya a una ciencia que por su 
claridad de procedimiento es apta para ser aplicada a todo saber, porque 
es el modelo metodológico de todo saber evidente Una vez expuesto el 
verum factum como condición de posibilidad de todo conocimiento, la 
geometría se convierte en la ciencia más veraz de todas, dado que es 
la única cuyas demostraciones el hombre puede llevar a cabo paso a 
paso en su mente finita. Sin embargo, la claridad y veracidad que la 
geometría ostenta no son prerrogativa de las demás ciencias: deja esta 
de ser la garante de su precisión. 

La física pierde con Vico la dimensión de evidencia que le había sido 
otorgada por los cartesianos. El napolitano reprueba el hecho de que 
toda experiencia en el campo de la física dependa en exclusiva de pocos 
principios simples y generales. Es partidario, en cambio, de concederle 
un lugar importante a la observación de los fenómenos particulares para 
llegar a teorías que poco a poco pueden reformularse a la luz de nuevos 
descubrimientos. Algo análogo sucede con la medicina: los síntomas 
y los diagnósticos resultan para Vico sólo verosímiles, pues el cuerpo, 



375¿Cómo tratar un “asunto nuevo”?

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

el organismo, que está hecho por Dios, “no está a nuestra escala”,3 no 
logramos comprender su funcionamiento a cabalidad porque no lo 
hemos creado. A diferencia de cualquier demostración geométrica, 
el organismo cambia permanentemente y surgen enfermedades 
inesperadas que, además, se presentan de forma diferente en cada 
paciente, según palabras del propio filósofo: las enfermedades son 
infinitas y “no pueden ser confinadas todas a una única forma” (Vico, 
2002: 92). El napolitano tiene clara la dimensión cambiante del organismo 
vivo y no es su intención reducirlo al funcionamiento de una máquina. 
Vico asume el organismo desde la multiplicidad de sus manifestaciones 
y no desde la uniformidad de sus principios.

Reservándoles el campo de lo verosímil, Vico cierra la posibilidad de 
conocer a través de las demostraciones geométricas tanto los fenómenos 
de la física como los fenómenos fisiológicos. Dios ha sido el artífice tanto 
de los fenómenos de carácter inorgánico como de aquellos orgánicos, 
no podemos ocuparnos de forma exhaustiva de su funcionamiento 
porque no los hemos hecho. A nuestra completa merced quedan sólo las 
demostraciones geométricas que podemos llevar a cabo en su totalidad. 
Sólo ellas. 

La necesidad de la tópica para comprender la vida en común: en 
contra de la crítica
Luego de asombrar al lector, y a los oyentes de su tiempo, restándole 

claridad y distinción a los fenómenos que para el cartesianismo podían 
ser comprendidos por el espíritu con la evidencia de la geometría, Vico se 
ocupa de un asunto central para él: el espíritu humano y con él la vida en 
común. De modo novedoso, estas cuestiones pertenecen al espacio de lo 
verosímil, junto con ciencias a las que antaño se les arrogaba la precisión 
de la geometría: la física y la medicina. Sin embargo, el estatuto que Vico 
le concede al estudio de la vida en común adquiere una relevancia que 
es proporcional al espacio y cuidado que le dedica dentro de la lección 

3  Apelando a palabras del poeta Paul Valéry, a las que seguramente 
Vico se suscribiría, se puede decir que “los fenómenos más importantes para 
nosotros, nuestra vida, nuestra sensibilidad, nuestro pensamiento están ligados 
íntimamente a eventos más pequeños de los más pequeños fenómenos accesibles 
a nuestros sentidos, manejables con nuestros actos. Nosotros no podemos 
intervenir directamente viendo lo que hacemos. La medicina es intervención 
indirecta” (Valéry, 1973: 1123-1124; traducción propia).



376 Anna Brigante

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

misma: este es en realidad el centro de los intereses que lo conducirán a 
la formulación de una ciencia nueva. 

Antes de abordar de lleno el tema de la conducta de los hombres, 
hay que dejar claro que, en 1708, fecha de pronunciación de Del método 
de estudios de nuestro tiempo, el verum factum, el hecho verdadero, 
lo verdadero hecho, era prerrogativa sólo de las demostraciones 
geométricas. Parafraseando a Berlin: la posición semicartesiana de 
Vico en estos años supone que, si bien la física ha sido degradada, las 
humanidades vienen a ocupar un lugar más bajo en términos de verum 
(Berlin, 2000: 51). Sin embargo, como ya se ha dicho, en el desarrollo 
de la oración resulta claro que la conducta humana es la que captura 
el verdadero interés del napolitano. Hay en esto una suerte de desfase 
entre el interés de Vico por el estudio de la esfera de lo humano y la 
posibilidad de conocerla. Tal como dice Berlin, la posición semicartesiana 
de Vico en estos años hace que continúe ubicando la geometría en la 
cúspide de lo que puede ser conocido con verdad. La diferencia con 
el filósofo francés es que este método no está llamado a permear los 
demás saberes, incluida la física. Ahora bien, Vico no profundiza en el 
conocimiento de la filosofía natural, pero sí se adentra en el terreno de 
la vida moral. Esto ha llevado a un comentarista como Piovani (1969) a 
decir que la del napolitano es una filosofía sin naturaleza. Hay muchas 
discusiones al respecto y no es este el contexto para adentrarse en ellas; 
lo que se quiere resaltar es cómo el napolitano desde esta época ya 
centra su atención en la conducta humana, dedicándole un considerable 
espacio en la oración. No obstante, no le será fácil precisar de qué modo 
es posible abordar los temas que atañen a la conducta, toda vez que el 
verum factum, formulado ya de forma incipiente en este texto, le concede 
validez sólo a la geometría. Habrá que esperar a La ciencia nueva para que 
el verum factum sea reformulado y de cuenta de la vida civil; entretanto, 
en Del método Vico está en la búsqueda de una nueva racionalidad, una 
racionalidad inclusiva, que le permita comprender el ánimo humano 
y educar a los jóvenes de forma adecuada. Para hacerlo, se concentra 
en establecer los límites y las posibilidades de los métodos antiguo y 
moderno en la comprensión de la vida civil. 

Por esta vía, lo primero es señalar que el principal inconveniente de la 
llamada nueva crítica es que se ha ocupado en demasía del estudio de los 
fenómenos naturales; concediéndoles una suerte de superioridad sobre 
el estudio de la vida moral, ha desatendido la naturaleza del espíritu 
“y sus pasiones de forma acomodada a la vida civil y a la elocuencia” 



377¿Cómo tratar un “asunto nuevo”?

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

(Vico, 2002: 92). Más aún, si como se ha visto antes, los pensadores 
modernos se han equivocado al aplicar el método geométrico a la física 
y a la medicina, es mayor su error al aspirar a la precisión en el campo de 
la conducta humana. La razón de esto es que el libre albedrío humano 
supone la emergencia de una constante novedad. Esto hace que la esfera 
del comportamiento resulte incierta y de difícil aprehensión. El fracaso 
de un método rígido como la crítica al abordar los hechos humanos 
resulta clamoroso: esta es con creces la mayor preocupación de Vico. 

El napolitano emprende una batalla contra “los promotores de 
una ‘ciencia’ que nace y se desarrolla en los límites de una totalizante 
filosofía de la naturaleza” (Nuzzo, 2007: 79), porque imposibilita la 
comprensión de la especificidad de la esfera del comportamiento. Así, 
si el primer paso de Vico en la oración fue sustraer dicha esfera a la 
precisión de las demostraciones geométricas, el segundo es localizar 
en la tópica una singular herramienta para darle a aquella una nueva 
racionalidad. Con este fin, el partenopeo vuelve su mirada a algunos 
pensadores de la tradición grecorromana, quienes fijaban sobre todo su 
atención en la vida del hombre en comunidad. Bajo el signo de estos 
pensadores, Vico denuncia el desinterés del pensamiento científico de la 
modernidad por la vida civil y lo considera peligroso para la formación 
de los estudiantes. La inquietud del partenopeo, como buen maestro, 
es que los adolescentes no se “conduzcan en la vida civil con suficiente 
prudencia, ni sepan de manera suficiente teñir su discurso de moral ni 
inflamarlo” (Vico, 2002: 93). En este punto, el filósofo hace un nuevo 
énfasis en la formación del estudiante que es parte de una comunidad, 
énfasis que, sintomáticamente, no había salido a relucir ni en el examen 
que hace de la física ni en el de la medicina. 

El adolescente debe ser guiado en aras de alcanzar la prudencia 
necesaria para la vida civil, y para esto no sólo será indispensable que 
emprenda un trabajo sobre sí mismo, sino también una indagación sobre 
la índole del ánimo humano y las pasiones que lo mueven. Será menester 
que se haga cargo de los rasgos propios de las virtudes y los vicios y las 
características morales según la edad de cada uno, su sexo, su condición 
y linaje; que maneje con solvencia el arte del decoro y la doctrina del 
Estado (Vico, 2002: 92). A los ojos del napolitano, esta empresa es viable 
sólo si se hace caso a las segundas verdades, a lo verosímil, toda vez 
que los asuntos humanos están dominados por la ocasión y la elección 
y, por tanto, resultan sumamente inciertos. Adicionalmente, la ocasión 
y elección son, con frecuencia, guiadas por la simulación y el disimulo 



378 Anna Brigante

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

y, por esto, pueden resultar engañosos. En este sentido, aquellos que 
se preocupan sólo por las primeras verdades quedan frustrados en su 
intención de acceder a los medios y fines que mueven las acciones de 
los hombres y terminan desistiendo en su comprensión. Se equivocan, 
entonces, quienes afrontan los asuntos humanos de una forma rígida. 

Para Vico los hechos de la vida son poco sumisos a la teoría y, sin 
embargo, tal como dice Mooney de una bella forma: “si bien en la vida 
pública no hay certezas no por ello debe ser irracional” (1985: 28). Por 
tanto, comprender de qué forma deben ser considerados los hechos 
humanos supone preguntarse por cómo es posible razonar frente a lo 
incierto y a lo contingente, frente al engaño y al disimulo. Pero más que 
nada, implica no desistir en el intento. 

Con miras a llevar a cabo tan difícil empresa, Vico identifica una 
dificultad análoga en Aristóteles y recuerda el pasaje en el que, en la 
Ética a Nicómaco, el estagirita recurre a la regla flexible de los lesbios 
para explicar el asunto de la equidad. Un breve excurso por este pasaje 
podrá iluminar la reflexión del napolitano en relación con la forma 
de afrontar los hechos humanos. El libro V de la Ética a Nicómaco está 
dedicado a la justicia y en el capítulo 10 afronta específicamente el tema 
que aquí interesa: la relación entre justicia y equidad. La dificultad sobre 
este punto particular surge porque “lo equitativo es justo, pero no en 
el sentido de la ley, sino como una rectificación de la justicia legal. La 
causa de ello es que toda ley es universal, y hay cosas que no se pueden 
tratar rectamente de un modo universal” (Aristóteles, EN, V, 1137b, 12-
15). Aristóteles prosigue aseverando que el problema no es de la ley 
ni tampoco del legislador, sino de la naturaleza de la cosa misma, en 
este caso de la conducta. Por esta razón, prestar atención a lo equitativo 
es necesario, dado el error que produce la universalidad propia de lo 
legal: se trata sin más de una rectificación de la ley. En este punto, el 
Estagirita introduce una analogía entre el modo de afrontar la naturaleza 
de lo equitativo y la regla de plomo que los lesbios utilizan para la 
construcción. En este sentido es que la naturaleza de lo equitativo es una 
rectificación de la ley, dadas las limitaciones que derivan del carácter 
universal de esta última:

Esta es también la causa de que no todo se regule por la 
ley, porque sobre algunas cosas es imposible establecer 
una ley, de modo que hay necesidad de un decreto. En 
efecto, tratándose de lo indefinido, la regla es también 



379¿Cómo tratar un “asunto nuevo”?

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

indefinida, como la regla de plomo de los arquitectos 
lesbios, que se adapta a la forma de la piedra y no es 
rígida, y como los decretos que se adaptan a los casos. 
(Aristóteles, EN, V, 10, 1137b, 26-33).

Esta analogía le resulta útil a Vico para formular y explicar el asunto 
del que se ha tratado más arriba: la posibilidad de razonar en relación 
con la conducta humana en su especificidad. Este desfase propuesto por 
Aristóteles entre la generalidad de la justicia y la particularidad de los 
asuntos que se escapan de ella se produce para Vico precisamente por 
el carácter probable, ínsito en la conducta humana. Por tanto, los hechos 
humanos “no pueden evaluarse según esa inflexible regla mental [sino 
que] deben medirse con aquella otra flexible de los lesbios, que no 
moldea los cuerpos a sí, sino que se amolada a los cuerpos” (Vico, 2002: 
93).

No comprenden correctamente la conducta aquellos que “transfieren 
a la práctica de la prudencia el método judicativo del que se sirve la 
ciencia” (Vico, 2002: 94), pues, de esta forma, la están valorando de 
forma errada sólo según la recta razón; los asuntos humanos se rigen, en 
cambio, muchas veces, por el azar y el capricho, y comprenderlos implica 
hacerse cargo del sentido común, familiarizarse con lo verosímil. En este 
orden de ideas, el napolitano obraría de la misma manera que Aristóteles, 
quien reprueba al juez que pretende juzgar sólo en presencia de pruebas 
necesarias, porque una actitud así implica no asumir la responsabilidad 
de un asunto que constitutivamente es abierto y que, por tanto, admite 
más de una solución: porque el juez no tiene que juzgar sólo con base 
en argumentos necesarios, sino con base en los eikota y en eso consiste 
juzgar sirviéndose de la mejor facultad de juicio. En este punto, Vico 
advierte que su intención no es que se descuide la verdad para perseguir 
las apariencias u obrar de acuerdo con ellas. En esto hay que ser muy 
cuidadosos: su intención es mostrar que, sin la comprensión de las 
apariencias y el disimulo, no se logra dar cuenta del espíritu humano, 
que se manifiesta también de este modo. Es una suerte de llamado al 
realismo. Los estudiantes deben entender el carácter de lo verosímil 
con miras a lograr hacerse cargo de qué es lo que inflama el alma de 
los hombres; todo esto con el fin de producir discursos apropiados que 
alienten a los oyentes a obrar según la virtud. 

De acuerdo con lo dicho, para acceder a la esfera propia de la vida 
civil, no es suficiente una aproximación desde la crítica, se debe recurrir 



380 Anna Brigante

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

al arte antiguo de la tópica que, como arte de la prudencia, ostenta una 
doble dimensión: por un lado, y en sentido estricto, como el arte de 
encontrar los argumentos para la elaboración de discursos y, por el otro, 
como el arte que, con el fin de lograr un discurso que pueda persuadir a 
un público, tiene como condición necesaria el estudio atento del ánimo 
de los hombres y de su naturaleza social. El hombre prudente sabrá 
pues adaptar su ciencia a la complejidad del mundo civil. A diferencia 
de la crítica que está mandada a ocuparse sólo de la mente, a la tópica 
le es inherente un estudio atento del ánimo humano. Pero dado que 
mente y ánimo conforman para Vico al hombre interior, él considera 
indispensable no descuidar ninguno de los dos métodos de estudio. Sin 
embargo, luego del esfuerzo viquiano por alejar de la prudencia y de la 
elocuencia los inconvenientes de la crítica, la pregunta que surge es si no 
queda esta última por completo desterrada como método de estudios. 
La respuesta es no.

Ya se ha visto que para acceder a la prudencia en la vida civil la 
racionalidad propia de elocuencia es el camino. Gracias a ella se logra 
atender al carácter particular de los asuntos humanos. No obstante, esto 
no conlleva, por parte de Vico, a una renuncia a las primeras verdades. 
Su propuesta, con ecos aristotélicos, se dirige hacia la sabiduría, y 
esto supone transitar “los senderos tortuosos e inciertos de la práctica 
[pero teniendo] los ojos puestos en la verdad eterna” (Vico, 2002: 94). 
El napolitano no abandona nunca la idea de articular las primeras 
verdades con las segundas, la crítica con la tópica. Sin embargo, como 
se verá a continuación, sólo en la última parte de su oración, que tiene 
que ver con la jurisprudencia, esto se hace evidente, máxime cuando es 
en al ámbito de la jurisprudencia que es imperativa la intervención de la 
crítica en relación con la tópica.

El parágrafo, que es el más largo de todos, conserva la misma 
dinámica de toda la oración: se ocupa tanto de la jurisprudencia de los 
antiguos como de la de los modernos. En una comparación entre ambas, 
el napolitano demuestra la importancia de articular el método de la 
crítica con el de la tópica en el saber teórico de la jurisprudencia. Esto lo 
pone de presente en la Autobiografía de Giambattista Vico cuando señala 
que ha sido, precisamente, la ausencia de la crítica entre los eruditos 
del derecho romano la que los hizo sucumbir a las sectas filosóficas que 
proclamaban una moral individualista, que no podía contribuir a la 
conformación de una sociedad justa (Autobiografía 155). Siguiendo esta 
línea de pensamiento, Vico demuestra, en el apartado XI de su Oración 



381¿Cómo tratar un “asunto nuevo”?

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

que la elocuencia, que reina en el ámbito de la prudencia es condición 
necesaria, pero no suficiente, para el buen funcionamiento de derecho 
que requiere del reinado de la crítica sobre la tópica. Hay, por lo tanto, 
una inversión en la relación que se ha establecido hasta aquí entre los 
dos métodos.

La jurisprudencia: la importancia de la crítica en  relación con 
la tópica
No es este el lugar apropiado para hacer una digresión detallada 

sobre las complejas reflexiones que Vico hace en el apartado XI respecto 
a la jurisprudencia romana y sus orígenes. El objetivo es apuntar a lo 
que es relevante siguiendo el hilo argumentativo expuesto hasta ahora: 
la relación entre tópica y crítica. Bajo el signo de la jurisprudencia se 
gesta una nueva dinámica entre tópica y crítica, que se expresa en un 
endurecimiento del italiano con respecto a la determinación de la ley y 
su conexión con la equidad. Esto lleva a que la crítica se convierta en un 
elemento indispensable para contrarrestar y complementar los efectos 
de la tópica en lo que a la aplicación de la ley concierne. De este modo, 
si en su reflexión sobre la prudencia civil, Vico se ve obligado a matizar 
la influencia de la crítica, sucede todo lo contrario en el tratamiento que 
hace de la jurisprudencia: hay un cambio de dirección que obedece a la 
especificidad del asunto tratado. Para llevar a buen puerto el camino 
que conducirá a la comprensión de este punto de giro, se acudirá a 
la interpretación de Vincenzo Vitiello en el estudio introductorio a la 
última edición italiana de La ciencia nueva.

En la primera parte de su estudio, Vitiello se ocupa de la filosofía 
viquiana que antecede a La ciencia nueva. Con este propósito, realiza una 
sucinta exposición de Del método. En su presentación hace notar la rígida 
crítica de Vico a aquellos que pretenden aplicar el método analítico al 
estudio de la problemática moral: “en la “vida civil” no hay colaboración 
entre prudentia y scientia —las formas prácticas de la tópica y la crítica— 
sino contraste” (Vitiello, 2012: CIII; traducción propia). La posición de 
Vitiello pone en entredicho el éxito de Vico de lograr su propósito inicial 
de articular la tópica y la crítica en el estudio de la problemática moral. 

Vitiello ve incluso en la insistencia viquiana de abogar por la 
tópica como método de abordaje de los asuntos humanos un tinte de 
maquiavelismo. Según él, el napolitano no lograría defenderse de la 
acusación que le hacen “los hombres más doctos” (Vico, 2002: 95) de que 



382 Anna Brigante

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

con respecto a lo tratado sobre la prudencia civil él toma partido por los 
cortesanos y no por los filósofos, y que, por consiguiente, su verdadera 
pretensión es que se descuide la verdad y se persigan las apariencias; 
que se reprima la virtud y así se coloque su simulacro (véase Vico, 2002: 
95). En contraste con Vitiello, y en defensa de Vico, se puede decir que, 
en este parágrafo sobre la prudencia, su deseo es hacer un llamado al 
realismo. En otras palabras, para él es indispensable que los estudiantes 
no se hagan ineptos para la vida civil y esto supone que conozcan todas 
las facetas en las que se manifiesta lo humano; eso incluye la apariencia 
y el simulacro, este es el único modo de afrontarlos y combatirlos. La 
apuesta del napolitano no es que los estudiantes se sometan al simulacro, 
sino que lo comprendan, porque sólo así van a encontrar las vías 
adecuadas de la persuasión, pues sólo una atenta observación del ánimo 
humano los llevará a encontrar las herramientas para conducir a sus 
oyentes a obrar según la virtud. Vico es tan consciente de la dificultad de 
la tarea que incluye en el mismo desarrollo de la oración la acusación que 
imaginarios contradictores podrían hacerle: la de ser un cortesano y no 
un filósofo. Él tiene claro que implícito a su discurso sobre lo verosímil 
está agazapado el peligro del escepticismo que tanto combate. Pero ese 
es su reto: afrontar el aspecto irracional del comportamiento humano 
con nuevas herramientas teóricas y no claudicar en comprenderlo de 
un modo que le sea adecuado. Así, si para acceder a la prudencia en 
la vida civil la racionalidad propia de elocuencia es el camino, porque 
gracias a ella se logra atender al carácter particular de los asuntos 
humanos. No obstante, esto no lleva, por parte de Vico, a una renuncia 
a las primeras verdades, pero esto se hace evidente sólo en relación con 
la jurisprudencia.

Las páginas relativas a la jurisprudencia son de una gran 
complejidad y anticipan las reflexiones viquianas de El derecho universal. 
La aproximación del napolitano al asunto es, también en este caso, 
histórica, y se desarrolla estableciendo una comparación entre el derecho 
griego, el romano y  el moderno. En este apartado, el autor demuestra su 
profundo conocimiento del derecho romano, que es para él, como bien 
lo dice Ruggiero, el primer sistema jurídico complejo de la historia de 
las naciones. 

Este se caracteriza por la dicotomía  entre el ius civile 
y el ius honorarium, es decir, entre el derecho civil y la 
construcción de los edictos que emiten los pretores: 



383¿Cómo tratar un “asunto nuevo”?

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

fruto del certum autoritario el primero, fruto de la 
adecuación a las idealidades del verum […] el segundo 
(Ruggiero: 183).

Se retoma así, desde la esfera de la jurisprudencia, la comprensión 
de la equidad que Vico había elaborado en la esfera de la prudencia. En 
este nuevo contexto, el napolitano explica la equidad en su dimensión 
práctica en tanto que está en manos de los pretores quienes, gracias a la 
elocuencia, defienden los casos particulares. Este ejercicio pretorial tiene 
la limitación de que, si no se desarrolla en consonancia con el verum de la 
ley, queda preso de un carácter inestable, provisional  e incompleto que 
le resta estabilidad al derecho (Ruggiero: 185). Para Vico, es la confusión 
entre el derecho privado y el público el que da inicio a la ruina del 
derecho romano. 

El filósofo partenopeo sorprende al lector con un diagnóstico sobre 
la decadencia de la jurisprudencia. “La razón de esta decadencia está 
precisamente en el prevalecer de la equidad, que se ‘refiere a los hechos 
que son infinitos’, sobre la unicidad de la ley, en el prevalecer, es decir, del 
espíritu sobre la letra” (Vitiello, 2012: CVII). La decadencia del derecho 
se debe a que la tópica opera fuera de las restricciones de la crítica hasta 
la confusión de ésta con aquella (cfr. Vitiello, 2012).

Se trata, tal como lo afirma Vitiello, de una inversión de la relación 
tópica y crítica: la crítica debe dirigir la tópica con el fin de que la 
práctica política logre coordinar las múltiples utilidades privadas, 
subordinándolas a las utilidades públicas (Vitiello, 2012: CVII). Esta 
inversión4 devela a un Vico que no está dispuesto a dejar a un lado la 
certeza que un método axiomático le da con relación a la jurisprudencia; 
para él, a pesar de la claridad de que los asuntos humanos entran dentro 
del ámbito de lo probable y que, de esta manera, deben comprenderse 
gracias a la tópica, en el momento de referirse a la jurisprudencia y al 
derecho ve necesario el rigor que le impone la determinación de la crítica 
a la tópica. Vico no concibe dejar a un lado el carácter axiomático de la 
jurisprudencia, dado que no quiere que se vea afectada la estabilidad del 
derecho. El napolitano tiene el ejemplo de lo que sucedió en la antigua 

4  Esta comprensión viquiana del asunto llama la atención del filósofo del 
derecho Theodor Viehweg, quien aplaude la intención de conciliar el método 
de estudios tópico de los antiguos con el método axiomático deductivo de los 
modernos (cfr. Geldestzer, 1982-1993: 375). 



384 Anna Brigante

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Roma, en la que llegó un momento en que la jurisprudencia se convirtió, 
de ciencia de lo justo, en el arte de la equidad (Vico, 2002: 108). De ahí 
que Vico proponga una colaboración entre el carácter lógico deductivo 
de la geometría y el carácter problematizador de la tópica. En este 
apartado sobre la jurisprudencia el napolitano ya vislumbra la búsqueda 
del equilibro entre los dos métodos que más tarde se desarrollará en El 
derecho universal en referencia al certum y al verum.

La intención de no dejar de lado ninguno  de los dos métodos de 
estudios no es una labor concluida por Vico en Del método, al contrario, 
esta lección inaugural señala apenas el  rumbo hacia dos de los textos 
más importantes del autor: El derecho universal y La ciencia nueva, 
cumpliéndose en ambos la intención de Vico de iluminar la tópica para 
lograr su articulación con la axiomática moderna (Geldsetzer, 1992-3: 
375). En lo que respecta al primero, como ya se ha visto en el apartado 
sobre la jurisprudencia, la condición de posibilidad del derecho, está 
dada por la dialéctica entre el caso particular y la universalidad de la 
ley, hecho que  supone la colaboración de los dos métodos. En lo que 
concierne a La ciencia nueva, el camino hacia las claridades metódicas 
será más largo, en esta obra Vico tendrá que dar cuenta de una ciencia 
en la que, como dice bellamente Marshall, los axiomas son elaboraciones 
de la tradición retórica en tanto que son la teoría tópica en acción;5 son 
un tejido de topoi, loci communes, elementi, que constituyen los elementos 
del argumento viquiano sobre las condiciones de posibilidad de la 
comunidad humana  (p. 203). Al llevar a cabo este programa, Vico deja 
atrás la idea de que la retórica es un camino alógico y asistemático 
(Geldsetzer, 1992-3: 375). De hecho, es precisamente el ejercicio viquiano 
el que se impone la ardua tarea de articular dos métodos de estudios, 
que en su época se hallaban en las antípodas, el que conduce a una 
racionalidad inclusiva en la que se asume que la esfera de lo probable 
propia del comportamiento humano puede ser comprendida sin 
ser reducida. La evidencia del carácter problemático de los asuntos 

5  Estamos de acuerdo tanto con esta afirmación de Marshall como 
con la tesis de Goetsche, en el texto Vico’s Axioms. The Geometry of the Human 
World. Para este último autor, La ciencia nueva  de Vico hunde sus raíces en el 
mundo humano y eso supone que los axiomas encuentran su inspiración en 
una recuperación filosófica de la retórica antigua. En este orden de ideas, Vico 
transforma los términos axioma, verdad y certeza (p. xii), lo que lleva a una 
transformación de la idea de Ciencia propia de la modernidad cartesiana.



385¿Cómo tratar un “asunto nuevo”?

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

humanos lleva al napolitano a la búsqueda del equilibrio entre los dos 
métodos de estudio, esta búsqueda señalará el rumbo de su filosofía 
orientada a una comprensión novedosa de la intersubjetividad y de la 
modernidad misma. 

Referencias 
Aristóteles. (2002). Ética a Nicómaco. Edición bilingüe y traducción 

de M. Araujo y J. Marías. Madrid: Centro de Estudios Políticos y 
Constitucionales.

Arnauld, A. y Pierre, N. (1965-1967). L’art de penser. La logique de Port-
Royal. Tomo 1. B. Baron von Freytag Löringhoff y H. E. Brekle (eds.). 
Stuttgart: Friedrich Frommann Verlag.

Badali, R. (2008). Introducción a Cicerón. En M. T. Cicerone. Paradossi 
degli stoici. Milán: BUR.

Berlin, I. (2000). Vico y Herder. Madrid: Cátedra. 
Berti, E. (2008). Filosofía pratica. Napoli: Guida.
Cicerón, M. T. (2006). Topica. T. Reinhardt (ed. y trad.). Oxford: Oxford 

University Press.
	  (2006). Tópicos. B. Reyes Coria (ed. bilingüe y trad.) México: 

Universidad Nacional Autónoma de México.
Goetsche, J.R. (1995). Vico’s Axioms. The Geometry of Human World. New 

Haven and London: Yale University Press.
Geldestzer, L. (1992-1993). Il “metodo degli studi” di Vico e la 

giurisprudenza tedesca. Bolletino del Centro di Studi Vichiani, 22-23. 
Hösle, V. (1997). Introduzione a Vico. La scienza del mondo intersoggetivo. 

Milano: Guerini e Associati.
Lilla, M. (1993). G. B. Vico: The Making of an Anti-Modern. Cambridge: 

Harvard University Press.
Lollini, M. (2012). On Becoming Human: The Verum Factum Principle 

and Giambattista Vico’s Humanism. MLN, 127, S21-S31.
Marshall, D. (1973). Vico and the Transformation of Rhetoric in Early Modern 

Europe. Cambridge: Cambridge University Press.
Mooney, M.  (1985). Vico e la tradizione della retorica. Bologna: Il Mulino.
Murari, A. (2008). Introduzione. En G. Vico. Metafisica e metodo. C. 

Faschilli, C. Greco, A. Murari (eds). Milán: Bompiani.
Nuzzo, E. (2007). Tra religione e prudenza. La “filosofia pratica” di 

Giambattista Vico. Roma: Edizioni di Storia e Letteratura.



386 Anna Brigante

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Piovani, P. (1969). Vico e la filosofia senza natura. Roma: Accademia 
Nazionale dei Lincei.

Pompa, L. (1975). Vico. A Study of the ‘New Science’. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Pons, A. (2010). Introducción. En Vico, G. De nostri temporis studiorum 
ratione. La méthode des études de notre temps. Paris: Les Belles Lettres.

Ruggiero, R. (2007). Il sistema delle leggi e la finzione poetica nel Diritto 
Universale. En Giambattista Vico e l’enciclopedia dei saperi. A. Battistini 
y P. Guaragnella (eds.) Lecce: Pensa Multimedia.

Valéry, P. (1973). Cahiers I. Paris: Gallimard.
Verga, L. (1972). Il pensiero filosofico e scientifico di Antoine Arnaud. Milano: 

Pubblicazioni della Università Cattolica.
Vico, G. (2009). El derecho universal. F. Navarro (trad.) Barcelona: 

Anthropos.
	  (2002). Del método de estudios de nuestro tiempo. En Obras. 

Oraciones inaugurales. La antiquísima sabiduría de los italianos. 
Barcelona: Anthropos.

	  (1998). Autobiografía de Giambattista Vico. M. González y J. Martínez 
(eds.) Madrid: Siglo Veintiuno de España Editores.

Vitiello, V. (2012). Saggio introduttivo. Vico nel suo tempo. En Vico, G. La 
scienza nuova. Le tre edizioni del 1725, 1730 e 1744. Milano: Bompiani.


