How 1o DEAL wiTH A “NEW [ssug”?

THE RELATION BETWEEN THE ART OF TOPICS AND THE
ART OF CriticisMm IN Vico's ON THE STupy METHODS
OF Our TIME

Anna Brigante

Pontificia Universidad Javeriana
anna.brigante@javeriana.edu.co

Abstract

In On the Study Methods of Our Time, Vico faces what he calls
a new issue: which study method is the most appropriate, that
of the Ancient or that of the Modern thinkers. The former is rep-
resented by the art of topics, the latter by the art of criticism.
The aim of this article is to show the way in which Vico fac-
es the methodological monism that is in vogue in the Naples
of his time. After an initial formulation of the verum factum, the
Neapolitan reconfigures the issue of the method for the different
sciences and areas of knowledge, focusing his attention on those
that deal with human behavior: prudence and jurisprudence. It
is regarding these two that Vico will stress the necessity to ar-
ticulate both methods of study, namely the art of topics and the
art of criticism. If, in relation to prudence, the art of topics deter-
mine the art of criticism, in relation to jurisprudence however,
the relation is inverted. This reversion will determine the path
of The New Science.

Keywords: Vico, Modernity, Study Methods, Topics, Prudence

Received: 08 - 06 - 2017. Accepted: 13 - 09 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.924

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018), 367-386.



368 ANNA BRIGANTE

¢{COMO TRATAR UN “ASUNTO NUEVO”? LA RELACION
ENTRE LA TOPICA Y LA CRITICA EN DEL METODO DE
ESTUDIOS DE NUESTRO TIEMPO DE VICO

Anna Brigante

Pontificia Universidad Javeriana
anna.brigante@javeriana.edu.co

Resumen

En Del método de estudios de nuestro tiempo, Vico se enfrenta
a lo que él llama un asunto nuevo: si es mejor el método de
estudios de los antiguos o el de los modernos, representados
respectivamente por la topica y la critica. Este articulo se
propone mostrar el modo como Vico se opone al monismo
metodologico en boga en la Napoles de su tiempo. Tras una
primera formulacién del verum factum, el napolitano reconfigura
el asunto del método en las diferentes ciencias y saberes
concentrandose en aquellas que tienen que ver con la conducta
humana: la prudencia y la jurisprudencia. Sera con respecto a
ellas que Vico hard evidente la necesidad de articular los dos
métodos de estudio, la topica y la critica. Sin embargo, si para la
prudencia la topica determina la critica, en la jurisprudencia la
relacion se invierte. Esta inversion determinara el derrotero de
la Ciencia nueva.

Palabras clave: Vico, modernidad, método de estudios, topica,
prudencia.

Recibido: 08 - 06 - 2017. Aceptado: 13 - 09 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.924

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



;COMO TRATAR UN “ASUNTO NUEVO”? 369

Como profesor de retdrica, a Vico le fue asignada multiples veces la
tarea de escribir las oraciones inaugurales del entrante afio académico.
Entre ellas hay una que destaca por su longitud y complejidad: Del método
de estudios de nuestro tiempo. En esta oracion, el autor parte de una claridad
que se convertira en el hilo conductor de toda su argumentacion: va a
tratar un “asunto nuevo”, a saber, si es mejor el método de estudio de
los antiguos o el de los modernos. Esta cuestion se inscribe en la famosa
querella entre antiguos y modernos que nace con la Modernidad misma
y su pretension agonistica en relacién con el pasado. La filosofia de Vico
anida en esta vieja disputa y se dispone asumir y resolver la cuestion
arriba mencionada de una manera novedosa, toda vez que decide volver
su mirada al método de los antiguos, a pesar de que Descartes y sus
seguidores habian querido borrar de un plumazo toda traza de €l.

Es bien sabido que la reflexion sobre el método de conocimiento
no es solo prerrogativa de la filosofia moderna. No obstante, el método
adquiere en esta época un rol central. La reforma y sustitucion de los
métodos del pasado son imperativos para alcanzar la certeza en el
conocimiento, el modelo metddico escogido por los modernos para
tal fin es la geometria, en general la matematica, porque ambas son
disciplinas que garantizan la evidencia.

Es una actitud tipicamente moderna reflexionar acerca del método,
pero, sobre todo, lo es la intencién de proponer una via nueva de
conocimiento. Ser moderno es una suerte de performativo, es una
actitud que se gana sélo si se toma una posicion en relacién con un
pasado que quiere ser superado. En este sentido, la garantia de lograrlo
es proporcional a la eficacia del nuevo método. Con plena conciencia
de su época, Vico se ubica a contrapelo de esta idea. Su decisién es la
de contrastar el método de los antiguos con el de los modernos, no para
sustituir uno por otro, sino para incorporar en su propuesta elementos
de cada uno de ellos. Este es el asunto nuevo que proclama al principio
de su oracion. Tal decision hara que algunos comentaristas consideren
al italiano un antimoderno (Mark, 1993). Sin embargo, esto resulta
reduccionista, la posicion de Vico es mas compleja y debe ser matizada.
De hecho, si por un lado se siente parte de la Modernidad, por otro,
considera que esta en la obligacion de censurarla. En otras palabras, el
napolitano tiene un doble proposito: hacer una critica a la Modernidad,
pero con el fin de lograr su reconfiguraciéon (Berlin, 2000; Hosle, 1997;
Pompa, 1975; Lollini, 2012). Todo esto a la luz del asunto del método.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



370 ANNA BRIGANTE

Es intenciéon de este articulo comprender la censura y la
reconfiguracién que el napolitano lleva a cabo con respecto a
la Modernidad, atendiendo para ello a un aspecto puntual: el
enfrentamiento al monismo metodoldgico propio de ésta (Mooney,
1985). Con este fin, el presente texto se desarrollara de la siguiente
manera: en un primer momento, se aclarara la proveniencia de la nueva
critica y de la tdpica que, a los ojos de Vico, deben articularse con el fin
de educar a los jovenes con criterio integral. En un segundo momento, se
expondran los inconvenientes de la critica a la luz del verum factum como
criterio epistemoldgico. En un tercer momento, se dara cuenta de los
inconvenientes de la critica para comprender el ejercicio de la prudencia
y la vida en comtin de los seres humanos y, en consecuencia, la necesidad
de la topica para abordarlos. En ultima instancia, se mostrara cémo,
a diferencia de lo que sucede con la prudencia, es necesaria la critica
en el ambito de la jurisprudencia en aras de resguardar la estabilidad
del derecho. Esta reflexion final, en la que se mostrara la necesidad de
articulacion entre la topica y la critica, marcara el derrotero de las dos
grandes obras de Vico: El derecho universal y La ciencia nueva; esto hace
que Del método de estudios de nuestro tiempo sea un texto fundamental
para comprender el desarrollo del pensamiento viquiano.

La proveniencia de la topica y la critica: Ciceron y Arnauld

Obedeciendo a un modo de proceder que le es caro, al referirse a los
dos métodos, Vico quiere explicar a sus oyentes la proveniencia de los
dos métodos de estudio que pretende abordar en su Oracién. El primero
es el método de estudios moderno, adoptado por las escuelas de la
Napoles viquiana,' que tiene como instrumento principal, precisamente,
la llamada critica o, para ser mas exactos, la nueva critica;* el segundo, la

! Las escuelas de la Ndpoles viquiana se forman en razén de que, después

dela epidemia de la peste y de una fuerte depresion, a partir de la segunda mitad
del siglo XVII, N4poles sali¢ de su aislamiento y tuvo un renacimiento cultural
gracias a las influencias de las diversas corrientes de pensamiento que llegaron
del resto de Europa. En el ambito filoséfico, se rompid con la cultura escolastica
para dar lugar al espiritu de la modernidad imperante en el resto de Europa. Asi,
dentro de las posiciones de mas influencia en Napoles se encontraban aquellas
galileano-baconianas y las geométrico-cartesianas (Murari, 2008: 8).

2 Lanueva critica se ponia en contra de los sentidos para imponer el rigor
de la razon y su facultad del juicio.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



;COMO TRATAR UN “ASUNTO NUEVO”? 371

topica, definida por Cicerén como el arte de encontrar los argumentos,
es el arte de la invencion que le permite al orador recorrer todos los loci
communes relativos a la causa tratada (cfr. Pons, 2010: XLIV). Es el arte de
elaborar discursos persuasivos, de conocer el espiritu humano de forma
tal que se es capaz de persuadirlo gracias a la maestria en el manejo del
lenguaje.

La ‘nueva critica’ consiste en aceptar como verdadero
solo aquello de lo que se esta absolutamente ciertos,
asumiendo como falsa cualquier otra cosa, y en seguir,
por tanto, en todas las ciencias el método matematico, el
tnico dotado de evidencia absoluta y capaz de producir
absoluta certeza (Berti, 2008: 79).

En este orden de ideas, Vico lamenta que Descartes y sus seguidores
hayan hecho a un lado el arte de la tépica. En razén de esto, los denuncia
por considerar que, para combatir todo escepticismo y alcanzar la
verdad primera, es necesario “que se expulse de la mente las segundas
verdades y lo verosimil como si fueran falsos” (Vico, 2002: 82). El miedo
al escepticismo en auge en el siglo XVII habia conducido a Descartes y a
los cartesianos a excluir las segundas verdades, aquellas que constituian
el ambito de lo probable y lo verosimil. Esto implicaba proscribir el
método que les era propio, es decir, la topica. Para el italiano, el reto sera
darle cabida nuevamente a la topica y demostrar que al hacerlo no se cae
en el tan temido escepticismo. De este modo, la novedad introducida por
el pensador partenopeo no radica en reemplazar el método de la critica
por el de la topica. No. El objetivo es censurar al monismo metodologico
propiciado por el nacimiento de la ciencia moderna (Mooney, 1985). El
camino para lograrlo es recuperar la tdpica como método.

Con el fin de dilucidar el asunto del método, con original mirada,
el napolitano le hace al lector una pregunta retdrica: “;a cual de los dos
debemos creer, a Arnauld, que niega, o a Cicerdn, que afirma y confiesa
haber llegado a ser elocuente sobre todo por la topica?” (Vico, 2002: 84).
En conformidad con el espiritu viquiano, resulta claro que la respuesta
es ni al uno ni al otro: un método de estudios adecuado debe articular
topica y critica. Los adolescentes deben ser instruidos en todas las
ciencias y artes segin un criterio integral dado “que si por la critica nos
hacemos veraces, por la topica nos hacemos elocuentes” (Vico, 2002: 84).
Se puede concluir entonces que en la educaciéon de los jovenes deben

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



372 ANNA BRIGANTE

articularse las primeras verdades con las segundas, lo verdadero y lo
verosimil.

La pregunta retorica, que no espera respuesta, es un recurso utilizado
por Vico para subrayar su punto de vista: no hay que escoger, hay que
creer tanto en Cicerén como en Arnauld, pero al hacerlo se debe tener
claro que si bien cada método posee sus bondades, a la vez es cierto que
“ambos métodos discursivos estan viciados: el de los topicos, porque
con frecuencia aferran lo falso; el de los criticos, porque no asumen
también lo verosimil” (Vico, 2002: 85). La insistencia viquiana en ver lo
conveniente e inconveniente de cada uno de los métodos determinara la
reflexion en “Del método”, por tanto, se hace necesario perfilar cada uno
de ellos, dandole voz a los autores citados por Vico.

El cartesiano Arnauld es uno de los representantes mas importantes
delo que Vico llama “nueva critica”. Se dice “nueva” en tanto que retoma
el método de disertacion arido y sencillo de los estoicos, representantes
de la vieja critica. El libro de Arnauld y Nicole La logique o l'art de penser:

Introduce una serie de tesis que son propias de los
ambientes cartesianos de la época: primera de todas, la
capacidad de discernir lo verdadero de lo falso como
dote excelsa del espiritu humano. El hombre, como
ser razonable, estd continuamente en todo sector de
su actividad frente a la alternativa verdadero-falso:
en el plano del conocimiento tedrico como en el del
comportamiento moral y en la relacién con los demas
(Verga, 1972: 168; traduccion propia).

Las cuatro operaciones del espiritu que proponen los autores son de
clara filiacidn cartesiana: concebir, juzgar, razonar y ordenar. Teniendo
en cuenta que estas son operaciones naturales del espiritu, la légica
cumpliria el papel de ser una garantia del buen funcionamiento de la
razon, toda vez que permite descubrir y explicar los errores o defectos
que se pueden encontrar en las operaciones de nuestra inteligencia (cfr.
Arnauld y Nicole, 1965-1967, 1: 21-22). Para los autores de Lart de penser,
la geometria resulta ejemplar dado que provee un modelo de claridad
y evidencia y, ademas, habitiia a la mente a practicar las operaciones
mencionadas, evitando asi los errores en el juicio.

Enlalégica de Arnauld se critica duramentela tépica, dela que se dice
eslamala facilidad de hablar de todo y, por tanto, no tiene absolutamente
ninguna utilidad. Bajo la influencia cartesiana, Arnauld desprecia la

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



;COMO TRATAR UN “ASUNTO NUEVO”? 373

topicay con ella toda posibilidad de que se convierta en una herramienta
para la educacion de los jovenes. En desacuerdo con el pensador francés
de Port Royal, Vico, siguiendo las huellas del humanismo, y de uno
de sus inspiradores, Cicerdn, emprendera una campana a favor de la
necesidad de educar a los jovenes no sélo en la critica, sino también en la
topica. Resulta significativo que el napolitano para cumplir su propdsito
siga el rastro del pensador romano en su disputa con el estilo seco de
los estoicos. De hecho, sin temor a equivocarse, se podria afirmar que
en Del método de estudios de nuestro tiempo se reviven aspectos de esta
antigua discusion. No es este el contexto para reproducir con detalle los
argumentos de Cicerdn, baste decir que el romano criticaba el lenguaje
de los estoicos y su insistencia en descartar la topica (Badali, 2008: 15).
En los Tépicos, Cicerdn asi se expresa al respecto:

Como toda razon diligente del disertar tiene dos partes,
la una del invenir, la segunda del juzgar, el principe de
ambas —segtin en verdad me parece- fue Aristoteles.
Los estoicos, empero, trabajaron en la segunda, pues
diligentemente persiguieron las vias de juzgar con
aquella ciencia que llaman dialectiké; abandonaron
entera el arte de invenir, que se dice topike, la cual
para el uso era mejor y por el orden de la naturaleza
ciertamente primera (Cicerén, Top. 6).

El olvido de la técnica de encontrar argumentos que Cicerdn critica
a los estoicos es anadlogo al rechazo a la topica que Vico critica a los
modernos. En conformidad con esto, el pensador partenopeo intenta
subsanar este olvido y encontrar un nuevo lugar para la topica. Con este
fin, emprende una revisiéon de cada uno de los saberes, desde la fisica
hasta la jurisprudencia, de la que resultara una nueva organizacion
de dichos saberes a la luz de la pregunta por los métodos de estudios
antiguo y moderno. Es necesario inaugurar una via distinta para educar
a los jovenes y enfrentar al escepticismo, sin quitarle espacio a esas
segundas verdades eliminadas por Descartes.

Los inconvenientes de la critica a la luz del verum factum

El camino que emprende Vico en razén de cumplir su propdsito
comienza con una censura: juzga equivocado y desventajosa la
introduccién del método geométrico como instrumento de todas las

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



374 ANNA BRIGANTE

ciencias, tal como los cartesianos lo habian hecho. Asi, con el fin de
darle una justa dimension al alcance del método geométrico, el filésofo
partenopeo hace un recorrido por las diferentes ciencias que resulta
asaz original, incluso inesperado y en ocasiones tortuoso. Las primeras
ciencias de las que se ocupa son la fisica, la mecanica y la medicina.
Si el lector acaso espera que al iniciar con el examen de estos saberes
Vico acepte la linea cartesiana de comprenderlas gracias al método
geomeétrico, no hay tal. Sorprende el napolitano al afirmar que “esas cosas
de la fisica que se nos presentan como verdaderas por fuerza del método
geométrico no son sino verosimiles” (Vico, 2002: 87). Para explicar esta
aseveracion se introduce por primera vez en el texto el principio del
verum factum, que demarcara, usando una terminologia kantiana, las
condiciones de posibilidad del conocimiento: estamos en capacidad
de explicar sélo las cosas que podemos hacer, tal como sucede con las
demostraciones geométricas. Se puede demostrar paso por paso que la
suma interna de los angulos de un triangulo es 180 grados porque se
puede hacer la demostracion en la mente o en su defecto en un papel. En
cambio, en lo que respecta a la demostracion de los fendomenos fisicos,
no hay posibilidad de realizar la misma operacion, dado que estos han
sido hechos por Dios y, por tanto, no se puede acceder a ellos tal como
a las demostraciones de la geometria. La concepcion que Vico tiene de
la geometria sufre un cambio: no se trata ya a una ciencia que por su
claridad de procedimiento es apta para ser aplicada a todo saber, porque
es el modelo metodoldgico de todo saber evidente Una vez expuesto el
verum factum como condicion de posibilidad de todo conocimiento, la
geometria se convierte en la ciencia mas veraz de todas, dado que es
la Uinica cuyas demostraciones el hombre puede llevar a cabo paso a
paso en su mente finita. Sin embargo, la claridad y veracidad que la
geometria ostenta no son prerrogativa de las demas ciencias: deja esta
de ser la garante de su precision.

La fisica pierde con Vico la dimension de evidencia que le habia sido
otorgada por los cartesianos. El napolitano reprueba el hecho de que
toda experiencia en el campo de la fisica dependa en exclusiva de pocos
principios simples y generales. Es partidario, en cambio, de concederle
un lugar importante a la observacion de los fenémenos particulares para
llegar a teorias que poco a poco pueden reformularse a la luz de nuevos
descubrimientos. Algo analogo sucede con la medicina: los sintomas
y los diagndsticos resultan para Vico sélo verosimiles, pues el cuerpo,

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



;COMO TRATAR UN “ASUNTO NUEVO”? 375

el organismo, que estd hecho por Dios, “no esta a nuestra escala”,® no
logramos comprender su funcionamiento a cabalidad porque no lo
hemos creado. A diferencia de cualquier demostraciéon geométrica,
el organismo cambia permanentemente y surgen enfermedades
inesperadas que, ademas, se presentan de forma diferente en cada
paciente, segin palabras del propio fildsofo: las enfermedades son
infinitas y “no pueden ser confinadas todas a una tinica forma” (Vico,
2002: 92). El napolitano tiene clara la dimension cambiante del organismo
vivo y no es su intencion reducirlo al funcionamiento de una maquina.
Vico asume el organismo desde la multiplicidad de sus manifestaciones
y no desde la uniformidad de sus principios.

Reservandoles el campo de lo verosimil, Vico cierra la posibilidad de
conocer a través de las demostraciones geométricas tanto los fenémenos
de la fisica como los fendmenos fisioldgicos. Dios ha sido el artifice tanto
de los fenémenos de caracter inorganico como de aquellos organicos,
no podemos ocuparnos de forma exhaustiva de su funcionamiento
porque no los hemos hecho. A nuestra completa merced quedan sélo las
demostraciones geométricas que podemos llevar a cabo en su totalidad.
Solo ellas.

La necesidad de la topica para comprender la vida en comun: en
contra de la critica

Luego de asombrar al lector, y a los oyentes de su tiempo, restandole
claridad y distincion a los fendmenos que para el cartesianismo podian
ser comprendidos por el espiritu con la evidencia de la geometria, Vico se
ocupa de un asunto central para €l: el espiritu humano y con €l la vida en
comuin. De modo novedoso, estas cuestiones pertenecen al espacio de lo
verosimil, junto con ciencias a las que antafio se les arrogaba la precisién
de la geometria: la fisica y la medicina. Sin embargo, el estatuto que Vico
le concede al estudio de la vida en comun adquiere una relevancia que
es proporcional al espacio y cuidado que le dedica dentro de la leccién

®  Apelando a palabras del poeta Paul Valéry, a las que seguramente

Vico se suscribiria, se puede decir que “los fendémenos mas importantes para
nosotros, nuestra vida, nuestra sensibilidad, nuestro pensamiento estan ligados
intimamente a eventos mas pequefios de los mas pequefios fendémenos accesibles
a nuestros sentidos, manejables con nuestros actos. Nosotros no podemos
intervenir directamente viendo lo que hacemos. La medicina es intervencion
indirecta” (Valéry, 1973: 1123-1124; traduccién propia).

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



376 ANNA BRIGANTE

misma: este es en realidad el centro de los intereses que lo conduciran a
la formulacién de una ciencia nueva.

Antes de abordar de lleno el tema de la conducta de los hombres,
hay que dejar claro que, en 1708, fecha de pronunciacion de Del método
de estudios de nuestro tiempo, el verum factum, el hecho verdadero,
lo verdadero hecho, era prerrogativa sélo de las demostraciones
geométricas. Parafraseando a Berlin: la posicién semicartesiana de
Vico en estos afios supone que, si bien la fisica ha sido degradada, las
humanidades vienen a ocupar un lugar mas bajo en términos de verum
(Berlin, 2000: 51). Sin embargo, como ya se ha dicho, en el desarrollo
de la oracién resulta claro que la conducta humana es la que captura
el verdadero interés del napolitano. Hay en esto una suerte de desfase
entre el interés de Vico por el estudio de la esfera de lo humano y la
posibilidad de conocerla. Tal como dice Berlin, la posicién semicartesiana
de Vico en estos afios hace que contintie ubicando la geometria en la
caspide de lo que puede ser conocido con verdad. La diferencia con
el filésofo francés es que este método no esta llamado a permear los
demas saberes, incluida la fisica. Ahora bien, Vico no profundiza en el
conocimiento de la filosofia natural, pero si se adentra en el terreno de
la vida moral. Esto ha llevado a un comentarista como Piovani (1969) a
decir que la del napolitano es una filosofia sin naturaleza. Hay muchas
discusiones al respecto y no es este el contexto para adentrarse en ellas;
lo que se quiere resaltar es como el napolitano desde esta época ya
centra su atencion en la conducta humana, dedicandole un considerable
espacio en la oracién. No obstante, no le sera facil precisar de qué modo
es posible abordar los temas que atafien a la conducta, toda vez que el
verum factum, formulado ya de forma incipiente en este texto, le concede
validez sélo a la geometria. Habra que esperar a La ciencia nueva para que
el verum factum sea reformulado y de cuenta de la vida civil; entretanto,
en Del método Vico esta en la bisqueda de una nueva racionalidad, una
racionalidad inclusiva, que le permita comprender el animo humano
y educar a los jévenes de forma adecuada. Para hacerlo, se concentra
en establecer los limites y las posibilidades de los métodos antiguo y
moderno en la comprension de la vida civil.

Por esta via, lo primero es sefialar que el principal inconveniente de la
llamada nueva critica es que se ha ocupado en demasia del estudio de los
fenomenos naturales; concediéndoles una suerte de superioridad sobre
el estudio de la vida moral, ha desatendido la naturaleza del espiritu
“y sus pasiones de forma acomodada a la vida civil y a la elocuencia”

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



;COMO TRATAR UN “ASUNTO NUEVO”? 377

(Vico, 2002: 92). Mas aun, si como se ha visto antes, los pensadores
modernos se han equivocado al aplicar el método geométrico a la fisica
y alamedicina, es mayor su error al aspirar a la precisién en el campo de
la conducta humana. La razén de esto es que el libre albedrio humano
supone la emergencia de una constante novedad. Esto hace que la esfera
del comportamiento resulte incierta y de dificil aprehensién. El fracaso
de un método rigido como la critica al abordar los hechos humanos
resulta clamoroso: esta es con creces la mayor preocupacion de Vico.

El napolitano emprende una batalla contra “los promotores de
una ‘ciencia’ que nace y se desarrolla en los limites de una totalizante
filosofia de la naturaleza” (Nuzzo, 2007: 79), porque imposibilita la
comprension de la especificidad de la esfera del comportamiento. Asi,
si el primer paso de Vico en la oracion fue sustraer dicha esfera a la
precision de las demostraciones geométricas, el segundo es localizar
en la topica una singular herramienta para darle a aquella una nueva
racionalidad. Con este fin, el partenopeo vuelve su mirada a algunos
pensadores de la tradicion grecorromana, quienes fijaban sobre todo su
atencion en la vida del hombre en comunidad. Bajo el signo de estos
pensadores, Vico denuncia el desinterés del pensamiento cientifico de la
modernidad por la vida civil y lo considera peligroso para la formacién
de los estudiantes. La inquietud del partenopeo, como buen maestro,
es que los adolescentes no se “conduzcan en la vida civil con suficiente
prudencia, ni sepan de manera suficiente tenir su discurso de moral ni
inflamarlo” (Vico, 2002: 93). En este punto, el filésofo hace un nuevo
énfasis en la formacién del estudiante que es parte de una comunidad,
énfasis que, sintomaticamente, no habia salido a relucir ni en el examen
que hace de la fisica ni en el de la medicina.

El adolescente debe ser guiado en aras de alcanzar la prudencia
necesaria para la vida civil, y para esto no sdlo sera indispensable que
emprenda un trabajo sobre si mismo, sino también una indagacién sobre
la indole del animo humano y las pasiones que lo mueven. Sera menester
que se haga cargo de los rasgos propios de las virtudes y los vicios y las
caracteristicas morales segun la edad de cada uno, su sexo, su condiciéon
y linaje; que maneje con solvencia el arte del decoro y la doctrina del
Estado (Vico, 2002: 92). A los ojos del napolitano, esta empresa es viable
solo si se hace caso a las segundas verdades, a lo verosimil, toda vez
que los asuntos humanos estan dominados por la ocasién y la eleccion
y, por tanto, resultan sumamente inciertos. Adicionalmente, la ocasién
y eleccion son, con frecuencia, guiadas por la simulacion y el disimulo

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



378 ANNA BRIGANTE

y, por esto, pueden resultar engafiosos. En este sentido, aquellos que
se preocupan sélo por las primeras verdades quedan frustrados en su
intencion de acceder a los medios y fines que mueven las acciones de
los hombres y terminan desistiendo en su comprension. Se equivocan,
entonces, quienes afrontan los asuntos humanos de una forma rigida.

Para Vico los hechos de la vida son poco sumisos a la teoria y, sin
embargo, tal como dice Mooney de una bella forma: “si bien en la vida
publica no hay certezas no por ello debe ser irracional” (1985: 28). Por
tanto, comprender de qué forma deben ser considerados los hechos
humanos supone preguntarse por como es posible razonar frente a lo
incierto y a lo contingente, frente al engano y al disimulo. Pero mas que
nada, implica no desistir en el intento.

Con miras a llevar a cabo tan dificil empresa, Vico identifica una
dificultad analoga en Aristoteles y recuerda el pasaje en el que, en la
Etica a Nicémaco, el estagirita recurre a la regla flexible de los lesbios
para explicar el asunto de la equidad. Un breve excurso por este pasaje
podra iluminar la reflexién del napolitano en relacién con la forma
de afrontar los hechos humanos. El libro V de la Etica a Nicémaco esta
dedicado a la justicia y en el capitulo 10 afronta especificamente el tema
que aqui interesa: la relacion entre justicia y equidad. La dificultad sobre
este punto particular surge porque “lo equitativo es justo, pero no en
el sentido de la ley, sino como una rectificacion de la justicia legal. La
causa de ello es que toda ley es universal, y hay cosas que no se pueden
tratar rectamente de un modo universal” (Aristoteles, EN, V, 1137b, 12-
15). Aristoteles prosigue aseverando que el problema no es de la ley
ni tampoco del legislador, sino de la naturaleza de la cosa misma, en
este caso de la conducta. Por esta razdén, prestar atencion a lo equitativo
es necesario, dado el error que produce la universalidad propia de lo
legal: se trata sin mas de una rectificacion de la ley. En este punto, el
Estagirita introduce una analogia entre el modo de afrontar la naturaleza
de lo equitativo y la regla de plomo que los lesbios utilizan para la
construccion. En este sentido es que la naturaleza de lo equitativo es una
rectificacion de la ley, dadas las limitaciones que derivan del caracter
universal de esta tltima:

Esta es también la causa de que no todo se regule por la
ley, porque sobre algunas cosas es imposible establecer
una ley, de modo que hay necesidad de un decreto. En
efecto, tratandose de lo indefinido, la regla es también

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



;COMO TRATAR UN “ASUNTO NUEVO”? 379

indefinida, como la regla de plomo de los arquitectos
lesbios, que se adapta a la forma de la piedra y no es
rigida, y como los decretos que se adaptan a los casos.
(Aristoteles, EN, V, 10, 1137b, 26-33).

Esta analogia le resulta uitil a Vico para formular y explicar el asunto
del que se ha tratado mas arriba: la posibilidad de razonar en relacion
con la conducta humana en su especificidad. Este desfase propuesto por
Aristoteles entre la generalidad de la justicia y la particularidad de los
asuntos que se escapan de ella se produce para Vico precisamente por
el caracter probable, insito en la conducta humana. Por tanto, los hechos
humanos “no pueden evaluarse seguin esa inflexible regla mental [sino
que] deben medirse con aquella otra flexible de los lesbios, que no
moldea los cuerpos a si, sino que se amolada a los cuerpos” (Vico, 2002:
93).

No comprenden correctamente la conducta aquellos que “transfieren
a la practica de la prudencia el método judicativo del que se sirve la
ciencia” (Vico, 2002: 94), pues, de esta forma, la estan valorando de
forma errada so6lo segtin la recta razon; los asuntos humanos se rigen, en
cambio, muchas veces, por el azar y el capricho, y comprenderlos implica
hacerse cargo del sentido comun, familiarizarse con lo verosimil. En este
orden deideas, el napolitano obraria de la misma manera que Aristoteles,
quien reprueba al juez que pretende juzgar solo en presencia de pruebas
necesarias, porque una actitud asi implica no asumir la responsabilidad
de un asunto que constitutivamente es abierto y que, por tanto, admite
mas de una solucién: porque el juez no tiene que juzgar solo con base
en argumentos necesarios, sino con base en los eikota y en eso consiste
juzgar sirviéndose de la mejor facultad de juicio. En este punto, Vico
advierte que su intencion no es que se descuide la verdad para perseguir
las apariencias u obrar de acuerdo con ellas. En esto hay que ser muy
cuidadosos: su intencion es mostrar que, sin la comprension de las
apariencias y el disimulo, no se logra dar cuenta del espiritu humano,
que se manifiesta también de este modo. Es una suerte de llamado al
realismo. Los estudiantes deben entender el caracter de lo verosimil
con miras a lograr hacerse cargo de qué es lo que inflama el alma de
los hombres; todo esto con el fin de producir discursos apropiados que
alienten a los oyentes a obrar seguin la virtud.

De acuerdo con lo dicho, para acceder a la esfera propia de la vida
civil, no es suficiente una aproximacion desde la critica, se debe recurrir

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



380 ANNA BRIGANTE

al arte antiguo de la tépica que, como arte de la prudencia, ostenta una
doble dimensién: por un lado, y en sentido estricto, como el arte de
encontrar los argumentos para la elaboracion de discursos y, por el otro,
como el arte que, con el fin de lograr un discurso que pueda persuadir a
un publico, tiene como condicién necesaria el estudio atento del animo
de los hombres y de su naturaleza social. El hombre prudente sabra
pues adaptar su ciencia a la complejidad del mundo civil. A diferencia
de la critica que estd mandada a ocuparse sélo de la mente, a la topica
le es inherente un estudio atento del animo humano. Pero dado que
mente y animo conforman para Vico al hombre interior, €l considera
indispensable no descuidar ninguno de los dos métodos de estudio. Sin
embargo, luego del esfuerzo viquiano por alejar de la prudencia y de la
elocuencia los inconvenientes de la critica, la pregunta que surge es si no
queda esta altima por completo desterrada como método de estudios.
La respuesta es no.

Ya se ha visto que para acceder a la prudencia en la vida civil la
racionalidad propia de elocuencia es el camino. Gracias a ella se logra
atender al caracter particular de los asuntos humanos. No obstante, esto
no conlleva, por parte de Vico, a una renuncia a las primeras verdades.
Su propuesta, con ecos aristotélicos, se dirige hacia la sabiduria, y
esto supone transitar “los senderos tortuosos e inciertos de la practica
[pero teniendo] los ojos puestos en la verdad eterna” (Vico, 2002: 94).
El napolitano no abandona nunca la idea de articular las primeras
verdades con las segundas, la critica con la topica. Sin embargo, como
se vera a continuacion, solo en la tltima parte de su oracién, que tiene
que ver con la jurisprudencia, esto se hace evidente, maxime cuando es
en al ambito de la jurisprudencia que es imperativa la intervencién de la
critica en relacién con la topica.

El paragrafo, que es el mas largo de todos, conserva la misma
dinamica de toda la oracion: se ocupa tanto de la jurisprudencia de los
antiguos como de la de los modernos. En una comparacion entre ambas,
el napolitano demuestra la importancia de articular el método de la
critica con el de la tdpica en el saber tedrico de la jurisprudencia. Esto lo
pone de presente en la Autobiografia de Giambattista Vico cuando sefiala
que ha sido, precisamente, la ausencia de la critica entre los eruditos
del derecho romano la que los hizo sucumbir a las sectas filosdficas que
proclamaban una moral individualista, que no podia contribuir a la
conformacién de una sociedad justa (Autobiografia 155). Siguiendo esta
linea de pensamiento, Vico demuestra, en el apartado XI de su Oracion

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



;COMO TRATAR UN “ASUNTO NUEVO”? 381

que la elocuencia, que reina en el ambito de la prudencia es condiciéon
necesaria, pero no suficiente, para el buen funcionamiento de derecho
que requiere del reinado de la critica sobre la tépica. Hay, por lo tanto,
una inversién en la relacion que se ha establecido hasta aqui entre los
dos métodos.

La jurisprudencia: la importancia de la critica en relaciéon con
la topica

No es este el lugar apropiado para hacer una digresion detallada
sobre las complejas reflexiones que Vico hace en el apartado XI respecto
a la jurisprudencia romana y sus origenes. El objetivo es apuntar a lo
que es relevante siguiendo el hilo argumentativo expuesto hasta ahora:
la relacion entre topica y critica. Bajo el signo de la jurisprudencia se
gesta una nueva dinamica entre topica y critica, que se expresa en un
endurecimiento del italiano con respecto a la determinacién de la ley y
su conexion con la equidad. Esto lleva a que la critica se convierta en un
elemento indispensable para contrarrestar y complementar los efectos
de la tépica en lo que a la aplicacion de la ley concierne. De este modo,
si en su reflexidn sobre la prudencia civil, Vico se ve obligado a matizar
la influencia de la critica, sucede todo lo contrario en el tratamiento que
hace de la jurisprudencia: hay un cambio de direcciéon que obedece a la
especificidad del asunto tratado. Para llevar a buen puerto el camino
que conducira a la comprension de este punto de giro, se acudira a
la interpretacion de Vincenzo Vitiello en el estudio introductorio a la
ultima edicion italiana de La ciencia nueva.

En la primera parte de su estudio, Vitiello se ocupa de la filosofia
viquiana que antecede a La ciencia nueva. Con este proposito, realiza una
sucinta exposicion de Del método. En su presentacion hace notar la rigida
critica de Vico a aquellos que pretenden aplicar el método analitico al
estudio de la problematica moral: “en la “vida civil” no hay colaboracién
entre prudentia 'y scientia —las formas practicas de la topica y la critica—
sino contraste” (Vitiello, 2012: CIII; traduccién propia). La posicion de
Vitiello pone en entredicho el éxito de Vico de lograr su propdsito inicial
de articular la topica y la critica en el estudio de la problematica moral.

Vitiello ve incluso en la insistencia viquiana de abogar por la
topica como método de abordaje de los asuntos humanos un tinte de
maquiavelismo. Segtn él, el napolitano no lograria defenderse de la
acusacion que le hacen “los hombres mas doctos” (Vico, 2002: 95) de que

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



382 ANNA BRIGANTE

con respecto a lo tratado sobre la prudencia civil él toma partido por los
cortesanos y no por los fildsofos, y que, por consiguiente, su verdadera
pretension es que se descuide la verdad y se persigan las apariencias;
que se reprima la virtud y asi se coloque su simulacro (véase Vico, 2002:
95). En contraste con Vitiello, y en defensa de Vico, se puede decir que,
en este paragrafo sobre la prudencia, su deseo es hacer un llamado al
realismo. En otras palabras, para €l es indispensable que los estudiantes
no se hagan ineptos para la vida civil y esto supone que conozcan todas
las facetas en las que se manifiesta lo humano; eso incluye la apariencia
y el simulacro, este es el tinico modo de afrontarlos y combatirlos. La
apuesta del napolitano no es que los estudiantes se sometan al simulacro,
sino que lo comprendan, porque sdlo asi van a encontrar las vias
adecuadas de la persuasion, pues sdlo una atenta observacion del animo
humano los llevara a encontrar las herramientas para conducir a sus
oyentes a obrar segun la virtud. Vico es tan consciente de la dificultad de
la tarea que incluye en el mismo desarrollo de la oracion la acusaciéon que
imaginarios contradictores podrian hacerle: la de ser un cortesano y no
un filésofo. El tiene claro que implicito a su discurso sobre lo verosimil
esta agazapado el peligro del escepticismo que tanto combate. Pero ese
es su reto: afrontar el aspecto irracional del comportamiento humano
con nuevas herramientas tedricas y no claudicar en comprenderlo de
un modo que le sea adecuado. Asi, si para acceder a la prudencia en
la vida civil la racionalidad propia de elocuencia es el camino, porque
gracias a ella se logra atender al caracter particular de los asuntos
humanos. No obstante, esto no lleva, por parte de Vico, a una renuncia
a las primeras verdades, pero esto se hace evidente sdlo en relacion con
la jurisprudencia.

Las paginas relativas a la jurisprudencia son de una gran
complejidad y anticipan las reflexiones viquianas de El derecho universal.
La aproximacién del napolitano al asunto es, también en este caso,
histdrica, y se desarrolla estableciendo una comparacion entre el derecho
griego, el romano y el moderno. En este apartado, el autor demuestra su
profundo conocimiento del derecho romano, que es para €él, como bien
lo dice Ruggiero, el primer sistema juridico complejo de la historia de
las naciones.

Este se caracteriza por la dicotomia entre el ius civile
y el ius honorarium, es decir, entre el derecho civil y la
construccion de los edictos que emiten los pretores:

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



;COMO TRATAR UN “ASUNTO NUEVO”? 383

fruto del certum autoritario el primero, fruto de la
adecuacién a las idealidades del verum [...] el segundo
(Ruggiero: 183).

Se retoma asi, desde la esfera de la jurisprudencia, la comprensién
de la equidad que Vico habia elaborado en la esfera de la prudencia. En
este nuevo contexto, el napolitano explica la equidad en su dimensién
practica en tanto que estd en manos de los pretores quienes, gracias a la
elocuencia, defienden los casos particulares. Este ejercicio pretorial tiene
la limitacion de que, si no se desarrolla en consonancia con el verum de la
ley, queda preso de un caracter inestable, provisional e incompleto que
le resta estabilidad al derecho (Ruggiero: 185). Para Vico, es la confusién
entre el derecho privado y el publico el que da inicio a la ruina del
derecho romano.

El filésofo partenopeo sorprende al lector con un diagnostico sobre
la decadencia de la jurisprudencia. “La razon de esta decadencia esta
precisamente en el prevalecer de la equidad, que se ‘refiere a los hechos
que son infinitos’, sobre la unicidad de la ley, en el prevalecer, es decir, del
espiritu sobre la letra” (Vitiello, 2012: CVII). La decadencia del derecho
se debe a que la topica opera fuera de las restricciones de la critica hasta
la confusion de ésta con aquella (cfr. Vitiello, 2012).

Se trata, tal como lo afirma Vitiello, de una inversion de la relacion
topica y critica: la critica debe dirigir la topica con el fin de que la
practica politica logre coordinar las mdultiples utilidades privadas,
subordinandolas a las utilidades publicas (Vitiello, 2012: CVII). Esta
inversion* devela a un Vico que no esta dispuesto a dejar a un lado la
certeza que un método axiomatico le da con relacién a la jurisprudencia;
para él, a pesar de la claridad de que los asuntos humanos entran dentro
del ambito de lo probable y que, de esta manera, deben comprenderse
gracias a la topica, en el momento de referirse a la jurisprudencia y al
derecho ve necesario el rigor que le impone la determinacion de la critica
a la topica. Vico no concibe dejar a un lado el caracter axiomatico de la
jurisprudencia, dado que no quiere que se vea afectada la estabilidad del
derecho. El napolitano tiene el ejemplo de lo que sucedid en la antigua

4 Esta comprension viquiana del asunto llama la atencién del filésofo del

derecho Theodor Viehweg, quien aplaude la intencién de conciliar el método
de estudios tépico de los antiguos con el método axiomatico deductivo de los
modernos (cfr. Geldestzer, 1982-1993: 375).

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



384 ANNA BRIGANTE

Roma, en la que llegd un momento en que la jurisprudencia se convirtio,
de ciencia de lo justo, en el arte de la equidad (Vico, 2002: 108). De ahi
que Vico proponga una colaboracion entre el caracter logico deductivo
de la geometria y el caracter problematizador de la tépica. En este
apartado sobre la jurisprudencia el napolitano ya vislumbra la bisqueda
del equilibro entre los dos métodos que mas tarde se desarrollara en EI
derecho universal en referencia al certum y al verum.

La intencién de no dejar de lado ninguno de los dos métodos de
estudios no es una labor concluida por Vico en Del método, al contrario,
esta leccion inaugural sefiala apenas el rumbo hacia dos de los textos
mas importantes del autor: El derecho universal y La ciencia nueuva,
cumpliéndose en ambos la intencién de Vico de iluminar la topica para
lograr su articulacion con la axiomatica moderna (Geldsetzer, 1992-3:
375). En lo que respecta al primero, como ya se ha visto en el apartado
sobre la jurisprudencia, la condicién de posibilidad del derecho, esta
dada por la dialéctica entre el caso particular y la universalidad de la
ley, hecho que supone la colaboracion de los dos métodos. En lo que
concierne a La ciencia nueva, el camino hacia las claridades metddicas
sera mas largo, en esta obra Vico tendra que dar cuenta de una ciencia
en la que, como dice bellamente Marshall, los axiomas son elaboraciones
de la tradicion retdrica en tanto que son la teoria topica en accidn;® son
un tejido de topoi, loci communes, elementi, que constituyen los elementos
del argumento viquiano sobre las condiciones de posibilidad de la
comunidad humana (p. 203). Al llevar a cabo este programa, Vico deja
atras la idea de que la retorica es un camino aldgico y asistematico
(Geldsetzer, 1992-3: 375). De hecho, es precisamente el ejercicio viquiano
el que se impone la ardua tarea de articular dos métodos de estudios,
que en su época se hallaban en las antipodas, el que conduce a una
racionalidad inclusiva en la que se asume que la esfera de lo probable
propia del comportamiento humano puede ser comprendida sin
ser reducida. La evidencia del caracter problematico de los asuntos

5 Estamos de acuerdo tanto con esta afirmacién de Marshall como

con la tesis de Goetsche, en el texto Vico’s Axioms. The Geometry of the Human
World. Para este ultimo autor, La ciencia nueva de Vico hunde sus raices en el
mundo humano y eso supone que los axiomas encuentran su inspiraciéon en
una recuperacion filosdfica de la retdrica antigua. En este orden de ideas, Vico
transforma los términos axioma, verdad y certeza (p. xii), lo que lleva a una
transformacion de la idea de Ciencia propia de la modernidad cartesiana.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



;COMO TRATAR UN “ASUNTO NUEVO”? 385

humanos lleva al napolitano a la busqueda del equilibrio entre los dos
métodos de estudio, esta busqueda sefialara el rumbo de su filosofia
orientada a una comprension novedosa de la intersubjetividad y de la
modernidad misma.

Referencias

Aristételes. (2002). Etica a Nicomaco. Edicién bilingtie y traducciéon
de M. Araujo y J. Marias. Madrid: Centro de Estudios Politicos y
Constitucionales.

Arnauld, A. y Pierre, N. (1965-1967). L'art de penser. La logique de Port-
Royal. Tomo 1. B. Baron von Freytag Loringhoff y H. E. Brekle (eds.).
Stuttgart: Friedrich Frommann Verlag.

Badali, R. (2008). Introduccién a Ciceron. En M. T. Cicerone. Paradossi
degli stoici. Milan: BUR.

Berlin, I. (2000). Vico y Herder. Madrid: Catedra.

Berti, E. (2008). Filosofia pratica. Napoli: Guida.

Ciceron, M. T. (2006). Topica. T. Reinhardt (ed. y trad.). Oxford: Oxford
University Press.

__ (2006). Tépicos. B. Reyes Coria (ed. bilingiie y trad.) México:
Universidad Nacional Autonoma de México.

Goetsche, J.R. (1995). Vico’s Axioms. The Geometry of Human World. New
Haven and London: Yale University Press.

Geldestzer, L. (1992-1993). I “metodo degli studi” di Vico e la
giurisprudenza tedesca. Bolletino del Centro di Studi Vichiani, 22-23.

Hosle, V. (1997). Introduzione a Vico. La scienza del mondo intersoggetivo.
Milano: Guerini e Associati.

Lilla, M. (1993). G. B. Vico: The Making of an Anti-Modern. Cambridge:
Harvard University Press.

Lollini, M. (2012). On Becoming Human: The Verum Factum Principle
and Giambattista Vico’s Humanism. MLN, 127, S21-S31.

Marshall, D. (1973). Vico and the Transformation of Rhetoric in Early Modern
Europe. Cambridge: Cambridge University Press.

Mooney, M. (1985). Vico e la tradizione della retorica. Bologna: 11 Mulino.

Murari, A. (2008). Introduzione. En G. Vico. Metafisica e metodo. C.
Faschilli, C. Greco, A. Murari (eds). Milan: Bompiani.

Nuzzo, E. (2007). Tra religione e prudenza. La “filosofia pratica” di
Giambattista Vico. Roma: Edizioni di Storia e Letteratura.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



386 ANNA BRIGANTE

Piovani, P. (1969). Vico e la filosofin senza natura. Roma: Accademia
Nazionale dei Lincei.

Pompa, L. (1975). Vico. A Study of the ‘New Science’. Cambridge:
Cambridge University Press.

Pons, A. (2010). Introduccion. En Vico, G. De nostri temporis studiorum
ratione. La méthode des études de notre temps. Paris: Les Belles Lettres.

Ruggiero, R. (2007). Il sistema delle leggi e la finzione poetica nel Diritto
Universale. En Giambattista Vico e l'enciclopedia dei saperi. A. Battistini
y P. Guaragnella (eds.) Lecce: Pensa Multimedia.

Valéry, P. (1973). Cahiers I. Paris: Gallimard.

Verga, L. (1972). Il pensiero filosofico e scientifico di Antoine Arnaud. Milano:
Pubblicazioni della Universita Cattolica.

Vico, G. (2009). El derecho universal. F. Navarro (trad.) Barcelona:
Anthropos.

__ (2002). Del método de estudios de nuestro tiempo. En Obras.
Oraciones inaugurales. La antiquisima sabiduria de los italianos.
Barcelona: Anthropos.

__(1998). Autobiografia de Giambattista Vico. M. Gonzalez y ]. Martinez
(eds.) Madrid: Siglo Veintiuno de Espana Editores.

Vitiello, V. (2012). Saggio introduttivo. Vico nel suo tempo. En Vico, G. La
scienza nuova. Le tre edizioni del 1725, 1730 e 1744. Milano: Bompiani.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



