
Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018), 275-297.

The Subject Before the Law

Consciousness of the Moral Law and Faktum of 
Reason in Kant

Miguel González Vallejos
Pontificia Universidad Católica de Chile, Chile

mgonzalv@uc.cl

Eduardo Molina Cantó
Universidad Alberto Hurtado, Chile

emolina@uahurtado.cl

Abstract
In this work, we shall analyze two aspects regarding what 

Kant considers the fundamental principle of practical reason. 
First, we shall try to show that the fundamental practical prin-
ciple necessarily implies a sort of suspension of any subjective 
principle of action, that is, of the guiding function proper to 
maxims. This would be a first moment of negativity inherent 
to the consciousness of the Moral law within us. Secondly, we 
shall also attempt to show that the consciousness of this law in-
volves the recognition of our original inadequacy with respect to 
it, and that this inadequacy is necessarily felt as a peculiar type 
of pain, a negative feeling as unique and original as it is unique 
and original the fact of the law´s consciousness. This would be 
a second moment of negativity, this time related to the agent’s 
own practical identity.

Keywords: Kant, Faktum of reason, moral feeling, categorical 
imperative. 

Received: 05 - 07 - 2017. Accepted: 21 - 08 - 2017.

DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.934



276 Miguel González Vallejos y Eduardo Molina Canto

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

El sujeto ante la ley

Conciencia de la ley moral y Faktum de la 
razón en Kant

		  Miguel González Vallejos
Pontificia Universidad Católica de Chile, Chile

mgonzalv@uc.cl

Eduardo Molina Cantó
Universidad Alberto Hurtado, Chile

emolina@uahurtado.cl

Resumen
En este trabajo analizaremos dos aspectos relativos a lo que 

Kant considera el principio fundamental de la razón práctica. 
En primer lugar, intentaremos mostrar que el principio práctico 
fundamental implica necesariamente una suerte de suspensión 
de todo principio subjetivo de acción, esto es, de la función 
orientadora propia de las máximas. Este sería un primer 
momento de negatividad inherente a la conciencia de la ley 
moral en nosotros. En segundo lugar, trataremos también de 
mostrar que la conciencia de dicha ley implica el reconocimiento 
de nuestra inadecuación originaria respecto de ella, y que dicha 
inadecuación es sentida necesariamente como un peculiar tipo 
de dolor, sentimiento negativo tan único y originario como es 
único y originario el hecho de la conciencia de la ley. Este sería 
un segundo momento de negatividad, relativo esta vez a la 
propia identidad práctica del agente.

Palabras clave: Kant, Faktum de la razón, sentimiento moral, 
imperativo categórico.

Recibido: 05 - 07 - 2017. Aceptado: 21 - 08 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.934
Este trabajo forma parte del Proyecto Fondecyt Regular Nº 1151001 de 

Eduardo Molina y del Proyecto Fondecyt Iniciación Nº 11150018 de Miguel 
González.



277El sujeto ante la ley

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Introducción
Según Kant, la conciencia de ley moral ―o mejor dicho, la ley moral 

misma― es un hecho (Faktum) de la razón, algo que se da originariamente 
en nosotros en cuanto sujetos racionales finitos. Como explica el propio 
Kant, en el dominio práctico no hay nada anterior a este hecho, de lo 
que pudiéramos derivar dicha conciencia: ni de otra idea de la razón 
pura, como la libertad (porque no tenemos una conciencia inmediata de 
esta como concepto positivo); ni de un hecho empírico, evidentemente, 
pues de ningún dato de la experiencia puede derivarse una ley en 
cuanto tal. En este trabajo no pretendemos abogar directamente por la 
plausibilidad de esta afirmación, sino poner de relieve un aspecto de 
dicha tesis que suele ser pasado por alto tanto en las defensas como en 
las críticas sostenidas sobre aquella. 

Dicho por ahora muy brevemente, se ha hecho costumbre entender 
que la formulación que da Kant del principio fundamental de la razón 
práctica, el denominado imperativo categórico, funcionaría como un 
principio supremo del que sería posible derivar o deducir limpia y 
sistemáticamente todas las reglas de conducta, es decir, las máximas 
morales; y aún más, se suele dar por sentado que al estar en posesión 
de las máximas correctas, podríamos aplicarlas otra vez limpiamente 
a las acciones concretas que caen bajo dichas máximas. Intentaremos 
mostrar entonces, en un primer momento, que esta suposición es al 
menos parcialmente errónea y sostendremos que el principio práctico 
fundamental —que exige únicamente que la máxima de las acciones 
pueda valer siempre a la vez como principio de una “legislación 
universal”— implica necesariamente una suerte de suspensión de toda 
regla efectiva, esto es, supone poner entre paréntesis el valor de las 
máximas en cuanto principios orientadores de la acción. 

Por otra parte, pensamos que una correcta interpretación de la tesis 
del Faktum implica a su vez atender a la manera precisa en que esa 
conciencia de la ley, en la que se da justamente aquel hecho, repercute 
en el propio sujeto agente desde el punto de vista de su receptividad 
a propósito de la ley, y esto también de manera originaria. En efecto, 
ser consciente de la ley implica necesariamente un modo de ser afectado 
con ocasión de ella (no decimos por ella), y este modo de ser afectado 
es parte esencial del hecho que Kant quiere poner de relieve. En efecto, 
el carácter de imperativo que tiene la ley moral se debe únicamente a 
nuestro carácter finito: como seres racionales y a la vez sensibles, la 



278 Miguel González Vallejos y Eduardo Molina Canto

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

resistencia que ejerce la ley moral respecto de nuestros deseos es también 
una especie de hecho, la contracara, diríamos, de la mera conciencia 
positiva de la ley (si hay algo así). 

En lo que sigue, examinaremos brevemente lo que sostiene 
Kant respecto de la conciencia de la ley en discusión con algunas 
interpretaciones recientes, y examinaremos a partir de estas 
interpretaciones tanto el momento suspensivo de la función orientadora 
de las máximas como la posible vinculación de esta conciencia con una 
forma peculiar de sentimiento que expresaría nuestra inadecuación 
originaria ante la ley y por tanto cierta suspensión de la identidad 
práctica habitual del agente moral.

I. La conciencia de la ley
La interpretación de la tesis del Faktum de la razón ha sido objeto 

de renovadas lecturas en el último tiempo. Destacan, a nuestro juicio, 
los recientes artículos de Pauline Kleingeld, “Moral consciousness and 
the ‘fact of reason’” y de Dieter Schönecker, “Kant’s Moral Intuitionism: 
The Fact of Reason and Moral Predispositions” y “Das gefühlte 
Faktum der Vernunft. Skizze einer Interpretation und Verteidigung”. 
Nos apoyaremos especialmente en dichos autores, pero también en 
otras interpretaciones más o menos recientes, como las de Ameriks, 
Willaschek, Wolff y Sussman, aunque solo para iluminar algunos 
aspectos puntuales del problema.

Recordemos en primer lugar que el objetivo de la segunda Crítica 
consiste en mostrar que la razón pura puede ser práctica. En palabras 
de Kant, se trata de “averiguar si la razón pura se basta por sí sola 
para determinar a la voluntad o si solo en cuanto que la razón se halla 
empíricamente condicionada puede oficiar como un fundamento 
para determinar dicha voluntad” (KpV, AA 05: 15).1 Kant apunta a 
mostrar, así, que la razón puede mandar incondicionadamente y no sólo 
aconsejar, y que el origen y fundamento de la obligación moral radica en 
la sola razón y en su mandato incondicionado. El objetivo central es acá, 
como han destacado acertadamente Michael Wolff y David Sussman, 
hacer ver que las pretensiones legislativas de una razón empíricamente 
determinada son falsas y, a la vez, que el uso de la razón pura práctica 

1  Trad. R.R. Aramayo: 69-70.



279El sujeto ante la ley

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

es solo inmanente, es decir, que solo vale en respecto práctico (AA 05: 16, 
105, 133). 

Como aclarará Kant en la Dilucidación crítica de la Analítica, 
nosotros mismos como sujetos morales somos conscientes de la ley 
moral en nosotros y somos conscientes, así, de nuestra propia razón 
como autolegisladora. Esta conciencia de la ley implica dos cosas, agrega 
Kant: 1) que en ella tenemos acceso a lo incondicionado en nosotros, y 
2) que en ella somos a la vez conscientes de nuestra propia actividad 
en el mundo sensible (AA 05: 105). El objetivo principal de Kant no es 
mostrar que de la experiencia no puede surgir ninguna ley práctica 
incondicionada, lo que va de suyo. El problema de fondo es si existe 
algo incondicionado en respecto práctico y, para la filosofía crítica, que 
ese algo evidentemente no puede ser una entidad independiente del 
sujeto. Es en este sentido, entonces, en el que hay que entender el uso 
inmanente de la razón práctica: no hay nada fuera de nosotros que sea 
incondicionado, y, además, lo incondicionado en nosotros debe hacerse 
efectivo en nuestra propia actividad, cuyos efectos no pueden ser sino 
sensibles. Kant intentará mostrar que es en rigor lo que podríamos 
llamar el empirismo de la razón el que desemboca finalmente en un uso 
trascendente (AA 05: 16) —por paradójico que esto suene a primera 
vista—, al pretender hacer valer sus limitaciones de manera exclusiva, 
imponiendo, por así decir, la ley de la naturaleza a lo que no es naturaleza, 
por tanto, a lo que posee su propia ley racional aunque finalmente deba 
realizarse en la naturaleza.

Veamos primero en qué consiste, según Kant, la conciencia de la ley 
moral.

Un poco antes de los pasajes más conocidos sobre el Faktum, Kant da 
un famoso ejemplo para mostrar la prioridad de la conciencia de la ley 
moral por sobre la conciencia de la libertad.2 Se trata de un pasaje que 
vale la pena citar en extenso y al que volveremos un poco más adelante. 
Dice Kant:

Tomemos a cualquiera que considere irresistible su 
inclinación lujuriosa cuando se le presenta la ocasión 
propicia para ello y tenga delante el objeto amado 

2  “Nunca se hubiera dado la proeza de introducir la libertad en la ciencia, 
de no haber comparecido la ley moral y si con ella no nos hubiera impuesto ese 
concepto la razón práctica” (KpV, AA 05: 30, trad. R.R. Aramayo: 96).



280 Miguel González Vallejos y Eduardo Molina Canto

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

e interroguémosle sobre lo que haría si ante la casa 
donde se encuentra esa oportunidad fuera levantado 
un patíbulo para ahorcarlo nada más haber gozado de 
su voluptuosidad; ¿acaso no sabría dominar entonces 
su inclinación? No cuesta mucho adivinar cuál sería 
su respuesta. Pero preguntémosle ahora lo que haría si 
su príncipe, amenazándole con aplicarle sin tardanza 
esa misma pena de muerte, le exigiera levantar falso 
testimonio contra un hombre honrado al que dicho 
príncipe quisiera echar a perder recurriendo a fingidos 
pretextos; ¿acaso no le parecería entonces posible vencer 
su amor a la vida por muy grande que fuera este? Quizá 
no se atreva a asegurar si lo haría o no; sin embargo, 
que le sería  posible hacerlo, ha de admitirlo sin vacilar. 
Así pues, juzga que puede hacer algo porque cobra 
conciencia de que debe hacerlo y reconoce en sí mismo 
[R. Aramayo: “en su fuero interno”] esa libertad que 
hubiese seguido siéndole desconocida sin la ley moral 
(KpV, AA 05: 30).3

Kleingeld y Schönecker han sostenido que en el segundo caso del 
ejemplo encontramos los elementos esenciales del Faktum de la razón. 
Ambos coinciden en que no es solo la conciencia de la ley, sino también 
la obligatoriedad de la ley fundamental de la razón pura práctica lo que 
se pone de relieve en dicho ejemplo.4 Según esta lectura, el Faktum de la 
razón no consistiría en una conciencia teórica o abstracta de la ley moral, 
como si se tratara simplemente de poder formular adecuadamente el 
imperativo categórico, sino, como acentúa especialmente Schönecker, 
en la auténtica comprensión de un tú debes aplicado a una circunstancia 
concreta. 

Analicemos el ejemplo. En el texto citado se alude a dos casos. El 
primero se refiere aparentemente a un simple ejercicio de la libertad 
comparativa o psicológica. Demuestra en primer término que el 
agente no es esclavo de la inclinación lujuriosa, pero alude solo a una 
razón instrumental que entiende racionalmente que abstenerse de 
dicha inclinación resulta un mal menor en comparación con perder la 

3  Trad. R.R. Aramayo: 96-97 (modif.).
4  Kleingeld, 2010: 58; Schönecker, 2013a: 100.



281El sujeto ante la ley

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

vida. En este caso, podemos ver que la máxima del sujeto sigue en su 
funcionamiento ininterrumpido, por decirlo así. Sólo se elige entre dos 
alternativas relativamente claras y la máxima implicada, sea cual sea, 
se presta bien para guiar la conducta del agente. El segundo ejemplo, 
en cambio, se referiría a la libertad en sentido trascendental-práctico, 
como la capacidad de resistirse a toda inclinación y determinarse por la 
sola razón. Pero aquí está el enigma de esta situación. Ante la exigencia 
externa de levantar falso testimonio contra un hombre honrado y, por 
cierto, ante la evidente exigencia interna y natural de conservar nuestra 
vida, el agente juzga, desde una perspectiva totalmente distinta a la 
anterior, que al menos puede hacer algo porque cobra conciencia de que 
debe hacerlo. Esa conciencia, manifestada en el mandato categórico de 
la razón, con independencia de la consideración de premios y castigos, 
sería el lugar donde se manifiesta en concreto la ley moral y, por tanto, lo 
que Kant llama el Faktum de la razón, y es lo que constituye la prueba 
de nuestra libertad, la que permanecería totalmente desconocida para 
nosotros si no fuera por dicha conciencia de la ley.

Pensamos que hay buenas razones para poner especial atención 
en este ejemplo, como hacen Kleingeld y Schönecker, pero nos parece 
también que es importante aclarar algunos puntos. 

En primer lugar, pensamos que hay que considerar que el tú debes 
implicado en el ejemplo (suponiendo que en este caso el deber sea 
no mentir, o cualquier otro semejante) no tiene que ser identificado 
simplemente con la conciencia de la ley fundamental pura. Como repite 
Kant en numerosas ocasiones, ningún ejemplo es capaz de mostrar, 
estrictamente hablando, el mandato puro de la razón, ni aun menos 
su validez (GMS; AA 04: 406, 419). En este sentido, como bien matiza 
Kleingeld, el ejemplo es un caso en el que se hace patente que los 
agentes, en situaciones concretas, poseen a priori un patrón objetivo para 
evaluar sus máximas. Pero esto, a su vez, genera una segunda dificultad, 
a nuestro juicio más importante aún.

El problema de fondo con estas dos interpretaciones es que, 
haciendo ambas una lectura correcta pero simplificada de los textos de 
Kant, terminan por dar a entender que el imperativo categórico se puede 
aplicar limpiamente y en último término a cualquier acción concreta. 



282 Miguel González Vallejos y Eduardo Molina Canto

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Y esto claramente no es así, al menos según la interpretación que aquí 
queremos proponer.5 

En efecto, el principio de la moralidad no se aplica nunca a las 
acciones concretas, sino a las máximas bajo cuyo typos ellas se dan o no 
(cfr. MS, AA 06: 388). Que una acción determinada caiga o no bajo una 
norma típica es algo que no resuelve el imperativo categórico, sino la 
facultad de juzgar. Una cosa es saber que una máxima es, pongamos por 
caso, incorrecta o derechamente inmoral; otra cosa distinta es discernir 
si el caso que tenemos entre manos cae o no bajo la regla. En efecto, como 
señala Kant en la Religión, hay una brecha o un vacío (Zwischenraum) 
“entre la máxima y el hecho” (AA 06: 46). Por esto mismo sostiene Kant 
en la Metafísica de las costumbres que, en la aplicación de los deberes 
morales, siempre hay un espacio de amplitud (Spielraum; latitudo), que 
radica precisamente en el discernimiento de si un caso cae o no bajo tal 
o cual deber.

No decimos, en todo caso, que ambos autores desconozcan este 
punto fundamental, sino solamente que lo pasan por alto en un momento 
que es crucial para el argumento de Kant. En el contexto del ejemplo, 
lo único relevante es mostrar que la conciencia de la ley es anterior a 
la de la libertad y que de hecho la hace posible. No se trata, pues, de 
la aplicación del imperativo categórico a la máxima ni menos aún a la 
acción.

Por otro lado, pensamos que también es importante reparar en el 
papel del castigo en el ejemplo: en el primer caso, lo que me mueve a 
frenar mi inclinación irresistible es la contingente amenaza de un castigo 
exterior. Todos actuamos así, se dirá. La acción, por decirlo así, encuentra 
en este caso rápidamente su orientación: hay que actuar de modo tal que 
se evite este castigo. Pero la verdad es que en el segundo caso, en rigor, 
no hay, al menos en un primer momento, ninguna acción concreta en 

5  Aunque por cierto hay pasajes en los que el propio Kant parece 
sugerir este tipo de derivación sistemática: “no necesito ninguna agudeza 
muy penetrante para <ver> lo que debo hacer, en orden a que mi querer sea 
moralmente bueno. Inexperimentado en lo tocante al curso del mundo, incapaz 
de estar preparado para cualquier cosa que fuera a suceder en él, me pregunto 
solamente: ¿puedes querer que tu máxima se transforme en ley universal?” 
(AA 04: 403); “así pueden ser presentados completamente todos los deberes, 
en lo que concierne al tipo de obligatoriedad (no al objeto de la acción), en su 
dependencia de un solo principio” (AA 04: 424).



283El sujeto ante la ley

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

disputa; como subraya el propio Kant: el sujeto sólo toma conciencia de 
que podría vencer su férreo amor a la vida, pero, aclara nuestro autor, 
“no se atrevería a asegurar si lo haría o no”. Con mucha probabilidad, 
igual que en el caso anterior, el inminente castigo lo moverá en la 
dirección contraria a lo que mandaría la máxima correcta. No es esto, 
entonces, lo relevante en el ejemplo. La única diferencia acá radica en 
la conciencia de la invisible ley moral, en el principio meramente formal 
que desestabiliza mi probable decisión, suspende por un momento toda 
regla orientadora y me hace ver mi decisión precisamente como una 
decisión libre. Volveremos más adelante sobre esto.

Vamos ahora al texto canónico en que Kant expone la tesis del Faktum 
de la razón (AA 05: 31).6 Kant propone la formulación de la ley fundamental 
de la razón práctica inmediatamente después del ejemplo citado. Dicha 
ley dice: “Obra de modo tal que la máxima de tu voluntad pueda valer 
siempre al mismo tiempo como principio de una legislación universal” 
(AA 05: 31).  Kant comenta a continuación que esta ley fundamental de 
la razón pura práctica es una regla práctica incondicionada, con lo que 
se ve representada a priori como una proposición práctica categórica que 
determina inmediata y objetivamente la voluntad, “pues la razón pura, al 
ser práctica de suyo [an sich], es aquí inmediatamente legisladora” (AA 05: 
31) y la voluntad se determina entonces por la sola forma de la ley. Esta 
clase de determinación, señala Kant, resulta “bastante sorprendente” 
(AA 05: 31), ya que no se trata de una prescripción que tenga por objeto 
obtener un efecto deseado, sino de “una regla que determina a priori la 
voluntad examinando simplemente la forma de sus máximas”.7 Justo a 
continuación de esto Kant introduce la tesis del Faktum. Dice Kant:

La conciencia de esta ley fundamental puede ser llamada 
un ‘Faktum de la razón’, dado que no cabe inferirla de 
datos precedentes de la razón como por ejemplo la 
conciencia de la libertad (pues esta no nos es dada con 
anterioridad), sino que se nos impone por sí misma 
como una proposición sintética a priori, la cual no se 
funda sobre intuición alguna, ni empírica ni pura, aun 
cuando sería analítica si se presupusiera la libertad de la 

6  Este texto debe ser complementado, como veremos más adelante, con 
otros pasajes de gran relevancia (v.gr. AA 05: 47 y 92).

7  Ibíd. 



284 Miguel González Vallejos y Eduardo Molina Canto

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

voluntad, si bien para semejante concepto positivo sería 
requerida una intuición intelectual que no cabe admitir 
aquí de modo alguno. Con todo, para considerar esta 
ley como dada sin dar pie a tergiversaciones, conviene 
subrayar que no se trata de un hecho empírico, sino 
del único Faktum de la razón pura, la que se revela a 
través de él como originariamente legisladora (sic volo, 
sic iubeo) (AA 05:31).  

Como ha comentado Karl Ameriks recientemente, parece que en 
la raíz de la filosofía moral kantiana se encontraría, paradójicamente, 
un elemento dogmático.8 No creemos que sea errado reconocer esto. La 
peculiaridad del hecho referido requiere en cierto modo reconocer su 
facticidad racional irreductible. Pero es a la vez claro que una afirmación 
semejante deja un flanco abierto a múltiples críticas y es necesario 
precisar mejor en qué consiste el hecho de la razón.

Kant acentúa en el pasaje recién citado que la ley fundamental de la 
razón pura práctica nos es dada como proposición sintética a priori y que 
este darse no puede ser explicado por una intuición, sea pura o empírica, 
ni por datos precedentes de la razón, como el concepto de libertad. A 
partir del hecho de que la ley moral se nos da como proposición sintética 
a priori, se puede concluir que lo dado es la realidad de la ley moral 
misma, y así lo señalará el propio Kant más adelante (AA 05: 47). Es 
claro que este pasaje puede entenderse a la luz del ejemplo que lo 
precede, como hacen Kleingeld y Schönecker, pero el punto central de la 
interpretación, como mostraremos a continuación, tiene que ver con el 
modo en que dicho Faktum es dado.9

8  Cfr. Ameriks, 2013: 153ss. 
9  En cuanto al significado del término Faktum se han propuesto diversas 

interpretaciones: el término podría significar simplemente algo que tiene 
existencia efectiva, como lo lee Henrich y luego Ameriks, o podría tratarse sólo 
de un modo de explicar cómo la razón práctica tiene efecto en el hombre común, 
como ha sostenido O´Neill, muy erróneamente a nuestro juicio. Willaschek, muy 
acertadamente, argumenta que aquí el Faktum debe ser entendido específicamente 
como el producto de la actividad de la razón, es decir, como el resultado de 
un facere, de un hacer de la razón misma, interpretación que también adopta 
Sussman. Kleingeld recoge esta discusión y muestra adecuadamente también 
que Kant utiliza el término Faktum tanto en el sentido de una existencia efectiva 
o un estado de cosas (Tatsache), como en el sentido preciso de un producto de la 



285El sujeto ante la ley

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Nos detendremos ahora en la tesis central propuesta por Kleingeld. 
Según esta autora, la conciencia de la ley es fundamentalmente 
la conciencia de un principio racional (AA 08: 370) capaz de guiar 
las máximas de nuestras acciones,10 lo que implica además que los 
agentes, al deliberar, se ven a sí mismos como no determinados por 
sus inclinaciones.11 Para fundamentar esta tesis, acude a la noción del 
imperativo categórico como suprema condición de la elección de las máximas 
(cfr. AA 05: 32). Dice Kleingeld: “El hecho, esto es, la conciencia de esta 
ley fundamental por parte de agentes que se consideran a sí mismos 
como haciendo elecciones en relación a máximas, es exactamente lo que 
Kant denomina un hecho de la razón”.12

Como se ve, Kleingeld parece entender que el hecho es ante todo la 
conciencia de la ley, y no la ley misma. Pero concedamos por ahora este 
punto, porque lo que nos interesa destacar es otra cosa.

Obsérvese el modo casi mecánico en que operaría el principio 
fundamental de la razón práctica según Kleingeld: como si dijera, es un 
hecho que elegimos máximas y que la razón nos guía en su elección o 
formulación. La autora, por cierto, es consciente de su propia estrategia 
y señala entonces que, en algún sentido, Kant ofrecería en la segunda 
Crítica una ruta no moral a la moralidad. En efecto, el Faktum podría 
ser reconstruido en términos de una teoría de la acción y expresar 
únicamente la articulación del autoentendimiento de los agentes que 
se consideran a sí mismos como sujetos que razonan acerca de qué 
máximas adoptar y por qué. Evidentemente aquí Kleingeld sigue una 
propuesta de Christine Korsgaard: la moralidad no sería otra cosa que 
el estándar o el conjunto de estándares que determinan cómo debemos 
actuar,13 lo que evidentemente no está dado en el principio fundamental 
en cuanto tal, como formal que es, sino que debe provenir de una 

actividad de la razón (Tat). Lo cierto es que el participio perfecto Faktum admite 
ambos usos y en el fondo los dos no son excluyentes: el hecho de que se dé la 
conciencia de la ley, o la ley moral misma, es a su vez algo que solo surge de 
la actividad de la razón como legisladora. La idea de fondo es que se trata de un 
irreductible hecho operativo, por decirlo así.

10  Cfr. Kleingeld, 2010,: 65-66.
11  Cfr. Kleingeld, 2010:  68-69. 
12  Kleingeld, 2010: 69. 
13  Kleingeld, 2010: 70.



286 Miguel González Vallejos y Eduardo Molina Canto

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

fuente con mayor contenido, por decirlo así, como es para Korsgaard la 
identidad del sujeto racional en cuanto racional. 

Kleingeld no ahonda más en esto, pero reconoce que es posible 
objetar esta visión, especialmente a partir del ejemplo del falso 
testimonio, señalando que hay un “resto moral” que no queda bien 
explicado según su reconstrucción. A esto responde diciendo que 
ciertamente Kant no entiende el problema en términos de una razón 
meramente instrumental, la que no puede probar la libertad (como se 
hace en el ejemplo del patíbulo). Solo cuando reconocemos que podemos 
actuar en contra de toda inclinación tenemos conciencia de la libertad,14 y 
justamente la conciencia de este estándar normativo absoluto es lo que 
está implicado en el Faktum de la razón, sostiene Kleingeld. 

Hay un pasaje que en apariencia avala la interpretación de esta autora 
y que citamos a continuación. El texto se encuentra en la Observación a 
la sección 6, un poco antes del ejemplo recién analizado. Dice ahí Kant:

La ley moral, de la que tenemos conciencia 
inmediatamente (tan pronto como formulamos [o 
planteamos, proyectamos] máximas de la voluntad)15 
es la que se nos presenta en primer lugar, y puesto 
que la razón presenta dicha ley como un fundamento 
determinante sobre el cual las condiciones sensibles no 
pueden prevalecer sino que es totalmente independiente 
de estas, conduce precisamente al concepto de libertad 
(AA 05: 29-30).

¿Es este un camino no moral? Hay que tener en cuenta que, si bien 
el Faktum de la razón señala una ultima ratio a la hora de evaluar las 
máximas, el punto de partida metodológico de la segunda Crítica no 
radica en el Faktum, sino en la posibilidad de que haya auténticas leyes 
prácticas.16 Preguntar por las leyes prácticas equivale a preguntar si 
la razón pura puede ser por sí sola práctica, esto es, si es posible una 

14  Kleingeld, 2010: 71. 
15  El texto alemán dice: “so bald wir uns Maximen des Willens 

entwerfen”. Schönecker propone leer unterwerfen (someterse), como aparece por 
un involuntario error en la edición de Meiner, en lugar de entwerfen (formular, 
concebir). 

16  AA 05: 19. 



287El sujeto ante la ley

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

determinación de la voluntad por la sola forma de la ley moral.17 
Tan pronto como formulamos máximas, dice entonces Kant, somos 
inmediatamente conscientes de la ley moral que indica precisamente 
lo requerido para que una máxima se ajuste a la ley, esto es, para que 
tenga carácter necesario y universal, o sea, a fin de cuentas, para que 
realmente mande. Pero lo único que se sigue de esto, pensamos, es que 
la razón funciona estructuralmente como ley y que exige de manera 
necesaria que haya legalidad allí donde de suyo no la hay. Dicho de 
otra manera, manda que el múltiple sintetizado en las máximas pueda tomar 
la forma unitaria de una ley universal. Y esto es, de suyo, ya estrictamente 
moral.

Recuérdese lo que sostiene Kant al introducir las categorías de la 
libertad:

Como las acciones, por una parte, bajo una ley que no es 
una ley natural sino una ley de la libertad pertenecen 
al comportamiento de seres inteligibles y, por otra 
parte, como eventos del mundo de los sentidos, a los 
fenómenos también: entonces las determinaciones de 
una razón práctica podrán tener lugar solo en relación 
con los fenómenos y, por ende, en conformidad con las 
categorías del entendimiento, pero no con el propósito 
de un uso teórico del mismo para subsumir lo múltiple 
de la intuición (sensible) en una conciencia a priori, sino 
solamente para sujetar lo múltiple de los deseos a la 
unidad de la conciencia de una razón práctica que 
manda con la ley moral, o de una voluntad pura a priori 
(AA 05: 65) (destacados nuestros).

¿Qué implica esto? Si no nos equivocamos con la interpretación que 
hemos venido sosteniendo, el carácter meramente formal de la ley moral 
implica necesariamente la suspensión de las máximas, es decir, de los 
principios subjetivos de acción en su sentido más habitual: nuestras 
reglas de vida, de comportamiento, etc., incluidas aquellas caras a 
Korsgaard que surgirían de nuestras identidades prácticas [...]. Para 
poder evaluar racionalmente las máximas, hay que suspender, por así 
decir, su aparente o habitual función orientadora y someterlas a una 

17  AA 05: 27-29.



288 Miguel González Vallejos y Eduardo Molina Canto

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

ley de un orden totalmente distinto: al punto de vista universal de la 
razón. Pero, nuevamente, evaluar las máximas desde este punto de vista 
universal no es en rigor ninguna guía efectiva e inmediata para orientar 
la conducta. Casi, diríamos nosotros, hay un momento en que es todo lo 
contrario, como si la razón dijera: no hay guías, no hay normas de suyo 
establecidas. Ahí, entonces, surge recién el momento de la decisión libre.

La función orientadora de las acciones propia de las máximas no es, 
pues, idéntica a la legalidad de la razón. Esta última es, estrictamente 
hablando, solo la forma posible y debida de un contenido dado desde 
otra parte. Y cuando adoptamos el punto de vista universal de la razón, 
suspendiendo las máximas particulares, entonces eo ipso nos situamos 
en la perspectiva de la moralidad. El Faktum quiere decir, en definitiva, 
que la razón práctica implica la conciencia de la legalidad práctica, 
una legalidad que se distingue radicalmente de cualquier otro tipo de 
medida. Por eso podemos entender la posibilidad de esta conciencia de 
la ley, como señala Kant, si prestamos atención únicamente a la necesidad 
con que la razón prescribe sus leyes prácticas y a la pureza de esas leyes 
respecto de toda condición empírica (AA 05: 30).

Nosotros diríamos entonces, matizando lo mostrado por Kleingeld, 
que el Faktum de la razón releva precisamente nuestra conciencia de la 
legalidad práctica, como si dijera: hay legalidad práctica. Es importante, a 
nuestro juicio, tener esto muy en cuenta a la hora de evaluar la tesis en 
cuestión. Sólo la forma de la legalidad es lo que está dado en este hecho, 
ni más ni menos que eso.

Subrepticiamente, a nuestro juicio, la lectura de Kleingeld nos podría 
llevar a creer que el principio formal de la moralidad, en cuanto estándar 
absoluto de las máximas, nos da una especie de guía u orientación para 
la formulación de las mismas. Pero ¿es esto así? 

En un pasaje inmediatamente posterior al Corolario que enuncia 
que la razón pura es de suyo práctica y que ella da al ser humano la ley 
moral, Kant explica este punto:

El Faktum invocado hace un momento es innegable. 
Basta analizar el juicio vertido por los seres humanos 
en torno al ajuste con la ley de sus acciones; siempre 
nos encontraremos con que, al margen de lo que guste 
decir la inclinación, su razón permanece incorruptible 
pese a todo y se autoconstriñe a sí misma [sich selbst 
gezwungen] a cotejar siempre la máxima adoptada por 



289El sujeto ante la ley

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

la voluntad en cualquier acción con la voluntad pura, 
o sea, consigo misma, en tanto que se considera como 
práctica a priori (AA 05: 32; trad.: 99. modif.).

En este pasaje se confirman varias de las líneas interpretativas 
analizadas hasta ahora. La ley moral está dada inmediatamente en 
su carácter legislativo práctico. Quien se pregunte qué hay detrás 
del tú debes moral, sólo debe reflexionar sobre el juicio del común 
entendimiento humano en torno al ajuste o desajuste entre sus acciones 
y la ley, y darse cuenta de que en la raíz de este juicio hay una razón que 
en toda circunstancia permanece incorruptible, obligándose a sí misma 
a contrastar su máxima con la voluntad pura. El imperativo categórico 
no es un mero patrón de conducta, sino un patrón moral incondicionado 
de naturaleza suprasensible (AA 05:31).  

Aún más, si se toman en cuenta los pasajes que siguen a la tesis del 
Faktum, relativos al modo como el agente se juzga a sí mismo por sus 
decisiones contrarias a la ley, de ninguna manera podrían entenderse 
en los términos de Kleingeld las afirmaciones de Kant sobre el desprecio 
y la humillación que se sienten en la transgresión de la ley. En efecto, 
dice Kant, para poder distinguir entre la indignidad (Nichtswürdigkeit) 
y la mera imprudencia (Unklugheit), se requiere una medida suprema 
de otro orden. En este sentido puede recordarse el pasaje en que Kant 
habla del apostador:18 para poder decir soy indigno, por haber llenado 
mis bolsillos haciendo trampas, tengo que tener un patrón distinto 
al de la mera prudencia y además tengo que ser receptivo al carácter 
estrictamente moral del mandato de la razón. Sólo puede hablarse de 
un patrón que se oponga a todas las inclinaciones si el origen de dicho 
patrón es, estrictamente hablando, moral. Volveremos más adelante 
sobre este aspecto.

Con esto pasamos ahora a comentar otra lectura de la tesis kantiana 
del Faktum de la razón, que nos servirá para destacar especialmente un 

18  “Quien ha perdido en el juego bien puede enojarse consigo mismo y 
con su imprudencia; pero si cobra consciencia de haber hecho trampa (aunque 
haya ganado gracias a ella) tiene que despreciarse a sí mismo tan pronto como 
se compare con la ley moral. Por consiguiente, dicha ley moral tiene que ser 
algo bien distinto del principio de la propia felicidad. Pues el tener que decirse 
a sí mismo: “soy un indigno aun cuando me haya llenado los bolsillos” ha de 
tener algún otro criterio valorativo que aplaudirse a sí mismo y decir: “soy una 
persona prudente por haber enriquecido mis cuentas” (AA 05: 37).



290 Miguel González Vallejos y Eduardo Molina Canto

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

último punto relativo al modo en que el sujeto es afectado a propósito 
de la ley moral, o el sujeto ante la ley.

II. El sujeto ante la ley
La originalidad de la interpretación de Schönecker radica en cómo 

él entiende el darse del Faktum de la razón. Schönecker atribuye una 
radical importancia a los sentimientos morales, al punto de sostener 
que Kant es un intuicionista moral. El intuicionismo moral, dice 
Schönecker, defendería la tesis de que “la validez de la ley moral o el 
valor de determinados bienes es algo conocido directamente por medio 
de sentimientos. Kant sería un intuicionista moral al menos en relación 
a la validez de la ley moral”.19

Sin duda se trata de una tesis particularmente arriesgada. Schönecker 
no está diciendo, en todo caso, que tengamos un conocimiento 
primordialmente intuitivo del imperativo categórico, cosa que Kant niega 
expresamente (cfr. AA 06: 376-377). Él se refiere a que la comprensión de 
la ley moral a la que alude el Faktum no es la comprensión de un escéptico 
o de un anti-realista que entiende el contenido del principio sin creer en 
él; se trataría, por el contrario, de una comprensión de la ley moral en 
cuanto principio que vincula al agente de una manera específica en la 
que este se somete a la ley moral. Ahora bien, aquello que hace posible 
nuestra comprensión vinculante de la validez y pureza de la ley moral 
es, según Schönecker, precisamente el sentimiento de respeto, el que, 
dice, “funciona como justificación del principio moral”.20 Ciertamente 
Schönecker no niega que la conciencia de la ley moral es llevada a cabo 
en sentido estricto por la razón misma, pero agrega que esta conciencia 
debe ser acompañada por el sentimiento de respeto, precisamente para 
poder explicar el aspecto autocoercitivo que experimenta el agente ante  
dicha ley.

Para fundamentar su posición, Schönecker recurre al siguiente texto 
de la Dilucidación crítica de la analítica, que citamos en extenso por la 
importancia que tiene para entender bien este punto:

Esta  justificación  [Rechtfertigung]  de  los  principios 
morales  como  principios  de  una  razón  pura  
también  podía verse muy bien llevada, y con una 

19  Schönecker, 2010: 92. 
20  Schönecker, 2013: 100. 



291El sujeto ante la ley

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

certeza satisfactoria, invocando simplemente el 
juicio del entendimiento humano común, porque 
cualquier elemento empírico que pudiera introducirse 
en nuestras máximas, como fundamento para 
determinar la voluntad, se da a conocer [kenntlich macht] 
al instante mediante el sentimiento de deleite o de 
dolor necesariamente unido a él, por cuanto suscita 
un deseo y la razón pura práctica se resiste [widersteht] 
a incorporarlo como condición de su principio. La 
heterogeneidad de los fundamentos determinantes 
(empíricos y racionales) se hace reconocible mediante 
esta resistencia [Widerstrebung], ofrecida por una 
razón práctica legisladora contra toda inclinación 
entremezclada, gracias a un peculiar modo de sensación 
que, lejos de preceder a la legislación dictada por la 
razón práctica, resulta bien al contrario producida 
únicamente por la misma y ciertamente como una 
coerción [Zwang], a través del sentimiento de un respeto 
que ningún ser humano profesa hacia las inclinaciones, 
sean estas del tipo que fueren, pero sí hacia la ley, 
dándose a conocer de un modo tan llamativo y eminente 
que cualquier entendimiento humano, incluso el más 
ordinario, deberá percatarse al momento merced a un 
ejemplo dado de que, mediante fundamentos empíricos 
del querer, cabe aconsejársele seguir sus inclinaciones, 
más nunca se le puede exigir obedecer a otra cosa que no 
sea la ley de la razón pura práctica (AA 05: 91-92; trad.: 
189-190. modif.).

En un detallado análisis de este pasaje, Schönecker destaca que 
los sentimientos de placer y dolor dependen siempre de condiciones 
empíricas, que los elementos empíricos se dan a conocer a través de estos 
sentimientos y que la razón pura práctica se resiste a incorporar estos 
sentimientos y evita así la influencia de lo empírico en la formación 
de las máximas.21 A continuación analiza la tesis central del texto, 
según él: conocemos la validez del imperativo categórico por medio de 
un sentimiento dado directamente. No se trata solo de que el respeto 

21  Cf. Schönecker, 2013, 100-101. 



292 Miguel González Vallejos y Eduardo Molina Canto

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

impulse a actuar de manera moralmente correcta. “El respeto es [dice 
Schönecker] un sentimiento que permite conocer algo; conocemos 
precisamente que el imperativo categórico tiene un valor absoluto”.22 El 
respeto no sería entonces el resultado, sino parte de la comprensión de 
la moralidad.

A pesar de que es posible que haya una cierta comprensión de la ley 
moral sin el sentimiento de respeto,23 Schönecker muestra bien que la 
comprensión relevante en conexión con la tesis del Faktum de la razón 
no es la conciencia abstracta de un escéptico ni la conciencia en la que el 
respeto no se manifiesta actualmente; lo relevante, dice, tiene que ver con 
“la conciencia de quien, apremiado en una situación concreta, pregunta 
qué debe hacer, y que en esta situación, mientras proyecta la máxima de 
su acción, experimenta el tú debes”.24 Esta experiencia, destaca el autor, 
no sería posible sin el sentimiento de respeto. Este sentimiento es un 
efecto (Wirkung) de la razón y es inseparable de la representación de la 
ley moral. Schönecker, por tanto, enfatiza adecuadamente que la ley 
fundamental de la razón pura práctica es un principio moral. Con buena 
evidencia textual demuestra que el sentimiento de respeto, lejos de ser 
un incentivo adicional al momento de cumplir la ley moral, es condición 
de posibilidad de la comprensión del imperativo categórico en cuanto 
principio moralmente vinculante. 

Parece, sin embargo, excesivo atribuir a Kant un intuicionismo 
moral. Si bien Schönecker aclara que este intuicionismo tiene que ver 
con una suerte de comprensión afectiva de la obligatoriedad de la ley 
moral por medio del sentimiento de respeto, el término intuicionismo 
moral, al menos en su acepción más común, tiene más que ver con 
atribuir al hombre un sentido moral que le permite captar de manera 
inmediata el bien y el mal, teoría que es del todo ajena a Kant.25 El error 
que comete Schönecker radica finalmente en atribuir al sentimiento de 
respeto un carácter epistémico, algo que no se sostiene a partir de los 
textos de Kant. 

22  Schönecker , 2013: 102. 
23  Cf. AA 05: 75. 
24  Schönecker , 2013: 103.
25  Cf. AA 05: 57-66, Acerca del concepto de un objeto de la razón pura práctica. 



293El sujeto ante la ley

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Para esclarecer este punto resulta particularmente relevante 
considerar el siguiente pasaje perteneciente a la  Analítica acerca de los 
móviles de la razón pura práctica:

La acción que es objetivamente práctica según esa ley 
[la ley moral], con exclusión de cualquier fundamento 
determinante basado en la inclinación, se llama “deber”, 
el cual a causa de tal exclusión encierra en su concepto 
un apremio práctico [praktische Nötigung], es decir, 
una determinación para acometer acciones por muy a 
disgusto que puedan tener lugar” (AA 05: 80).

De acuerdo a este pasaje, el apremio práctico, esto es, la presión 
normativa que ejerce la ley moral sobre nosotros y que nos ordena 
actuar incluso “a disgusto”, es decir, en contra de nuestras inclinaciones, 
pertenece al concepto de deber. En consecuencia, la ley moral tiene para 
Kant de suyo un carácter normativo, el cual no depende, por lo tanto, 
de ningún sentimiento, como se afirma explícitamente en la Doctrina 
de la virtud.26 Lo que ocurre es que la normatividad efectiva de la ley 
moral, esto es, el sentimiento de apremio que experimenta el sujeto moral 
en un caso concreto, como ocurre con el súbdito amenazado por su 
príncipe para dar falso testimonio contra un hombre honrado, requiere 
del sentimiento de respeto, el cual opera como una condición subjetiva 
que permite experimentar la coacción moral o, como diríamos en un 
lenguaje más contemporáneo, la normatividad moral.27

26  “Si renunciamos a este principio [el principio moral] y para determinar 
los deberes partimos del sentimiento patológico o puramente estético, o también 
del moral (de lo práctico-subjetivo en vez de partir de lo objetivo), es decir, si 
partimos de la materia de la voluntad, del fin, y no de la forma de la voluntad, es 
decir, de la ley, entonces efectivamente no hay lugar para principios metafísicos de 
la doctrina de la virtud– porque el sentimiento es siempre físico, se lo que fuere 
aquello que lo provoca” (AA 06: 376-377). 

27  En la Doctrina de la virtud Kant analiza con más detalle el problema 
y desarrolla el concepto de las prenociones estéticas de la receptividad del 
ánimo para los conceptos de deber en general (AA 06: 399-403). Las prenociones 
estéticas –el sentimiento moral, la conciencia moral, el amor al prójimo y 
el respeto por sí mismo (la autoestima)– “están a la base como condiciones 
subjetivas de la receptividad para el concepto de deber, no como condiciones 
objetivas de moralidad” (AA 06: 399). Kant señala además que el sentimiento 
moral es necesario “para hacerse consciente de la coerción que encierra el 



294 Miguel González Vallejos y Eduardo Molina Canto

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Pensamos que, sin necesidad de aceptar que el sentimiento de 
respeto juegue un rol epistémicamente relevante en la conciencia de la ley, 
el punto crucial podría ser planteado de una manera más matizada. Por 
lo demás, la vinculación entre el Faktum de la razón y el sentimiento de 
respeto es algo que ya había destacado Willaschek, y pensamos que hay 
aquí, en el fondo, una manera absolutamente adecuada de interpretar el 
asunto, sin tener que postular, no obstante, una perspectiva intuicionista 
en Kant.

Nosotros lo expresaríamos en los siguientes términos: cuando el 
sujeto racional finito, consciente de la ley moral, como racional que 
es, vuelve su mirada al ser finito y sensible que, indefectiblemente, 
también es, entonces el agente moral no puede sino experimentar el 
carácter coercitivo de dicha ley en él. Esta experiencia de la autocoerción 
[Selbstzwang], que Kant va a examinar en detalle al comienzo de la Doctrina 
de la virtud de la Metafísica de las costumbres, es, diríamos nosotros, la 
contrapartida de la conciencia de la ley y de la propia autonomía. 

Pensamos que este modo de plantear el problema se conecta con 
lo que expusimos recién sobre el momento suspensivo implicado en 
la conciencia de la ley, pero esta vez referido al agente mismo que se 
encuentra en el trance de la decisión moral.

En efecto, en el capítulo sobre los móviles de la razón pura práctica, 
Kant explícitamente señala que, aunque la sola ley moral debe ser el 
fundamento de determinación de la voluntad ―que es precisamente 
lo que muestra el Faktum de la razón, como vimos―, queda aún por 
explicar cómo es afectado el ánimo, o la facultad de desear del sujeto 
al determinarse racionalmente. Y como la ley se manifiesta justamente 
como resistencia y oposición a los impulsos sensibles, basados siempre 

concepto de deber” (AA 06: 399). Estas afirmaciones no contradicen, sino que 
confirman la interpretación aquí señalada. Por una parte, se señala que la 
coerción pertenece al concepto de deber (elemento objetivo de la normatividad 
efectiva); por otra, que el sentimiento moral es necesario para hacerse consciente 
de la coerción que implica el concepto de deber y que opera, junto a las demás 
prenociones estéticas, como condición subjetiva para la receptividad de dicho 
concepto (elemento subjetivo de la normatividad efectiva). La constitución de la 
normatividad efectiva requiere de ambos elementos, como Schönecker ha visto 
correctamente. Sin embargo, se equivoca  al atribuir al sentimiento de respeto 
una capacidad epistémica, un error que lo lleva a confundir las funciones de 
ambos elementos y a terminar atribuyendo a Kant una tesis, el intuicionismo 
moral, que le es completamente ajena.  



295El sujeto ante la ley

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

en sentimientos de placer y dolor, entonces el efecto sentido de la ley 
en nosotros es necesariamente el sentimiento de dolor, y de un dolor 
producido por la ley moral misma, o por la razón práctica misma, 
dolor tan único u originario como es único y originario el Faktum de la 
conciencia de la ley, podríamos decir. 

La razón, en este caso, [para usar una expresión de la Crítica de la 
facultad de juzgar (§29)] ejerce violencia sobre la sensibilidad, hiriendo 
el amor propio [Eigenliebe] y derribando por completo la presunción 
[Eigendünkel] del sujeto, que se mira entonces, por decirlo así, desde la 
ley (AA 05: 73). Dice Kant: “Así pues, la ley moral humilla [demütig] 
inevitablemente a todo hombre cuando compara con esa ley la tendencia 
sensible de su naturaleza” (AA 05: 74). Y como aquello que nos humilla 
es la ley moral misma, algo en sí positivo, entonces podemos también 
decir que este sentimiento es el del respeto a la ley.28

Por cierto, el respeto a la ley no es él mismo, en primera instancia, un 
móvil para la moralidad, como aclara Kant, sino “la moralidad misma 
considerada subjetivamente como móvil”, porque aquí la razón pura 
práctica, al derribar toda presunción del agente, “da autoridad [Ansehen 
verschafft] a la ley, que ahora es la única que tiene influjo” sobre el sujeto 
(AA 05: 76).

De este modo, el sentimiento de humillación [Demütigung] es 
descrito por Kant como una especie de desprecio intelectual [intelektuelle 
Verachtung], que sería la contracara, por decirlo así, del respeto a la ley. 
Ciertamente Kant también hace referencia al sentimiento de elevación 
o sublimidad que caracteriza al respeto cuando hemos depuesto la 
presunción, pero claramente se trata a lo sumo de un sentimiento 
ambivalente, en la medida que la derrota de la presunción no puede 
sino sentirse como un dolor. El sentimiento positivo es, en este caso, 
indirecto (79), como señala Kant repetidas veces.

El sentimiento de respeto, [como ha señalado Willaschek,] puede 
ser considerado así el efecto del Faktum de la razón, en la medida que 

28  Sussman (2008: 73-74) también investiga una posible vinculación entre 
la conciencia de la ley y el sentimiento de humillación, pero considera que el 
rebajamiento de la presunción no requiere necesariamente un reconocimiento 
de la autoridad de la ley moral, sino sólo la consideración seria de un estándar 
que el sujeto considera importante independientemente de su propio interés. 
Como ha mostrado Ameriks (2013), no hay manera de aceptar tal interpretación 
en los textos de Kant.



296 Miguel González Vallejos y Eduardo Molina Canto

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

consideremos ese Faktum en su carácter activo, como lo hecho por 
la razón en su actividad autolegisladora, esto es, por el hecho de la 
determinación de la voluntad a través de la razón. Por eso dice también 
Kant que “reconocer la ley moral es tener conciencia de una actividad 
[Tätigkeit] de la razón práctica según principios objetivos” (AA 05: 79).

Esta es, diríamos nosotros para terminar, la condición finita del ser 
humano, lo que podríamos llamar su finitud práctica, revelada en el Faktum 
de la razón y en el sentimiento de respeto. Aquí la autoconciencia práctica, 
como conciencia de nuestra propia finitud, partiría, paradójicamente, de 
una negatividad: del reconocimiento de nuestra inadecuación originaria 
respecto de la ley, de nuestra falta originaria respecto de ella. 

Esto implica, por tanto, cierta suspensión de la identidad práctica 
habitual del agente moral. En cierto modo, en el trance moral, debo 
también suspender lo que de hecho soy: mis deseos, las máximas y las 
acciones que me constituyen, en suma, mis “identidades prácticas”, 
para usar el vocabulario de Korsgaard. 

Se nos podría replicar que la autoconciencia moral es ante todo 
el reconocimiento de nuestro carácter inteligible, como Kant también 
sostiene en otros textos, y por tanto, de cierta positividad de nuestra 
razón, y también sin duda es así, pero creemos que, para hacer justicia a 
la posición kantiana en su conjunto, no puede dejarse de lado esta suerte 
de dolor trascendental que acompaña a la conciencia de la ley.

Bibliografía
Ameriks, K. (2003). Interpreting Kant’s Critiques. Oxford: Clarendon 

Press.
Ameriks, K. (2013). Is Practical Justification in Kant Ultimately Dogmatic? 

En: Kant on Practical Justification. M. Timmons y S. Baiasu (eds.) (153-
175). Oxford: Oxford University Press. 

Henrich, D. (1973). Der Begriff der sittlichen Einsicht und Kants Lehre 
vom Faktum der Vernunft. en: Kant. Zur Deutung seiner Theorie von 
Erkennen und Handeln. G. Prauss (ed.) (223-254). Köln: Kiepenheuer 
& Witsch.

Kant, I. (2009). Crítica de la razón pura. 2ª ed. Mario Caimi. (trad.) Buenos 
Aires: Colihue.

	  Crítica de la razón práctica. Roberto Rodríguez Aramayo. (trad.) 
Madrid: Alianza.



297El sujeto ante la ley

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

	  (1992). Crítica de la facultad de juzgar. P. Oyarzún. (trad.) Caracas: 
Monte Ávila.

	  (1900). Gesammelte Schriften. Hrsg.: Bd. 1-22 Preussische Akademie 
der Wissenschaften, Bd. 23 Deutsche Akademie der Wissenschaften 
zu Berlin, ab Bd. 24 Akademie der Wissenschaften zu Göttingen. 
Berlin 1900 ss.

Kleingeld, P. (2010). Moral Consciousness and the ‘Fact of Reason´. 
En: Kant’s Critique of Practical Reason: A Critical Guide. A. Reath & 
J. Timmermann (eds.) (55-72). Cambridge: Cambridge University 
Press.

Korsgaard, C. (2009). Self-Constitution. Oxford: OUP. 
	  (1996). The Sources of Normativity. Cambridge: Cambridge University 

Press.
	  (1996): Creating the Kingdom of Ends. Cambridge.
O´Neill, O. (2002). Autonomy and the Fact of Reason in the Kritik der 

praktischen Vernunft, 30–41. En: Immanuel Kant, Kritik der praktischen 
Vernunft. O. Höffe (ed.) (81-97). Berlin: Akademie Verlag.

Schönecker, D. (2013a). Das gefühlte Faktum der Vernunft. Skizze einer 
Interpretation und Verteidigung. Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 
61/1 (2013), 91-107.

	  (2013b). Kant’s Moral Intuitionism: The Fact of Reason and Moral 
Predispositions, Kant Studies Online (2013), 1-38.

Sussman, D. (2008). From Deduction to Deed: Kant’s Grounding of the 
Moral Law. Kantian Review, 13 (1), 52-81.

Willaschek, M. (1991). Die Tat der Vernunft. Zur Bedeutung der 
Kantischen These vom ‘Faktum der Vernunft’. En: Akten des Siebten 
Internationalen Kant-Kongresses. G. Funke (ed.) (455-466). Bonn: 
Bouvier.

Wolff, M. (2009). Warum das Faktum der Vernunft ein Faktum 
ist. Auflösung einiger Verständnisschwierigkeiten in Kants 
Grundlegung der Moral. Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 57 (4), 
511–549.




