
Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018), 163-188.

Right and Sanction. The Notion of Judicial 
Punishment in Kant and Hegel

Eduardo Charpenel
Facultad de Filosofía

Universidad Panamericana, campus México
echarpen@up.edu.mx

Abstract
In this article I compare the theories of legal punishment 

found in Kant’s and Hegel’s philosophy of right. The thesis I 
defend is that, at least in this subject matter, the positions of Kant 
and Hegel should not be read as standing in direct opposition, 
but rather as belonging to the family of retributivist penal theo-
ries. The comparative analysis I put forward aims to shed light 
both on structural aspects of their philosophy of right as a whole 
and on some of their customary strategies of judicial-philosoph-
ical justification. The discussion hereby presented will show, 
however, some limitations of both theories and broadly sketch, 
as a systematic solution to such difficulties, a reading in which 
Kant’s and Hegel’s philosophical conceptions of legal punish-
ment are deemed as complementary ones. 

Key words: Kant, Hegel, German Idealism, Philosophy of 
Right, Philosophy of Law, Legal Punishment, Retributivism, 
Political Philosophy.

Received: 10 - 10- 2016. Accepted: 14 - 02- 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.857



164 Eduardo Charpenel

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Derecho y sanción. La noción de castigo 
jurídico en Kant y en Hegel

Eduardo Charpenel
Facultad de Filosofía

Universidad Panamericana, campus México
echarpen@up.edu.mx

Resumen
En este artículo realizo una comparación de las teorías del 

castigo legal en la filosofía del derecho de Kant y de Hegel. La tesis 
que busco defender es que, al menos en lo que concierne a este 
tópico, las posiciones de Kant y de Hegel no deberían leerse en 
franca oposición, sino como pertenecientes a una familia común 
de teorías penales retributivistas. El análisis comparativo que 
presento busca arrojar luz sobre ciertos aspectos estructurales de 
su filosofía del derecho como un todo y sobre algunas estrategias 
habituales en ellos en su procedimiento de justificación jurídico-
filosófica. La discusión que aquí se presenta mostrará, no 
obstante, algunas limitaciones de ambas teorías y esbozará a 
grandes rasgos, a modo de solución a dichas dificultades, una 
lectura en la cual las concepciones filosóficas de Kant y de 
Hegel en torno al castigo legal son más bien consideradas como 
complementarias. 

Palabras clave: Kant, Hegel, idealismo alemán, filosofía del 
derecho, filosofía de la ley, castigo legal, retributivismo, filosofía 
política.

Recibido: 10 - 10 - 2016. Aceptado: 14 - 02 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.857



165Derecho y sanción

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

1. Introducción
Mucho se han subrayado las diferencias entre Kant y Hegel al 

momento de realizar una valoración conjunta de su pensamiento. 
Una clave de lectura muy difundida desde hace tiempo apunta a que 
Hegel y el resto de los idealistas postkantianos deben ser leídos como 
si trataran en todo momento de superar y, en consecuencia, de abolir 
con sus respectivos sistemas el fundamento de lo que Kant habría 
planteado.1 Los filósofos postkantianos, de acuerdo con este relato, se 
habrían propuesto resolver las aporías y dicotomías que subyacen en 
el proyecto kantiano. Posiblemente, no resulta descabellado decir que 
varias de las principales figuras del idealismo postkantiano entendieron 
y presentaron así sus propios aportes.2 De esto no se sigue, sin embargo, 
que con ello nosotros quedemos exentos, en tanto que intérpretes y 
lectores, de reconstruir de una forma atenta y razonada, en relación con 
problemáticas y tópicos específicos, la siempre compleja relación que 
exhiben entre sí los escritos de los pensadores del idealismo alemán. En 
el tema que deseo abordar en el presente artículo, a saber, la Straflehre 
en las filosofías del derecho de Kant y Hegel, me parece que se pueden 
poner de relieve elementos interesantes que invitan a una revaloración 
de la relación entre estos dos pensadores en términos más bien de 
continuidad. Lo que deseo plantear aquí es que, lejos de encontrar en 
lo que atañe a este tópico un replanteamiento radical, vemos en Hegel 
un intento –si bien no explícitamente manifiesto– de seguir a Kant en 
lo que resulta esencial de su propuesta. A continuación presentaré 
algunos argumentos a favor de la tesis según la cual hay un hilo 
conductor común en la teoría penal o del castigo en Kant y en Hegel. Mi 
propósito con ello es argumentar a favor de la afinidad que muestran 

1  Esta relación dicotómica entre Kant y Hegel queda por ejemplo de 
manifiesto en el título del volumen compilatorio editado por Dietrich Henrich, 
Kant oder Hegel? Formen der Begründung in der Philosophie (1983). En una línea 
semejante, trabajos recientes que abordan la relación entre Kant y Hegel en 
términos sobre todo de discontinuidad serían los de Sedgwick (2012), Stern 
(2012) y Bohnet (2015). 

2  Dos exposiciones de conjunto que presentan en estos términos el 
desarrollo del idealismo postkantiano son las de Sedgwick (2000) y Förster 
(2012).



166 Eduardo Charpenel

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

ambos planteamientos en su concepción del castigo o la pena jurídica.3 
Después de esta revisión exegética, pasaré a ciertas dificultades de 
ambos proyectos y explicaré cómo es que, en términos sistemáticos, uno 
podría resolver las mismas apelando a una complementariedad entre los 
mismos. Con ello, pretendo también defender la tesis –quizás no muy 
verosímil a primera vista– de que una comprensión filosófica del castigo 
jurídico que apunta hacia una dirección bastante definida y que busca 
hacer frente a ciertas dificultades teóricas haría muy bien en asumir las 
respectivas fortalezas de las filosofías de Kant y Hegel.   

En primer lugar, es importante decir que el aspecto que más habla 
en términos conceptuales a favor de una vinculación de estos proyectos 
es que en ambos encontramos una fundamentación del castigo de 
corte retribucionista. Esto quiere decir que el castigo encuentra su 
fundamentación y su legitimación a partir de cierto daño o lesión que 
un determinado actor ha generado o una transgresión en la cual ha 
incurrido y por los cuales él mismo debe de pagar de una manera u 
otra por mor del sistema legal o las exigencias planteadas por la justicia 
misma. De una forma expresa, tanto Kant como Hegel se distancian 
de las teorías que fundamentan el castigo o bien a partir de su carácter 
disuasorio –es decir, el castigo entendido como una amenaza a no actuar 
de una determinada forma–,4 o bien a partir de una pretendida mejora 
en el carácter y en la formación de una persona, a fin de que ésta no 
vuelva a incurrir en dicho tipo de conducta y lleve un tipo de existencia 
más lograda. Por un lado, es de notar que tanto Kant como Hegel se 
distancian expresamente del principal defensor e interlocutor de su 
época de una teoría del primer tipo, a saber, del jurista Paul Johann 
Anselm von Feuerbach –quien, dicho sea de paso, fue el padre del famoso 
filósofo Ludwig Feuerbach. A juicio tanto de Kant como de Hegel, von 
Feuerbach socava la autonomía humana y rebaja a los actores racionales 

3  Usaré indistintamente estos términos así como el de sanción para 
referirme al término alemán Strafe.

4  Al castigo se le ha concebido como disuasorio, preponderantemente, 
dentro de la tradición utilitarista, debido a las buenas consecuencias en términos 
de bienestar, paz y estabilidad sociales que la implementación del mismo traería 
consigo. Por ello, no resulta extraño que en la literatura especializada ambos 
términos lleguen incluso a utilizarse de forma prácticamente equivalente. Para 
una caracterización adecuada de los fundamentos del castigo en la tradición 
utilitarista véase Tunick (1992: 69-83). 



167Derecho y sanción

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

a la condición de seres serviles que pueden y deben ser amedrentados 
por la ley. En las elocuentes palabras de Hegel: 

El derecho y la justicia deben, sin embargo, tener su lugar 
en la libertad y la voluntad y no en la falta de libertad 
que se dirige a la amenaza. Con esta fundamentación 
de la pena se actúa como cuando se le muestra un palo 
a un perro y el hombre, por su honor y su libertad, no 
debe ser tratado como un perro. La amenaza, que puede 
sublevar al hombre y llevarlo a mostrar su libertad 
contra ella, deja completamente de lado la justicia.5 

Por otro lado, es claro que la segunda estrategia de fundamentación 
del castigo ha sido empleada de forma recurrente en la filosofía occidental 
desde sus inicios en la Antigüedad clásica. Recordemos, por ejemplo, 
que en los diálogos de Platón –y, de forma particularmente notoria, en 
el Gorgias– el castigo tiene un papel crucial como medio de corrección 
para ayudar a salir al otro del autoengaño moral, y por ende, es una 
condición indispensable para que el otro pueda aspirar a la eudaimonía.6 

5  Das Recht und die Gerechtigkeit müssen aber ihren Sitz in der Freiheit 
und im Willen haben und nicht in der Unfreiheit, an welche sich die Drohung 
wendet. Es ist mit der Begründung der Strafe auf diese Weise, als wenn man 
gegen einen Hund den Stock erhebt, und der Mensch wird nicht nach seiner 
Ehre und Freiheit, sondern wie ein Hund behandelt. Aber die Drohung, die 
im Grunde den Menschen empören kann, daß er seine Freiheit gegen dieselbe 
beweist, stellt die Gerechtigkeit ganz beiseite (Grundlinien der Philosophie des 
Rechts [GPR] §99 Zusatz). En este trabajo, citaré a Hegel conforme al número 
de parágrafo de la Filosofía del derecho. Cuando se trata de un pasaje de los así 
llamados complementos o Zusätze –es decir, los pasajes al final de cada parágrafo 
que los primeros editores de Hegel introdujeron, con base en los apuntes de los 
alumnos que escucharon de viva voz las lecciones de Hegel sobre esta materia, a 
fin de facilitar la comprensión del texto hegeliano– lo indicaré de forma expresa. 
Por otro lado, a Kant se le citará de forma estándar, consignando el tomo de la 
edición de la Academia y el número de página de la misma. 

6  A este respecto, se puede consultar con bastante provecho la monografía 
de Mackenzie (1981), la cual no sólo tiene el mérito de estudiar con detenimiento 
esta temática en distintos textos del corpus platónico, sino que también da cuenta 
de distintas concepciones sobre el castigo en el mundo antiguo, y a su vez enlaza 
su discusión con las líneas retributivistas y utilitaristas contemporáneas de 
fundamentación del castigo.



168 Eduardo Charpenel

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Este propósito, si bien resulta a todas luces noble, parece no encontrar 
un sustento teórico firme en las coordenadas del pensamiento moderno: 
Kant y Hegel, si bien desde distintos enfoques, coinciden en sostener 
que los individuos tienen el derecho de formarse una representación 
propia y particular de lo que entienden como felicidad. Sería una 
enorme intromisión por parte de un Estado pretender saber qué es lo 
que cada uno de sus ciudadanos entiende y concibe como felicidad, o 
peor aún, pretender saber cuál es la felicidad real de los ciudadanos, 
independientemente de lo que éstos puedan llegar a pensar o hacer. En 
este sentido al menos, Kant y Hegel rechazan tajantemente toda clase 
de paternalismo político. Asimismo, tratar de producir la felicidad de los 
ciudadanos mediante una serie de métodos externos sería otro tipo de 
actividad que excedería por mucho las competencias y funciones propias 
del Estado. Así pues, se ve que tanto Kant como Hegel se oponen a una 
tendencia bastante manifiesta en la filosofía clásica de fundamentar 
el castigo apelando a cierto tipo de monismo eudaimonista –es decir, 
cierto tipo de concepción que piensa la felicidad de los seres humanos 
de forma más o menos unívoca para todos ellos (cfr. Metaphysik der Sitten 
[MS] VI: 231 y GPR §98).

2. La fundamentación jurídico-filosófica del castigo en Kant y 
en Hegel
Kant y Hegel no niegan que los castigos puedan, incidentalmente, 

provocar la disuasión a cometer tales o cuales acciones, o bien que 
puedan contribuir, ya en su aplicación concreta, a la corrección o al 
mejoramiento del carácter.7 Pero éstos son en última instancia motivos 

7  Autores que han subrayado esto en relación con Kant son Byrd (1989) 
y Mullholand (1990). Por otro lado, Wood ha sugerido que la teoría del castigo 
de Hegel supone para funcionar ciertos criterios y elementos no retribucionistas 
(1990: 117), con lo cual parece dar a entender también que toda teoría 
retribucionista no puede dejar de apelar, desde su fundamentación misma, a 
dicho tipo de consideraciones. Si bien, como quedará de manifiesto más adelante, 
comparto algunas de las críticas que hace Wood al modelo hegeliano, no estoy 
de acuerdo con la implicación más general que deja entrever: considero que un 
modelo retribucionista como el kantiano, por ejemplo, no necesita de premisas o 
consideraciones no retribucionistas para su fundamentación. Por ello, también, 
la lectura que pretendo defender en relación con Kant se distancia expresamente 
de propuestas como las de Fleischacker (1988) o Shuster (2011), quienes realizan 



169Derecho y sanción

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

accidentales y no debe apelarse a ellos para justificar filosóficamente la 
necesidad del castigo. Una fundamentación adecuada del castigo y de 
la pena jurídica se da, antes bien, mediante la consideración del hecho 
de que ciertas acciones socavan los cimientos mismos de la convivencia 
humana. En mi opinión, no es arriesgado decir que Kant y Hegel 
conciben el derecho como una de las condiciones estructurales básicas 
para la praxis humana libre. El derecho se trata de una condición tan 
indispensable que es incluso posible obligar a los otros, según Kant y 
Hegel, a entrar en un estado jurídico común, pues éste constituye el 
marco básico de expectativas para nuestra convivencia armónica con los 
demás y para el ejercicio pleno de nuestra libertad. Por ello, me parece 
que puede hablarse de la transgresión jurídica, al menos en términos 
generales, como un tipo de acción que socava la capacidad de acción 
en un contexto de interacción social. Las formulaciones de Kant y de 
Hegel de este principio, si bien muestran diferencias terminológicas –en 
algunos casos, siendo éstas no menores–, terminan por coincidir en lo 
esencial:

Ahora bien, todo lo contrario al derecho es un obstáculo 
a la libertad según leyes universales; pero la coacción 
es un obstáculo o una resistencia a la libertad. Por 
tanto, si un determinado uso de la libertad misma es 
un obstáculo a la libertad según leyes universales (es 
decir, contrario al derecho), entonces, la coacción que 
se le opone, en tanto que obstáculo frente a lo que 
obstaculiza la libertad, concuerda con la libertad según 
leyes universales; es decir, es conforme a derecho; 
por consiguiente, al derecho está unida la facultad 
de coaccionar a quien lo viola, según el principio de 
contradicción.8

una interpretación donde se vincula el castigo con ciertas coordenadas generales 
de la filosofía moral kantiana. Más bien, mi lectura se inscribe en la línea de lo 
que Byrd (1989) y Byrd y Hruschka (2010) defienden; estos autores consideran 
al castigo como algo que tiene una fundamentación específicamente jurídica.

8  Der Widerstand, der dem Hindernisse einer Wirkung entgegengesetzt 
wird, ist eine Beförderung dieser Wirkung und stimmt mit ihr zusammen. Nun 
ist alles, was unrecht ist, ein Hinderniß der Freiheit nach allgemeinen Gesetzen: 
der Zwang aber ist ein Hinderniß oder Widerstand, der der Freiheit geschieht. 
Folglich: wenn ein gewisser Gebrauch der Freiheit selbst ein Hinderniß der 



170 Eduardo Charpenel

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Con un delito se altera algo, y en esta alteración la 
cosa existe, pero esta existencia es lo contrario de ella 
misma y por lo tanto en sí misma nula. Lo nulo es haber 
eliminado el derecho en cuanto derecho. El derecho, 
en cuanto absoluto, no puede eliminarse, por lo cual 
la exteriorización del delito es en sí nula y esa nulidad 
es la esencial del actuar delictivo. Pero lo que es nulo 
debe manifestarse como tal, es decir, ponerse a su vez 
como lesionable. El hecho delictivo no es un primero, 
positivo, al que seguiría la pena como su negación, 
sino que es un negativo, por lo que el castigo es una 
negación. El derecho efectivo es pues la eliminación de 
esta lesión; precisamente en ello muestra su validez y se 
acredita como una existencia necesariamente mediada.9

Por supuesto, estos pasajes se insertan en lugares muy distintos de la 
discusión de nuestros filósofos. En el caso de Kant, esta explicación suya 
según la cual “el derecho está ligado a la facultad de coaccionar” (mithin 
ist mit dem Rechte zugleich eine Befugniß [...] zu zwingen) (MS VI: 231) 
está situada en el contexto de la introducción y ulterior elucidación del 
Principio Universal del Derecho, mismo que afirma que “[u]na acción es 
conforme a derecho cuando permite o cuya máxima permite la libertad 

Freiheit nach allgemeinen Gesetzen (d.i. unrecht) ist, so ist der Zwang, der 
diesem entgegengesetzt wird, als Verhinderung eines Hindernisses der Freiheit 
mit der Freiheit nach allgemeinen Gesetzen zusammen stimmend, d.i. recht: 
mithin ist mit dem Rechte zugleich eine Befugniß, den, der ihm Abbruch thut, 
zu zwingen, nach dem Satze des Widerspruchs verknüpft (MS VI: 231).

9  Durch ein Verbrechen wird irgend etwas verändert, und die Sache 
existiert in dieser Veränderung; aber diese Existenz ist das Gegenteil ihrer 
selbst und insofern in sich nichtig. Das Nichtige ist dies, das Recht als Recht 
aufgehoben zu haben. Das Recht nämlich als Absolutes ist unaufhebbar, also 
ist die Äußerung des Verbrechens an sich nichtig, und diese Nichtigkeit ist 
das Wesen der Wirkung des Verbrechens. Was aber nichtig ist, muß sich als 
solches manifestieren, daß heißt, sich als selbst verletzbar hinstellen. Die Tat des 
Verbrechens ist nicht ein Erstes, Positives, zu welchem die Strafe als Negation 
käme, sondern ein Negatives, so daß die Strafe nur Negation der Negation ist. 
Das wirkliche Recht ist nun Aufhebung dieser Verletzung, das eben darin seine 
Gültigkeit zeigt und sich als ein notwendiges vermitteltes Dasein bewährt (GPR 
§97 Zusatz).



171Derecho y sanción

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

del arbitrio de cada uno coexistir con la libertad de los otros según una 
ley universal”.10 En el caso de Hegel, en cambio, esta observación se da en 

10  Eine jede Handlung ist recht, die oder nach deren Maxime die Freiheit 
der Willkür eines jeden mit jedermanns Freiheit nach einem allgemeinen 
Gesetze zusammen bestehen kann (MS VI: 230). Aquí es conveniente reparar 
en un aspecto importante. Ciertos intérpretes hegelianos han buscado poner de 
manifiesto que Hegel, a pesar de tener una importante influencia kantiana, se 
estaría distanciando de Kant en lo que respecta al derecho como algo que está 
ligado analíticamente a la capacidad de coaccionar. En este sentido, Georg Mohr 
se expresa de la siguiente manera: “Die Zwangsbefugnis ist nicht analytisch 
im Rechtsbegriff enthalten. Nur als Antwort auf ein Unrecht und damit als 
Aufhebung einer Gewalt gegen das Dasein manifestiert sich das abstrakte 
Recht als Zwangsrecht. Das Zwangsbefugnis ist eine Folge, kein Definiens von 
Recht” (1997: 103; véanse en la misma línea las afirmaciones  de Knowles 2002: 
143). Al afirmar esto, tanto Mohr como Knowles parecen sugerir que todo el 
sistema del derecho en Kant es coactivo o tiene como su razón estructural el 
principio de sanción, y que uno de los méritos de Hegel sería no concebir el 
derecho predominantemente como coacción sino como un sistema de la libertad 
dentro del cual el castigo sólo sería una posibilidad ante la aparición de cierto 
tipo de acciones. Por mi parte, no estoy de acuerdo con esta lectura de Kant. En 
primer lugar, afirmar que la coacción está tematizada en un primer plano en la 
concepción de derecho kantiana no resulta preciso: ni el pasaje antes referido 
del Principio Universal del Derecho sugiere que Kant defienda tal postura, ni 
tampoco lo hace la definición de derecho que Kant líneas antes en la misma 
MS proporciona: “Por lo tanto el derecho es el conjunto de condiciones bajo las 
cuales el arbitrio de uno puede conciliarse con el arbitrio de otro bajo una ley 
universal” (Das Recht ist also der Inbegriff der Bedingungen, unter denen die 
Willkür des einen mit der Willkür des andern nach einem allgemeinen Gesetze 
der Freiheit zusammen vereinigt werden kann) (MS VI: 230). Aquí como en 
otros pasajes, Kant claramente enfatiza la libertad como el principal definiens 
del derecho. Además, cabe decir que hay importantes ámbitos del derecho que, 
según Kant, si bien admiten la coacción, no están definidos esencialmente a 
partir de ésta, como lo sería, por sólo mencionar un caso, el derecho personal 
real. Por ende, me parece que, si bien el derecho está analíticamente ligado a 
la capacidad de coaccionar, esto no quiere decir que toda enunciación jurídica 
tenga explícitamente a la sanción como definiens u objeto tematizado.

Por otro lado, si bien Hegel sugiere que no sería propio definir al Derecho 
Abstracto desde su hipotético quebrantamiento (cfr. GPR §94 Zusatz), resulta 
patente, en un pasaje que traeremos a discusión en el cuerpo del presente 
artículo, que él sostiene explícitamente la tesis según la cual el derecho sólo 
puede enunciarse a partir de prohibiciones jurídicas (Rechtsverbote) y cualquier 



172 Eduardo Charpenel

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

el marco del Derecho Abstracto y, en concreto, se presenta tras el análisis 
de la naturaleza de la propiedad y de los contratos; es por esta razón que 
la discusión de Hegel sobre la pena o el castigo da la impresión de ser 
dependiente de su discusión del contrato, como si toda sanción jurídica 
emanara de un posible rompimiento contractual. Claramente se aprecia, 
no obstante, que esto no puede ser así cuando se trae a consideración 
que Hegel tipifica cierto tipo de transgresiones jurídicas como delitos 
(Verbrechen), en los cuales “no se respeta el derecho ni en sí ni como 
me aparece a mí, con lo que se lesionan ambos lados, el objetivo y el 
subjetivo”11 –y de eso se puede colegir que el crimen, a diferencia del 
fraude, no se sirve de ninguno de los medios o instrumentos propios 
del derecho, sino que más bien, desde un primer momento, les niega a 
los contratos y a cualquier otra clase de estatutos legales todo tipo de 
validez y se manifiesta a través de la violencia. Asimismo, Hegel critica 
–en la misma línea que Kant aunque, como ahora aclararemos, con un 
procedimiento argumentativo distinto– el planteamiento del Marqués 
de Beccaria según el cual la pena de muerte sería ilegítima porque en 
ningún procedimiento contractual que busque constituir un Estado un 

enunciación positiva del derecho siempre supone las mismas (cfr. GPR §33). Por 
ello, pienso que no es desacertado lo que comentadores como Cooper  (1971), 
Houlgate (1992) y Knowles (2002) han sugerido en relación con las siguientes 
líneas de Hegel: “La lesión de ésta [la voluntad del criminal] en cuanto voluntad 
existente es por lo tanto la eliminación del delito –que de otro modo sería válido– 
y la restauración del derecho” (Die Verletzung dieses als eines daseienden 
Willens also ist das Aufheben des Verbrechens, das sonst gelten würde, und ist die 
Wiederherstellung des Rechts) (GPR §99). Según estos intérpretes, Hegel estaría 
estableciendo en este pasaje una relación de verdad conceptual (conceptual 
truth): si el derecho y lo que éste implica ha de valer, necesariamente deben 
tomarse medidas, es decir, castigos, en contra de aquello que lo lesione. De ser 
esto así, me parece que la postura de Hegel en realidad no mostraría –al menos 
en este punto específico– una diferencia real respecto a la tesis kantiana de que el 
derecho está analíticamente ligado a la facultad o capacidad de coacción –y esto, 
como se mencionó anteriormente, es una cuestión distinta a la de la definición 
del derecho. Como veremos más adelante, sin embargo, Hegel introduce otras 
consideraciones en la fundamentación del castigo que él proporciona que 
comprometen la postura que él busca defender.

11  […] wo weder das Recht an sich noch [das Recht], wie es mir scheint, 
respektiert wird, wo also beide Seiten, die objektive und subjektive, verletzt sind 
(GPR §90 Zusatz)



173Derecho y sanción

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

agente podría consentir que se le arrebatase la vida bajo determinadas 
circunstancias.12 La crítica de Hegel a Beccaria –la cual, dicho sea de 
paso, es mucho más simple que la de Kant, toda vez que la de Kant 
recurre a la distinción entre un homo noumenon legislador que tendría 
que querer la sanción para un homo phenomenon transgresor (cfr. MS 
VI: 335)– estriba en decir que, dado que el Estado no surge a partir de 
ningún contrato, la normatividad de la pena de muerte –y, en última 
instancia, la normatividad de cualquier clase de pena jurídica– no surge 
a partir de una apelación a un supuesto contrato original.13

12  Ver Beccaria (2014: 43-46, 51-58). De hecho, esta misma idea se 
remonta al menos hasta Hobbes, como de ello da cuenta el siguiente pasaje 
del Leviathan: “Whensoever a man transferreth his right or renounceth it, it is 
either in consideration of some right reciprocally transferred to himself, or for 
some other good he hopeth for thereby. For it is a voluntary act; and of the 
voluntary acts of every man the object is some good ‘to himself.’ And therefore 
there be some rights which no man can be understood by any words or other 
signs to have abandoned or transferred. As first a man cannot lay down the 
right of resisting them that assault him by force to take away his life, because he 
cannot be understood to aim thereby at any good to himself. The same may be 
said of wounds, and chains, and imprisonment, both because there is no benefit 
consequent to such patience, as there is to the patience of suffering another to be 
wounded or imprisoned, as also because a man cannot tell when he seeth men 
proceed against him by violence whether they intend his death or not” (2003: 
93).

13  Ahora bien, como señala acertadamente Knowles, Hegel estaría pensando 
en sus comentarios críticos contra Beccaria en un modelo contractualista, por un 
lado, explícito en lo que al consentimiento de las partes se refiere, y por otro lado, 
fundacional en lo que respecta a la conformación del Estado. Pero nada de lo que 
dice Hegel iría en contra de concebir el castigo bajo el modelo de un contrato 
hipotético, donde lo que estaría en juego no es la instauración de un Estado en 
cuanto tal, sino simplemente los presupuestos que permiten la asignación de 
ciertos derechos y obligaciones en relación, por ejemplo, con las propiedades y 
los bienes de los demás (2002: 151-156). La reconstrucción que hace Knowles en 
Hegel del castigo como algo que sería fruto de una contradicción performativa 
dentro de las condiciones estructurales que harían posible la agencia colectiva 
–mismas que podrían, como he mencionado, concebirse mediante un contrato 
o un consentimiento hipotéticos– me parece, en muchos sentidos, sugerente 
y atractiva, toda vez que escapa a muchas objeciones tradicionales en contra 
del planteamiento hegeliano; sin embargo, no puedo ahondar en la misma en 
el presente trabajo, donde lo que pretendo defender es que, al menos en sus 



174 Eduardo Charpenel

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

A pesar de todas estas importantes diferencias, no obstante, me 
parece que puede hablarse de una continuidad entre el planteamiento 
kantiano y el hegeliano. El castigo o pena jurídica busca reestablecer 
un orden institucional que se ve comprometido o afectado por acciones 
que son contrarios a éste.14 Mientras que en la formulación de Kant, 
como lo atestigua el pasaje citado anteriormente, el derecho se concibe 
como un obstáculo ante aquello que obstaculiza la libertad bajo leyes 
universales, en Hegel encontramos que “[l]a exposición real de que 
la violencia se destruye en su propio concepto es que la violencia se 
elimina con la violencia. Por lo tanto, en cuanto segunda violencia, que es 
eliminación de una primera, es legítima, no sólo en ciertas condiciones 
sino necesariamente.”15 La transgresión jurídica es, por ende, un tipo de 
acción que, a juicio de ambos filósofos, tiene cierto carácter de nulidad, 
en el sentido de que se trata de una práctica sin ninguna substancia 
racional, es decir, que resulta inválida, y por ello debe ser expuesta o 
exhibida como tal, a fin de reafirmar la realidad del derecho y con ello, 
también, la concreción y la realidad mismas de la libertad. 

Es importante notar, a su vez, que el castigo no apela en estos dos 
autores a ningún tipo de consideraciones éticas o morales. De cara al 
establecimiento de una pena jurídica no se juzga como tal ni el carácter 
moral de la acción ni el de los móviles que llevaron a su ejecución, sino 
únicamente a la acción en cuanto tal y el grado en que, por un lado, 
ésta impide el libre despliegue de la voluntad de los demás, y por otro 
lado, lesiona los fundamentos mismos del sistema de derecho. Es decir, 

formulaciones originales, la postura kantiana sobre la fundamentación del 
castigo jurídico escapa a importantes inconvenientes que sí parecen presentarse 
en la fundamentación original hegeliana del mismo. 

14  Paul Ricoeur también observa en este punto una coincidencia entre el 
planteamiento kantiano y el hegeliano: “Si reseñamos de nuevo los componentes 
estructurales del proceso, es preciso decir que a la ley es a la que ante todo se 
debe la sanción; no más a la ley que a la víctima; se debe a la víctima porque se 
debe a la ley. Kant y Hegel confluyen en este punto en la idea de que la sanción 
restablece el derecho. Tanto para el uno como para el otro, la ley expresa el cuerpo 
de convenciones morales que aseguran el consenso mínimo del cuerpo político, 
consenso resumido en la idea de orden. Respecto a este orden, toda infracción es 
un atentado contra la ley, una perturbación del orden” (2003: 187).

15  Der Zwang hat davon, daß er sich in seinem Begriffe zerstört, die reelle 
Darstellung darin, daß Zwang durch Zwang aufgehoben wird; er ist daher nicht nur 
bedingt rechtlich, sondern notwendig (GPR §93)



175Derecho y sanción

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

lo que se pretende es considerar a las acciones desde el punto de vista 
de su manifestación o su carácter externo, como se puede inferir de los 
siguientes pasajes en los que Kant y Hegel elucidan la naturaleza misma 
del derecho:

Los deberes nacidos de la legislación jurídica sólo 
pueden ser externos, porque esta legislación no exige 
que la idea de este deber, que es interior, sea por sí 
misma fundamento de determinación del arbitrio del 
agente, y puesto que ella, sin embargo, necesita un 
móvil adecuado para la ley, sólo puede ligar móviles 
externos con la ley.16

De acuerdo con los estadios del desarrollo de la idea de 
la voluntad en y por sí, la voluntad es: (A) inmediata; su 
concepto es por lo tanto abstracto: la personalidad y su 
existencia es una cosa inmediata y exterior; es la esfera 
del derecho formal o abstracto.17

Respecto de la acción concreta y de la situación moral y 
ética, el derecho abstracto es sólo una posibilidad frente 
a un contenido ulterior, por lo cual la determinación 
jurídica es sólo un permiso o una autorización. A causa 
de su misma abstracción, la necesidad de este derecho 
se limita a algo negativo: no lesionar la personalidad y lo 
que de ella se sigue. Sólo hay por lo tanto prohibiciones 
jurídicas, y la forma positiva de los conceptos jurídicos, 

16  Die Pflichten nach der rechtlichen Gesetzgebung können nur äußere 
Pflichten sein, weil diese Gesetzgebung nicht verlangt, daß die Idee dieser 
Pflicht, welche innerlich ist, für sich selbst Bestimmungsgrund der Willkür 
des Handelnden sei, und, da sie doch einer für Gesetze schicklichen Triebfeder 
bedarf, nur äußere mit dem Gesetze verbinden kann (MS VI: 219).

17  Nach dem Stufengange der Entwicklung der Idee des an und für 
sich freien Willens ist der Wille A. unmittelbar; sein Begriff daher abstrakt, die 
Persönlichkeit, und sein Dasein eine unmittelbare äußerliche Sache; – die Sphäre 
des abstrakten oder formellen Rechts (GPR §33).



176 Eduardo Charpenel

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

según su contenido, tiene como fundamento, en última 
instancia, la prohibición.18

Sin duda, ambos autores consideran que las acciones sancionables 
pueden ser, en un momento distinto, evaluadas en términos morales: 
en el caso de Kant, dentro del marco teórico de la Doctrina de la virtud 
de la Metafísica de las costumbres, esto implica considerar la manera en 
que se desea la acción y los fundamentos de determinación que mueven 
a la voluntad, mientras que en el caso de Hegel esto supone, además 
de evaluar la intención (Absicht) en sí, juzgar la idea del bien que 
opera de base en la conducta (cfr. GPR §94 Zusatz), así como el tipo de 
consecuencias que el actor racionalmente podía prever o anticipar con 
respecto a las consecuencias de sus obras y que caen bajo el registro de 
lo que Hegel denomina “propósito” (Vorsatz) (cfr. GPR §115-118). Pero 
en Hegel cabe aclarar que las consideraciones morales constituyen una 
especie de puente entre el Derecho Abstracto y la Moralidad, ya que a él 
le interesa subrayar enfáticamente que el castigo jurídico, si bien tiene un 
corte o una índole retribucionista, debe poder distinguirse claramente 
de la venganza (Rache), la cual sólo tiene como objetivo resarcir la lesión 
particular sufrida, sin que esto implique fijar una proporcionalidad 
mediante criterios medianamente consensuados entre la pena y el castigo, 
ni reafirmar la validez de las normas que hacen posible toda interacción 
humana libre. Por ello, puede decirse que el derecho implica por parte de 
quien lo aplica no sólo la imposición de cierto tipo de sanción de forma 
abstracta, sino también un tipo de motivación particular que busca hacer 
valer el derecho en cuanto tal, sin consideración de ningún fin privado o 
particular como podría ser, por ejemplo, la satisfacción de “querer darle 
a la otra persona su merecido”; es decir, este tipo de voluntad quiere la 
generalidad o la universalidad –lo mismo que caracteriza a la moralidad 
misma; por ello este tema sirve de engarce entre una y otra sección en 

18  In Beziehung auf die konkrete Handlung und moralische und sittliche 
Verhältnisse ist gegen deren weiteren Inhalt das abstrakte Recht nur eine 
Möglichkeit, die rechtliche Bestimmung daher nur eine Erlaubnis oder Befugnis. 
Die Notwendigkeit dieses Rechts beschränkt sich aus demselben Grunde seiner 
Abstraktion auf das Negative, die Persönlichkeit und das daraus Folgende 
nicht zu verletzen. Es gibt daher nur Rechtsverbote, und die positive Form von 
Rechtsgeboten hat ihrem letzten Inhalte nach das Verbot zugrunde liegen (GPR 
§38).



177Derecho y sanción

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

GPR. Sólo de esta manera es posible, en palabras de Hegel, dar lugar a 
una justicia no vengativa sino punitiva (cfr. GPR §103).

Con lo que se ha dicho hasta este punto, me parece que es posible 
reafirmar la tesis presentada en un inicio según la cual puede hablarse 
de una continuidad en las teorías de la pena jurídica de Kant y de 
Hegel. Los elementos principales que, a mi parecer, permiten abogar 
por esta postura son: a) el carácter retribucionista de sus teorías de la 
pena jurídica; b) la crítica a otros modelos de fundamentación de la pena 
jurídica; c) la concepción compartida del castigo como una especie de 
obstáculo o nulidad que elimina un obstáculo o una nulidad previas; 
d) la nítida separación entre evaluaciones jurídicas y evaluaciones 
éticas; y e) la circunscripción del derecho al ámbito de la manifestación 
externa de las acciones. Si bien, como he apuntado previamente, existen 
muchos detalles importantes a considerar en materia de metodología 
argumentativa, de terminología filosófica y de los intereses propios de 
estos autores, me parece que, a la luz de los elementos anteriormente 
expuestos, es razonable concebir ambas propuestas como parte de una 
concepción más o menos unitaria de la pena jurídica que tiene varios 
elementos comunes.

3. Problemas de las teorías y apuntes sobre su complementariedad
Ahora bien, lo que quisiera presentar a continuación son 

consideraciones de carácter más sistemático que se derivan de una 
comparación de estas propuestas. Como anunciaba en un principio, una 
teoría del castigo que se asuma a sí misma como retribucionista haría 
bien en echar mano de lo que son las fortalezas de los planteamientos 
kantianos y hegelianos. Considero que la fortaleza del planteamiento 
kantiano consiste en su modelo conceptualmente uniforme de 
fundamentación de la pena jurídica, mientras que la fuerza del 
planteamiento hegeliano consiste en el carácter flexible, prudencial y, 
en última instancia, abierto a las enseñanzas de la experiencia histórica, 
mismo que le permite fijar de un modo reflexivo la proporcionalidad 
entre las transgresiones jurídicas y sus respectivas sanciones.

Comenzaré estas reflexiones sistemáticas retomando el caso de 
Hegel. Como habíamos apuntado, Hegel presenta un modelo de 
fundamentación de la pena en el cual se busca resarcir o nulificar lo 
que puede llamarse un daño al sistema de derecho. Sin embargo, 
Hegel oscila entre este discurso –el cual, a mi entender, es más sólido 



178 Eduardo Charpenel

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

conceptualmente–, y otro en el cual se habla del resarcimiento a la 
voluntad de la víctima. Los siguientes pasajes dan fe de estas dos líneas 
en la fundamentación de la sanción:

Puesto que lo único que puede ser lesionado es la 
voluntad existente, pero ésta, al penetrar en la existencia, 
ha entrado en la esfera de la extensión cuantitativa y de las 
determinaciones cualitativas y se diversifica de acuerdo 
con ellas, también surge una diferencia correlativa en 
el lado objetivo del delito según que aquella existencia 
y sus determinaciones sean lesionadas en la totalidad 
de su extensión –y por lo tanto en la infinitud igual 
a su concepto (como por ejemplo en el asesinato, la 
esclavitud, la persecución religiosa, etcétera)– o sólo 
parcialmente o en alguna determinación cualitativa.19 

La lesión, en cuanto afecta sólo la existencia exterior o la 
posesión, es un prejuicio, un daño sobre algún aspecto de 
la propiedad o de la riqueza. La eliminación de la lesión 
como daño es la indemnización civil del reemplazo, en la 
medida en que ésta pueda tener lugar.20

La lesión que afecta en cambio la voluntad existente en 
sí (y por consiguiente tanto la del que la efectúa como la 
del que padece y la de todos los demás) no tiene ninguna 
existencia positiva en dicha voluntad ni en su mero 
producto. La voluntad existente en sí (el derecho, la ley 

19  Insofern es der daseiende Wille ist, welcher allein verletzt werden 
kann, dieser aber im Dasein in die Sphäre eines quantitativen Umfangs 
sowie qualitativer Bestimmungen eingetreten, somit danach verschieden ist, 
so macht es ebenso einen Unterschied für die objektive Seite der Verbrechen 
aus, ob solches Dasein und dessen Bestimmtheit überhaupt in ihrem ganzen 
Umfang, hiermit in der ihrem Begriffe gleichen Unendlichkeit (wie in Mord, 
Sklaverei, Religionszwang usf.), oder nur nach einem Teile, sowie nach welcher 
qualitativen Bestimmung verletzt ist (GPR §96).

20  Die Verletzung als nur an dem äußerlichen Dasein oder Besitze ist 
ein Übel, Schaden an irgendeiner Weise des Eigentums oder Vermögens; die 
Aufhebung der Verletzung als einer Beschädigung ist die zivile Genugtuung als 
Ersatz, insofern ein solcher überhaupt stattfinden kann (GPR §98).



179Derecho y sanción

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

en sí) es lo que por sí no puede existir exteriormente 
y es, por lo tanto, ilesionable. La lesión es, pues, para 
la voluntad particular del lesionado y de los demás, 
sólo algo negativo. Su única existencia positiva es como 
voluntad particular del delincuente. La lesión de ésta en 
cuanto voluntad existente es por lo tanto la eliminación 
del delito –que de otro modo sería válido– y la restauración 
del derecho.21

Hegel parece entender que toda transgresión jurídica implica, en un 
sentido u otro, lastimar la voluntad de alguien. Por ello, como ya dijimos, 
le es importante distinguir conceptualmente entre la compensación 
(Wiedervergeltung) y la venganza (cfr. GPR §101-102). Esto es, sin 
embargo, objeto de importantes cuestionamientos. Por un lado, tal como 
lo atestigua el parágrafo noventa y nueve, parece ser que el criminal o 
el transgresor trataría de lesionar con sus acciones una voluntad que, 
por su propia definición, según Hegel, no puede ser lesionada, pues 
ésta no puede, a diferencia de la voluntad de los individuos, “existir 
exteriormente”. Este intento de lesionar algo que, en principio, nunca 
podría ser lesionado, parecería ser por sí mismo, como bien apunta 
Allen Wood, bastante problemático, pues ¿quién puede culparnos 
de no lograr lo imposible? (cfr. 1990: 112). Por ello, pareciera siempre 
necesario traer a colación, como Hegel lo hace en estos pasajes, a una 
voluntad particular que efectivamente es lastimada. Lo problemático 
de esto, como se puede adivinar, es que, además de dejar sin resolver 
el punto anterior, abre un frente para consideraciones de la siguiente 
índole: existe una amplia variedad de transgresiones jurídicas en donde, 
en estricto sentido, no se lastima la voluntad de nadie en concreto, como 
por ejemplo pasarse un alto a la mitad de la noche sin provocar ningún 

21  Die Verletzung aber, welche dem an sich seienden Willen (und zwar 
hiermit ebenso diesem Willen des Verletzers als des Verletzten und aller) 
widerfahren, hat an diesem an sich seienden Willen als solchem keine positive 
Existenz, sowenig als an dem bloßen Produkte. Für sich ist dieser an sich seiende 
Wille (das Recht, Gesetz an sich) vielmehr das nicht äußerlich Existierende 
und insofern das Unverletzbare. Ebenso ist die Verletzung für den besonderen 
Willen des Verletzten und der übrigen nur etwas Negatives. Die positive Existenz 
der Verletzung ist nur als der besondere Wille des Verbrechers. Die Verletzung dieses 
als eines daseienden Willens also ist das Aufheben des Verbrechens, das sonst 
gelten würde, und ist die Wiederherstellung des Rechts (GPR §99). 



180 Eduardo Charpenel

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

accidente, o bien esconder a un prófugo de la justicia o contribuir a que 
un cargamento de armas o de drogas transite por cierta región desértica 
sin ser detectado. Éstas serían acciones que, a mi entender, deben ser 
sancionadas por la ley incluso cuando ninguna voluntad particular 
sea lesionada, pero Hegel, al oscilar entre estos dos tipos de discurso 
en la fundamentación de la pena jurídica, parece, a mi entender, 
comprometer la sancionabilidad de este tipo de casos. Más aún, cuando 
Hegel afirma que está en el derecho del criminal el ser castigado y el ser 
tratado dignamente como un ser racional al que sus acciones pueden 
serle imputadas (cfr. GPR §100) uno podría argumentar que, si esto es 
parte del modelo de fundamentación, la sancionabilidad queda muy 
en entredicho, pues siguiendo cierto tipo de lógica uno podría optar 
por no respetar la dignidad del criminal en cuanto agente racional y, 
de hecho, sancionarlo mediante la no aplicación de ningún castigo real, 
lo cual es absurdo. Además, como de forma incisiva apunta Wood, en 
todo caso Hegel estaría únicamente mostrando que el Estado no comete 
ninguna injusticia al castigar al criminal –pues éste estaría reclamando, 
performativamente, tal medida a través de sus acciones–, pero no habría 
mostrado que el Estado tenga la obligación efectiva de hacerlo ni que 
ésta sea la forma más conveniente de hacer valer sus propios intereses y 
fines (cfr. 1990: 116).

Esta ambigüedad discursiva, en mi opinión, no se encuentra presente 
en Kant, quien no concibe el castigo como una especie de resarcimiento 
que como tal le es debido a un actor particular –aunque semejante 
resarcimiento efectivamente se logre, como hemos mencionado, esto no 
es lo importante de cara a la justificación en sí de la sanción en términos 
jurídico-filosóficos–, sino como algo que garantiza el despliegue 
presente o futuro, real o hipotético de la libertad de los miembros de 
dicha comunidad de derecho, aun cuando, como afirmaba, no se haya 
lastimado la voluntad particular de alguien. Retomando uno de nuestros 
ejemplos: podríamos decir que pasarse un alto en medio de la noche sin 
causar ningún accidente puede ser de hecho sancionable, porque esa 
práctica compromete, ya desde un primer momento, la capacidad de 
acción de los otros –pues de haber pasado alguien en un coche en dicho 
instante por la calle contraria esta persona no habría podido cruzar por 
la acción impertinente del otro, o bien, en todo caso, pudo haberlo herido 



181Derecho y sanción

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

o incluso quitado la vida.22 Mediante la apelación al Principio Universal 
del Derecho –al cual ya nos hemos referido anteriormente–, Kant parece 
estar en condiciones de lidiar con casos de esta índole de una forma 
más exitosa que Hegel. Aunque por los límites propios del presente 
artículo no puedo ahondar más en una elucidación exegética de dicho 
principio, creo que resulta claro que éste está expresado y concebido en 
términos más funcionales u operacionales de la libertad misma, es decir, 
no apela en el castigo ni a un intento de daño al sistema de derecho como 
institución que tenga que resarcirse –como, repito, Hegel en algunos 
momentos parece sugerir–,23 ni tampoco, fundamentalmente, a un 
daño real a otro agente jurídico, sino más bien al aseguramiento de la 
capacidad de acción, tanto fáctica como hipotética, por parte de todos 
los individuos de dicha comunidad de derecho.24 

22  Lo que, entre otras cosas, habría que evitar decir en una fundamentación 
kantiana del castigo es que, aunque no haya habido ningún accidente de ningún 
tipo, tal acción es castigable porque daría pie en un futuro a que los demás 
replicaran esa pauta de conducta, trayendo como consecuencia que en algún 
momento dado sí haya accidentes reales que lamentar. Aunque no lo parezca 
a simple vista y uno pueda pensar que se trata sólo de una cuestión de énfasis, 
esa pauta apela indirectamente a consideraciones utilitaristas, donde lo que 
preponderantemente se busca evitar mediante el castigo es la aparición de estos 
eventos futuros, y no castigar como tal la infracción cometida. La estrategia que 
es, a mi parecer, genuinamente kantiana apela a factores hipotéticos, pero no 
futuros o disuasores como en el caso utilitarista, sino relativos al caso mismo a 
ser jurídicamente evaluado.

23  En otros términos: en un sentido kantiano, no es que se busque sancionar 
el que, al haber cometido una transgresión y ésta quedar todavía impune, 
el sistema de justicia parezca ser frágil o su credibilidad se erosione o se vea 
comprometida. Lo que se sanciona es que la libertad misma de los individuos, 
en un momento dado, se vio fáctica o hipotéticamente comprometida. 

24  Por la forma enfática en que resalta este punto, me parece acertada la 
reconstrucción –misma que podría denominarse como “gráfica”– que brinda 
Pogge del Principio Universal del Derecho y por lo tanto me remito a ella: 
“Suppose there are persons –not just one, but a plurality. And suppose they 
move in the same space in such a way that the actions of one may obstruct those 
of another. Let us say that a person’s external freedom is constrained exactly in 
so far as others are obstructing actions that she could otherwise perform if she so 
chose, and that her external freedom is insecure in so far as others can obstruct 
her otherwise possible actions. A person’s external freedom is secure, then, in 
so far as possible obstructing actions by others are themselves obstructed. The 



182 Eduardo Charpenel

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Aquel aspecto, por otro lado, en el que me parece que Hegel brinda 
elementos más fructíferos que Kant es en el de la determinación de las 
sanciones mismas. Siguiendo a Hegel, me parece, en efecto, que Kant 
busca a toda costa con el modelo de la ley del talión establecer una 
igualdad material entre la pena y el castigo, lo cual, como se puede 
entrever, resulta algo bastante problemático.25 Con unas líneas llenas 
de ironía, Hegel cuestiona esto diciendo que sería absurdo buscar 
hacer justicia mediante el principio de ojo por ojo y diente por diente 
con aquel que es tuerto o que está desdentado (cfr. GPR §101). Por ello, 
termina concediendo que la igualdad entre la infracción y la sanción 
sólo puede ser un ideal o una aproximación perenne. Es decir: queda 
siempre un margen para buscar esa igualdad en términos no de una 
equivalencia material estricta, sino en términos de valor (Wert), “lo cual 

security of a person’s external freedom this requires that the external freedom of 
others (to obstruct her external freedom) be constrained. Therefore, a plurality 
of persons can have security of their external freedom only if and in so far as the 
external freedom of each is constrained so as to be consistent with the constrained 
external freedom of all others” (2002: 137). En esa línea, también comenta con 
acierto Pogge en el mismo texto lo siguiente: “Domains of external freedom can 
coexist when there is no action any person might perform within her domain 
that would render impossible another’s action within his” (2002: 137).

25  En lo relativo a esta materia, es de resaltar que hay elementos en el 
propio Kant que parecen apuntar hacia una dirección próxima a la hegeliana. 
Alejandro Vigo destaca, con apoyo en los apuntes de la Metaphysik der Sitten 
Vigilantius (XXVII: 555s.), que para Kant el ius talionis “se trata tan sólo de un 
principio formal de justicia, de carácter apriorístico, que no determina él mismo 
su modo concreto de aplicación en los casos particulares, de modo tal que de su 
validez no se sigue necesariamente una concepción atávica de la justicia como 
mera venganza” (2011: 145). Y en efecto, en dicha lección, se habla de que el juez 
tiene que tomar consideración del “espíritu de la acción” (Geist der Handlung) 
para poder determinar una sentencia, siempre respetando la dignidad de 
la persona (die Würde des Menschen) (XXVII: 555). Sin embargo, esas ideas se 
quedan ahí, a mi juicio, únicamente en forma de bosquejo –no hay que olvidar 
que esas lecciones sólo se han publicado hasta últimas décadas, y que la doctrina 
kantiana que ha tenido un influjo en la posteridad es la que se expresa en la MS,  
misma que poco repara en estas consideraciones–, y aunque lo que se busca 
con dicho planteamiento es escapar a la idea del castigo como venganza, no me 
parece que se llegue ahí todavía a la concepción hegeliana de que puede haber 
un justicia retribucionista incluso cuando no hay una equivalencia material 
entre el castigo y la pena, la cual es a mi juicio sistemáticamente atractiva.



183Derecho y sanción

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

permite elevar la representación inmediata de la cosa a lo universal” 
(wodurch die Vorstellung aus der unmittelbaren Beschaffenheit der Sache in 
das Allgemeine hinübergehoben wird) (GPR §101). Lo específico meramente 
exterior, según nos dice Hegel, debe desaparecer, para dar paso a una 
consideración universal de la transgresión que puede cuantificarse, 
si bien siempre de manera imperfecta, mediante los procedimientos 
comunes de las multas, el despojo de bienes o la cárcel. El entendimiento 
buscará con ello una equivalencia, pero la razón, posicionada desde 
un horizonte de comprensión más abarcante, tendrá siempre presente 
que la equivalencia lograda no deja de tener cierto tipo de elementos 
convencionales, más o menos cambiantes según el caso. 

En este tópico es posible reparar más si se traen a consideración ciertas 
afirmaciones complementarias que se encuentran ya no en la sección del 
Derecho Abstracto sino en la de la Eticidad dentro de GPR. En dicha 
sección, encontramos que las leyes deben de tener un carácter público 
para asegurar que se haga justicia y no se apliquen discrecionalmente 
(cfr. GPR §210). Ahora bien, aun cuando ese carácter de objetividad se 
afiance en lo que toca a la caracterización y la valoración de las acciones 
relevantes en materia jurídica, no con ello se ha acabado el proceso de la 
justicia, pues ante una infracción todavía resulta necesario determinar la 
pena en relación con el caso particular en turno. Y es justo ahí donde no 
es posible prescribir, de forma apriorística, cómo ha de establecerse una 
relación adecuada, pues el concepto (Begriff) –es decir, lo estrictamente 
filosófico– sólo puede señalar un “límite general” (allgemeine Grenze), 
dentro del cual siempre puede haber variaciones (cfr. GPR §214). En ese 
sentido, Hegel menciona en el mismo parágrafo cómo es hasta cierto 
punto arbitrario que para cierto tipo de infracciones para las cuales las 
penas se den en términos de multas se cobren unas monedas más o unas 
monedas menos o se establezca en la reclusión de un infractor o criminal 
una variación de unos días más o menos en su tiempo de condena; por 
ello, buscar encontrar lo “justo” en un sentido estrictamente numérico en 
esta clase de casos no sólo no es posible sino que sería un error –contrario 
a la naturaleza misma de la materia con la cual uno está habiéndoselas– 
del cual un discernimiento jurídico sano debiera en principio de escapar. 
Lejos de buscar en algo así una supuesta infalibilidad, uno puede tomar 
como criterio según Hegel algo tan arbitrario o convencional como un 
número redondo y evitar justificar por qué, por decir un ejemplo, se 
establece para determinado tipo de delitos un tiempo de cárcel de un año 
y no más bien de un año y tres días (cfr. GPR §214). Cualquier reproche 



184 Eduardo Charpenel

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

ante la ley que aduzca que ésta es incompleta porque no da cuenta de 
fundamentos para decisiones de este tipo permanecería anclado en el 
plano del entendimiento abstracto (cfr. GPR §214 Zusatz). 

Con esta serie de consideraciones me parece, pues, que Hegel puede 
presentar un rostro más humano de la ley y que logra justificar a su vez 
de forma convincente que, en vistas del progreso ético de una cultura y 
las experiencias históricas en ella incorporadas, las penas puedan ser, al 
menos en ciertos casos específicos, cada vez menos severas:

Cómo se debe castigar cada delito no puede indicarse 
por medio de pensamientos sino que requiere de 
determinaciones positivas. Con el progreso de la cultura 
la opinión sobre el delito se hace más suave y hoy no 
se castiga de manera tan dura como se hacía hace cien 
años. Lo que cambia no son los delitos o las penas, sino 
su relación.26 

Esta aseveración sin duda descansa en el optimismo hegeliano de 
que las sociedades tienden a volverse cada vez más racionales, lo cual 
es para nuestra sensibilidad contemporánea algo sospechoso, por decir 
lo menos. Pero éste no es el espacio para discutir dicho asunto. Lo que 
a este respecto se puede afirmar verosímilmente –con un optimismo 
claramente más moderado que el de Hegel– es que las sociedades con 
un éthos político, jurídico y ciudadano consolidado de forma importante 
no sólo tienen a los castigos como recurso para poder hacer valer los 
derechos de los ciudadanos. La conformación de una Sittlichkeit robusta 
en una sociedad puede en un momento dado ser más efectiva contra 
el crimen que la sanción misma. Por supuesto, sería contra derecho el 
que las transgresiones no fuesen como tal castigadas, pero el que en 
ciertas circunstancias culturales y contextuales muy específicas se opte 
por castigar determinado tipo de prácticas de una forma menos radical 
y ejemplar –en el entendido, por supuesto, de que dicha laxitud, por 
llamarla de alguna forma, no sea caprichosa y no se busque favorecer 

26  Wie ein jedes Verbrechen zu bestrafen sei, läßt sich durch den Gedanken 
nicht angeben, sondern hierzu sind positive Bestimmungen notwendig. 
Durch das Fortschreiten der Bildung werden indessen die Ansichten über die 
Verbrechen milder, und man bestraft heutzutage lange nicht mehr so hart, als 
man es vor hundert Jahren getan. Nicht gerade die Verbrechen oder die Strafen 
sind es, die anders werden, aber ihr Verhältnis (GPR §96 Zusatz).



185Derecho y sanción

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

unilateralmente con la misma a ciertos sectores o grupos sociales, sobre 
todo cuando éstos son los más privilegiados– no quiere decir que deje 
de estarse haciendo justicia, o que el fundamento de sancionabilidad 
jurídica pase sin más de ser retribucionista a utilitarista.27 Antes bien, la 
laxitud en la aplicación del castigo sería en casos como los que se han 
bosquejado, si se me permite replicar una idea de la filosofía hegeliana 
de la historia, un síntoma del progreso de la conciencia de la libertad 
(Fortschritt im Bewußtsein der Freiheit) en nuestras sociedades (cfr. Hegel, 
1986b: 32).   

4. Conclusión
Las comparaciones en materia de filosofía corren siempre el riesgo 

de simplificar la posición de los autores a los que se abordan, sobre todo 
cuando los filósofos en cuestión son tan influyentes y determinantes 
como Kant y Hegel. Aun exponiéndome a este reproche –del cual, sin 
lugar a duda, no puedo decir que estoy completamente exento–, decidí 
no obstante aventurarme en el cometido de trazar ciertos puentes entre 
estos autores, pues a pesar de sus grandes diferencias, resulta claro a 
mi entender que, por su proximidad temporal, su afinidad en intereses 
filosóficos, la lectura de uno por parte del otro y su inserción dentro de 
un contexto cultural e intelectual más o menos común, ambas propuestas 
de filosofía del derecho, y en concreto, de teoría del castigo, están en 
condiciones ideales de arrojarse mutuamente una importante luz, 
misma que, entre otras cosas, apunta a la dirección específica anunciada 
en el comienzo de este estudio: de cara a una mejor comprensión de las 
figuras clave del idealismo alemán, debiera en principio evitarse la línea, 

27  Un ejemplo muy interesante de esto es lo que Hegel menciona en 
relación con las religiones o sectas al interior de un Estado que, por ciertas 
creencias, llegan a desatender ciertas obligaciones prescritas por la ley –un 
tema, por lo demás, de tremenda actualidad. En estos casos, Hegel apunta que la 
experiencia histórica ha mostrado que una aplicación rigorista de la ley sólo ha 
traído consigo conflictos y fragmentación en el entramado social. Según Hegel, 
basta que, como en el caso de los cuáqueros y los anabaptistas, los individuos 
cuya religión les prohíba involucrarse en cierto tipo de prácticas prescritas por 
la ley cumplan de forma pasiva o indirecta sus deberes con el Estado; de igual 
forma, en relación con cuestiones como su negativa a defender el Estado por 
motivos pacifistas, basta con que cumplan su deber rindiéndole al Estado otro 
tipo de prestación (cfr. GPR §270).



186 Eduardo Charpenel

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

sumamente extendida entre varios comentadores contemporáneos, de 
valorar a estos autores en franca oposición, ya sea que se diga que uno 
superó al otro o que uno no leyó o comprendió bien a su contraparte –
posiciones ambas terriblemente simplificadoras.

Por supuesto, de esto no se sigue tampoco que la mejor lectura es la 
que dé a la tarea amalgamar, mediante una combinatoria afortunada, 
las fortalezas de los autores examinados. De nueva cuenta, eso nos 
llevaría a otra simplificación, incluso quizás más objetable en términos 
hermenéuticos que las dos anteriores. Lo que en el presente artículo se 
ha esbozado es que las propuestas de autores como Kant y Hegel en 
muchas ocasiones pertenecen a familias teóricas comunes que, de cara a 
debates más amplios y a una discusión con posturas con fundamentos 
teóricos bastante distintos, pueden verse en términos prácticos como 
complementarias, o al menos abonando hacia una misma línea de 
pensamiento. Por supuesto, la tarea de pensar sistemáticamente qué 
modelo es mejor en su conjunto para entender la normatividad propia 
del derecho obligaría a importantes consideraciones de un carácter 
mucho más amplio, ya sea que uno favorezca más la arquitectónica 
global de la filosofía del derecho de Kant o la de Hegel, mismas que 
en modo alguno pueden equipararse –por sólo mencionar lo evidente: 
mientras que la Rechtslehre kantiana es específicamente distinta de la 
Tugendlehre en lo que a su metodología y sus fines se refiere, la filosofía 
del derecho hegeliana busca integrar holísticamente las dimensiones 
éticas, políticas, jurídicas e incluso económicas del ser humano, sin 
hacer una cesura profunda entre las mismas y mostrando más bien 
dialécticamente la profunda imbricación que unas con otras tienen. Por 
obvios motivos, no he podido llevar aquí tal tarea a cabo, y únicamente 
me concentré en mostrar ciertas ventajas y desventajas que cada uno 
de estos modelos filosóficos de la sancionabilidad jurídica exhibía al 
ser contrastado de forma crítica y reflexiva con el otro. Pero si tuviera 
que establecer, a pesar de las diferencias en las propuestas, un hilo 
conductor común a ambas éste sería el de la libertad, entendiendo la 
misma, en un sentido jurídico-filosófico, como posibilidad de despliegue 
de los talentos y las capacidades de los individuos sin que unos a otros 
interfieran con los proyectos prácticos y de vida de los demás. Sea o no 
que se comparta, con el mismo grado de radicalidad, el leitmotiv de estos 
autores, éste resulta sin duda un ideal atractivo que, ante las exigencias 
de nuestros tiempos, vale la pena una y otra vez examinar. Y para dicha 
tarea considero que tanto Kant como Hegel, potenciando todo aquello 



187Derecho y sanción

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

valioso de sus planteamientos, son todavía para nosotros referentes 
ineludibles. Ambos nos aportan importantes elementos para reflexionar 
sobre las dificultades características del siempre apremiante mundo de 
la praxis humana.

Bibliografía
Cesare, B. (2014). De los delitos y las penas. Madrid: Alianza.
Clayton, B. (2015). Logic and the Limits of Philosophy in Kant and Hegel. 

Londres: Palgrave Macmillan.
Byrd, B. S. (1989). Kant’s Theory of Punishment: Deterrence in its Threat, 

Retribution in its Execution. Law and Philosophy, 8 (2).
Byrd, B. S. y Hruschka, J. (2010). Kant’s Doctrine of Right. A Commentary. 

Cambridge: Cambridge University Press.
Cooper, D. E. (1971). Hegel’s Theory of Punishment. En Hegel’s 

Political Philosophy. Problems and Perspectives. Z. A. Pelczynski (ed.) 
Cambridge: Cambridge University Press.

Fleischacker, S. (1988). Kant’s Theory of Punishment. Kant Studien, 79.
Förster, E. (2012). Die 25 Jahre der Philosophie. Frankfurt: Klostermann.
Hegel, G.W.F. (2005). Principios de la filosofía del derecho. J. L. Vermal 

(trad.) Barcelona: Edhasa.
	  (1986a). Grundlinien der Philosophie des Rechts. Frankfurt: Suhrkamp.
	  (1986b). Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte. Frankfurt: 

Suhrkamp.
Henrich, D. (ed.) (1983). Kant oder Hegel? Formen der Begründung in der 

Philosophie. Stuttgart: Kett-Clotta.
Hobbes, T. (2003). Leviathan. Cambridge: Cambridge University Press. 
Houlgate, S. (1992). Hegel’s Ethical Thought. Bulletin of the Hegel Society 

of Great Britain, 25.
Kant, I. (2009). Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre. Hamburgo: 

Felix Meiner.
	  (2005). Metafísica de las costumbres. A. Cortina Orts y J. Conill Sancho 

(trads.) Madrid: Tecnos.
	  (1975). Metaphysik der Sitten Vigilantius. En: Gesammelte Schriften 

XXVII (2,1). Berlín: Walter de Gruyter.  
Knowles, D. (2002). Hegel and the Philosophy of Right. Londres y Nueva 

York: Routledge.
Mackenzie, M. M. (1981). Plato on Punishment. Berkeley y Los Ángeles: 

University of California Press.



188 Eduardo Charpenel

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Mohr, G. (1997). Unrecht und Strafe (§§82-104). En G.W.F. Hegel. 
Grundlinien der Philosophie des Rechts. L. Siep (ed.) Berlín: Akademie 
Verlag. 

Mulholland, L. A. (1990). Kant’s System of Rights. Nueva York: Columbia 
University Press.

Pogge, T. (2002). Is Kant’s Rechtslehre a ‘Comprehensive Liberalism’. 
En Kant’s Metaphysics of Morals. Interpretative Essays. M. Timmons 
(ed.) Oxford: Oxford University Press. 

Ricoeur, P. (2003). Lo justo. A. Domingo Moratalla (trad.) Sevilla: 
Caparrós Editores.

Sedgwick, S. (2000). The Reception of Kant’s Critical Philosophy. Fichte, 
Schelling, and Hegel. Cambridge: Cambridge University Press.

	  (2012). Hegel’s Critique of Kant. From Dichotomy to Identity. Oxford: 
Oxford University Press.

Shuster, A. (2011). Kant on the Role of the Retributive Outlook in Moral 
and Political Life. The Review of Politics, 73.

Stern, R. (2012). Understanding Moral Obligation. Kant, Hegel, and 
Kierkegaard. Cambridge: Cambridge University Press.

Tunick, M. (1981). Punishment. Theory and Practice. Berkeley y Los 
Ángeles: University of California Press.

Vigo, A. (2011). Ética y derecho según Kant. Tópicos, Revista de Filosofía, 
41.

Wood, A. W. (1990). Hegel’s Ethical Thought. Cambridge: CUP.


