ON THE GENESIS OF THE SENSIBLE FROM THE

INTELLIGIBLE

Francisco Prata Gaspar
Universidade Federal de Sao Carlos — Brasil
francisco.gaspar8l@gmail.com

Abstract

It is well known Schelling’s critique of Fichte’s doctrine of
science, to wit, that it would have annihilated every concept of a
living nature, reducing it to a mere obstacle to be overcome for
the realization of moral ends of reason. However, is Schelling
right? This paper aims to refute Schelling’s critique, showing
not only how the doctrine of science does not suffer from this
deficiency, but also that instead it deducts from the structure
of the reason the domains of knowledge, including, of course,
the domain of nature. This deduction of the domains of knowl-
edge, nature and spirit, will be made through the analysis of the
passage-structure from Absolut to the factual knowledge, that
is, the I's reflection on himself, especially through the consider-
ation of its Kantian elements: the practical spontaneity and its
eminently reflective character, something that was not realized
by Schelling and his followers.

Keywords: doctrine of science; nature; reflexion; practical
spontaneity; reflective judgement.

Received: 15 - 10 — 2016. Accepted: 19 — 01 — 2017.
DOI: http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.865

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018), 85-115.



86 Francisco PraTA GASPAR

DE LA GENESIS DE LO SENSIBLE A PARTIR DE LO
INTELIGIBLE

Francisco Prata Gaspar
Universidade Federal de Sao Carlos — Brasil
francisco.gaspar81@gmail.com

Resumen

Es conocida la critica de Schelling de que la doctrina de la
ciencia habria aniquilado cualquier concepto de naturaleza viva,
reduciéndola a un simple obstaculo que debia ser superado con
miras a la realizacion de los fines morales de la razon. ;Acaso
tiene razén Schelling después de todo? Este articulo pretende
refutar esta critica schellinguiana, mostrando no solo que a la
doctrina de la ciencia no se le puede imputar esta falta, sino que
ésta deduce, a partir de una estructura propia de la razon, los
dominios del saber, del saber factico, esto es, de la reflexion sobre
si mismo del yo, sobre todo a partir de la consideracion de sus
elementos kantianos: Una espontaneidad practica y su caracter
eminentemente reflexionante, algo que no fue entendido por
Schelling y sus seguidores.

Palabras clave: Doctrina de la ciencia, naturaleza, reflexion,
espontaneidad practica, juicio reflexionante.

Recibido: 15-10 —2016. Aceptado: 19 — 01 —2017.
DOI: http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.865

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



DA GENESE DO SENSIVEL A PARTIR DO INTELIGIVEL

DA GENESE DO SENSIVEL A PARTIR DO INTELIGIVEL

87

Francisco Prata Gaspar
Universidade Federal de Sao Carlos — Brasil
francisco.gaspar81@gmail.com

Resumo

E conhecida a critica de Schelling a doutrina da ciéncia de
Fichte, de que ela teria aniquilado todo e qualquer conceito de
uma natureza viva, reduzindo esta a um mero obstaculo a ser
superado para que se realizem os fins morais da razao. Sera
mesmo, contudo, que Schelling tem razdo? Este artigo pretende
refutar essa critica schellinguiana, mostrando como a doutrina
da ciéncia ndo s6 ndo padece dessa caréncia, como antes ela
deduz a partir da propria estrutura da razao os dominios do
saber, incluindo ai, evidentemente, o dominio da natureza. Essa
dedugao dos dominios do saber, natureza e espirito, se dara a
partir da andlise da estrutura de passagem do Absoluto para o
saber fatico, isto é, da reflexao sobre si do eu, sobretudo a partir
da consideragao de seus elementos kantianos: a espontaneidade
pratica e seu carater eminentemente reflexionante, algo que nao
foi percebido por Schelling e seus seguidores.

Palabras clave: doutrina da ciéncia, natureza, reflexdo,
espontaneidade pratica, juizo reflexionante.

Recebido: 15 -10 —2016. Aprovado: 19 — 01 —2017.
DOI: http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.865

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



88 Francisco PraTa GASPAR

I

Se partimos de uma separagao entre espirito e natureza, € a prépria
natureza que fica impossibilitada de ser compreendida. Eis o vaticinio de
Schelling. Seu alvo aqui é notadamente a doutrina da ciéncia de Fichte,
que, na sua interpretacao, faria da natureza um objeto morto, ja que, ao
ser mero produto da consciéncia, algo constituido por esta tltima, nao
teria aquela produtividade que justamente lhe caracteriza. “Se vocés
afirmam que apenas transferimos uma tal ideia para a natureza, entdo
nunca chegou na alma de vocés uma suspeita daquilo que para nds € e
deve ser uma natureza” (Schelling, 1976, 1/5: 107). A cura dessa doenga
especulativa que deturpava a verdadeira filosofia ja estaria prescrita
a partir dessa propria critica. Schelling conclui no mesmo texto: “a
natureza deve ser o espirito visivel, o espirito, a natureza invisivel. Aqui,
portanto, na identidade absoluta do espirito em nds e da natureza fora
de nos, tem de se resolver o problema de como € possivel uma natureza
fora de nds” (Schelling, 1976, 1/5: 107). E sabemos que tal concepgao da
identidade de natureza e espirito levara o jovem Schelling a sua filosofia
da identidade e aquela concepgao teleoldgica prépria, na qual a natureza
constitui um momento primeiro no desenvolvimento gradual de uma
razao Unica e cujo término se da precisamente com o surgimento da
consciéncia consciente, isto €, do eu de cada um, cuja possibilidade,
portanto, pressupde essa produtividade anterior da prdpria natureza,
esse seu “passado transcendental”.! Guardadas as diferengas, tal critica
fez escola e ndo foram poucos que continuaram a maltratar a doutrina
da ciéncia a partir dessa perspectiva — talvez a mais contunde delas

! Para um comentario bem esclarecedor do conceito schellingeano de

“passado transcendental”, ver Hiihn, 1992: 22-34. Como o leitor notara, nao
é objetivo desta contribuicdo se debrugar em detalhes sobre a continuada e
complexa contenda entre Fichte e Schelling, contenda que percorre a obra dos
dois autores e que culmina com o rompimento de sua amizade. Em parte, ja
enfrentamos o tema em Gaspar, 2015, artigo que fornece alguns elementos para
a presente contribuicdo, agora mais desenvolvidos. Para uma discussao mais
proxima do tema, ver: Gorland, 1973; Hiithn, 1992; Lauth, 1975; Traub, 2000; e
Zoller, 2006.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



DA GENESE DO SENSIVEL A PARTIR DO INTELIGIVEL 89

depois de Schelling, seja a de Hegel.? E de fato, algumas formulagoes
fichteanas parecem dar ensejo e razao a tais criticas. Na Nova Methodo,
por exemplo, Fichte ndo deixa duvidas. Ele mesmo escreve: “o mundo
inteligivel é a condicdo do mundo dos fendmenos <Erscheinungen>; o
ultimo é construido sobre o primeiro” (Fichte, 1962, GA 1V/3: 424); e
mais adiante ainda: “o inteligivel <das Intelligible> é o tinico originario,
o mundo dos sentidos <Sinnenwelt> é uma determinada perspectiva do
primeiro” (Fichte, 1962, GA IV/3: 468). Pior que levar agua ao moinho
desses detratores adoradores da natureza, Schelling e companhia, tais
formulagdes ainda levantam a suspeita de que Fichte assumiria uma
posicao pré-critica: os conceitos ontoldgicos, os noumena, determinariam
o que é o mundo, o que existe e, por conseguinte, o que € um fendmeno.
Situacdao embaragosa esta a da doutrina da ciéncia: ela nao s6 seria
incapaz de compreender o que é a natureza, como também teria
retornado a acepgao de que o que aparece encontra seu fundamento nos
principios ontoldgicos e nas coisas em si que, com Kant, mostraram-
se incognosciveis, quando justamente ela mesma havia se proposto a
transformar a vereda aberta pela critica em uma estrada real. Mas sera
mesmo que tais criticas e suspeitas sao validas? Teria a doutrina da
ciéncia aniquilado a natureza e tido uma recaida dogmatica? Tais sao os
problemas que gostariamos de enfrentar aqui, nesta contribuicao.

Ora, olocal e momento exatos a serem analisados para dissolver esses
problemas e reconduzir a linguagem fichetana a sua significacao plena
encontram-se naquela estrutura que, segundo a doutrina da ciéncia,
empreende a passagem do fundamento de todo saber, o Absoluto, para
o saber e a consciéncia faticos, esta tltima entendida como forma na
qual todo saber em geral tem lugar. E isso porque, na medida em que
essa estrutura faz o Absoluto sair de si e da sua pura transparéncia do

2 Ascriticas de Hegel a dita concepgao da natureza da doutrina da ciéncia

se espalham pela obra, mas estao presentes desde a sua primeira publicagao.
No Differenzschrift, Hegel escreve, por exemplo, “na exposigao e dedu¢do da
natureza, tal como ela é dada no Sistema do Direito Natural, mostra-se a absoluta
oposigao entre natureza e razao e a dominagao da reflexao em sua dureza total.
(...). a esséncia da natureza é um algo morto atomizado, uma matéria flaida ou
resistente e solida, que de maneira variada é causa e efeito (...). Dessa maneira,
Fichte se aproxima mais do que Kant de fixar a oposi¢ao entre natureza e
liberdade e apresentar a natureza como algo absolutamente causado e morto”
(Hegel, 2015, I: 53).

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



90 Francisco PraTa GASPAR

mesmo, para se abrir a um outro diferente da mera afirmacao de si, isto
¢, a uma multiplicidade, ela é absolutamente constituinte de todo saber,
fornecendo a propria génese da consciéncia, aforma como ela se estrutura
e, por conseguinte, seus respectivos dominios <Gebiete> de acao.’ Quer
dizer, ao nos situarmos nesse nao-lugar ou limbo de penumbra e
balbucio, no qual ainda ndo somos a consciéncia empirica que somos
na vida comum e ordindria, nem estamos encerrados no Absoluto,
que se, decerto, € pura transparéncia, nao tem nada de multiplo e, por
conseguinte, ndo € nenhum saber, sé ali, pois, ao nos situarmos na exata
passagem da plenitude da significagao para a caréncia da linguagem e da
nomeagao que seremos capazes de estabelecer o carater geral da razao,
suas determinagOes as mais gerais, incluindo ai as razdes de por que
ela tem tais e tais dominios, como a natureza e o espirito, e exatamente
estes e ndo outros; isto é, estaremos naquele momento do nascimento
primeiro das significagdes mais primitivas da razao. E assim, entdo,
que poderemos compreender textos como aqueles que dizem que o
sensivel é derivado do inteligivel e que tantos mal-entendidos causaram
nos leitores da doutrina da ciéncia, acusando-a de aniquilamento da

8 Tomamos o termo “dominio” <Gebiet> no sentido técnico em que

Kant o toma, a saber, como o territério no qual a razao é a priori legisladora,
sendo ele, portanto, determinado conforme o conceito da razdo. Em Kant,
sabemos que existem dois dominios, correlatos as duas legisla¢cdes da razao: o
dominio tedrico (a natureza), cuja legislacao tem seu fundamento nas leis do
entendimento, e o dominio pratico (a moral), cuja legislagao se funda na lei
moral da razao pratica. Fichte assume em boa medida esse sentido de dominio,
mas, ao contrario de Kant, exige que cada um deles — natureza e moral — seja
geneticamente deduzido da propria razao e da sua estrutura, enquanto para
Kant tais dominios estao faticamente dados, sendo impossivel fornecer a sua
génese, isto é, por que existem estes e ndo outros. Como diz Fichte na exposigao
da doutrina da ciéncia de 1801/2: “Kant descobriu, primeiramente, essa fonte
de todos os erros e contradic¢des, e quis deté-la através da descrigao exaustiva e
sistematica daquelas modificagdes do conhecimento e, como ele mesmo dizia, da
medic¢do de toda a extensao da razdo. Mas a execugao do plano ficou aquém do
desejado, porque ele investigou a razao ou o saber nao em sua unidade absoluta,
mas ja cindida em diferentes ramos, enquanto razao tedrica, pratica e judicante,
reunindo empiricamente as leis desses ramos particulares e as justificando,
enquanto leis da razao, antes por indugao do que as teria exaurido e exposto o
que elas sao uma verdadeira dedugdo a partir da fonte originaria” (Fichte, 1962,
GAT1/6: 129).

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



DA GENESE DO SENSIVEL A PARTIR DO INTELIGIVEL 91

natureza e recaida dogmatica. Ao final, veremos que nao se trata de

nada disso. Ao contrario, tal dedugdo do mundo dos sentidos a partir do

inteligivel € a exata formulagao transcendental para a tarefa da doutrina

da ciéncia de deduzir a priori todos os dominios do saber tao somente

a partir da razao, de modo que mesmo a concep¢do de natureza de um

Schelling €, de um ponto de vista fichteano, rigorosamente pré-critica.
Mas, entdo, como Fichte descreve essa estrutura?*

* Ao leitor acostumado com os textos fichteanos, pode soar estranho

falar nessa “estrutura de passagem” do Absoluto para o saber fatico, quando
o préprio Fichte ndo faz uso dessa terminologia. Essa estranheza se desfard,
esperamos, com a continuacao do texto. Provisoriamente, que o leitor tenha em
mente aqueles momentos nas exposi¢des da doutrina da ciéncia, nos quais Fichte
faz o Absoluto sair de si e se abrir a uma multiplicidade: na Grundlage, tal se da
com a reflexao sobre si do eu, exposta na “Ciéncia do Pratico”, sobretudo em seu
§5; na Nova Methodo, a partir da Vontade pura, fundamento de génese de todos
objetos da consciéncia, tal como apresentada no §13; na exposicao de 1801/2, a
partir da liberdade absoluta, tal como descrita, por exemplo, no §21 da primeira
parte; ou, enfim, na exposi¢ao de 1804 a partir da décima sexta conferéncia,
com a figura do Soll, que justamente empreende a passagem da primeira parte,
doutrina da verdade ou do Absoluto, para a segunda parte, doutrina da aparicao
do Absoluto, vale dizer, da sua manifestacdo, que, alids, terd lugar justamente na
consciéncia fatica. Sob esse aspecto, alids, e como o leitor vera no decorrer deste
texto, partimos da posigao de que apesar das diferentes exposi¢des da doutrina
da ciéncia, trata-se de uma e mesma doutrina filosdfica, variando apenas a forma
de sua exposi¢ao, mas nao o proprio conteido. A posicao inversa a esta sugere
que Fichte teria defendido uma filosofia da subjetividade em seu periodo de
Iena, para depois, com as criticas que sofrera, sobretudo de Jacobi e Schelling,
fundar o saber em uma realidade para além de toda consciéncia e de todo sujeito,
chamada por ele de Vida, Luz ou simplesmente o Absoluto. Ao nosso ver, essa
leitura se equivoca ao interpretar o primeiro principio do saber tal como exposto
em Iena, o eu absoluto, como uma mera autoconsciéncia ou uma subjetividade,
contraposta ao mundo, porque entdo, de fato, ele necessitaria de uma unidade
mais fundamental, a qual nao haveria nada de oposto, sendo essa unidade a
tal da realidade para além do saber e da consciéncia, que supostamente Fichte
teria encontrado em seu periodo berlinense. Como tentaremos mostrar aqui, o
primeiro principio, mesmo nas exposicoes de Iena, é apenas uma atividade que
produz a si mesma, uma construgao de si mesma ou, como dird a exposigao
de 1804, um “esse in mero actu” (Fichte, 1986: 151), que, por isso, ndo ¢ uma
subjetividade, nem uma autoconsciéncia, mas é anterior a toda consciéncia e a
toda oposigao e cisao — por isso também a chamamos de “o Absoluto”, mesmo
em se tratando dos textos de Iena. Trata-se aqui, é certo, de uma quase perene

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



92 Francisco PraTa GASPAR

II

Para entender a dita estrutura, faz-se necessario elucidar seu papel
constituinte de passagem e, desta feita, compreender o que é o Absoluto
e por que ele traz consigo essa exigéncia de passagem. Com efeito, se
ha saber de objetos e verdade em geral, independentemente de qual
seja esse saber, € preciso que o saber esteja fundado em um principio
absoluto que funde a si mesmo, do contrario nao seria possivel falar em
verdade, mas tudo seria relativo: uma proposigao estaria fundada em
outra, que estaria fundada em outra e assim ao infinito — ndo haveria
um fundamento tltimo do saber que daria a ele unidade e objetividade.
Ora, o saber para Fichte, assim como para o proprio Schelling, se define
especificamente pelo seu carater genético, a partir do qual se mostra que
o saber é sempre o reconhecimento daquilo que ele proprio ja produzira —
nisto, alids, ambos levam ao extremo o lema kantiano de que: “a razao s
compreende aquilo que ela mesma produz segundo seu projeto” (Kant,
1974, BXIII). Sem producao do objeto, ndo ha inteligibilidade dele, nao
ha saber. Assim, se, de um lado, admite-se que ha saber e verdade, e
se, de outro, o saber se caracteriza pela génese e pelo seu carater de
producao, entdo no fundamento do saber tem de se encontrar uma
génese absoluta, o que significa precisamente: um agir que produz a si
mesmo. Ao contrario de toda outra posi¢ao predicativa e mesmo de toda
posicao predicativa em geral, na qual ha sempre uma distancia entre
sujeito e predicado — “algo como algo” —, esse agir sobre si mesmo que
produz a si mesmo tem de ser uma “posi¢ao” que encontra sua verdade
em si mesma, a partir de si mesma e por si mesma, onde, portanto, nao
ha hiato entre sujeito e predicado (objeto) — € uma posicao absoluta. Dai
a denominagao de “eu puro” para o Absoluto: o eu “é ao mesmo tempo
o agente e o produto da agdo; o ativo e aquilo que é produzido pela
atividade; agcao <Handlung> e feito <Iat> sdao um e o mesmo” (Fichte,
1984: 46 (GA 1/2: 258-9)). A Tathandlung, em suma, € expressao de uma
génese absoluta: uma agao que faz a si mesma; ela designa, nesse sentido,

contenta entre os intérpretes do corpus fichteano, cuja discussao exigiria muito
mais do que essas breves indica¢des — mesmo porque nao ¢ este o tema desta
contribuigdo. Para a posi¢ao inversa a nossa, ver, entre outros, Guéroult, 1930;
e Lauth, 1965.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



DA GENESE DO SENSIVEL A PARTIR DO INTELIGIVEL 93

o ntcleo duro de toda racionalidade em geral, independentemente de
qualquer objeto e coisa conhecida; nela, portanto, ha transparéncia plena
e, por isso, € fundamento de toda outra posicao e de todo outro agir
da razdo.” Quer dizer, a Tathandlung nao é uma verdade material ou a
constatacdo de um fato da consciéncia, mas, por ser génese absoluta,
é pura e simplesmente a esséncia mais intima de toda verdade. Fichte
dira em 1804: “saber puro em e para si, por isso saber de nada ou, caso a
seguinte expressao devesse lembra-los melhor, (...) verdade e certeza em e
para si, que ndo € a certeza de algo, na medida em que, através disso, ja
seria posta a disjuncado entre Ser e saber” (Fichte, 1986: 14).

Todavia — e isso é fundamental —, enquanto agir que produz a si
mesmo, o eu absoluto (ou o Absoluto) esta fechado em si mesmo, ele é
tudo em tudo e, por isso, ndao é nada para si, isto €, ele nao tem nenhum
outro contetido que si mesmo, logo, nao ha nele ainda nenhum saber de
algo. Para haver saber e saber de algo, o eu tem de sair de si mesmo e
como que abrir-se para o advento da multiplicidade (do nao-eu). Para
tanto, ele precisa a0 mesmo tempo e necessariamente apreender-se a si
mesmo, ser para si, ja que nao ha saber se ndo ha, ao mesmo tempo, saber
do préprio saber que € sabido.® - Nao ha consciéncia de objeto, se nao
ha uma auto-referéncia nesse saber, isto €, a consciéncia dessa propria
consciéncia—aquilo queja esta anunciadona Dedugao transcendental das
categorias da Critica da razdo pura e que fez historia no idealismo alemao,
a saber, a autoconsciéncia. Sem essa passagem, o Absoluto permaneceria
encerrado em si mesmo, nao haveria nada de multiplo, nada de oposto
a ser sintetizado e, por conseguinte, nada a ser sabido — nao haveria,
em suma, consciéncia. A importancia dessa estrutura de passagem,

> O proprio Fichte dird na exposi¢do da doutrina da ciéncia de 1804 que

a doutrina da ciéncia “pde no fundamento, em alemao, (...) uma Tathandlung, o
que eu, nestas conferéncias, designei com a palavra grega Genesis, que em geral
é mais bem compreendida do que a palavra alema” (Fichte, 1986: 136).

®  Na Grundlage, por exemplo, lemos: “0 eu ndo deve apenas pr a si mesmo
para uma inteligéncia qualquer fora dele, mas deve por-se para si mesmo; deve
por-se como posto por si mesmo” (Fichte, 1984: 147 (GA 1/2: 406); na exposigao
de 1801/2, encontramos uma formulagao proxima, descrevendo essa mesma
estrutura de passagem: “ora, esse absoluto, porém, deve ser um saber absoluto;
por isso, ele teria de ser para si, o que ele sé pode ser faticamente, por liberdade
absoluta — nessa medida sendo pura e simplesmente porque é; logo, saindo de si
mesmo e reengendrando a sim mesmo” (Fichte, 1962, GA 1I/6: 193).

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



94 Francisco PraTa GASPAR

portanto, deve-se ao fato de ela fazer o Absoluto sair de si e se projetar
diante de si mesmo e, nessa projecdo, procurar determinar a si mesmo tal
como ele é, isto €, como absoluto ou génese absoluta. Ora, entre a miriade
de nomes que Fichte faz uso a cada exposi¢ao da doutrina da ciéncia,
talvez o termo mais utilizado por ele para designar essa estrutura que da
a génese da consciéncia, seja o de “reflexdo” ou “reflexo fundamental”, e
cujo sindbnimo, no mais das vezes, € o termo “faculdade pratica”.” Essa
acao pela qual o eu absoluto pde a si mesmo para si mesmo, deve ser
descrita, portanto, como uma agao de reflexdo: na reflexao sobre si, o eu
é como que duplicado, cindido em reflexionante e refletido, cabendo ao
reflexionante exigir do refletido que ele seja conforme a certeza primeira,
isto é, como autoproducao infinita — nas palavras de Fichte: o eu deve
<soll> refletir sobre si como <als> preenchendo a infinitude, isto €, ele
deve por-se como posto por si mesmo, esforcando-se pela génese de si
mesmo enquanto objeto. Se, pois, o Absoluto é uma génese absoluta,
essa reflexao sobre si, entdo, deve ser descrita como uma “exigéncia de
génese”: o refletido deve ser idéntico ao Absoluto, isto €, todo objeto para
a consciéncia so6 € no interior dessa exigéncia de racionalizagao de todo
multiplo, de todo ndo-eu. Toda compreensao, portanto, toda realidade
e, sobretudo, a propria consciéncia tém surgimento tao somente a partir
dessa reflexao sobre si do eu e sobre a exigéncia que ela traz consigo.

Um texto central de Fichte que descreve esse movimento de
passagem encontramos na primeira exposi¢ao da doutrina da ciéncia.
Ali, Fichte diz:

assim que o eu estd posto, esta posta toda realidade;
no eu deve estar posto tudo; o eu deve ser pura
e simplesmente independente, e tudo deve ser
dependente dele. Portanto, é exigida a concordancia
<Ubereinstimmung> do objeto com o eu; e é o eu
absoluto, exatamente em virtude de seu ser absoluto,
que a exige. (...) -Y [atividade do eu, FG] esta em um
mundo em que toda atividade igualaria efetivamente a
do eu, e é ideal. - Ora, Y [atividade do objeto, FG] nao
concorda <iibereinkommt> com -Y, mas sim é-lhe oposta.

7 Sobre a nomenclatura da estrutura de passagem - reflexdo, faculdade

pratica, liberdade absoluta, Soll etc — cf. acima a nota 4. O que se seguira
esclarecerd melhor por que “reflexao” e por que a referéncia ao pratico.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



DA GENESE DO SENSIVEL A PARTIR DO INTELIGIVEL 95

Por isso é conferida a um objeto; e, sem essa referéncia
e sem a exigéncia absoluta que a funda, nao haveria
nenhum objeto para o eu, e este seria tudo em tudo, e,
exatamente por isso, ndo seria nada (Fichte, 1984: 140-1
(GA 1/2: 396)).

Ou seja, para que essa reflexao sobre si do eu se realize e este nao
fique fechado em si mesmo, encerramento no qual ele é tudo em tudo
e, por isso, ndo é nada — é pura transparéncia, mas sem nenhuma
consciéncia ou saber de algo ou de si —, 0 eu tem de projetar um mundo
ideal, que exprime justamente um mundo absolutamente produzido
pelo proprio eu, isto é, um ideal de génese, que serve para medir aquilo
que ¢é refletido. Todo refletido, dessa maneira, deve concordar com o
ideal do eu reflexionante e s6 no interior desse ideal é algo para o eu, isto
é, é um objeto. Ao mesmo tempo, no entanto, se o refletido concordasse
plenamente com o ideal, ambos se identificariam, nao haveria diferenca
entre eles, reflexionante e refletido seriam um e o mesmo e, novamente,
nao haveria saber de algo, mas pura transparéncia. Como diz o texto,
a concordancia ndo tem lugar e é precisamente porque o refletido nao
concorda com o reflexionante que ha algo para o eu, um objeto. Dai a
génese de toda consciéncia fatica e de toda compreensao a partir dessa
estrutura de passagem.

Texto central este agora citado, diziamos, e no entanto, ele foi
igualmente fonte da leitura dos detratores da doutrina da ciéncia,
adoradores da natureza. Schelling e companhia viram ali o claro signo
da moralizac¢do do saber, da redu¢do do saber a uma mera ética. Em
carta a Fichte, Schelling € claro: “o idealismo transcendental s vale para
aquele (...) que parte unicamente do ponto de vista pratico, mas nao para
aquele que parte do ponto de vista puramente tedrico” (Fichte, 1962, GA
111/4: 365).5 Tudo se passa como se esse ideal da reflexao sobre si fosse
o ideal moral e pratico da razao, sendo, portanto, todo nao-eu ou, se

8 Para fazer referéncia a um texto publicado de Schelling, Cfr. Schelling,

1965, I: 722: “a filosofia de Fichte, que, pela primeira vez, fez valer novamente
a forma universal da sujeito-objetividade como o Um e o Tudo da filosofia,
pareceu limitar cada vez mais, quanto mais ela se desenvolvia, essa propria
identidade a consciéncia subjetiva, como uma particularidade, tornando-a,
como absoluta e em si, 0 objeto de uma tarefa infinita, de uma exigéncia absoluta,
e, dessa maneira, pareceu abandona-la, depois da extragao de toda substancia
da especulagao, como debulho vazio, ligando, contudo, a absolutez a mais

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



96 Francisco PraTA GASPAR

quisermos, toda natureza algo oposto a esse desiderato da razao, cabendo
ao eu aniquilar toda oposicao a ele, isto ¢, tornar nula toda a natureza: o
querer teria diante de si a esfera do objetivo, a natureza, sobre a qual ele
pode e deve atuar livremente conforme seus fins. Com o que, todavia,
ja estaria pressuposta pela doutrina da ciéncia, nessa sua interpretacao
moralista, a defini¢do das significagdes “espirito” e “natureza”. (Nao
espanta, por conseguinte, a exigéncia schellinguiana de retornar a uma
natureza anterior ao advento do eu consciente, deduzindo a consciéncia
da prépria produtividade da natureza).

E inegavel que ha elementos praticos nessa reflexdo sobre si do eu
e que remetem, segundo os préprios termos de Fichte, ao pratico tal
como pensado por Kant. Alids, o mesmo Fichte, em seus textos iniciais,
impregnados pelo jargao kantiano, batizou essa estrutura de passagem
de “faculdade pratica”.’ H4, nao obstante, um outro elemento presente
ali nessa reflexao sobre si do eu, nessa estrutura fundamental de génese
da consciéncia, que Fichte também retoma da filosofia kantiana e
que € igualmente determinante para a sua devida compreensao. Sua
desconsideragado, na verdade, esta na base de toda leitura moralizante
da doutrina da ciéncia e da sua fundamentac¢ao do saber, interpretacao
como aquela de Schelling e de Hegel. Tal é o elemento reflexionante que
Fichte retira de alguns textos kantianos sobre o juizo estético, sobretudo
aqueles sobre o sublime matematico, conjugando-o de modo sintético
com o elemento pratico ja referido. Por ndo perceberam que ali se trata
do momento ainda anterior ao surgimento da consciéncia e dos seus
dominios, aquele grau zero e mudo do saber e da racionalidade em
geral, os detratores da doutrina da ciéncia ndo notaram tal elemento
reflexionante. Se queremos, portanto, compreender a génese do saber
e, com ela, a génese dos dominios natureza e espirito, afastando, de
vez, a leitura a la Schelling que vé na doutrina da ciéncia a nulidade de

profunda subjetividade pelo agir e a crenga no novo, assim como faz a doutrina
kantiana”.

% Mais que isso: o texto acima ndo deixa de parecer uma outra versao
do texto antes citado da Nova Methodo, que dizia que o mundo inteligivel ¢ a
condi¢ao do mundo dos fendmenos <Erscheinungen>, ja que ele afirma que o
objeto surge pela nao concordancia com o ideal, o que deve ser interpretado
como o inteligivel, dando, entao, ocasido para a interpretacao de que a natureza
seria uma mera sombra do espirito, aquilo que deve ser suprimido para que este
se realize.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



DA GENESE DO SENSIVEL A PARTIR DO INTELIGIVEL 97

toda natureza e um mero moralismo, vale a pena entdo, por um lado,
explicitar mais uma vez essa espontaneidade propria a causalidade
da razdo em seu uso pratico e, por outro, elucidar em definitivo esse
elemento reflexionante descrito por Kant nos juizos estéticos. Veremos
que essa estrutura de passagem do Absoluto para o saber fatico pode ser
mais claramente definida pelo conceito de finalidade <Zweckmiifigkeit>,
nesses seus sentidos pratico, enquanto colocagao do fim da razao, e
reflexionante, enquanto finalidade da natureza, de modo que, no fundo, a
nogao de “finalidade” € um comentario para a nogao de “racionalidade”.

III

Quando, pois, nas primeiras exposi¢des da doutrina da ciéncia,
Fichte denomina essa estrutura de passagem do Absoluto para a
consciéncia fatica de “faculdade pritica”, nao ha duvida de que ele esta
ali retomando o elemento pratico da filosofia kantiana, apropriando-se
daquilo que, de imediato, havia lhe proporcionado tanto interesse. Isso
porque o “pratico” obtém com Kant um carater inédito em relagao a
tradicdo. Esta sempre pensara o pratico, diz Kant, a partir dos conceitos
da natureza ou de um objeto em geral — a felicidade, o sentimento, a
perfeicao, etc. -, logo, sempre a partir da faculdade teérica darazao, onde,
portanto, é a determinacao do objeto (um fendomeno <Erscheinung>) que
define o valor da acdo, tendo-se apenas, por conseguinte, imperativos
hipotéticos, pois relativos a fins dados pelo objeto da vontade.” Em uma
palavra, heteronomia. A natureza, pois, pode mostrar somente o que
as coisas sdo, mas nunca o que elas devem ser — e a propria nogao de
dever ndo tem, para Kant, nenhuma significagdo, se se tem diante dos
olhos somente o fluxo da natureza: “o dever, diz Kant ja na Critica da
razio pura, exprime uma espécie de necessidade e ligagao com principios
<Griinden> que nao aparecem em nenhuma natureza” (Kant, 1974, A547/
B575)."" Para pensar um dever € preciso estabelecer uma capacidade

10 Por isso, a moral “até agora” nunca obteve um dominio proprio, mas

sempre foi tratada como um coroldrio da filosofia tedrica. Sobre isso cf. Kant,
1902, V: 171-2, e Kant, 1902, IV: 432-3.

' Na Fundamentacio da metafisica dos costumes, Kant escreve que “a razao
ordena por si mesma e independentemente de todos fendmenos, o que deve
ocorrer, por conseguinte, a¢des, das quais talvez o mundo nao tenha dado até
agora nenhum exemplo (...), mas sdo ordenadas sem excegao”, Kant, 1902, IV:
408.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



98 Francisco PraTa GASPAR

da razdo que, extrapolando todo tedrico, designa um sentido inédito
de causalidade, porque nao é uma causalidade eficiente, mas uma
tal inscrita na propria razao (sua vontade), que a permite criar por si
mesma uma ordem do dever-ser, um ideal, a partir do qual as ag¢des
sdo julgadas. A razao, diz Kant, “cria para si mesma <macht sich selbst>,
com completa espontaneidade, uma ordem segundo ideias, as quais ela
adapta as condi¢des empiricas e segundo as quais ela considera como
necessarias agdes que ainda ndo ocorreram e que talvez nao venham a
ocorrer” (Kant, 1974, A547/B575). Tal espontaneidade, sabe-se, tem
seu fundamento na “liberdade”, como propriedade inerente a todo ser
racional em geral: é por ela que “a razao tem de considerar a si mesma
como autora <Urheberin> de seus principios independentemente das
influéncias externas” (Kant, 1902, IV: 448). Dai a delimitagdo inédita
desse dominio chamado “moral” ou “pratico”: o que determina a acao
por dever e o seu valor moral nao pode estar no efeito desejado, em um
objeto da vontade, mas na propria razao, nessa sua capacidade de dar leis
a si mesma e ser universalmente legisladora, isto é, na sua autonomia."
E se a lei moral € produto da razdo em sua autonomia e, por isso, sua
propria lei, entao ela é a lei fundamental de todo ser racional finito em
geral, expondo como que a esséncia mesma da racionalidade, seu carater
genético: é a razao mesma que se apresenta como autora e como fim da
acao, de modo que o proprio ser racional pode ser fim em si mesmo —
seu conteudo € a propria forma da racionalidade e da espontaneidade
que lhe € inerente.”®

2 Como diz Kant: “uma agdo por dever tem seu valor moral ndo no

propdsito que deve ser alcangado, mas na maxima, segundo a qual ela é decidida;
portanto, ela nao depende da efetividade do objeto da acdo, mas meramente do
principio do querer, segundo o qual a acdo ocorreu, desconsiderados todos objetos
da faculdade de desejar” (Kant, 1902, IV: 399-400).

3" Na Fundamentagio, Kant diz, primeiro, que “os fins que um ser racional
se propde, ao bel-prazer <nach Beliebern>, como efeitos da sua acao (fins materiais),
sao em conjunto apenas relativos; pois somente sua relagio com uma faculdade
de desejar do sujeito formada particularmente d4 a elas seu valor, que, por
isso, nao pode fornecer nenhum principio universal necessario e valido para
todos seres racionais e todo querer, isto é, leis praticas. Por isso, todos esses
fins relativos sao o fundamento somente de imperativos hipotéticos” (Kant,
1902, 1V: 427-8); para depois concluir: “esse principio da humanidade e de
toda natureza racional em geral, como fim em si mesmo (...), nao é extraido da
experiéncia: primeiro, devido a sua universalidade, ja que ele se dirige a todo ser

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



DA GENESE DO SENSIVEL A PARTIR DO INTELIGIVEL 99

Portanto, na reflexao sobre si do eu da doutrina da ciéncia, ja esta
compreendida aquela espontaneidade propria a causalidade que Kant
coloca no fundamento de todo uso pratico da razao e que se revela na
construcao das ideias da razao. De um lado, porque para refletir sobre si
mesmo, o eu tem de produzir um Ideal, que, entdo, deve servir de padrio
de medida para determinar se ele realiza ou ndo o que ¢é exigido pela
reflexdo sobre si, isto é, se o que é refletido preenche o ideal colocado
no fundamento da reflexdo, ou nao. — E um ideal, pois, no qual toda
realidade estaria posta meramente pelo eu e por nenhum nao-eu — “a
ideia de um eu, dira Fichte, cuja consciéncia nao fosse determinada por
nada fora dele mas que, pelo contrario, determinasse tudo fora dele por
sua mera consciéncia” (Fichte, 1984: 59 (GA 1/2: 277)). Ora, nenhuma
atividade tedrica poderia produzir esse ideal, ja que esta estd circunscrita
a determinar o que €, nao o que deve ser. Revela-se aqui, por conseguinte,
uma espontaneidade da razao de criar absolutamente a partir de si
mesma um “mundo ideal” que remete, sem duvida, aquela causalidade
da razao que Kant definia como pratica." Mais adiante, nessa mesma
exposicao da doutrina da ciéncia, Fichte fala do “esforco livre e fundado
no eu, e que se dirige ao criar <Erschaffen> e, por atividade ideal, cria
<erschafft> efetivamente” (Fichte, 1984: 164 (GA 1/2: 432)). Referindo-se
ao ato originario da liberdade presente na base de toda representacao e
de todo saber, as outras exposi¢des da doutrina da ciéncia descreverao
esse carater absolutamente espontaneo de criacao da faculdade pratica
como “um criar a partir do nada <Erschaffen aus dem Nichts>, um fazer
daquilo que néo era, um iniciar absoluto” (Fichte, 1962, GA IV/ 3: 360)."
E uma criagdo, porque é uma producio da razio e, alias, da imaginacao

racional em geral, para o que nenhuma experiéncia € suficiente para determinar
algo; segundo, porque a humanidade nao é representada como fim dos homens
(subjetivamente), isto é, como objeto que se toma efetivamente como fim, mas
como fim objetivo, que, qualquer que seja o fim que queiramos, deve constituir
como lei a condigao suprema delimitante de todos fins subjetivos” (Kant, 1902,
IV: 430-1).

4 Oideal é um “produto absoluto do eu” e, como tal, “pode ser elevado
até o infinito”. Assim como em Kant, por conseguinte, essa causalidade nao é a
de uma causa eficiente ou real, mas designa essa maneira de ac¢do da razdo, essa
sua produtividade, na qual ela é causa da prépria representagao.

1> Aexposigao de 1801/2 descrevera tal ato absoluto da liberdade igualmente
como “criacao <Erschaffung> que apreende imediatamente a si mesma como
criagdo a partir do nada” (Fichte, 1962, 1I/6: 197); a exposigao de 1804, utilizando

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



100 Francisco PrRaTA GASPAR

na sua funcao criadora <schaffende Einbildungskraft>; e é a partir do nada,
porque nado sé nao é determinada por nada fora da prépria imaginagao,
mas também, ja podemos adiantar aqui, porque € o ato incondicionado
que esta no fundamento de todo saber determinado, anteriormente a
todo objeto e a toda consciéncia e saber faticos.'

Por outro lado, o elemento pratico kantiano também se faz presente,
digamos, no contetido desse ideal que esta na base da reflexao sobre
si do eu. Assim como a lei moral em Kant é uma “lei fundamental
do ser racional em geral”, assim também aqui com o ideal projetado
pela imaginacao criadora na doutrina da ciéncia: o ideal colocado no
fundamento da reflexao sobre si € mera expressao da esséncia mesma
de toda racionalidade, aquilo com o que o refletido e tudo o mais devem
concordar para alguma vez serem compreendidos. A ideia, portanto,
“de um eu, cuja consciéncia nao fosse determinada por nada fora dele
mas que, pelo contrario, determinasse tudo fora dele por sua mera
consciéncia” (Fichte, 1984: 59 (GA 1/2: 277)), este fim essencial de toda
razao finita, é justamente a expressao desse carater fundamental de toda
racionalidade: tudo o que deve ser compreendido deve ser genetizado,
produzido pela propria razao, e cujo fundamento, evidentemente, sé
pode ser uma génese absoluta.” “Preencher a infinitude”, portanto,
significa realizar o conteido mesmo do eu absoluto, da génese absoluta.
Nesse sentido, a racionalidade em geral é impulsionada, do comego ao
fim, pelo interesse de um fazer, que nao deixa de ser um racionalizar de
todo nao-eu, isto €, de genetizar tudo aquilo que ela tem diante de si.

56 o elemento pratico, todavia, mostra-se limitado para compreender
esse operador especulativo que faz a passagem do Absoluto para o
saber fatico. Afinal, essa espontaneidade em questao € anterior a toda
consciéncia e a todo objeto, anterior mesmo a distin¢ao entre natureza e

agora o termo <Schipfung>, definird o Deve <Soll> como uma cria¢ao, chamando-o
de “criacao a partir do nada <Schipfung aus dem Nichts>" (Fichte, 1986: 168).

16 Nesse sentido, esse ato incondicionado, “do nada”, remete ao sentido
transcendental de liberdade, dado por Kant na Critica da razdo pura, de ser uma
capacidade de comegar por si um estado ou série (Kant, 1974, A533/B561).

17 E nesse sentido que lemos na exposi¢io da doutrina da ciéncia de 1804 que
o Soll “procura um principio: ele explica, por isso, categoricamente: de deixar
valer o Ser somente sob a condigao de um principio, portanto, de deixar valer
somente o ser genético <genetisches Sein> ou a génese do ser. Ele ¢, assim, um
postulado absoluto da génese” (Fichte, 1986: 213).

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



DA GENESE DO SENSIVEL A PARTIR DO INTELIGIVEL 101

moral, enquanto o “pratico” em Kant, definindo o dominio da filosofia
moral, tem por objeto as agdes dos seres racionais em geral, cujo efeito,
evidentemente, deve aparecer na natureza. O préprio Kant declara na
Introdugao a Critica da faculdade de julgar, que “entendimento e razao tém
duaslegislagdes diferentes sobre um e o mesmo territorio da experiéncia”
(Kant, 1902, V: 175). Logo, se o “pratico” na doutrina da ciéncia se refere
a uma atividade anterior a toda consciéncia empirica, a todo objeto,
nao se trata de pura e simplesmente acolher a espontaneidade pratica
kantiana e instila-la ali na reflexao sobre si do eu — o “pratico”, em Kant,
ja se inscreve como que depois da consciéncia. Caso isso seja feito, seria
inevitavel a rasura schellinguiana de que a doutrina da ciéncia nao
compreende a natureza e sua produtividade, faz dela um objeto morto,
mero obstaculo a realizacdo dos fins da razao, que, desta sorte, deveria
ser superado ou, se quiserem, aniquilado. Ha uma carta de Fichte
justamente a Kant, todavia, que fornece a pista para o desvendamento
do problema colocado. No dia 17 de junho de 1794, Fichte declara a
Kant: “descobri particularmente na sua Critica da faculdade de julgar uma
harmonia com minhas convicgdes particulares sobre a parte pratica
da filosofia” (Fichte, 1962, GA III/ 2: 138).18 E no juizo reflexionante,
portanto, enquanto ele contém um principio da reflexdo que aponta para
uma raiz comum ao suprassensivel e ao sensivel, onde se deve encontrar
um novo elemento para a compreensao dessa estrutura responsavel pela
passagem do Absoluto para o saber fatico.

Mas que fique claro: € somente em uma forma particular do juizo
reflexionante que esse elemento deve ser encontrado, a saber, somente
no juizo reflexionante estético. Pois se é verdade que o juizo teleoldgico
fornece uma determinada “pré-compreensao” do mundo — anterior a ele,
por conseguinte, — mediante a representacdo de uma finalidade da natureza
em vista do fim ultimo <Endzweck> da razdo, expressando justamente
uma certa concordincia entre liberdade e natureza, uma certa finalidade

18 Que Fichte tenha se dedicado com afinco ao estudo da terceira Critica

ndo ha duvida nenhuma. Prova disso ¢ seu projeto, nascido imediatamente a sua
publicagao, de uma nova exposigao da Critica da faculdade de julgar, facilitando
a exposicao e utilizando o método sintético em sua completude. Mais que isso,
como mostrou Giorgia Cecchinato, ao nosso ver, de um modo definitivo, as
preocupagdes de Fichte com o problema estético e suas implica¢des vinham
desde sua formacao em Schulpforta, e dai também seu vivo interesse pela
terceira Critica. Sobre isso ver Cecchinato, 2009.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



102 Francisco PraTa GASPAR

da natureza em vista da liberdade, essa sua concordancia, entretanto,
nao deixa de se dar, do ponto de vista genético, posteriormente ao proprio
dominio da natureza e, portanto, da consciéncia empirica. Afinal, € uma
representacao da razao que, para realizar seu fim ultimo, pressupde
uma sintese entre natureza e liberdade em um autor moral do mundo,
que se, decerto, enquanto aufor moral do mundo, tem de vir antes de
sua cisao entre natureza e liberdade, enquanto representacdo mesma
da razao € posterior a ela e, por conseguinte, pressupoe a propria cisao.
Nas palavras de Fichte, ela é uma sintese post factum. Nao € a toa que
Kant denomina essa concordancia de “finalidade objetiva”, ja que ela se
resolve a partir dos fendmenos, para fazer eles concordarem com o agir
moral do ser racional e com a sua esperanga <Hoffnung>na realizacao do
Sumo Bem. Sucede que, para além dessa finalidade, Kant fala também
de uma finalidade subjetiva entre um objeto e a mente, na qual nao ha
nenhum conceito anterior ao objeto que o determinasse, mas a faculdade
de julgar, de um modo ainda mais radical, d4 a si mesma a lei ou regra
do julgamento. Estamos falando, evidentemente, do juizo estético.
Como diz Kant, para as leis e formas particulares empiricas,
deixadas indeterminadas pelas leis universais do entendimento, a
faculdade de julgar tem um principio transcendental para refletir sobre
elas, pressupondo nelas uma unidade que é projetada justamente através
de uma representagcio da natureza, na qual um outro entendimento —
uma razao suprema — teria como que organizado a natureza nessas suas
formas particulares empiricas para nossa razao, quer dizer, “como se um
entendimento (embora nao o nosso) as tivesse dado em vista <zum Behuf>
da nossa faculdade de conhecimento para tornar possivel um sistema
da experiéncia segundo leis naturais particulares” (Kant, 1902, V: 180). —
Essa representacao da natureza nao é nenhum conceito determinado de
objeto, e este “em vista de” ja denota a relagao de finalidade entre essa
representacao danatureza pressuposta pelafaculdade dejulgareamente,
na qual é admitida, pura e simplesmente, uma concordancia dessas formas
particulares com a razdo. “Essa concordancia <Zusammenstimmung> da
natureza com nossa faculdade de conhecimento é pressuposta a priori
pela faculdade de julgar em vista <zum Behuf> da sua reflexao sobre
ela segundo suas leis empiricas” (Kant, 1902, V: 185); e como ela é
contingente, ela tem de ser vista como final <zweckmifig> para a razao,
isto é, como algo em vista dela e do seu uso. Quando ha a concordincia
do propdsito do sujeito e suas condi¢gdes de um conhecimento em geral
com a forma do objeto, tem-se entdo um sentimento de prazer — este

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



DA GENESE DO SENSIVEL A PARTIR DO INTELIGIVEL 103

se refere ao sujeito e €, assim, a expressao dessa relagdo de um objeto
com a mente, que nao passa pela consciéncia determinada do objeto,
mas por essa concordancia final do objeto em vista da mente e da sua
pressuposicao transcendental. Por isso, é uma finalidade subjetiva da
natureza, isto €, o objeto € julgado em vista da razao, antes mesmo que
esta tenha algum conceito determinado do objeto, e dai a satisfagao
que essa concordancia final proporciona. Por outras palavras, quando
0 objeto causa em nds essa satisfacdo e como que preenche o principio
da faculdade de julgar da “adequagao <Angemessenheit> da natureza a
nossa faculdade de conhecimento”, ele é julgado “belo”.

Ora, ja encontramos aqui, no juizo estético do belo, a relagdo de um
principio transcendental que, anterior a qualquer conceito de objeto, o
torna possivel, sendo ele, no fundo, o decalque da propria racionalidade
do sujeito. Os textos da Dialética da faculdade de julgar estética expdem
ainda mais decisivamente esse carater proprio do juizo estético, no qual
0 objeto sé é reconhecido como objeto — no caso, “belo” — porque ele é
como que uma expressao ou efeito da propria constituicao da razao e seu
principio transcendental de reflexao. Trata-se, decerto, da natureza, mas,
na verdade, “ela contém para nds a ocasiao de percebermos a finalidade
interna na proporcao das nossas forcas da mente no julgamento de
certos objetos dela” (Kant, 1902, V: 350). Mas o que seria, no fundo, essa
proporcao interna das faculdades do sujeito com a qual o objeto belo
deve concordar e cuja concordancia se expressa em um sentimento do
proprio sujeito? Tal proporgao, diz Kant, tem um fundamento pritico
e reconduz ao substrato suprassensivel do sujeito. Quando Kant, pois,
se pergunta: qual é o conceito que esta no fundamento de todo juizo
estético, ja que ele pretende ser universalmente valido, mas nao possui
nenhum conceito determinado de objeto, a resposta s6 pode ser aquilo
que designa essa “finalidade interna” no sujeito, isto é, o “suprassensivel
no sujeito”. Quer dizer, o objeto belo, aquele que concorda com a mente
e seu principio reflexionante, é um fenémeno <Erscheinung> que so é
reconhecido enquanto tal, porque em seu fundamento se encontra uma
finalidade interna do préprio sujeito, logo, algo suprassensivel, que,
como dito, é anterior ao préprio fendmeno e, mesmo, sua condicao de
possibilidade, ja que € principio transcendental. Por isso, Kant pode
dizer: “o conceito puro da razdo do suprassensivel se encontra no
fundamento do objeto, enquanto objeto dos sentidos, por conseguinte,
como fenomeno <Erscheinung>" (idem). Por aqui, jA comega a se
vislumbrar em que sentido Fichte podia dizer sem nenhum embaraco

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



104 Francisco PraTa GASPAR

que “o mundo inteligivel é a condicdo do mundo dos fendmenos
<Erscheinungen>; o ultimo é construido sobre o primeiro” (Fichte, 1962,
GA 1V/3: 424). Nada mais kantiano do que tal explicacdo, nada mais
distante do dogmatismo ou de qualquer recaida dogmatica, portanto.

E no entanto, se é verdade que essa reflexdao sobre si do eu,
estrutura de passagem do Absoluto para o saber fatico, fonte geradora
da consciéncia empirica, contém em si essa finalidade subjetiva, tal
como a encontramos no juizo estético kantiano, resta que o texto base
de que partimos em nossas analises nos diz que o objeto sé surge
para o eu na sua discorddncia com o ideal, e nao na sua concordancia.
Relembremos: sé ha objeto para a razao e, por conseguinte, consciéncia
de objeto, porque o refletido ndo concorda com o ideal do reflexionante.
Ora, tais caracteristicas encontramos no juizo estético do sublime
e, particularmente, do sublime matematico, justamente aquele que
expressa uma finalidade ndao “do objeto em relagao a faculdade de
julgar reflexionante conforme o conceito da natureza, mas do sujeito em
relagdo aos objetos, segundo sua forma, quer dizer, segundo sua nao-
forma <Unform>, conforme o conceito da liberdade” (Fichte, 1962, GA
IV/3: 192)."° Para compreendermos em definitivo, entdo, essa estrutura
de passagem do Absoluto para o saber fatico, vale a pena retomar,
mesmo que sucintamente, aquilo que nos interessa nos delineamentos
gerais do sublime matematico da Critica da faculdade de julgar.

Como se sabe, o sublime matematico, para Kant, ocorre diante de
certos fenomenos danatureza que, com sua grandeza, levam a capacidade
de compreensao da imaginacdo ao seu limite e mesmo a sua nulidade
e, através disso, conduzem o conceito da natureza a um substrato
suprassensivel, que deve se encontrar no fundamento dela, natureza, e,
aomesmo tempo, da propriarazao. Para avaliar esteticamente a grandeza

9 Assim como nds, Metz e Thomas-Fogiel também fazem uso dos textos

do sublime kantiano para explicar elementos da doutrina da ciéncia. Mas ambos,
ao nosso ver, de modo equivocado. Metz traga bem o paralelo entre sublime e
imaginagao, mas identifica ele com o momento tedrico da imaginagao e dai nao
explica o momento propriamente reflexionante, da finalidade subjetiva, inscrita
no sublime e na reflexdo origindria do eu na doutrina da ciéncia, como ainda
veremos — Cf. Metz, 1991: 310-8. Thomas-Fogiel, por sua vez, acerta ao identificar
o sublime com a faculdade pratica e com o carater geral do saber na doutrina da
ciéncia, mas apenas menciona essa identidade sem tirar consequéncias dela — Cf.
Thomas-Fogiel, 2000: 268-9.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



DA GENESE DO SENSIVEL A PARTIR DO INTELIGIVEL 105

de um objeto da natureza sao necessarias duas a¢des da imaginagao:
a apreensdo <Auffassung> e a compreensao <Zusammenfassung> — pela
primeira, a imaginagao acolhe os elementos do objeto a ser medido; pela
segunda, ela tem de unifica-los sucessivamente, para que a avaliacao
de grandeza do objeto a ser medido possa ocorrer. Se na avaliagao
matematica, nuncahaconflitoentreessasduasagdes, ja que acompreensao
pode acompanhar a apreensao ao infinito, tal como em uma série
numérica, quando se trata, contudo, de uma avaliagdo estética, sensivel,
da grandeza, esse conflito pode ter lugar, a saber, quando na apreensao
progressiva, a razdo se interpde e exige a totalidade da compreensao em
uma Unica intuicdo, emergindo um conflito entre o infinito e o finito. O
conflito surge porque o infinito esta para além de toda medida - “é pura
e simplesmente grande (ndo apenas comparativamente)” e “ultrapassa
todo padrao de medida <Maf$stab> dos sentidos” — e, por conseguinte,
nao pode ser compreendido pela imaginagdo como um fodo em uma
intuicdo. Para isso, seria preciso uma compreensao que fornecesse um
padrdo de medida que tivesse com o infinito uma relagao determinada e
referivel a nimeros, o que, para a imaginagao, é impossivel (Kant, 1902,
V: 254). Nesse conflito, por conseguinte, revela-se a0 mesmo tempo a
inadequagdo <Unangemessenheit>da imaginacao e de toda medida sensivel
em relacdo ao infinito e a exigéncia de compreendé-lo, mas também
uma faculdade suprassensivel, a propria razdo, Gnica fonte possivel da
capacidade de poder pensar o infinito e das ideias que lhe sdo devidas.?
E claro, o reconhecimento dessa inadequacao sé pode ter lugar sob a
condi¢ao de que haja ali uma relagao final do objeto com a mente, em que
a concorddncia entre imaginacao e razao € exigida e pressuposta como tal,
mas que, justamente porque nao acontece, revela-se como discorddincia
entre elas:

20 “Portanto, diz Kant, tem de ser a avaliagio estética das grandezas,

em que o esfor¢o <Bestrebung> a compreensao, que ultrapassa a faculdade da
imaginacao de conceber a apreensdo progressiva em um todo da intuicao, é
sentido e, a0 mesmo tempo, é percebida a inadequacgao dessa faculdade ilimitada
no progredir”, Kant, 1902, V: 255. Novamente, ndo parece ocasional Fichte
fazer uso do conceito de esforco <Streben> na parte pratica da Grundlage: é uma
tendéncia infinita a determinagao que é incapaz de realiza-la, compreendendo ja
em si um limite: “no proprio conceito de esforgo ja estd contida a finitude, pois o
que nao é contrariado, ndo é um esfor¢o” (Fichte, 1984: 145 (GA 1/2: 404)).

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



106 Francisco PrRaTA GASPAR

nossa imagina¢ao mostra mesmo em seu maior esforgo
<Anstrengung> em vista da compreensao exigida
dela de um objeto dado em um todo da intui¢do (por
conseguinte, para a exposi¢ao da ideia da razdo) seus
limites e inadequagao, ao mesmo tempo, contudo, sua
destinagao <Bestimmung> a efetua¢ao da adequacao da
mesma como uma lei (Kant, 1902, V: 257).

Quer dizer, o fenomeno, que é dito sublime, é novamente um
decalque da prépria racionalidade e designa, na verdade, o momento em
que diante de um objeto € revelada para a propria razao a sua destinacao
suprassensivel.”’ E como em toda finalidade subjetiva, aqui também tal
concordancia e discordancia se revelam através de um sentimento: um
sentimento ao mesmo tempo de desprazer, resultante da inadequagao
da imaginacdo para com a avaliacdo exigida pela razdo, e de prazer,
oriundo da revelagdo, através dessa inadequagao, da infinitude da razao
e da concordancia que sua lei exige. Em outras palavras, a razao sente
ao mesmo tempo o limite de toda compreensao diante do infinito, mas
também sua capacidade de pensar o infinito, isto €, a causalidade das
ideias que vai além de todo sensivel.

E o juizo reflexionante estético, sobretudo aquele do sublime,
portanto, que fornece a Fichte o subsidio para estabelecer uma atividade
anterior a todo objeto e, por conseguinte, anterior a toda consciéncia,
atividade na qual uma concordancia do objeto com a mente € pressuposta,
sendo, pois, unicamente sob esse pano de fundo que torna-se possivel
o préprio objeto para a razao. O que dizia mesmo nosso texto base de
andlise? Ele dizia:

assim que o eu esta posto, esta posta toda realidade;
no eu deve estar posto tudo; o eu deve ser pura
e simplesmente independente e tudo deve ser
dependente dele. Portanto, € exigida a concordancia
<Ubereinstimmung> do objeto com o eu; e é o eu
absoluto, exatamente em virtude de seu ser absoluto,
que a exige (...). -Y [atividade do eu, FG] esta em um
mundo em que toda atividade igualaria efetivamente a

2l E o que Kant explicita: “daqui se vé que a verdadeira sublimidade tem

de ser procurada somente na mente do judicante, ndo no objeto da natureza,
cujo julgamento causou a disposi¢ao do mesmo” (Fichte, 1984: 256).

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



DA GENESE DO SENSIVEL A PARTIR DO INTELIGIVEL 107

do eu, e é ideal. - Ora, Y [atividade do objeto, FG] nao
concorda <iibereinkommt> com -Y, mas sim é-lhe oposta.
Por isso € conferida a um objeto; e, sem essa referéncia
e sem a exigéncia absoluta que a funda, nao haveria
nenhum objeto para o eu, e este seria tudo em tudo, e,
exatamente por isso, ndo seria nada (Fichte, 1984: 140-1
(GA 1/2: 397)).

Assim, quando € dito que “tudo deve concordar com o ideal”, ja
esta introduzido sintética e necessariamente o momento reflexionante dessa
estrutura de passagem do Absoluto para a consciéncia fatica, em que é
postulada uma certa adequagao de todo refletido com o eu, antes mesmo
de todo objeto e de toda consciéncia empirica. Se é através dessa reflexao
que o eu sai da mera posi¢ao absoluta de si mesmo e torna possivel
o advento da multiplicidade e do outro, instaurando essa relagdo de
concordancia do outro (o refletido) com o mesmo (o eu), entdo, isso
significa que todo esse multiplo, esse outro, s é para o eu na medida
em que estiver nessa relacao final com ele, no qual ha um plano — uma
pressuposicio transcendental — anterior a todo objeto e a todo nao-eu, com
o qual todo refletido deve concordar. O ideal — lembremos: expressao
fundamental de toda racionalidade — € justamente esse plano, aquilo que
deve ser para que seja compreendido, racionalizado — do contrario, o eu
nem mesmo poderia reconhecer para si mesmo o que € um objeto. Uma
concordincia de todo refletido com a génese € exigida, e todo saber s6 tem
lugar a partir dessa exigéncia de génese, porque sé ela abre como que o
campo transcendental de todo objeto para a razao. — Logo, trata-se de uma
finalidade subjetiva, tal como Kant a determina para os juizos estéticos,
porque nao ha aqui nenhum conceito determinado do objeto, mas
somente essa pressuposicao transcendental da reflexdo, o ideal de que
todo refletido deva ser produzido pelo eu. E uma acéo incondicionada,
que institui, portanto, absolutamente e sem fundamento, o campo
de toda objetividade e de toda consciéncia empirica, porque instaura
esse pano de fundo — o ideal enquanto pressuposicao transcendental,
contetido de toda racionalidade — no interior do qual todo objeto para a
consciéncia pode ter lugar, ja que pode ser medido através desse “padrao

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



108 Francisco PrRaTA GASPAR

de medida”? (o ideal). Nao € a toa que Fichte descreveu a criagio desse
ideal como “absoluta” e “a partir do nada” >

Nesse sentido, a abertura desse campo transcendental da objetividade
é traduzivel, justamente, como a abertura de toda a determinabilidade da
razdo. Afinal, todo objeto, tudo o que € determinado, s6 o € no interior
de uma determinabilidade, isto é, de uma esfera, da qual ele é uma
parte. Tal esfera da determinabilidade é o ideal de que todo nao-eu
seja determinado pelo eu. E nesse mesmo sentido que, no §13 da Nova
Methodo, depois de ter deduzido a faculdade pratica, como o principio
fundamental de toda deducdo da consciéncia, e seu determinavel, a
racionalidade em geral, Fichte pode retomar o esquema de exigéncia de
génese (0 Soll) e seu ideal como campo de todos objetos, dizendo que “a
partir desse determindvel a ser posto necessariamente nos derivaremos
todos objetos da consciéncia, como algo mediato, trazido pela consciéncia
imediata do dever <Sollen>" (Fichte, 1962, GA 1V/3: 442). Nao se trata,
é claro, da derivagdo factual e empirica de todos os objetos, mas da
ideia de que todos objetos da consciéncia s6 o sdo para ela porque estao
nessa relacao de finalidade subjetiva, na qual, antes mesmo de qualquer
conceito delas, esta posto um campo em relagao ao qual — concordando
ou discordando — eles tém sua existéncia para a razao.

Mas por que h3, afinal, objeto, consciéncia e saber fatico e nao, antes, o
puro eu absoluto, que é tudo e, por isso, nada? E que, de fato, a exigéncia
da génese nao é cumprida e sua nao realizagao se exprime, como dito,
pela posicao de um objeto e da consciéncia do objeto. Por que ela nao
é cumprida? Precisamente porque se trata de uma reflexdo, que, como
tal, ndo consegue satisfazer a essa exigéncia. Toda reflexao, afinal, € uma
determinacao, e toda determinagao, por sua vez, algo finito e limitado.**
Quer dizer, a forma mesma da reflexdo ja € refrataria a exigéncia nela

22 Fichte dira: “Simplesmente para poder pdr um objeto qualquer, ja tenho

de sabé-lo; essa lei, portanto, tem de estar, antes mesmo da experiéncia possivel,
em mim mesmo” (Fichte, 1984: 51 (GA 1/2: 267)).

2 A exposicdo de 1804 dird: “se deve existir isso e aquilo, entdo é claro
que, através disso, é enunciada uma admissao interna <innerliche Annahme>,
sem nenhum fundamento, pura e simplesmente de si e a partir de si mesma,
portanto, pura criacao interna <innere reine Schopfung>" (Fichte, 1986: 177).

2 Como diz Fichte: “Todo predicado possivel do eu designa uma limitagao
dele. O sujeito: eu, € o pura e simplesmente ativo, ou o que €. Pelo predicado (...)
essa atividade € incluida em uma esfera delimitada” (GWL, GA 1/2: 298 (73)).

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



DA GENESE DO SENSIVEL A PARTIR DO INTELIGIVEL 109

inscrita pela génese absoluta, na medida em que a determinagao do
eu como algo institui aquele hiato entre a génese absoluta projetada e
exigida e o que ¢é refletido, o eu como objeto: a exigéncia da génese
nao € satisfeita, o refletido ndo concorda com o padrao de medida da
reflexdo e, justamente por isso, ha um objeto, um Gegenstand. Ao mesmo
tempo, contudo, ndo podemos nos esquecer que sé ha limitagao porque
ha a exigéncia do infinito, a prdpria infinitude oriunda da capacidade
criadora da razdo, que, por isso, ndao pode ceder mesmo que a reflexao
nao tenha satisfeito a exigéncia, mas se recoloca, entao, como exigéncia
permanente, instituidora do saber. E nesse sentido que Fichte fala de
uma limitagio origindria do préprio eu, inscrita na propria forma-reflexao,
mas simultaneamente da sua permanente infinitude insita a essa sua
causalidade criadora, responsavel pelo ideal do eu, enquanto padrao de
medida da reflexao. Nisto, alids, se mostra nessa estrutura de génese
do saber fatico, a unificagao sintética de limite e ilimitacdo, de finitude
e infinitude, na qual ambos estao em uma determinagao reciproca: sem
infinitude nao ha limite para o eu e, por conseguinte, nao ha consciéncia,
nem saber e objeto; ao mesmo tempo, sem limite, ndo ha consciéncia
nem consciéncia da propria capacidade criadora do eu. Como diz Fichte,
“sem uma infinitude, ndo ha uma delimita¢do: sem uma delimitacao,
nao ha uma infinitude: infinitude e delimita¢do sdo um e o mesmo
termo sintético” (Fichte, 1984: 113 (GA 1/2: 214)). Exatamente como se
passava com o sublime matematico kantiano: nao é possivel a razao
tomar consciéncia do limite da imaginagao e da finitude em geral senao
através da exigéncia da infinitude, ao mesmo tempo € pela limitagao da
imaginagao que ela toma consciéncia de sua destinacao suprassensivel.

Querem um exemplo, por certo, derivado e distante, mas que pode
ajudar a elucidar o que esta sendo dito? Ele esta aqui, bem diante de
nos. Ao ler o titulo deste texto mesmo — “Da génese do sensivel a partir
do inteligivel” —, essas palavras, o leitor, antes mesmo que tenha inicio a
leitura, ja formulou para si mesmo uma série de suposi¢des sobre aquilo
que sera tratado — todas elas calcadas em sua experiéncia intelectual e
cultural, a comegar pela propria lingua portuguesa: o texto, dizem essas
suposigoes, deve ser sobre isso, ou sobre aquilo; o sensivel deve significar
as sensagdes ou as paixdes ou o que é da natureza; o inteligivel deve
designar o mundo das ideias, um ideal, ou o espirito; o texto, enfim,
deve falar da origem disso a partir daquilo ou daquilo a partir disso etc.
Todas essas suposi¢des nao foram claramente formuladas pelo leitor,
elas ndo sao o conceito determinado de um objeto e elas nem mesmo

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



110 Francisco PrRaTA GASPAR

se configuram como uma hipotese que poderia se comprovar ao fim da
leitura do texto, ja que ndo se trata de uma unica tese clara e distinta
que recebe ou nao comprovagao das palavras do texto. Mas essas
suposigdes criaram um campo de expectativas, uma pré-compreensao do
objeto em questao, portanto, anterior ao objeto, somente no interior da
qual, todavia, cada leitor esta a compreender o que esta lendo agora: o
tema aqui dissertado é interpretado em concorddncia ou discordincia com
essa rede trangada a partir dessas suas suposi¢des iniciais. Quer dizer,
sem esse campo de expetativas e exigéncias — exigéncias porque deve ser
assim, deve ser assado, deve ser isso, deve ser aquilo —, o que chamamos de
campo transcendental, ndo poderia nem mesmo haver inteligibilidade
das palavras aqui lidas. Nao € uma representagao determinada do que
vem a ser dito, ndo é o conhecimento de um objeto, € uma mera criagao
da razao, e no entanto, seu uso esta na base da compreensao do tema
agora dissertado, esta posto em vista disso. Ora, todo esse procedimento
que teve lugar na cabeca de cada um dos leitores, é precisamente uma
formacao derivada, bem palida e longinqua da estrutura de passagem
do Absoluto para a consciéncia fatica. Sem o campo de expectativa,
nao ha objeto inteligido para o leitor, mas sem o proprio tema agora
dissertado, essas exigéncias nao se realizariam.

1A%

Por tudo isso, é hora de voltarmos a questao inicial de que partimos
e avaliarmos se a critica de Schelling e companhia tem sua razao ou nao.
Afinal, é por aqui que podemos compreender em toda a sua amplitude o
que esta emjogo quando se dizia que a abertura do campo transcendental
significa a abertura de toda objetividade para a razao. E neste momento,
pois, em que o saber comeca a se instaurar, a determinabilidade tem
lugar e em que contemplamos o nascimento da consciéncia, que
podemos compreender a génese dos dominios do saber, reconduzindo-
os cada um deles a essa estrutura de passagem, a reflexdao sobre si do
eu, esta sendo, pois, a raiz comum de natureza e espirito. A saber, se
a reflexdao so considera o objeto refletido, entdao ele tera de aparecer
necessariamente determinado e, dada a inconsciéncia do eu de seu
produzir, como algo dado e independente da propria reflexao: ele aparece
a consciéncia, portanto, como o que a limita e esta “contraposto” a ela,
isto é: Gegenstand. Temos ai a perspectiva tedrica do saber, seu dominio é
o da natureza. Esta surge, por conseguinte, ndo pela consideragao do que

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



DA GENESE DO SENSIVEL A PARTIR DO INTELIGIVEL 111

deve ser, mas daquilo que €, portanto, referente ao objeto determinado,
que, como vimos, so existe porque nao ha concordancia com o ideal da
génese, mas negacao da génese. Isso significa, todavia, que nao existe
uma “natureza” fora do saber, que aquilo que chamamos de “natureza”
¢ tdo somente uma significacdo que encontra sua origem na estrutura da
razao, resultado de uma determinada perspectiva sua. Sem a exigéncia
de génese, sem a nao realiza¢dao da génese e sem a consideragao daquilo
que €, nao haveria natureza. “Pela doutrina da ciéncia, conclui Fichte,
esta dada, como necessaria, uma natureza a ser considerada, segundo
seu ser e suas determinagdes, como independente de n6s” (Fichte, 1984:
25 (GA 1/2: 135) — trecho da segunda edicao).

Mas, como ja vimos, ndo ha igualmente limitacao sem a infinitude da
razao e sua capacidade criadora do ideal. Assim, se a reflexao considera
nao o que aparece determinado a ela, mas a exigéncia de génese que
estd em seu fundamento, abre-se a ela a ordem do dever-ser, dos fins
que a razao pode se colocar independentemente daquilo que é, o eu
podendo agir em concorddncia com o ideal. Depois de ter deduzido essa
exigéncia de génese como fonte de toda objetividade, dizendo que “é
exigida a concordancia do objeto com o eu”, Fichte puxa uma nota, na
qual identifica essa exigéncia com o “imperativo categérico de Kant”.
Mas, notemos: essa identificagao sé se verifica segundo a forma da agao,
porque, enquanto mandamento moral, ela s6 aparece a consciéncia mais
tarde, quando o eu ja tomou consciéncia dos objetos e de si mesmo. O
que esta em questdo, afinal, nesse momento anterior da dedugao € a
origem dessa agao. Fichte escreve ali:

se em alguma parte se torna claro que Kant colocou
como fundamento de seu procedimento critico, embora
tacitamente, exatamente as premissas que a doutrina da
ciéncia estabelece, é aqui. Como teria ele jamais podido
chegar a um imperativo categdrico, como postulado
absoluto de concordancia com o eu puro, sem partir da
pressuposicao de um ser absoluto do eu, pelo qual tudo
estaria posto, e que, na medida em que nao ¢, ao menos
deveria ser (Fichte, 1984: 140 (GAI/2: 396) — nota).”

% Lembremos que, no fundamento do dever moral, tal como estabelecido

por Kant, havia de se pensar também no ideal de uma razao, na qual todo
subjetivo concordasse com o objetivo, isto é, o ideal de uma vontade santa, a qual

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



112 Francisco PraTA GASPAR

Logo, ha moral e um “dominio do conceito da liberdade”, como
dizia Kant, porque no fundamento da razao em geral esta inscrita uma
exigéncia de génese que, quando aplicada as agdes, determina o agir
moral e exige que tais agdes sejam conformes o seu mandamento. Sem,
portanto, essa exigéncia de génese, nao haveria essa significacdo que
chama pelo nome de “espirito”: se falamos de espirito e, em geral, da
liberdade, é porque a razao se estrutura dessa maneira.

Ora, mas assim como ndo ha limitagdo sem infinitude e vice-
versa, assim também ndo ha natureza sem espirito e vice-versa: ambos
conceitos constituem um todo tinico, no qual cada termo remete ao outro
reciprocamente. Nao € possivel pensar na capacidade criadora sem ter
ao fundo aquilo que ¢, isto €, sem a natureza, nao ha espirito; por sua vez,
é sO na oposicgao a atividade criadora, enquanto padrao de medida, que
é possivel compreender isso que esta ai diante de nds e que foge a essa
atividade: sem espirito, ndo ha natureza — figura e fundo, portanto, estao
em determinagdo reciproca e um nao € possivel sem o outro, podendo
cada uma ser o fundo da outra conforme a perspectiva adotada. E como
se ambos 0s conceitos, natureza e espirito ou, se quiserem, natureza e
cultura, possuissem na doutrina da ciéncia um estatuto “funcionalista”,
em que o saber se realiza tnica e exclusivamente através desse par de
dominios, quer dizer, a consciéncia empirica € perpassada por essas
duas significagdes e s6 pode ter lugar circundada por elas, tudo isso
deduzido geneticamente da estrutura de passagem do Absoluto para o
saber.

Muito longe, portanto, da doutrina da ciéncia pressupor o conceito
de natureza, tal como pretendia Schelling e companhia, ela fornece, na
verdade, a génese da sua significagdo, o fundamento de por que ha algo
como a natureza para a razao; e ao contrario do que acusava Schelling,
se o termo que aparece nessa dedug¢do do dominio da natureza seja o de
“oposi¢ao” — o objeto esta “oposto” a exigéncia de génese —, tal termo

seria, precisamente, a realiza¢do da génese, que, como nao ocorre, tem de ser
uma exigéncia, formulada no ideal. Sobre isso ver Kant, 1902, IV: 412-3. Nao
é a toa que Fichte define todo querer como um postular a efetividade (Fichte,
1962, GA 1V/3: 423), no qual a realidade do objeto desejado é exigida: “querer
algo significa: exigir <fordern> que um objeto determinado, que no querer s6 é
pensado como possivel, seja objeto efetivo na experiéncia (...). Em todo querer se
encontra o postulado de um objeto fora de nds e é pensado em seu conceito algo
que nao somos” (Fichte, 1962, GA 1/5: 41).

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



DA GENESE DO SENSIVEL A PARTIR DO INTELIGIVEL 113

deve ser entendido a partir do carater reflexionante dessa estrutura de
passagemdoAbsoluto paraaconsciéncia, isto€, comoalgo queédecalcado
do campo transcendental naquela relagdo de finalidade subjetiva. Em
hipotese alguma tal termo deve ser entendido materialmente, segundo
uma causalidade eficiente, como uma oposi¢ao que deva ser aniquilada,
mas € objeto porque esta em oposicao a exigéncia de génese da razao
e s por isso € algo compreendido pela razao ou simplesmente €. Na
verdade, determinar esse dominio como produtividade anterior ao
advento do eu, como seu “passado transcendental”, identificando, por
conseguinte, espirito e natureza, ja é admiti-lo como objeto, ao qual cabe
estas tais determinagdes; ja €, por conseguinte, uma agao posterior, fruto
de uma determinada representacio positiva e teleolégica da natureza, vale
dizer, de uma determinada “visao de mundo”, que, por isso mesmo,
pressupde necessariamente o prévio estabelecimento desse dominio ou
dessa significagdo originaria e, a fortiori, a propria génese da consciéncia
e do saber fatico — ndo sem razao Kant chamava o juizo teleologico de
finalidade objetiva, que se d4, por conseguinte, depois da consciéncia; é
uma sintese post factum, dizia Fichte. Quer dizer, a filosofia da identidade
de Schelling ainda fica presa a consciéncia empirica, fatica, tal como faz
todo dogmatismo e toda filosofia pré-critica. Por fim, fica claro em que
sentido Fichte pode dizer que “o mundo inteligivel € a condigao do
mundo dos fendmenos; o tltimo é construido sobre o primeiro” (Fichte,
1962, GA 1V/3: 424): o mundo inteligivel designa o ideal da reflexao
sobre si do eu e estd no fundamento do mundo sensivel e, claro, de toda
consciéncia empirica, na medida em que tais tém sua existéncia apenas
em fungdo da exigéncia de realizacdo desse fim inscrito na razao. O
conceito de mundo, por conseguinte, ¢ deduzido da prépria estrutura
da razao e, mais particularmente, daquela que opera a passagem do
Absoluto para a consciéncia empirica. Enfim, essa dedu¢ao do mundo
sensivel a partir do mundo inteligivel ndo implica em uma recaida pre-
critica por parte da doutrina da ciéncia.*® Ao contrario, ela se realiza

% Com razdo, Giinter Zoller denominou esse modo de ver de

“noumenalismo  transcendental”,  opondo-lhe um = “noumenalismo
transcendente”, que justamente designaria um sistema filosofico pré-critico.
Ele escreve: “For Fichte, the intelligible world or the world of noumena is not
a realm of supersensible objects given to the intellect in some speculative or
moral-practical orientation reaching beyong the world sense or nature. Rather,
the intelligible or noumenal ist a necessary product of thinking and its laws. It is

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



114 Francisco PraTA GASPAR

justamente para executar a contento o programa de dedugao genética de
tudo aquilo que aparece na consciéncia. E se voltarmos ao nosso exemplo
dado anteriormente, ha de se perguntar se o texto foi inteligivel para o
leitor, o que significa: se ele, em alguma medida, pdde corresponder ou
concordar com as expectativas e exigéncias feitas pelo leitor no inicio da
sua leitura e, caso tenha concordado, se ele tenha desperto nele, quem
sabe?, um sentimento de prazer. Oxala!

Bibliografia

Cecchinato, G. (2009). Fichte und das Problem einer Asthetik. Wiirzburg:
Ergon.

Fichte, J. G. (1986). WL 1804 II° Vortrag. Hamburg: Felix Meiner.

__ (1984). A doutrina-da-ciéncia de 1794 e outros escritos. R. Rodrigues
Torres Filho. (trad.) Sao Paulo: Abril Cultural.

__ (1962). Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. R.
Lauth. (org.) 42 vols. Stuttgart: frommann-holzboog.

Gaspar, F. (2015). Fichte e Schelling em confronto - filosofia da reflexao
ou nao? Dois Pontos, 12/2, 79-97.

Gorland, 1. (1973). Die Entwicklung der Friihphilosophie Schellings in der
Auseinandersetzung mit Fichte. Frankfurt am Main: Klostermann.
Guéroult, M. (1930). L'évolution et la Structure de la Doctrine de la Sciense

chez Fichte. Strasbourg: Les Belles Lettres.

Hegel, G.W.F. (2015). Differenz des Fichte’schen und Schelling’schen
Systems der Philosophie. In: Hauptwerke in sechs Béinden. Hamburg:
Felix Meiner.

Hiihn, L. (1992). Fichte und Schelling oder: Uber die Grenze menschlichen
Wissens. Stuttgart: Metzler.

Kant, I. (1974). Kritik der reinen Vernunft. Frankfurt a. M: Suhrkamp.

__ (1902). Kants Gesammelte Schriften: herausgegeben von der Deutschen
Akademie der Wissehschaften. 29 vols. Berlin: Felix Meiner.

Lauth, R. (1975). Die Entstehung von Schellings Identidtsphilosophie in
der Auseinandersetzung mit Fichtes Wissenschaftslehre (1795-1801).
Freiburg und Miinchen: Alber.

__(1965). Zur Idee der Transzendentalphilosophie. Miinchen und Salzburg;:
Anton Pustet.

part of the coming about of experience and a reflection of human finitude rather
than its transcendence”. (Zéller, 2000: 113).

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



DA GENESE DO SENSIVEL A PARTIR DO INTELIGIVEL 115

Metz, W. (1991). Kategoriendeduktion und produktive Einbildungskraft — in
der theoretischen Philosophie Kants und Fichtes. Stuttgart: Frommann-
Holzboog.

Schelling, F. (1976). Historisch-kritische Ausgabe. W. Jacobs. (org.) Stuttgart:
frommann-holzboog.

___ (1965). Schellings Werke. Schroter, M. (org.) Munique: Becksche.

Thomas-Fogiel, 1. (2000). Critique de la Représentation — Etude sur Fichte.
Paris: Vrin.

Traub, H. (2000). Schellings Einfluss auf die WL 1804. Oder: ‘Manche
Biicher sind nur zu lange geratene Briefe’. In: Fichte Studien.
Amsterdem-Atlanta: Rodopi.

Zoller, G. (2006). Fichte, Schelling und die Riesenschlacht um das Sein.
In: U. Baumann. (org.) Fichte in Berlin — Spekulative Ansitze einer
Philosophie der Praxis. Hannover: Wehrhahn.

___(2000). Fichte’s Transcendental Philosophy — the Original Duplicity of
Intelligence and Will. Cambridge: Cambridge University Press.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)





