
Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Markus Gabriel. (2016). Por qué el mundo no existe. Enrique G. de la 
G. (trad.) México: Océano. 247 pp. 

La querella de la escuela eleática resurge con el libro más reciente de 
Markus Gabriel, en lo que parecieran los estertores de la posmodernidad. 
Siendo el catedrático de filosofía más joven de Alemania, la publicación 
de Por qué el mundo no existe —best seller en 2013— es su contribución 
más importante al nuevo realismo, la corriente filosófica que propugna 
la reconciliación entre realistas y constructivistas. 

El ensayo de Gabriel, calificado por Žižek como «un majestuoso 
experimento mental», está dividido en seis capítulos, con un prólogo 
—oportuno para quienes no estén familiarizados con las propuestas 
del nuevo realismo— y un epílogo. Se incluye, además de un índice 
onomástico, un glosario de términos. No es éste un libro de filosofía 
vertiginoso y asfixiante, como suele haberlos: su estilo es ameno, 
conciso y provocador, atestado de ejemplos allí donde pareciera que la 
discusión estaría restringida al ámbito académico, pero sin perder un 
ápice de seriedad. El cuidado en la traducción de Enrique G. de la G. 
permite aun al lector no filósofo comprender las consecuencias de la 
tesis fundamental de Markus Gabriel: que el mundo no existe. 

El primer capítulo, basado en buena medida en el Tractatus de 
Wittgenstein, distingue “mundo” (el ámbito en que acaecen todos 
los ámbitos) de “universo” (el ámbito de objetos experimentalmente 
cognoscible por las ciencias naturales). Así, el universo ha de considerarse 
como un ámbito más dentro del mundo y se evita el error naturalista de 
reducir el mundo al ámbito de lo experimental. Para Gabriel, «el mundo 
no es ni la totalidad de las cosas, ni la totalidad de los hechos, sino aquel 
ámbito en que acaecen todos los ámbitos que existen» (p. 60). 

Mientras que el realismo clásico «se interesaba tan sólo por el 
mundo sin espectadores» y el constructivismo «basaba el mundo y todo 
lo que es el caso en nuestras presunciones» (p. 19), el nuevo realismo 
«asume que los pensamientos sobre realidades existen con el mismo 
derecho que los hechos sobre los que reflexionamos» (p. 18). Para 
Gabriel, el conflicto entre realistas y constructivistas no aporta nada 
al pensamiento filosófico de nuestra época, pues ambos «fracasan en 
una simplificación infundada de la realidad, en tanto que la entienden, 
unilateralmente, como el mundo sin espectadores o [...] como el mundo 
de los espectadores» (pp. 18-19).



440 Tópicos, Revista de Filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

El énfasis de Gabriel en distinguir ontología y metafísica, si bien 
que no es original, supone una aportación mucho más considerable al 
debate filosófico. Por mor de la tesis que sustenta el libro, la ontología 
se define como el análisis del significado de la existencia, mientras 
que la metafísica es tenida por «el intento por desarrollar una teoría 
del todo» (p. 14). Vista así, la metafísica se convierte no sólo en la 
más interdisciplinaria de las ciencias, sino en la misma condición de 
posibilidad de la interdisciplinariedad.

El segundo capítulo, el mejor logrado de la obra en lo que a ontología 
respecta, aborda el problema de la existencia, que Gabriel define como 
«el hecho de que algo aparezca en un campo de sentido», siendo éste la 
unidad ontológica básica, «el sitio en el que fundamentalmente acaece 
algo» (p. 67). La existencia (del lat. ex sistire: «surgir, nacer de») no se 
trata de la aparición, sin más, de algo en el mundo, sino la aparición 
en uno de sus ámbitos. Para el autor es imprescindible distinguir 
“objeto” —aquello sobre lo que reflexionamos con ideas susceptibles de 
ser verdaderas, no necesariamente de carácter espacio-temporal— de 
“ámbitos de objetos” —el entorno que contiene una especie particular 
de objetos y en que rigen leyes que los cohesionan—, aludiendo a su 
principal diferencia: las características que se les adjudican, lo que en 
filosofía se conoce más o menos generalmente como sustancia. Luego 
de evidenciar lo absurdo de la postura dualista, el autor dedica varias 
páginas a mostrar el error del monismo, con lo que el pluralismo —con 
Leibniz al frente— toma ventaja frente a sus contrincantes metafísicos. 
En este tenor, la ontología plural de Markus Gabriel parece más cercana 
a la equivocidad del ser que postula la metafísica aristotélica, idea que 
aparece más desarrollada en Fields of Sense: A New Realist Ontology (2015) 
—Por qué el mundo no existe fue publicado, originalmente, bajo el título 
de Warum es die Welt nicht gibt en 2013—. La respuesta a por qué no 
existe el mundo se vislumbra al final de este capítulo, cuando Gabriel 
argumenta que:

1.	 El mundo es el ámbito de todos los ámbitos. 

2.	 La  existencia  tiene  que  ver  con  que  algo  acontezca  en  el 
mundo. 

3.	 Lo anterior significa que algo acontece en el mundo sólo 
cuando acontece en un ámbito (en un campo de sentido).



441Reseñas

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

4.	 Por tanto, el mundo no puede existir, porque implicaría 
aparecer dentro de un ámbito que lo contenga, pero el mundo 
no puede estar contenido en un ámbito.

Según la tesis de Gabriel, “el mundo no existe, sino sólo infinitos 
mundos que se traslapan en parte, pero que, en parte, son independientes 
entre sí en cada aspecto” (p. 83) Esto no quiere decir que los mundos 
“sean perspectivas de un único mundo, sino que tan sólo existen los 
muchos mundos pequeños y no sólo en mi imaginación” (p. 22). Con 
esa idea en mente arranca el tercer capítulo, titulado como el libro. En él, 
retomadas las premisas con que inicia Markus Gabriel su argumentación, 
se concluye que el mundo no puede existir porque la existencia implica 
aparecer dentro de un ámbito, pero el mundo no puede estar dentro de 
uno: el mundo es el omniabarcante ámbito de los ámbitos.

Para quienes pudieran objetar que la existencia es contraria a la 
alucinación, el error o la imaginación, Gabriel señala que “la existencia 
no está conectada con que algo acaezca en el universo”, y que no trata 
exclusivamente de objetos físicos y materiales, sino que se trata siempre 
de “la existencia [la aparición] en un campo de sentido específico” (p. 
111). De esta manera se zafa de la imagen exclusivamente naturalista del 
mundo que “confunde la existencia con el ámbito de lo perceptible por 
el sentido” (p. 113).

El cuarto capítulo, que embona perfectamente con la argumentación 
que esbozó en el tercero, arremete contra la imagen científica del mundo 
partiendo de su estudio por parte de las ciencias naturales. Critica la 
pretensión moderna de eliminar al hombre del mundo —al que se 
identificó con el universo— y, con ello, el repudio a reconocer que 
algo de verdad encierra la experiencia personal; esta idea la explora a 
profundidad en Yo no soy mi cerebro (2016), bajo el presupuesto de que 
el mismo conocimiento científico tiene serias limitantes que devienen 
determinismos. “En la era de la ciencia —acusa Gabriel— se considera 
sospechoso el mundo humano, [considerado] ámbito de ilusiones, 
mientras que el mundo de la ciencia, el universo, se ha vuelto la medida de 
la objetividad”, pero gracias a la inserción de la ontología de los campos 
de sentido se concluye que “no puede existir ninguna capa fundamental 
de la realidad, el mundo en sí mismo, pues siempre se presenta deforme 
ante nuestros registros” (p. 122); lo anterior, sin embargo, no se opone al 
progreso médico, económico, político y hasta gastronómico que supone 
el ideal moderno de cientificidad. Es en este capítulo que el realismo 



442 Tópicos, Revista de Filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

de Markus Gabriel retoma las tesis que otros filósofos como Thomas 
Nagel, Paul Boghossian y Maurizio Ferraris han argumentado contra 
una filosofía de corte exclusivamente naturalista: la ontología plural 
propuesta en el libro tiene la ventaja de evitar el reduccionismo que 
suponen tanto la metafísica clásica (en la que se excluye al observador 
por señalar al objeto) como el constructivismo posmoderno (en el que se 
excluye cualquier cosa por lo que el sujeto dice de ella).

El hecho de que hay cosas verdaderas que no son comprobables 
mediante la ciencia empírica da pie al análisis del capítulo quinto: “El 
sentido de la religión”. Siguiendo a Schleiermacher, que entendía por 
religión la predisposición a la pluralidad, Gabriel la define como “una 
forma de la búsqueda de sentido” (p. 187), en tanto que Dios es tenido 
por “la idea de que la totalidad rebosa de sentido, aunque supere nuestra 
fuerza racional” (p. 180). Sin embargo, como consecuencia lógica de la 
ontología de los campos de sentido, que el mismo Gabriel ha señalado 
como su especial contribución al nuevo realismo, la idea de Dios como 
“un gran regente que dirige el universo y la vida humana” no existe, 
pues si el mundo no existe, tampoco existe alguien que gobierne su 
supuesta totalidad. Esto no quiere decir que “la religión o el discurso 
sobre Dios sean sinsentidos. Al contrario, el sentido de la religión se 
descubre en el reconocimiento de nuestra finitud” (p. 195), como apuntó 
Kierkeggard; sin embargo, “la existencia de Dios no es un asunto de 
las ciencias naturales, puesto que Dios, evidentemente, no acaece en el 
universo” (p. 196). Gabriel evita hacer cualquier pronunciamiento sobre 
Dios, que relega explícitamente a la ciencia teológica; reserva para la 
filosofía, en todo caso, la pregunta sobre en qué campo de sentido existe.

El sexto capítulo del libro estudia el sentido del arte; se trata, quizá, 
con el epílogo, de lo más atractivo que ofrece su autor. Para Gabriel, 
vamos a museos “porque ahí experimentamos la libertad de verlo todo 
de otra manera. En contacto con el arte aprendemos a liberarnos de la 
suposición de que existe un orden estipulado del mundo, del que somos 
espectadores pasivos” (p. 197). El arte puede verse comprometido con 
el perspectivismo, la postura que niega la objetividad de la realidad por 
mor de las perspectivas que de ella se tengan. Gabriel distingue y refuta 
dos posturas derivadas el perspectivismo: el objetivo, que sobrevalora 
la capacidad de verdad de las perspectivas en tanto que refieren a una 
realidad aperspectiva, y el subjetivo, que minusvalora la capacidad de 
verdad de las perspectivas, en tanto que las entiende como velos que nos 
ocultan la realidad.



443Reseñas

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

El epílogo hace una apología de la televisión como “modo 
fundamental de apropiación del mundo”, entendida ésta como la 
actividad humana que, en una situación de lejanía, nos permite 
determinar las características relevantes de un objeto (p. 221). Luego de 
las diatribas de Giovanni Sartori y Karl Popper contra la televisión, la 
vindicación de Gabriel resulta temeraria. No obstante, las referencias 
a series televisivas de Por qué el mundo no existe —golpe asestado a los 
paladines del purismo filosófico— están pensadas para un público no 
solamente familiarizado con ese modo de esparcimiento, sino dispuesto 
a pensar gracias a él: “La televisión nos puede liberar de la ilusión de que 
existe un mundo único, omniabarcante. En una serie de televisión, o en 
una película, podemos desarrollar distintas perspectivas a partir de una 
situación” (p. 232). Que el mundo no existe, argumenta Gabriel, es una 
noticia gratificante; permite rematar el libro con una sonrisa liberadora: 
“No hay un superobjeto al que hemos sido destinados mientras 
vivamos, sino que estamos implicados en infinitas posibilidades para 
aproximarnos a lo infinito, pues sólo de esa manera es posible que exista 
todo lo que existe” (p. 233).

Aun con las ventajas que representa la ontología plural de Gabriel, 
por encima de los metafísicos clásicos y los filósofos constructivistas, 
hay, sin embargo, un elemento que conviene tener muy en claro al 
acercarse al libro. Hay no pocos realistas contemporáneos: el de Gabriel 
se añade a una lista considerable de pensadores entre los que destacan 
el ya mencionado Maurizio Ferraris, Quentin Meillasoux, Graham 
Harman, Hilary Putnam y Manuel de Landa, entre otros. La aportación 
de la ontología plural que Gabriel hace al “nuevo realismo” no se 
trata de una aportación que repercuta en todas las corrientes realistas 
contemporáneas. No hay que confundir, pues, la corriente acuñada 
como “nuevo realismo” por Ferraris y Gabriel con otro tipos de realismo 
que, aun cuando puedan tener enemigos en común, suponen esfuerzos 
y premisas harto distintos.

Oswaldo Gallo Serratos
Universidad Iberoamericana


