Markus Gabriel. (2016). Por qué el mundo no existe. Enrique G. de la
G. (trad.) México: Océano. 247 pp.

La querella de la escuela eleatica resurge con el libro mas reciente de
Markus Gabriel, en lo que parecieran los estertores de la posmodernidad.
Siendo el catedratico de filosofia mas joven de Alemania, la publicaciéon
de Por qué el mundo no existe —best seller en 2013— es su contribuciéon
mas importante al nuevo realismo, la corriente filosofica que propugna
la reconciliacién entre realistas y constructivistas.

El ensayo de Gabriel, calificado por Zizek como «un majestuoso
experimento mental», esta dividido en seis capitulos, con un prologo
—oportuno para quienes no estén familiarizados con las propuestas
del nuevo realismo— y un epilogo. Se incluye, ademas de un indice
onomastico, un glosario de términos. No es éste un libro de filosofia
vertiginoso y asfixiante, como suele haberlos: su estilo es ameno,
conciso y provocador, atestado de ejemplos alli donde pareciera que la
discusion estaria restringida al ambito académico, pero sin perder un
apice de seriedad. El cuidado en la traduccién de Enrique G. de la G.
permite aun al lector no filésofo comprender las consecuencias de la
tesis fundamental de Markus Gabriel: que el mundo no existe.

El primer capitulo, basado en buena medida en el Tractatus de
Wittgenstein, distingue “mundo” (el ambito en que acaecen todos
los ambitos) de “universo” (el ambito de objetos experimentalmente
cognoscible por las ciencias naturales). Asi, el universo ha de considerarse
como un ambito mas dentro del mundo y se evita el error naturalista de
reducir el mundo al ambito de lo experimental. Para Gabriel, «el mundo
no es ni la totalidad de las cosas, ni la totalidad de los hechos, sino aquel
ambito en que acaecen todos los ambitos que existen» (p. 60).

Mientras que el realismo clasico «se interesaba tan sélo por el
mundo sin espectadores» y el constructivismo «basaba el mundo y todo
lo que es el caso en nuestras presunciones» (p. 19), el nuevo realismo
«asume que los pensamientos sobre realidades existen con el mismo
derecho que los hechos sobre los que reflexionamos» (p. 18). Para
Gabriel, el conflicto entre realistas y constructivistas no aporta nada
al pensamiento filoséfico de nuestra época, pues ambos «fracasan en
una simplificacion infundada de la realidad, en tanto que la entienden,
unilateralmente, como el mundo sin espectadores o [...] como el mundo
de los espectadores» (pp. 18-19).

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



440 Toricos, REvista DE FiLosoFia

El énfasis de Gabriel en distinguir ontologia y metafisica, si bien
que no es original, supone una aportacién mucho mas considerable al
debate filosofico. Por mor de la tesis que sustenta el libro, la ontologia
se define como el andlisis del significado de la existencia, mientras
que la metafisica es tenida por «el intento por desarrollar una teoria
del todo» (p. 14). Vista asi, la metafisica se convierte no so6lo en la
mas interdisciplinaria de las ciencias, sino en la misma condicién de
posibilidad de la interdisciplinariedad.

El segundo capitulo, el mejor logrado de la obra en lo que a ontologia
respecta, aborda el problema de la existencia, que Gabriel define como
«el hecho de que algo aparezca en un campo de sentido», siendo éste la
unidad ontoldgica basica, «el sitio en el que fundamentalmente acaece
algo» (p. 67). La existencia (del lat. ex sistire: «surgir, nacer de») no se
trata de la aparicion, sin mas, de algo en el mundo, sino la aparicién
en uno de sus ambitos. Para el autor es imprescindible distinguir
“objeto” —aquello sobre lo que reflexionamos con ideas susceptibles de
ser verdaderas, no necesariamente de caracter espacio-temporal— de
“ambitos de objetos” —el entorno que contiene una especie particular
de objetos y en que rigen leyes que los cohesionan—, aludiendo a su
principal diferencia: las caracteristicas que se les adjudican, lo que en
filosofia se conoce mas o menos generalmente como sustancia. Luego
de evidenciar lo absurdo de la postura dualista, el autor dedica varias
paginas a mostrar el error del monismo, con lo que el pluralismo —con
Leibniz al frente— toma ventaja frente a sus contrincantes metafisicos.
En este tenor, la ontologia plural de Markus Gabriel parece mas cercana
a la equivocidad del ser que postula la metafisica aristotélica, idea que
aparece mas desarrollada en Fields of Sense: A New Realist Ontology (2015)
— Por qué el mundo no existe fue publicado, originalmente, bajo el titulo
de Warum es die Welt nicht gibt en 2013—. La respuesta a por qué no
existe el mundo se vislumbra al final de este capitulo, cuando Gabriel
argumenta que:

1. Elmundo es el ambito de todos los ambitos.

2. La existencia tiene que ver con que algo acontezca en el
mundo.

3. Lo anterior significa que algo acontece en el mundo sélo
cuando acontece en un ambito (en un campo de sentido).

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



RESENAS 441

4. Por tanto, el mundo no puede existir, porque implicaria
aparecer dentro de un ambito que lo contenga, pero el mundo
no puede estar contenido en un ambito.

Segtin la tesis de Gabriel, “el mundo no existe, sino sélo infinitos
mundos que se traslapan en parte, pero que, en parte, son independientes
entre si en cada aspecto” (p. 83) Esto no quiere decir que los mundos
“sean perspectivas de un tnico mundo, sino que tan sdlo existen los
muchos mundos pequenos y no s6lo en mi imaginacion” (p. 22). Con
esa idea en mente arranca el tercer capitulo, titulado como el libro. En €,
retomadas las premisas con que inicia Markus Gabriel su argumentacion,
se concluye que el mundo no puede existir porque la existencia implica
aparecer dentro de un ambito, pero el mundo no puede estar dentro de
uno: el mundo es el omniabarcante &mbito de los ambitos.

Para quienes pudieran objetar que la existencia es contraria a la
alucinacidn, el error o la imaginacion, Gabriel sefiala que “la existencia
no esta conectada con que algo acaezca en el universo”, y que no trata
exclusivamente de objetos fisicos y materiales, sino que se trata siempre
de “la existencia [la aparicion] en un campo de sentido especifico” (p.
111). De esta manera se zafa de la imagen exclusivamente naturalista del
mundo que “confunde la existencia con el ambito de lo perceptible por
el sentido” (p. 113).

El cuarto capitulo, que embona perfectamente con la argumentacion
que esbozd en el tercero, arremete contra la imagen cientifica del mundo
partiendo de su estudio por parte de las ciencias naturales. Critica la
pretension moderna de eliminar al hombre del mundo —al que se
identificé con el universo— vy, con ello, el repudio a reconocer que
algo de verdad encierra la experiencia personal; esta idea la explora a
profundidad en Yo no soy mi cerebro (2016), bajo el presupuesto de que
el mismo conocimiento cientifico tiene serias limitantes que devienen
determinismos. “En la era de la ciencia —acusa Gabriel — se considera
sospechoso el mundo humano, [considerado] ambito de ilusiones,
mientras que el mundo de la ciencia, el universo, se ha vueltolamedida de
la objetividad”, pero gracias a la insercion de la ontologia de los campos
de sentido se concluye que “no puede existir ninguna capa fundamental
de la realidad, el mundo en si mismo, pues siempre se presenta deforme
ante nuestros registros” (p. 122); lo anterior, sin embargo, no se opone al
progreso médico, econdmico, politico y hasta gastronomico que supone
el ideal moderno de cientificidad. Es en este capitulo que el realismo

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



442 Tépicos, Revista DE FILOSOFiA

de Markus Gabriel retoma las tesis que otros filésofos como Thomas
Nagel, Paul Boghossian y Maurizio Ferraris han argumentado contra
una filosofia de corte exclusivamente naturalista: la ontologia plural
propuesta en el libro tiene la ventaja de evitar el reduccionismo que
suponen tanto la metafisica clasica (en la que se excluye al observador
por sefialar al objeto) como el constructivismo posmoderno (en el que se
excluye cualquier cosa por lo que el sujeto dice de ella).

El hecho de que hay cosas verdaderas que no son comprobables
mediante la ciencia empirica da pie al analisis del capitulo quinto: “El
sentido de la religion”. Siguiendo a Schleiermacher, que entendia por
religion la predisposicion a la pluralidad, Gabriel la define como “una
forma de la busqueda de sentido” (p. 187), en tanto que Dios es tenido
por “laidea de que la totalidad rebosa de sentido, aunque supere nuestra
fuerza racional” (p. 180). Sin embargo, como consecuencia légica de la
ontologia de los campos de sentido, que el mismo Gabriel ha sefialado
como su especial contribucion al nuevo realismo, la idea de Dios como
“un gran regente que dirige el universo y la vida humana” no existe,
pues si el mundo no existe, tampoco existe alguien que gobierne su
supuesta totalidad. Esto no quiere decir que “la religion o el discurso
sobre Dios sean sinsentidos. Al contrario, el sentido de la religion se
descubre en el reconocimiento de nuestra finitud” (p. 195), como apunto
Kierkeggard; sin embargo, “la existencia de Dios no es un asunto de
las ciencias naturales, puesto que Dios, evidentemente, no acaece en el
universo” (p. 196). Gabriel evita hacer cualquier pronunciamiento sobre
Dios, que relega explicitamente a la ciencia teoldgica; reserva para la
filosofia, en todo caso, la pregunta sobre en qué campo de sentido existe.

El sexto capitulo del libro estudia el sentido del arte; se trata, quiza,
con el epilogo, de lo mas atractivo que ofrece su autor. Para Gabriel,
vamos a museos “porque ahi experimentamos la libertad de verlo todo
de otra manera. En contacto con el arte aprendemos a liberarnos de la
suposicion de que existe un orden estipulado del mundo, del que somos
espectadores pasivos” (p. 197). El arte puede verse comprometido con
el perspectivismo, la postura que niega la objetividad de la realidad por
mor de las perspectivas que de ella se tengan. Gabriel distingue y refuta
dos posturas derivadas el perspectivismo: el objetivo, que sobrevalora
la capacidad de verdad de las perspectivas en tanto que refieren a una
realidad aperspectiva, y el subjetivo, que minusvalora la capacidad de
verdad de las perspectivas, en tanto que las entiende como velos que nos
ocultan la realidad.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



RESENAS 443

El epilogo hace una apologia de la television como “modo
fundamental de apropiacién del mundo”, entendida ésta como la
actividad humana que, en una situaciéon de lejania, nos permite
determinar las caracteristicas relevantes de un objeto (p. 221). Luego de
las diatribas de Giovanni Sartori y Karl Popper contra la television, la
vindicacion de Gabriel resulta temeraria. No obstante, las referencias
a series televisivas de Por qué el mundo no existe —golpe asestado a los
paladines del purismo filosofico— estan pensadas para un publico no
solamente familiarizado con ese modo de esparcimiento, sino dispuesto
a pensar gracias a €l: “La television nos puede liberar de la ilusion de que
existe un mundo tnico, omniabarcante. En una serie de television, o en
una pelicula, podemos desarrollar distintas perspectivas a partir de una
situacion” (p. 232). Que el mundo no existe, argumenta Gabriel, es una
noticia gratificante; permite rematar el libro con una sonrisa liberadora:
“No hay un superobjeto al que hemos sido destinados mientras
vivamos, sino que estamos implicados en infinitas posibilidades para
aproximarnos a lo infinito, pues s6lo de esa manera es posible que exista
todo lo que existe” (p. 233).

Aun con las ventajas que representa la ontologia plural de Gabriel,
por encima de los metafisicos clasicos y los fildsofos constructivistas,
hay, sin embargo, un elemento que conviene tener muy en claro al
acercarse al libro. Hay no pocos realistas contemporaneos: el de Gabriel
se afiade a una lista considerable de pensadores entre los que destacan
el ya mencionado Maurizio Ferraris, Quentin Meillasoux, Graham
Harman, Hilary Putnam y Manuel de Landa, entre otros. La aportacién
de la ontologia plural que Gabriel hace al “nuevo realismo” no se
trata de una aportacion que repercuta en todas las corrientes realistas
contemporaneas. No hay que confundir, pues, la corriente acunada
como “nuevo realismo” por Ferraris y Gabriel con otro tipos de realismo
que, aun cuando puedan tener enemigos en comun, suponen esfuerzos
y premisas harto distintos.

Oswaldo Gallo Serratos
Universidad Iberoamericana

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



