ARE THE FORMAL (OR Locicar) CONCEPTS
ONTOLOGICAL CATEGORIES?

Sergio Mota

Facultad de Psicologia, Universidad Auténoma de Madrid, Espafia
sergio.mota.v@gmail.com

Abstract

The main aim of this paper is to try to give an answer to the
question whether or not the formal concepts of Wittgenstein’s
Tractatus Logico-Philosophicus are ontological categories. My an-
swer is that ‘they are not’. Thus, after presenting a definition of
‘ontology’ (§2), and different readings of the initial propositions
of the Tractatus (§3), 1 present the notion of formal or logical
concept, as well as different interpretations with regard to the
role of these concepts in the Tractatus (§4). Later, and bearing in
mind what has been said in the previous sections, I give (I) my
own reading of the initial propositions in terms of conceptual or
grammatical expressions, (II) the distinction both in extension
and in intension between the notions of formal or logical concept
and ontological category, and (IlI) the dissolution of ontology,
but not of logic (§5). Lastly, I present the final conclusions that
summarize the core aspects of the preceding discussion (§6).

Keywords: Tractatus, Wittgenstein, formal concept, ontologi-
cal category, logic.

Received: 27 — 02 — 2017. Accepted: 02 — 05 — 2017.
DOI: http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.905

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018), 301-331.



302 SERGIO MoTA

(SON LOS CONCEPTOS FORMALES (O LOGICOS)
CATEGORIAS ONTOLOGICAS?!

Sergio Mota

Facultad de Psicologia, Universidad Auténoma de Madrid, Espafia
sergio.mota.v@gmail.com

Resumen

En este trabajo trato de dar respuesta a la cuestion acerca
de si los conceptos formales del Tractatus Logico-Philosophicus
de Wittgenstein son o no categorias ontoldgicas. Mi respuesta
es que no. Asi, después de ofrecer una definicién de ‘ontologia’
(§2) y diferentes lecturas sobre las proposiciones iniciales del
Tractatus (§3), presento la nocién de concepto formal o logico,
asi como diferentes interpretaciones en relacion con el papel
de esos conceptos en el Tractatus (§4). Después, y teniendo en
consideracion lo dicho en las secciones precedentes, presento (1)
mi propia lectura de las proposiciones iniciales en términos de
expresiones conceptuales o gramaticales, (II) la distincion tanto
en extension como en intension de las nociones de concepto
formal o ldgico y categoria ontoldgica y (III) la disolucion
de la ontologia, que no de la logica (§5). Finalmente ofrezco
unas conclusiones finales que recogen aspectos centrales de la
discusion precedente (§6).

Palabras clave: Tractatus, Wittgenstein, concepto formal,
categoria ontoldgica, logica.

Recibido: 27 — 02 — 2017. Aceptado: 02 — 05— 2017.

DOI: http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.905

! Quiero expresar mi gratitud a los profesores Vicente Sanfélix y Alejandro
Tomasini por tomarse la molestia de comentar, mediante correspondencia
personal, algunas de las cuestiones tratadas en una versiéon previa de este
articulo; asi como a los revisores andnimos por sus sugerentes comentarios y
valoraciones generales. Ademas, quiero agradecer especialmente a Jorge Ruiz-
Abanades su aguda lectura y comentarios. Este articulo ha sido parcialmente
escrito en Edimburgo; gracias a quienes, desinteresadamente, han hecho posible
su finalizacién.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



{SON LOS CONCEPTOS FORMALES (O LOGICOS) CATEGORIAS ONTOLOGICAS?>0

1. Introduccion

El objetivo del presente articulo es discutir si los conceptos formales
del Tractatus Logico-Philosophicus (1922; TLP, en adelante) de Wittgenstein
pueden entenderse o no como categorias ontoldgicas. En otras palabras:
me pregunto si es sensato y cabal decir que los conceptos formales
del TLP son categorias ontologicas. Si se concluye que si pueden ser
entendidos como categorias ontologicas, la siguiente cuestion es: ;pero
todos? ;Todos los conceptos formales que Wittgenstein enlista en el TLP
son categorias ontoldgicas, o s6lo unos pocos, digamos los de ‘objeto’
y ‘hecho simple’? Como trataré de defender en este articulo, ningun
concepto formal es una categoria ontologica y, por tanto, la cuestion
de si todos o solo algunos de los conceptos formales son categorias
ontoldgicas no puede siquiera formularse.

Para discutir esta cuestion, parece necesario presentar antes una serie
de puntos. En primer lugar qué voy a entender aqui por ‘ontologia’. En
segundo lugar, parece necesario discutir si Wittgenstein presenta o no
una ontologia en el TLP. En tercer lugar, no se me puede escapar tener
en consideracion algunos trabajos anteriores que han tratado de una
u otra manera esta cuestion. En este sentido, este trabajo es modesto,
pues no ofrece una tematica completamente novedosa, aunque creo
que el analisis si puede ser util a aquellos que estén pensando en estas
cuestiones; pero esto no me corresponde a mi juzgarlo. Empecemos,
pues, analizando qué voy a entender por ‘ontologia’.

2. Sobre la ontologia

Sin querer ofrecer una definicion de manual, creo que todos
estaremos de acuerdo si digo que la ontologia es aquella parte de
la metafisica que trata de ofrecer una investigacién acerca de lo que
realmente hay o acerca de lo que realmente existe (Cfr. Quine, 1980);
pero no en relacion con los aspectos contingentes, por asi decir, sino
en relacion con los aspectos necesarios y esenciales del mundo. En este
sentido, todos estamos mas o menos familiarizados con preguntas
como ‘;qué son los nimeros?’ o ‘;existen los nimeros?’, ‘;existen los
universales, las propiedades o las proposiciones?’. Estas son cuestiones,
diriamos, genuinamente ontoldgicas (y por tanto metafisicas).

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



304 SERGIO MoTA

Una pregunta que a uno le puede surgir es si le corresponde a la
filosofia o a la ciencia responder a las cuestiones sobre lo que hay en
el mundo. Por ejemplo, Hacker (1986: 206, nota 19) indica que si la
ontologia es, como he definido mas arriba, la disciplina que estudia
o investiga lo que realmente existe, lo que realmente hay, entonces
estamos hablando de ciencia, no de filosofia, y en este sentido no hay tal
materia de estudio como la ontologia. Esto quiere decir que uno puede
preguntar si existen los leopardos de las nieves (quiza ya extinguidos),
lo cual le corresponde a la ciencia determinarlo. Pero esto es una ilusidn.
Quiero decir, la pregunta por lo que realmente existe (por aquello
necesario y esencial) no es una pregunta que pueda responder la ciencia
porque la pregunta es sobre la realidad independiente, “en si”, y por
tanto independiente del lenguaje, de un lenguaje, de una gramatica. La
ciencia no habla de la realidad, de la realidad “en si”; la “realidad” es
una elaboracion desde una gramatica, desde un modelo, por tanto ésta
tampoco habla de lo que realmente existe; de lo que esta mas alla de la
gramatica. Asi, decir que existen los leopardos de las nieves (o no) no
tiene que ver con lo que realmente existe, con el mobiliario del mundo,
con los constituyentes tltimos, necesarios, esenciales e independientes del
lenguaje, de la gramatica.

De acuerdo con una observacion hecha por un revisor anénimo,
debo considerar que “no es un escape a la metafisica el hecho de que la
descripcion delo que hay en el mundo deba hacerse por la ciencia natural.
Esto es precisamente lo propuesto por Quine cuando sostiene que el
método ontoldgico es poner de relieve los compromisos ontologicos
de nuestras teorias mejor justificadas, lo que se hara al formalizar en la
logica de primer orden tales teorias. Esto es propio de una concepcién
que ve a la filosofia, la 16gica y la ciencia natural en continuidad como
parte de una misma gran red tedrica”.? Esta cuestion es pertinente, desde
luego, para los objetivos de este articulo, pero hay que tener en cuenta
que Wittgenstein, en el Tractatus, asi como en etapas posteriores, no
considerd a la filosofia, la logica y la ciencia natural en continuidad como

2 Como ha hecho notar el revisor, “esto es propio de una concepcion”.

Es importante entender que nos aproximamos a cualquier hacer desde una
concepcion, que no hay ni puede haber cabalmente algo asi como “Ia concepcion”,
que sea fundamento de algo o se fundamente en algo. La vida es una forma de
vida, que constituye una concepcion del mundo. Las nociones “forma de vida”
y “concepciéon del mundo” no son nociones distintas.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



{SON LOS CONCEPTOS FORMALES (O LOGICOS) CATEGORIAS ONTOLOGICAS?>0®

parte de una misma gran red fedrica.’ La filosofia y la 16gica, de acuerdo
con Wittgenstein, no postulan teorias. Las proposiciones metafisicas y
las de la ciencia natural tienen diferentes usos. En todo caso, el criterio
ontologico de Quine ha recibido criticas razonables. Por ejemplo,
consideremos el caso en el que en una teoria fisica cuantificamos
sobre entidades matematicas (niimeros, conjuntos, funciones, etc.). De
acuerdo con Quine, de la verdad de la teoria fisica se infiere la verdad
de la matematica y, de ahi, via criterio ontologico, la existencia de las
entidades matematicas, dado que si una teoria es verdadera entonces
tienen que existir las entidades referidas por los términos de la teoria —lo
cual atafie, obviamente, a los nimeros, conjuntos y funciones referidos
por los términos matematicos empleados en la formulacion de la
teoria—. Pero una cosa es la cuantificacion y otra cosa es la afirmacién
de la existencia independiente de tales entidades; este paso no es ni
mucho menos obvio. Pero ;qué pasa si la teoria fisica es falsa? ;Lo es
también la matematica? ;Ya no existen tales entidades matematicas?
Es dificil sostener, pongamos por caso, que si una teoria fisica es falsa
también lo sea la aritmética empleada en tal teoria; aritmética que, por
supuesto, es la misma que se emplea en otras teorias verdaderas (como
puede apreciarse, la aritmética resultaria desconfirmada y confirmada
en funcion de una teoria fisica u otra, algo inaceptable y que no es el
caso). No creo, por tanto, que la inferencia desde la verdad de una teoria
a la verdad de la matematica y a la existencia de sus entidades, via

3 “Lafilosofia no es ninguna de las ciencias naturales” (Wittgenstein, TLP,

4.111). “La filosofia no es una teoria, sino una actividad” (TLP, 4.112). Esto no
quiere decir que no haya relacién entre filosofia y ciencia natural, pero no es de
continuidad. La relacién se puede expresar asi: “El objetivo de la filosofia es la
clarificacion légica de los pensamientos” (TLP, 4.112). “Una obra filosdfica consta
esencialmente de elucidaciones” (TLP, 4.112). “El resultado de la filosofia no
son «proposiciones filosoéficas», sino la clarificacion de las proposiciones” (TLP,
4.112). Asi, “La palabra «filosofia» tiene que significar algo que esté por encima
o por debajo de las ciencias naturales, pero no a su mismo nivel” (TLP, 4.111). A
esto podria afiadirse: “El método correcto de la filosofia seria propiamente este:
no decir nada mas que lo que se puede decir, o sea, proposiciones de la ciencia
natural —o sea, algo que nada tiene que ver con la filosofia—, y entonces, cuantas
veces alguien quisiera decir algo metafisico, probarle que en sus proposiciones no
habia dado significado a ciertos signos. Este método le resultaria insatisfactorio
-no tendria el sentimiento de que le ensefidbamos filosofia—, pero seria el tinico
estrictamente correcto” (TLP, 6.53).

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



306 SERGIO MOTA

criterio ontoldgico de Quine, sea tan obvia (véase Aleman, 2011 para
una discusién mas detallada). Asi, creo que hay que ser muy cauto a la
hora de aceptar sin reparo una concepcion que ve a la filosofia, la logica
y la ciencia natural en continuidad como parte de una misma gran red
tedrica.

Por otro lado, la ontologia, y de ahi la metafisica, no tiene contenido
empirico. No se ocupa de los hechos contingentes (como la ciencia), sino
de los hechos necesarios y esenciales del mundo (independientes y
previos a cualquier lenguaje). Sin embargo, la afirmacion de tales hechos
necesarios es la ilusidn, el mito, que Wittgenstein, precisamente, trata de
disolver (Cfr. TLP, 4.112).4

Asi, si uno quiere preguntar si existen los objetos materiales o las
propiedades, entonces se enfrenta con una pseudo-pregunta, la cual, por
cierto, esta construida bajo el modelo de las cuestiones empiricas. ;Qué
papel tiene entonces la filosofia en relacién con esas (pseudo-)cuestiones?
Mostrar que son sinsentidos. Confundir esos dos tipos de preguntas,
es decir, tomar ambas como si tuvieran sentido, tiene que ver con que
carecemos de un punto de vista logico adecuado; y ahi reside la labor
o el objetivo de la filosofia: “El objetivo de la filosofia es la clarificacion
logica de los pensamientos” (TLP, 4.112). Como dice Wittgenstein en
el Prologo del Tractatus: “El libro trata de los problemas filoséficos y
muestra —segin creo— que el planteamiento de estos problemas descansa
en la incomprension de la 16gica de nuestro lenguaje”.

En este sentido, mas que una continuidad en filosofia y ciencia,
lo que hay es un trabajo en tandem. La ciencia responde preguntas
con sentido, mientras que la filosofia muestra qué preguntas tienen y
no tienen sentido a través del analisis l6gico-gramatical. Asi, lo que el
analisis 16gico del lenguaje muestra es que la ontologia asi entendida,
esto es, como el estudio de lo que realmente hay, de lo que realmente

4 Las proposiciones (necesarias) de la metafisica no expresan verdades

factuales, como tampoco expresan verdades metafisico-ontoldgicas, ni ideales.
La metafisica estd relacionada con problemas conceptuales, de ahi que
tales proposiciones necesarias determinen conceptos y exhiban relaciones y
transiciones desde un concepto a otro. Por ello, es una ilusién considerar a la
metafisica como una investigacion sobre las posibilidades y las necesidades de
la realidad (i.e., como una investigacién modal). Asi, la metafisica no puede
considerarse descriptiva, ni de un mundo empirico, ni de un mundo ideal,
platénico, abstracto.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



{SON LOS CONCEPTOS FORMALES (O LOGICOS) CATEGORAS ONTOLOGICAS?307

existe, no puede plantearse sensata o cabalmente. A continuacién, me
centraré en diferentes lecturas sobre la ontologia, pero ya en relacion
con el TLP.

3. Sobre la ontologia y el Tractatus Logico-Philosophicus

En general, se entiende que las proposiciones del TLP relacionadas
con la ontologia son las proposiciones iniciales; esto es, las proposiciones
comprendidas entre 1 (“El mundo es todo lo que es el caso”) y 2.063 (“La
realidad total es el mundo”). Cémo se interpretan estas proposiciones
iniciales es algo que ha generado mucha controversia entre diferentes
autores. En esta seccion, presentaré las dos corrientes mayoritarias, a
saber: una que afirma que las proposiciones iniciales del TLP no deberian
verse como afirmaciones metafisico-ontoldgicas sobre la naturaleza de
una realidad independiente del lenguaje (entre los autores que defienden
esta lectura se encuentran Ishiguro, Rhees, McGinn y McGuinness),
y otra que sostiene que las proposiciones iniciales del TLP si harian
afirmaciones metafisico-ontoldgicas sobre la naturaleza de una realidad
independiente del lenguaje, pero eso si, serian inefables, puesto que la
estructura del mundo esta esencialmente reflejada en nuestro lenguaje
(esta postura es defendida por Black, Pears y Hacker, entre otros).

Empezando por esta tltima posicion, Max Black (1964) sefiala que
debemos tener algiin parecer acerca de como es la realidad antes de
que podamos preguntar si el simbolismo es adecuado para describirla.
Este parecer acerca de como es la realidad es lo que Black llama ‘la
ontologia del TLP’. En esta linea, Pears (1987: 9) sefiala que los objetos
se insertan en una red fija de posibles estados de cosas, los cuales no
dependen de ninguna contribucion hecha por nuestras mentes. De una
manera un tanto grafica, Pears (2006: 1) indica que en la relacion entre
el lenguaje y la realidad, o entre el lenguaje y el mundo, éste tltimo
es el compafiero dominante, es decir, la conexion se iniciaria desde la
estructura ontoldgica de la realidad hacia la estructura de la proposicién
con sentido. Por su parte, Hacker (1999: 119-120) sefiala que la estructura
logica del lenguaje responde ante (le rinde cuentas a) la estructura légica
del mundo. De esta manera, la estructura (independiente) del mundo,
que esta esencialmente reflejada en el lenguaje, no puede ser descrita
en el lenguaje mediante proposiciones con sentido y es, por tanto,

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



308 SERGIO MoTA

inefable.’ Esta corriente interpretativa es a menudo denominada realista
o metafisica.

A esta lectura se opone la corriente anti-metafisica. Asi, Rhees niega
que la estructura del lenguaje dependa de, o rinda cuentas ante, una
estructura de la realidad independiente del lenguaje; sefialando que es
confuso pensar que hay algo (una estructura delarealidad independiente
del lenguaje, que es el objeto de estudio de la ontologia del TLP) por
lo que nuestra gramatica (nuestra gramatica 1dgica o sintaxis logica, se
entiende; véase TLP, 3.325) esta determinada (Cfr. Rhees, 1969: 55). En
otro trabajo, Rhees (2005: 8, 136) sefiala que Wittgenstein no estd buscando
nada parecido a una suerte de mobiliario del mundo a la Russell o una
ontologia a la Quine. Ishiguro (1981) tampoco comparte la lectura en
la que Wittgenstein sostenga que la sintaxis 16gica de nuestro lenguaje
dependa de, o responda a, algo fuera del lenguaje; por lo que sostiene
que solo si determinamos el uso de un nombre podremos determinar
su referencia, no al revés (Cfr. Ishiguro, 1969: 21); es decir, no hay nada
por lo que nuestra gramatica esté determinada. McGinn (2001, 2006,
2009) ha defendido que la logica de nuestro lenguaje no representa y no
responde por (no es responsable ante) nada externo al lenguaje; esto es,
no hay intento alguno de fundar la légica de nuestro lenguaje en rasgos
del mundo, ni inferir rasgos del mundo desde la naturaleza logica de
nuestro simbolismo. Por tanto, la investigacion ldgica que subyace a
nuestro lenguaje es vista como una investigacion interna al lenguaje.
Por ultimo, en McGuinness (2002) reverberan estas observaciones, y
se atreve a hablar del mito ontoldgico o realista del TLP (McGuinness,
2002: 102). Este consiste, fundamentalmente, en que cualquier intento de
fundamentar el lenguaje en una estructura independiente de la realidad
estd condenado a la auto-cancelacién de todo el TLP. Para McGuinness,
el TLP intenta proporcionar un modo de tratar cuestiones logicas o
metodologicas que esté libre de metafisica (Cfr. McGuinness, 2002: 102).

Bien, hasta ahora he definido la ontologia como el estudio de lo
que realmente hay, de lo que realmente existe. También sefialé que si
lo que Wittgenstein ofrece en el TLP es un analisis 16gico del lenguaje
que muestra qué preguntas tienen y no tienen sentido, entonces, la

> Como trataré de mostrar en la discusion presentada en la seccién 5, no

me parece que pueda decirse cabalmente que hay proposiciones verdaderas
pero inefables a pesar de que en ellas no hayamos dado significado a ciertos
signos (Cfr. TLP, 6.53).

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



{SON LOS CONCEPTOS FORMALES (O LOGICOS) CATEGORIAS ONTOLOGICAS?>0?

ontologia asi entendida, esto es, como el estudio de lo que realmente
hay, de lo que realmente existe, no puede plantearse sensata o
cabalmente, puesto que aunque construidas bajo el modelo de preguntas
empiricas, lo que la ontologia pregunta son pseudo-preguntas (y ofrece
pseudo-respuestas). Y son pseudo-preguntas porque “no habia dado
significado a ciertos signos” (TLP, 6.53). De esto se desprende que,
al parecer, y de momento sdlo al parecer, de las dos interpretaciones
generales acerca de si las proposiciones iniciales del TLP ofrecen o no
afirmaciones metafisico-ontoldgicas sobre la naturaleza de una realidad
independiente del lenguaje, aquella que sefiala que no son afirmaciones
metafisico-ontoldgicas estarian en la interpretacién correcta. Pero ;de
qué signos estamos hablando aqui? ;Cuales son esos signos a los que no
les habiamos dado significado?

4. Conceptos formales o 16gicos

Los conceptos formales o conceptos logicos son importantes no sélo
en el TLP, sino en obras posteriores como en Sobre la Certeza (1979; véase
§§36-37; Cfr. Mota, 2015 para un ejemplo). Veamos qué dice Wittgenstein
en el TLP acerca de los conceptos formales.

La nociéon de concepto formal aparece asociado a aquellas
proposiciones del TLP comprendidas entre 4.126 y 4.1274. Asi, leemos
en 4.126 que la introduccién de la expresién de ‘concepto formal o
logico” se hace “para clarificar la raiz de la confusidon de los conceptos
formales con los conceptos propios que cruza toda la vieja légica”, y
contintia en 4.126: “que algo caiga bajo un concepto formal como objeto
suyo, no puede ser expresado mediante una proposicion. Sino que se
muestra en el signo de ese mismo objeto” (TLP, 4.126). Mas adelante,
también en 4.126, leemos: “Los conceptos formales, en efecto, no pueden
ser representados, como los conceptos propios, por una funcion... La
expresion del concepto formal es, pues, un rasgo de ciertos simbolos...
la expresiéon de un concepto formal es una variable proposicional”.
En 4.127 Wittgenstein indica: “La variable proposicional designa el
concepto formal, y sus valores, los objetos que caen bajo este concepto”.
Asi, “toda variable es el signo de un concepto formal. Porque cada
variable representa una forma constante que poseen todos sus valores y
que puede ser concebida como una propiedad formal de estos valores”
(4.1271).

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



310 SERGIO MOTA

Hasta aqui, Wittgenstein habla de conceptos formales, pero todavia
no ha hablado de ninguno en concreto. En 4.1272 proporciona el
siguiente ejemplo:

[E]lnombre variable «x» es el signo genuino del pseudo-
concepto objeto. Siempre que la palabra «objeto» («cosa»,
etc.) es usada correctamente, se expresa en la escritura
conceptual mediante el nombre variable...

Siempre que se use de otro modo, es decir, como palabra
conceptual genuina, surgen pseudo-proposiciones
absurdas.

Asi, por ejemplo, no cabe decir «Hay objetos» como se
dice, pongamos por caso, «Hay libros»...

Igual vale para las palabras «complejo», «hecho»,
«funcién», «ntimero», etc.

Por ultimo, querria anadir que en 4.1274 Wittgenstein senala: “la
pregunta por la existencia de un concepto formal es absurda. Porque no
hay proposicion que pueda dar respuesta a tal pregunta”. Como puede
apreciarse, si “Hay objetos” es una cuestion ontoldgica, entonces no es
una cuestion en absoluto, pues no puede plantearse por absurda. Sera
una expresion de otro tipo; por ejemplo, conceptual o gramatical. Lo
mismo podemos decir en relacion con el concepto 16gico ‘objeto’. Si la
concebimos como una categoria ontologica, entonces no es una categoria
en absoluto. Sera, entonces, una expresion de otro tipo; i.e. conceptual
o gramatical.

Ahora ya tenemos unos cuantos ejemplos: ‘objeto’, ‘complejo’,
‘hecho’, ‘“funcién’, ‘nimero’, etc. Todos ellos son conceptos formales o
logicos, y se representan en la escritura conceptual mediante variables.
Por otro lado, ejemplos de conceptos propios —i.e. propiamente dichos—
son ‘libro” o ‘leopardo delasnieves’ (empleado en secciones precedentes).

En varios e interesantes trabajos, se han relacionado tales conceptos
formales o logicos con categorias ontoldgicas. Por ejemplo, Acero (2003:
36-37) sefiala que “la existencia de conceptos formales significa la
existencia de una amplia gama de categorias ontologicas de la realidad”.
;Cuadles son esas categorias ontoldgicas de la realidad implicadas por
la existencia de conceptos formales? Respuesta: la de los objetos, la de

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



{SON LOS CONCEPTOS FORMALES (O LOGICOS) CATEGOR{AS ONTOLOGICAS?>11

la funciones, la de los complejos, la de los hechos, la de las situaciones,
la de los ntimeros, etc. Asi, nos dice (Acero, 2003: 37): “los conceptos
formales representan propiedades o relaciones formales (o internas) de
las expresiones que son su valores”. Aqui no hay nada que objetar. La
relacion entre la variable (la expresion de un concepto formal o 16gico)
y sus valores es interna o logica.® Wittgenstein lo deja bien claro: “cada
variable representa una forma constante que poseen todos sus valores y
que puede ser concebida como propiedad formal” (4.1271). La relaciéon
entre un concepto ldgico y sus valores es una relacion logica. A esto Acero
(2003:37) anade: “ahorabien, las propiedades formales de las expresiones
representan, a su vez, propiedades y relaciones formales (o internas) de
distintos tipos de constituyentes o categorias de la realidad: objetos,
complejos, hechos, funciones, nimeros, etc.”. Aqui veo un problema
que ahora solo quiero esbozar, pues lo discutiré en el siguiente apartado,
después de presentar otras lecturas. El problema puede resumirse ast:
tal y como yo entiendo a Acero, esta reificando, hipostasiando, los
conceptos formales mismos. Si esto no es lo que esta haciendo entonces
lo que sefiala es vacuo, pues no ha dado significado a ciertos signos. Asi,
por ejemplo, esta usando ‘objeto’ como palabra conceptual genuina, para
inferir rasgos del mundo desde nuestro lenguaje. Para Acero (2003), en
contra de McGuinness (2002) y otros, Wittgenstein estd intentando basar
una metafisica sobre la 16gica o sobre la naturaleza de nuestro lenguaje.
Ademas, introduce la idea de que los niimeros son constituyentes de la
realidad, esto es, la matematica en el TLP tiene una ontologia. Desde mi
punto de vista, aunque puedo estar equivocado, Wittgenstein no trata
de basar una metafisica sobre la l6gica o sobre la naturaleza de nuestro
lenguaje, ni tampoco sostiene que los niimeros son constituyentes de la
realidad; esto es, que la matematica del TLP presuponga (o constituya)
una ontologia (Cfr. Tomasini, 2011 para mas detalles). Mas bien, desde
mi punto de vista, Wittgenstein realiza un anadlisis logico del lenguaje
metafisico-ontoldgico para mostrar, precisamente, que los problemas
planteados por la metafisica y la ontologia son pseudo-problemas y sus
cuestiones son pseudo-cuestiones, las cuales descansan (i.e. encuentran
base) en la incomprension de la logica de nuestro lenguaje.

6 “A es un objeto” es una instruccién dada a quien no entiende el

significado de ‘A’ o de ‘objeto’. Es una regla sobre el uso de las palabras, en donde
‘objeto” es un concepto formal o 16gico. Esta instruccion es, en el TLP, interna a
la gramatica légica.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



312 SERGIO MoTA

Otra lectura que conviene tener presente es la de Tomasini (2011).
Este autor realiza, a mi juicio, un excelente analisis de aspectos cruciales
en relacion con los problemas ontolégicos del TLP. Asi, Tomasini (2011:
9) sefiala que, en efecto, varios han sido los intentos de mostrar que los
objetos del TLP “son entidades ideales, trascendentales, materiales,
fisicas, del sentido comun, etc. Pero cualquiera de esas lecturas
presupone que Wittgenstein efectivamente esta tratando de desarrollar
una ontologia, una teoria filoséfica, una metafisica”. Efectivamente,
Wittgenstein rechaza esto, en tanto en cuanto “la filosofia no es una
doctrina, sino una actividad” (4.112). En clara sintonia con la lectura
anti-metafisica expuesta en la seccion anterior, representada por Rhees,
Ishiguro, McGinn y McGuinness, Tomasini (2011: 9) asevera: “tenemos
que rechazar toda tentacion de ver en las primeras secciones del Tractatus
una ontologia, en el sentido tradicional del término”. Este sentido
tradicional es aquel que entiende la ontologia como “una investigacién
acerca de lo que hay en el mundo y de lo que son sus caracteristicas
necesarias o esenciales” (Tomasini, 2011: 19); “un esquema general
acerca de lo que hay, esto es, del material del mundo” (Tomasini, 2011:
19). Al no haber, como sefiala Wittgenstein en 4.112, doctrina filoséfica
alguna, no hay una investigacion ontoldgica o metafisica en las primeras
secciones del libro. En cambio, para Tomasini (2011: 20), “lo que
Wittgenstein ofrece es mas bien un esquema general para las ontologias,
para cualquier ontologia posible”. Habla, pues, de ontologia formal, y
senala que, estrictamente hablando, las categorias ontoldgicas del TLP
son dos, a saber, hecho (simple) y objeto.

Bien, las categorias ontoldgicas a las que se refiere Tomasini son
dos, que también serian conceptos formales. Sin embargo, hay una
clara diferencia entre Tomasisni y Acero, a saber: mientras que el
primero, estrictamente hablando, habla de dos categorias ontoldgicas,
que también son conceptos formales, Acero encuentra que la existencia
de los conceptos formales implica la existencia de una amplia gama de
categorias ontologicas de la realidad.

Ademas, Tomasini (2005) también ha hablado acerca de las relaciones
internas. Por una parte, Tomasini (2005: 214) conjetura que “so6lo de los
pseudo-conceptos podemos decir que tienen propiedades necesarias”.
Creo que esta conjetura es correcta, y aqui considero que tanto Acero
como Tomasini concuerdan en un punto correcto. Por otra parte,
Tomasini (2005: 220) indica algo de crucial importancia para la discusién
que aqui estoy manteniendo y que mantendré en el siguiente apartado:

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



{SON LOS CONCEPTOS FORMALES (O LOGICOS) CATEGORIAS ONTOLOGICAS? 312

aunque admitamos que no puede existir un lenguaje que no incluya
expresiones relacionales, de ello no se sigue que tengamos que admitir
compromisos ontologicos con las relaciones. Es decir, “contrariamente a
lo que pensaban Russell y Frege, no hay jerarquias ontoldgicas” (objetos,
conceptos, funciones de orden superior), nos dice Tomasini (2005: 221);
es decir, la teoria de tipos no es una clasificacion ontoldgica.” Ademas
anade que aunque el lenguaje esté estructurado de algin modo, ello no
autoriza a inferir que la realidad esta estructurada a la manera sugerida
por la gramatica superficial. Claro que, si esto es asi, aqui al hablar
de existencia no se esta hablando de lo que realmente hay, de lo que
realmente existe, y el problema ontolégico mismo se desvanece. Es decir,
si al preguntar por la existencia de las relaciones uno esta preguntando
por la estructura tltima de la realidad, la pregunta no tiene sentido,
pues no se habia dado significado a ciertos simbolos. Si la pregunta,
por el contrario, es acerca del lenguaje “entonces podemos afirmar
categoéricamente que hay relaciones” (Tomasini, 2005: 221). En otras
palabras, las relaciones internas no dicen nada acerca del mundo, ni de
su estructura tltima, sino que manifiestan rasgos de un concepto formal
(de una variable), cuyos valores se estipulan. Asi, nos dice Wittgenstein
en 3.316: “Qué valores puede asumir la variable proposicional es algo
que se estipula. La determinacion de los valores es la variable” (Cfr. TLP,
3.317).

Por tanto, json todos los conceptos formales categorias ontologicas?
;Lo son también las relaciones internas? Estas preguntas no tienen una
respuesta Unica y simple. Es mas, algunos trabajos, como el que voy
a presentar a continuacidn, se preguntan por el estatus metafisico de
los objetos del TLP, mientras que no dice nada del resto de conceptos

7 De acuerdo con Ishiguro (1981: 45), Wittgenstein no concibe la teorfa de

tipos de Russell ni como éste ni como Frege; es decir, Wittgenstein no considera
que dicha teoria sea una clasificacién de cosas (i.e., de objetos o entidades),
oponiéndose asi al logicismo de corte realista de Frege y Russell. Mas bien,
de acuerdo con Ishiguro, para Wittgenstein la teoria de tipos proporciona
una gramadtica filoséfica o sintaxis logica que hace perspicua la forma logica
de los constituyentes de las proposiciones. Es decir, el modo de simbolizar de
un simbolo, que se hace evidente en su uso légico-sintactico, es algo interno
al simbolismo. De este modo, las distinciones logicas son distinciones entre
diferentes propiedades ldgico-sintdcticas de los simbolos, manifestadas en el
empleo de los signos en proposiciones con sentido.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



314 SERGIO MoTA

formales. Veamos qué dice Tejedor (2001) de dicho estatus metafisico-
ontologico.

El objetivo fundamental de Tejedor (2001: 287) es demostrar que los
objetos de los que habla el TLP no son ni materiales ni fenoménicos (i.e.
ni datos sensoriales) y para ello defiende dos argumentos, a saber: (I)
tanto los particulares materiales como los particulares fenoménicos no
satisfacen las limitaciones de simplicidad (TLP, 2.02), inalterabilidad y
subsistencia (TLP, 2.0271) establecidas por Wittgenstein, y (II) el debate
de si los simples son materiales o fenoménicos esta equivocado desde el
principio, porque depende de la asuncién equivocada de que los objetos
del Tractatus pueden ser percibidos. Ademas, la defensa de Tejedor toma
un camino diferente del que tomaron Ishiguro, McGuinness, Rhees y
otros, al no asumir que la nocién de objeto es puramente formal o logica.

El trabajo de Tejedor, aunque muy interesante, creo que adolece
de un problema inicial. Parece pensar que diciendo lo que no son los
objetos podemos llegar a alguna idea de lo que son los objetos. Es decir,
parece asumir que podemos tener una idea cabal de lo que son los objetos
del Tractatus. Esto es precisamente lo que no puede ser. Y no puede ser,
en parte, por lo que intenta rechazar, esto es, porque la nocion de objeto
es una nocion formal o logica o gramatical. Pero esto, como sucedid en
el caso de Acero, serd analizado en la siguiente seccidn, a la que sin mas

dilacion voy a pasar.
5. ;Son los conceptos formales categorias ontoldgicas?

No estara de mas, antes de entrar en faena, resumir lo que hasta
aqui tenemos. Asi, la ontologia es el estudio de lo que realmente hay,
de lo que realmente existe. Como tal, no puede plantearse sensata o
cabalmente, puesto que aunque construidas bajo el modelo de preguntas
genuinas, lo que la ontologia pregunta son pseudo-preguntas. Y son
pseudo-preguntas porque emplean signos a los que no se les habia
dado significado, emplean pseudo-conceptos. Asi, las proposiciones
iniciales del TLP no pueden ofrecer verdades metafisico-ontoldgicas
sobre la naturaleza de una realidad independiente del lenguaje. Es decir,
si tenemos expresiones en las que hay ciertos signos como ‘mundo’,
‘objeto’, “hecho’, etc. a los que no les habiamos dado significado, es dificil
que esas expresiones ofrezcan verdades (inefables o como queramos
llamarlas).

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



{SON LOS CONCEPTOS FORMALES (O LOGICOS) CATEGORIAS ONTOLOGICAS?>1®

Bien, si no son proposiciones que expresan verdades sobre la
estructura independiente del lenguaje de la realidad, ;qué son? Es decir,
;como interpretarlas? En la seccidon 4, presenté la nocion de concepto
formal y su contraste con la nocién de concepto propio (o propiamente
dicho). La importancia de los conceptos formales o logicos reside,
precisamente, en que si no se repara en ellos, no habra manera de
lograr la pretendida claridad que la filosofia busca. En otras palabras,
reparar en los conceptos formales ayudara a comprender la logica de
nuestro lenguaje, y como dice Wittgenstein en el Prélogo del TLP: “lo
que siquiera puede ser dicho, puede ser dicho claramente; y de lo que
no se puede hablar hay que callar”, puesto que lo que el libro quiere
es trazar un limite a la expresion de los pensamientos, y “el limite s6lo
podra ser trazado en el lenguaje, y lo que reside mas alla del limite sera
simplemente absurdo”. Las proposiciones iniciales son, en ese sentido
absurdas, dado que lo que se puede decir son las proposiciones de la
ciencia natural, es decir, algo que nada tiene que ver con la filosofia,
y “cuantas veces alguien quisiera decir algo metafisico, probarle que
en sus proposiciones no habia dado significado a ciertos signos” (TLP,
6.53).

Curiosamente, distintos autores sostienen que diferentes conceptos
formales no son categorias ontologicas. Asi, segin Hutto (2004: 132), el
TLP cuestionaria la afirmacion de Russell de que una ontologia basica ha
de contar con objetos y hechos, sefialando que los objetos no comprenden
una categoria ontologica independiente, incluso si aceptamos que los
hechos se componen de objetos. Asi, los objetos no son independientes
de los hechos, ni los hechos son independientes de los objetos. Por otro
lado, Hierro (1989: 230) sefala que los hechos no son propiamente una
categoria ontologica, pues no se aplican a una entidad distinta de un
estado de cosas. Asi, los hechos no son cosas (entidades, objetos) en el
mundo. Decir que “el mundo es la totalidad de los hechos, no de las
cosas” (TLP, 1.1) no es hacer una afirmacién ontoldgica o metafisica,
sino expresar una regla gramatical que permite sustituir ‘mundo’” por
‘totalidad de los hechos’ (i.e. ‘totalidad de proposiciones verdaderas’).
La relacion entre hechos y proposiciones verdaderas no es una relacién
entre items ontoldgicos, sino que es una relacion interna. De acuerdo con
McGinn (2009: 502), las relaciones (y propiedades) internas se conciben
como una cuestion logica, esto es, como una cuestién que tiene que ver
con el empleo ldgico-sintactico del simbolismo, y, en esa medida, con las

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



316 SERGIO MoTA

reglas internas a la normatividad que gobierna el uso del lenguaje.® Por
otra parte, esta el rechazo de Wittgenstein en el TLP a que la matematica
presuponga una ontologia, i.e. el rechazo de la idea de que cualquier
rama de la matematica describa objetos de cualquier tipo. Sea como
fuere, y sin querer adelantar acontecimientos, lo que pretendo en este
articulo y ahora en este apartado, es presentar un analisis general para
concluir que los conceptos formales no son categorias ontoldgicas.
Empezaré, pues, analizando qué proposiciones hacen uso de conceptos
formales en el TLP.

;Sonlas proposiciones iniciales las tinicas que hacen uso de conceptos
formales? Dicho de otro modo, ;los conceptos formales solo estarian
involucrados en una supuesta discusion ontologica o metafisica? La
respuesta es NO. Los conceptos formales también son empleados en
las proposiciones de la logica, también denominadas tautologias (TLP,
6.1) y en las (pseudo-)proposiciones de la matematica, esto es, en las
ecuaciones (TLP, 6.2), pues no debemos olvidar que ‘ntimero’ es un
concepto formal.

En el caso de la légica, tautologias que hagan uso de conceptos
formales son, por ejemplo: =(pv—p) o (x)f(x)—fa. En el primer caso,
hacemos uso del concepto formal ‘proposicién’ y en el segundo caso
hacemos uso de conceptos formales o logicos como ‘objeto’ o “funcién’.
Estas tautologias no son descripciones de ningun tipo, pues no dicen
nada (TLP, 6.11). Por supuesto, de acuerdo con el TLP, el significado
de esas expresiones no depende de los significados de las constantes
logicas ni de los cuantificadores (mas bien los constituyen), puesto
que éstos no denotan. Asi las cosas, en ldgica no hay estrictamente
hablando nombres; esto es, los conceptos formales no son nombres,
no denotan, son variables o nombres variables, y las constantes 1dgicas
y cuantificadores tampoco denotan, por tanto no podemos hablar de
‘hechos légicos” (Mota, 2015). De acuerdo con autores como Hutto
(2004), Potter (2009) o Tomasini (2011), Wittgenstein tiene en mente
a Russell cuando habla sobre estas cuestiones acerca de la logica. En
efecto, Russell creia que las proposiciones de la légica describian de
forma incondicionalmente verdadera un reino de la logica que existia
independiente y paralelamente al mundo empirico. Que la concepcién

8 “Un signo s6lo determina una forma ldgica si se lo toma junto a su

empleo légico-sintactico” (Wittgenstein, TLP, 3.327).

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



{SON LOS CONCEPTOS FORMALES (O LOGICOS) CATEGORAS ONTOLOGICAS?>7

wittgensteiniana de la 16gica en el TLP sea puramente formal va contra
esa concepcion russelliana de la logica.

En relacién con las pseudo-proposiciones de la matematica hay que
sefialar dos cosas importantes. La primera es que para Wittgenstein
no expresan pensamiento alguno (TLP, 6.21) y la segunda es que son
ecuaciones (TLP, 6.21). Dicho de otro modo, no son retratos de larealidad;
por tanto, tampoco dicen nada (i.e. no hay hechos matematicos, Cfr.
Mota, 2015). En las ecuaciones hacemos uso de los nimeros. Asi, que
“dos expresiones sean sustituibles una por otra, caracteriza su forma
logica” (TLP, 6.23). De acuerdo con Ishiguro (1969: 31), las ecuaciones, de
acuerdo con el TLP, son un modo de mostrar que dos expresiones tienen
la misma forma ldgica, no son usadas para referirse a entidad alguna;
no son afirmaciones sobre ningun objeto referido por las expresiones.
Wittgenstein niega que expresiones como ‘1+1+1+1” 6 ‘(1+1)+(1+1)" se
refieran, de dos maneras distintas, a un objeto empirico o platénico, el
numero 4 (Cfr. TLP, 6.232; Frascolla, 1997; Mota, 2015).

Para Wittgenstein, en el TLP ‘ntimero’ es un concepto formal, o una
forma, como dice Rhees (1969: 63). Bien, pues preguntemos ahora ;son los
nuameros constituyentes o categorias ontolégicas de la realidad, como nos
dijo Acero (2003)? En primer lugar, Wittgenstein dice que las ecuaciones
no dicen nada, no son descriptivas de una realidad matematica. En
segundo lugar, los nimeros son exponentes de aplicaciones sucesivas de
una operacion. En tercer lugar, Rhees (1969: 63), nos dice que ‘nimero’
es una forma y que ‘forma’ y ‘construccién’ van de la mano. En cuarto
lugar, Hacker (1986: 63) nos dice que la matematica del TLP, lejos de ser
platonista es constructivista. Finalmente y, en quinto lugar, Tomasini
(2003: 51) indica que para Wittgenstein “un nimero no es ni un mero
numeral ni una entidad”. Asi, los nimeros, lejos de ser considerados
como objetos matematicos con existencia independiente se conciben
como exponentes de una operacion o, como dice Tomasini (2003: 51, el
énfasis es mio), “un esquema proposicional, una manera de marcar la
forma de una proposicion”. A mi juicio, es claro que el concepto formal
de nimero no implica la existencia de una categoria ontologica de la
realidad (Mota, 2015). Dicho de otro modo, Wittgenstein en el TLP
no sostiene que la matematica presuponga una ontologia, i.e. rechaza
la idea de que cualquier rama de la matematica describa objetos de
cualquier tipo.

;Qué pasa con la l6gica? Bien, la 16gica tampoco es descriptiva de un
reino légico, independiente y paralelo al mundo empirico. Los ejemplos

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



318 SERGIO MoTA

de tautologias que he expuesto mas arriba también son formas. Los
conceptos ldgicos también son formas. ;Qué quiere esto decir? Lo que
Wittgenstein nos dice, si le he entendido bien, es que no hay cosas o
entidades que sean representantes de nombres variables como ‘objeto’
o ‘x’. Es decir, una cosa es que esas variables tengan valores y otra
diferente es que las variables sean nombres de entidades. Esto significa
que cuando decimos que los objetos son una categoria ontoldgica, lo
que decimos es que ‘x’, ‘y’, ‘Z/,... son entidades, pero las formas no son
entidades. Lo que Acero (2003) quiere senalar es claro: los valores de la
variable ‘objeto” son los objetos de los que €l habla, asi como los valores
de la variable ‘hecho’ son los hechos de los que €l habla. Pero esto no
es riguroso de acuerdo con el TLP y este es el mito ontoldgico del que
habla McGuinness (2002), consistente en inferir rasgos del mundo desde
nuestro lenguaje para después decir que esa estructura ontologica de la
realidad determina nuestra gramatica logica. Aqui ‘objeto” no se refiere
a objetos de una realidad; a entidades abstractas descubiertas. No hay
ninguna entidad que responda al nombre de ‘x’, ‘y’ o ‘z’. Esto forma
parte del mito ontoldgico. Asi, los componentes de las proposiciones
de la logica, de las tautologias, son puramente formales, los nombres
‘l6gicos’, las formas, los nombres variables, no tienen objetos que les
correspondan y por tanto no describen ningtin estado de cosas.

Ahora bien, se me puede objetar que lo que yo digo tiene que ver con
la variable ‘objeto’, pero esa variable se sustituye por objetos genuinos.
Es en esa medida en que es una categoria ontoldgica. ;Pero qué es un
objeto genuino? Aqui no hay objecién; sdlo se juega con palabras (si se
me permite la expresion). Pasamos de ‘objeto’ a ‘objeto genuino’. Esta
pregunta, si soy consistente con lo que he dicho hasta aqui, presenta dos
problemas. El primero es que es una pseudo-pregunta; ‘objeto genuino’
no significa nada; al menos no significa nada mas preciso que “objeto’.
El segundo es que su respuesta no es de ninguna manera una cuestion
empirica. En las Investigaciones Filosoficas (1958, §373), Wittgenstein
diria: “qué clase de objeto es algo, lo dice la gramatica”. ;Qué diria en el
TLP? Que la naturaleza de un concepto formal se muestra en el modo en
que es usado, i.e. pertenece a la gramatica (l6gica). En este sentido, ser
un objeto es un correlato de una categoria logico-sintactica, y el modo
de simbolizar de un simbolo, que se hace evidente en su uso 16gico-
sintactico, es algo interno al simbolismo. Esto quiere decir que ‘ser un
objeto’ no es una propiedad de una entidad independiente del lenguaje,
sino, mas bien, es un rasgo del simbolo que se manifiesta en su papel,

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



{SON LOS CONCEPTOS FORMALES (O LOGICOS) CATEGORIAS ONTOLOGICAS?>1?

en su uso, dentro del simbolismo. Es por esto que McGuinness (2002: 96)
habla de anti-realismo en relacién con los ‘objetos’.

Pero, ;qué decir de las proposiciones iniciales? De acuerdo con
Sanfélix (2008), las proposiciones iniciales, son absurdas. Pero anade
algo importante (2008: 13):

Podemosahorasacarciertaconclusionacercadelestatuto
de las proposiciones que en el Tractatus involucran
conceptos formales, por ejemplo todas aquellas que
articulan la ontologia de la obra. Ciertamente son
proposiciones sin sentido y no proposiciones carentes
de sentido como las tautologias, necesariamente
verdaderas en virtud de su mera estructura sintactica,
pero son sin sentidos que se asemejan a aquellas
tautologias en virtud de su misma validez —; podriamos
decir verdad?

Aqui Sanfélix nos dice que las tautologias y las proposiciones
iniciales se asemejan en que ambas son vdlidas. Se diferencian en que
las primeras son carentes de sentido y las segundas son sin sentidos.
(Hay mas semejanzas? Yo diria que si. Ambas hacen uso de conceptos
formales, y aqui podriamos afnadir también las ecuaciones de la
matematica. Ademas, tautologias, proposiciones iniciales y ecuaciones
no expresan pensamiento alguno, no describen nada. De ser asi, la ontologia
no es descriptiva, no nos dice nada. Por tanto, no son verdaderas en
el sentido de que representen estados de cosas. Pero ese es el tnico
sentido en el que una proposicién genuina puede ser verdadera en el
TLP. La logica y la matematica tienen proposiciones verdaderas porque
después de todo pertenecen a un simbolismo. En el caso de la logica,
por ejemplo, su verdad es puramente sintactica, determinada mecanica
y algoritmicamente. ;Pero qué pasa con las proposiciones iniciales?
;Son verdaderas a pesar de no haber dado significado a ciertos signos?
El error estaria en tratar de entender que son verdaderas aplicando el
modelo de las proposiciones genuinas. Pero vayamos paso a paso.

El TLP es un tratado de filosofia con base en la légica. La filosofia,
de acuerdo con el TLP, es una actividad cuyo objetivo es la clarificacion
logicadelos pensamientos (4.112) y “toda filosofia es «critica lingtiistica»”
(4.0031). Las primeras secciones por tanto no presentan una ontologia (en
el sentido tradicional), dado que no tenemos una investigacion acerca de
lo que realmente hay, acerca de lo que realmente existe (de acuerdo con

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



320 SERGIO MOTA

Tomasini). Wittgenstein dira: “la légica no tiene nada que ver con la
cuestion de si nuestro mundo es realmente asi o no” (TLP, 6.1233).°

Tomasini (2011: 20), por su parte, indica que Wittgenstein presenta
mas bien un esquema general para las ontologias, para cualquier
ontologia posible. Un esquema general suena a forma general. Una
forma general es una variable y expresa lo que es comun, en este caso a
cualquier ontologia. Ademas, Tomasini habla de ontologia formal, que
en este contexto se puede sustituir por ‘ontologia légica’. No en el sentido
de una ontologia de las formas o de la logica, que fue en lo que incurri6
Russell, sino mas bien en un analisis formal o 16gico de la ontologia,
posicion que adopta Tomasini. Ahora bien, yo, en todo caso, no hablaria
de categorias ontoldgicas en relacion con los objetos y hechos (simples),
y VOY a exponer mis razones.

Al hablar de ontologia logica o formal lo que hay que entender es
que el andlisis de la ontologia tiene como base la logica. Asi, sea cual sea
la ontologia que uno adopte ésta tiene que caer bajo la forma general.
Dicho de otro modo, esa forma general recoge lo que es comun a
cualquier objeto, a cualquier hecho, etc. Asi, lo que es comtin a cualquier
objeto es la forma del objeto, lo que es comtn a cualquier hecho es la
forma del hecho, etc. Lo que es comun a cualquier ontologia es la forma
de la ontologia. Mi idea es que al presentar lo que es comun a cualquier
ontologia, las categorias del TLP no son ellas mismas categorias ontolégicas.
Dicho de otro modo, como Wittgenstein no presenta una ontologia, no se
puede hablar, cabalmente, de que presenta categorias ontoldgicas, sean
estas dos o tantas como conceptos formales queramos. Asi, ‘categoria
ontolégica’ y ‘forma’ no son nociones que tengan la misma extension ni la
misma intension. Por ejemplo, no tienen la misma extension en tanto en
cuanto es mas que discutible que los niimeros constituyan una categoria
ontolodgica en el TLP. Por tanto, no todo aquello que es concebido como
un concepto formal es concebido como una categoria ontologica. Este es
el punto en el que discrepo con Acero.

Por otro lado, no tienen la misma intensiéon porque no es lo mismo
una categoria ontoldgica que un concepto formal o logico. Por ejemplo

°  En este sentido, que no haya objetos 16gicos, que no haya formas logicas,

que forma y construccion vayan de la mano, es crucial para ver correctamente
el mundo (TLP, 6.54). Esto es, confundir la gramatica con la sombra de la
gramatica proyectada sobre el mundo (i.e. metafisica) supone no ver el mundo
correctamente.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



{SON LOS CONCEPTOS FORMALES (O LOGICOS) CATEGOR{AS ONTOLOGICAS?>2!

cada propuesta en relacion con los objetos del TLP implica una categoria
ontologica diferente, a saber, si son entidades mentales, materiales,
ideales, fisicas, del sentido comun, etc. Sin embargo, esto no implica una
forma logica diferente, puesto que la forma légica es, precisamente, lo
comun a todas ellas.

Por otro lado, la ontologia en sentido tradicional pretende hablar
de la realidad tanto como la ciencia natural. Pretende hablar de la
misma realidad, aunque de diferentes aspectos. Una ontologia formal no
puede hablar de la realidad. ;De qué habla esa ontologia formal? Como
todo el TLP, del lenguaje. Es un andlisis critico del lenguaje ontoldgico.
;Qué quiere decir aqui ‘critico’? Yo digo que gramatical. Por ejemplo,
la expresion “el mundo es todo lo que es el caso” es una expresién
gramatical que relaciona los conceptos de ‘mundo’ y “todo lo que es el
caso’; y ‘todo lo que es el caso’ es ‘la totalidad de las proposiciones
verdaderas’ (otra expresidon gramatical). La filosofia es esta actividad
que clarifica la logica de nuestras expresiones, que saca a la luz las
relaciones conceptuales entre formas.

En este sentido, la ontologia formal se diluye o deviene en andlisis
logico del lenguaje, en analisis gramatical, y la nocién de categoria
ontolodgica, en relacion con dicha ontologia formal, se desvanece. Asi,
tampocolasnocionesdeontologiay ontologiaformal sonintercambiables.
No tienen, desde luego, la misma intensién. Aunque la primera se
arrogue el papel de investigar lo que realmente existe, lo que hay; la
segunda no tiene nada que ver con eso, pues es un esquema general para
las ontologias, no una investigacion de lo que realmente existe, de lo que
hay. Eso no le corresponde a la filosofia (segtin Wittgenstein en el TLP),
y lo que la ontologia quiere decir bajo el modelo de las proposiciones
genuinas no es mas que un conjunto de pseudo-proposiciones.

Creo que ahora se puede entender mejor la idea del mito ontoldgico,
a saber: la investigacién conceptual de las proposiciones iniciales
no produce descubrimientos sobre la naturaleza del mundo, por
tanto no es una investigacion metafisica u ontologica en el sentido
tradicional expuesto en este articulo. Esa investigacion conceptual es
una investigacién sobre nuestro lenguaje, sobre la gramdtica de nuestras
descripciones. Esas clarificaciones conceptuales entre diferentes
conceptos formales no son clarificaciones entre diferentes categorias
ontolodgicas, y por tanto entre diferentes entidades del mundo. Como
acabo de decir, la investigacién conceptual no produce descubrimientos
sobre la naturaleza del mundo. Lo que clarificamos es nuestra vision del

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



322 SERGIO MoTA

mundo. Ahora bien, nuestra vision del mundo estd constituida por nuestra
gramitica. En este caso por nuestra gramatica logica (Cfr. Ishiguro, 1981).
Por tanto, la cuestion no esta en basar una metafisica en la logica o en la
naturaleza de nuestro lenguaje; es decir, lalégicano lleva a una metafisica
0 a una ontologia (Rhees, 1969; McGuinness, 2002). Mas bien es que la
logica sirve de base a la critica del lenguaje ontolégico, que muestra,
precisamente, que ese uso del lenguaje no sirve para fundamentar la
naturaleza del lenguaje en una realidad independiente del lenguaje. No
es que la gramatica logica lleve a una ontologia o que una ontologia
fundamente la gramatica 1égica. La cuestién fundamental a mi entender
es que no hay, y no puede haber cabalmente, una ontologia. La ontologia
como materia de estudio desaparece no so6lo por insensata, sino por
inservible. Con ella desaparece las llamadas ‘categorias ontolédgicas’,
pero no por ello desaparecen las formas logicas, y no porque existan,
claro estd, en un mundo independiente del lenguaje, sino porque son
rasgos logico-sintacticos (gramaticales, se podria decir) del lenguaje.

Antes de pasar a las conclusiones, y de acuerdo con una pertinente
sugerencia hecha por uno de los revisores, una cuestiéon que puede
surgir y que sin duda merece ser tratada, seguramente en una extension
mayor de la que puedo ocupar aqui, es coémo afecta la consideracién
de las proposiciones iniciales respecto a la llamada ‘teoria’ pictorica
del significado. Asi, se entiende que un figura o retrato representa un
hecho (un darse efectivo de estados de cosas; Cfr. TLP, 2) porque hay
un isomorfismo entre los elementos de la figura o retrato y los elementos
del hecho representado. Desde la postura realista o metafisica, tal
isomorfismo entre el lenguaje y el mundo es una condicion de la
posibilidad de representacién: “es en este sentido”, dice McGinn (2010:
497), “que la forma logica del lenguaje responde ante (is answerable to)
la forma logica del mundo”. Como ya se indico en §3, a proposito de lo
senalado por Pears, la conexién o relacion entre los signos y los objetos
por los que estan se iniciaria desde la estructura ontoldgica de la realidad
hacia la estructura de la proposicidon con sentido. Asi, la relacion interna
entre el signo y el objeto es una relacién genuina, que da contenido a la
afirmacion hecha desde esta lectura segun la cual el lenguaje responde
ante el mundo. Esa relacion interna, por otro lado, es inefable: no puede
ser expresada en proposiciones con sentido, se muestra ella misma
cuando expresamos tales proposiciones con sentido.

Ahora bien, cabe preguntarse si la ‘teoria’ pictdrica del significado
solo puede sostenerse desde la lectura realista o metafisica. Cabe

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



{SON LOS CONCEPTOS FORMALES (O LOGICOS) CATEGORIAS ONTOLOGICAS?>2

plantearse si el vaciamiento metafisico del Tractatus conlleva una
renuncia de la ‘teoria’ pictorica. A mi entender la respuesta es que no;
eso si, la concepcion de la nocidon de relacién interna bajo una lectura
anti-metafisica es distinta que aquella sostenida por los defensores de
la lectura realista o metafisica, siendo este uno de los conceptos clave.

Desde la lectura anti-metafisica, como ya he sefialado, se rechaza
la idea de que el lenguaje rinda cuentas o responda ante nada externo
a €él. A este respecto, McGinn (2010: 498) sefiala que la relacién entre un
signo y lo que significa no se entiende como una relacion sustancial de
isomorfismo, esto es, no se entiende como una relaciéon genuina entre
dos realidades, sino mas bien del siguiente modo: qué tipo de simbolo
es un simbolo, esto es, como un simbolo significa, queda fijado por
el simbolismo, i.e. por el rol que cumple el simbolo en el simbolismo,
y no responde ante nada fuera del lenguaje, no puede ser entendido
independientemente de él. Ese rol queda constituido, podriamos decir,
por la gramatica légica.'” Dicho en términos de la sintaxis logica: la
sintaxis logica de nuestro lenguaje concierne a cdmo los simbolos
simbolizan, lo cual atafie a su uso; esto es, se muestra en cdmo se usan en
las proposiciones. Este modo de entender la 16gica de nuestro lenguaje,
que atane al uso de los simbolos, cémo un simbolo simboliza, cémo
un simbolo significa, se diferencia claramente de la lectura metafisica
o realista, que postula una relacién sustancial entre dos realidades,
entendiendo asi que la logica representa, y responde ante, una realidad
independiente del lenguaje.

Asi, una proposicion es un retrato o modelo de la realidad, pero
;como entender esa relacion entre la proposicion, y sus elementos, y
la realidad, y sus constituyentes? No, desde la lectura anti-metafisica,
como una relacion sustancial entre dos realidades, no como un mapeo
de isomorfismo entre proposiciones y hechos, concebidos como items
ontologicos (Cfr. McGinn, 2010: 502). Antes bien, esa relacion interna,
insisto, bajo la lectura anti-metafisica, esta constituida por las reglas
internas a la normatividad que gobierna la practica de decir lo que es
el caso. Un hecho —lo que es el caso- es aquello que puede decirse por
medio de una proposicién verdadera de nuestro lenguaje. La ontologia
no contaria, de acuerdo con el TLP, con proposiciones verdaderas, pues
son pseudo-proposiciones, no son retratos o modelos de la realidad.

10" Creo que es importante recordar aqui que en el TLP (3.326-3.327), un

simbolo es un signo tomado conjuntamente con su uso logico-sintdctico.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



324 SERGIO MOTA

Asi, la relacion entre una proposicion y la situacién que representa no
depende de una ontologia independiente del lenguaje, que lo determina.
En este sentido, lo importante, a mi juicio, es entender que la relacion
entre lenguaje y realidad cambia entre interpretaciones, pero esto no
supone la eliminacién de la llamada ‘teoria’ pictdrica. En el caso de la
interpretacion realista o metafisica, la relacion de proyeccion entre el
lenguaje y el mundo sdlo se entiende si se adopta una posicion externa
al lenguaje, pues, como sefiala Black (Cfr. TLP, §3), debemos tener
algin parecer acerca de como es la realidad antes de que podamos
preguntar si el simbolismo es adecuado para describirla. Asi, el
significado de un nombre variable (que es una variable proposicional,
Cfr. TLP, 3.314), como ‘objeto’ (o0 ‘x’) vendria determinado por esa
realidad independiente. Desde la lectura anti-metafisica, esa relacion de
proyeccién no se concibe asi, sino mas bien como sigue (Cfr. McGinn,
2010: 504): el significado de un nombre variable, y de ahi de una variable
proposicional, se determina dentro del sistema de representacion. De
acuerdo con Wittgenstein (3.316):

Qué valores puede asumir la variable proposicional es
algo que se estipula.

La estipulacion de los valores es la variable.

De esta manera las reglas de proyeccion se determinan dentro del
sistema, no hay nada fuera de las reglas por las cuales el lenguaje es
proyectado sobre el mundo. Tal proyeccion queda, se constituye, en las
reglas para el uso de las expresiones.

Tal y como veo esta cuestidn, el isomorfismo, esto es, la relacién
genuina entre dos realidades, que presupone una ontologia, representa
una concepcidn que no es necesariamente la que Wittgenstein sostuvo
en el Tractatus. Creo que la afirmacién de ese isomorfismo como relacién
genuina entre dos realidades, que supone la consideracion de una
realidad independiente del lenguaje, no es mas que la ilusion producida
porlasombradelagramaticalogica proyectada sobre el mundo. Asi, decir
que debemos tener algun parecer acerca de como es la realidad antes de
que podamos preguntar si el simbolismo es adecuado para describirla
no es sino un ejemplo de tal ilusién o mito; es decir, ese parecer acerca de

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



{SON LOS CONCEPTOS FORMALES (O LOGICOS) CATEGORIAS ONTOLOGICAS?>2

como es la realidad no es sino la sombra de la gramatica proyectada."
Esta confusién, que no surge en la lectura anti-metafisica, Wittgenstein
tampoco la cometio, desde mi punto de vista, pues él mismo dijo que
cuantas veces alguien quisiera decir algo metafisico, habia que probarle
que en sus proposiciones no habia dado significado a ciertos signos.
Tales proposiciones no son, propiamente hablando, proposiciones, sino
reglas gramaticales.'

Por ultimo, y desde esta lectura anti-metafisica, no deberiamos
aproximarnos a la tarea de entender las relaciones entre la etapa
temprana y la tardia de la obra de Wittgenstein en términos puramente
metodologicos (Cfr. McGinn, 2006). En este sentido, hay una relacién
importante entre las investigaciones logico-gramaticales de cada
periodo, tanto en lo referente a la aproximacion como en relacién con lo
que logra, pero esto no serd tratado aqui.

6. Conclusiones

El objetivo fundamental de este trabajo ha sido tratar de mostrar que
los conceptos formales del TLP no son categorias ontoldgicas. Asi, he
tratado de mostrar que son nociones diferentes, tanto en extension como

" Las reglas de la gramatica no reflejan las formas de las entidades de

la realidad (objetos, funciones, propiedades, nimeros), como afirma la lectura
realista o metafisica, sino que la gramatica crea las formas (forma y construccién
van de la mano) estipulando sus valores, pero eso pertenece a la gramatica, son
conexiones constituidas dentro de la gramatica, y son conexiones conceptuales.
Decir que una mesa es un objeto o que el 1 es un niimero no es decir nada que
tenga que ver con un hecho empirico, una verdad contingente sobre el mundo,
o con un hecho metafisico, una verdad necesaria sobre el mundo. Pensar que si
es caer en el mito ontoldgico.

2 Algo que no trato directamente por cuestiones de espacio, pero que
creo necesario al menos mencionar, es que no considero que Wittgenstein, en el
Tractatus, esté comprometido con una teoria de la verdad por correspondencia,
ni con ninguna versién de esta (véase, para un punto de vista similar, McGinn,
2010). Asi, el concepto de verdad no es un concepto genuino o propiamente
dicho, sino un dispositivo lingiiistico desentrecomillador, como sostiene el
deflacionismo. De este modo, es un concepto sin connotaciones metafisicas (para
Wittgenstein, “lo verdadero” y “lo falso” no son objetos 16gicos; Cfr. TLP, 4.431).
Por ello, predicar la verdad de una oraciéon es afirmar la oraciéon misma. Esta
concepcién de la verdad rechaza otras, como la teoria correspondentista, que
tienen una nocién sustantiva de la verdad.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



326 SERGIO MoTA

en intensién. La nocioén de categoria ontologica pertenece al lenguaje
ontoldgico, mientras que los conceptos formales estan presentes en otros
usos debido a que son categorias logico-sintacticas (i.e. gramaticales)
que no implican ontologia en ningun sentido. Creo, ademas, que
Wittgenstein, en el TLP, va contra la idea de ontologia que aqui he
expuesto. Asi, hablar de niimeros no implica que cualquier rama de la
matematica describa objetos de cualquier tipo. Las formas son variables
cuyos valores estipulamos (forma y construccion en este sentido van de
la mano). Si queremos decir que construimos la ontologia de acuerdo,
pero entonces la ontologia deja de ser el estudio de lo que realmente hay,
del material del mundo, de su naturaleza independiente del lenguaje,
i.e. se disuelve.

Asi, después de entender por ‘ontologia’ el estudio o la investigacién
de lo que realmente existe o de lo que realmente hay, se ha presentado
la posibilidad de que la ontologia esté construida bajo el modelo de
preguntas y proposiciones genuinas pero que, por usar signos a los que
no se les habia dado significado, esté compuesta por pseudo-preguntas y
pseudo-proposiciones. Podria pensarse que dado que no le corresponde
a la filosofia ni a la l16gica la tarea de la investigacion de lo que realmente
hay en el mundo, debe ser la ciencia la que tenga que dar respuesta
a esa investigacion. Sin embargo, la ciencia no estudia la realidad en
si, el mobiliario del mundo. La ciencia, desde diferentes esquemas
conceptuales, modelos o gramaticas, construye una realidad; muestra
desde una gramatica qué nocion de realidad usa. Asi, no tiene sentido
una nocion de existencia absoluta, independiente de la gramatica, y, por
tanto, independiente del lenguaje. Asimismo, y dado que construimos o
inventamos técnicas (por ejemplo para cuantificar, pero también atane
a la metodologia cualitativa) empleadas en la ciencia natural, como
la matematica o la 1dgica, a las cuales no les corresponde nada en la
realidad, el paso de la verdad de la teoria a la existencia de las entidades,
via criterio ontologico de Quine, no es nada obvio. Asi, pace Quine,
empleamos nociones inventadas, construidas, en ciencia, que debemos
distinguir de lo que encontramos. Una cosa es ofrecer una interpretacion
de “realidad”, y otra cosa es tratar como un descubrimiento la sombra de
la gramatica proyectada sobre esa realidad interpretada. Una cuestién
diferente es la importancia que pueda tener para la ciencia admitir tales
construcciones e invenciones conceptuales o gramaticales, que la tiene.
Pero esto ya no es ni una cuestién sobre la verdad ni, para nada, de
ontologia. Ahora bien, al admitir tal importancia tenemos que admitir

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



{SON LOS CONCEPTOS FORMALES (O LOGICOS) CATEGORfAS ONTOLOGICAS? 27

también que vivir como lo hacemos los humanos implica admitir
invenciones logico-gramaticales, desde las que inventamos el mundo;
lo construimos conceptualmente. Construimos la 16gica y la matematica,
que no les corresponde nada en el mundo, para, aunque no sdlo,
después hablar del mundo; de ahi que no podamos vivir sin admitir
tales construcciones o invenciones. Tales invenciones y construcciones
son tan importantes para la vida como aquello que si tiene que ver con
la verdad de las proposiciones contingentes. ;Qué quiero decir con
esto? Que se debe admitir como importante, no como existente siquiera,
las construcciones ldgico-matematicas, que no podemos vivir sin tales
construcciones, pues son parte constitutiva de nuestra gramatica. Pero
son eso, gramatica (no ontologia).

La ciencia contribuye a esa construccion del mundo, pues esa forma
de vida (la de la ciencia) es ya una construccién del mundo. Cémo los
cientificos operan presupone, —puesto que operan desde un modelo,
desde una gramatica, desde un esquema conceptual-una concepcion del
mundo. Cémo los cientificos operan muestra una concepciéon del mundo;
una concepcion constituida por ficciones, invenciones, construcciones
(inter alia 16gico-matematicas, geométricas, fisicas, etc.). Por tanto, “la
verdad” ha de ser entendida como “verdad dentro de una gramatica”.
¢Acaso nos fuerza el mundo a estudiarlo desde la fisica? El mundo no
nos fuerza ni a estudiarlo desde la fisica ni a tener una determinada
concepcion de la fisica (en este sentido la fisica seria, mas bien, una
interpretacion del mundo y no una explicacion de EL mundo), entre
otras cosas porque “el mundo” es un absurdo. De nuevo, esa pregunta
no tiene sentido porque no hay nada como “el mundo”, independiente
de nuestro lenguaje. Desde una gramatica, esa pregunta tampoco tiene
sentido, pues “el mundo” es una concepcion del mundo (que lleva a
una interpretacion); pues no hay, ni puede haber, una explicacion de EL
mundo, del mundo en si. Otras formas de vida no tienen por qué guiarse
como nos guiamos nosotros por la fisica; pueden seguir oraculos (Cfr.
Rhees, 2005). Esas formas de vida son sencillamente diferentes. Ademas,
es la gramatica la que cierra el camino para ciertas otras posibilidades de
interpretacion del mundo (para otras formas de mirar al mundo). Asi,
;qué condiciona la gramatica? Que no adoptamos otra gramatica (y por
extension, otra forma de vida); pues lo que llamamos “hecho general
de la naturaleza” sélo es una categoria gramatical (no ontoldgica).
Decir que la gramatica esta condicionada o determinada por los
hechos generales de la naturaleza es hacer una aseveracion en términos

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



328 SERGIO MoTA

absolutos (de nuevo, un sinsentido). Lo que llamamos “hecho general de
lanaturaleza” presupone ya una gramatica. Y decir, por cierto, que otros
hechos llevan a cambiar nuestra gramatica, es sencillamente aseverar
que transitamos desde una gramatica a otra, pues ese “otro hecho”
;desde qué gramatica decimos que es un hecho? Los hechos no son,
de nuevo, entidades independientes de la gramatica. Por decirlo una
vez, los conceptos formales pertenecen a la gramatica. Tales conceptos
formales son ficciones convencionales para el entendimiento, no para la
explicacion. De ahi, que “A es un objeto” sea una regla gramatical, no una
proposicién metafisico-ontologica. Asimismo, nociones como “causa” y
“efecto” son conceptos formales; nosotros hemos inventado, construido,
tales nociones. El problema esta en considerar tales nociones —junto con
“ntmero”, “ley”, “libertad”, etc.— como objetos mismos, objetos “en si”,
pues lo tinico que se estara haciendo sera mitologia (pues la metafisica es
mitologia). Por ello, tampoco tiene sentido decir, en un sentido absoluto,
“yo creo en la ley”, “yo creo en los niimeros” o “yo creo en la libertad”;
la cuestion no es una cuestion de creer, sino logica, y en la logica no se
cree, pues seria una creencia metafisica, absurda. Dicho de otro modo:
la gramatica no es cuestion de creencia.

El criterio ontologico de Quine es un proyector de sombras
gramaticales sobre el mundo para después hablar de su existencia
independiente. Asi, se convierte equivocadamente en criteriojustificador.
La gramatica no se puede justificar apelando a como son las cosas en la
realidad. Como puede verse, constituye el modo en que vemos las cosas.

Hablar tanto de la verdad como de lo verdadero es un juego de
lenguaje mas, por tanto no hay ni puede haber una concepcion absoluta
de la verdad. No se puede perseguir la verdad. Del mismo modo no
se puede estudiar lo que realmente existe, lo que realmente hay en la
realidad, independiente del lenguaje. Esto es un pseudo-problema, un
absurdo.

De qué se ocupa la filosofia es algo que Wittgenstein presenta en el
TLP con claridad. La filosofia tiene que ver con la clarificacién 1égica
de nuestro lenguaje; es critica del lenguaje. A mi entender, este analisis
critico es un analisis gramatical. Aplicado al asunto que me ocupa en
este articulo, lo que Wittgenstein presenta en las primeras secciones
no son afirmaciones sobre la naturaleza (independiente del lenguaje)
del mundo; esto es, no son proposiciones metafisico-ontolégicas.
Wittgenstein en las primeras secciones introduce principios y conceptos
formales o 16gicos —o sintacticos, por decirlo de otro modo. Pero esto

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



{SON LOS CONCEPTOS FORMALES (O LOGICOS) CATEGORIAS ONTOLOGICAS?>?

es gramatica; gramatica logica en el TLP. Es decir, tales conceptos (y
relaciones) formales o 16gicos pertenecen a la notacion, al calculo légico.
Asi, mientras que parece que Wittgenstein estd, en las primeras secciones
del Tractatus, haciendo afirmaciones metafisicas sobre el lenguaje y la
realidad, lo que de verdad hace es introducir y ‘explicar” el rol de los
correspondientes conceptos sintacticos, légicos o formales, asi como de
las relaciones formales en su notacion.

Ahora bien, dado que la forma es una variable cuyos valores
estipulamos es dificil sostener que la gramatica logica esté determinada
por algo externo a ella. Que la gramatica ldgica dependa de una
metafisica o una ontologia. Es dificil sostener que se estén infiriendo los
rasgos del mundo (el contenido, el mobiliario) de los que dependa el
lenguaje o la gramatica logica. Las expresiones sobre la forma del mundo
son expresiones que hacen perspicua la gramatica 16gica empleada en
nuestras descripciones. Lo que Wittgenstein presenta en las primeras
secciones del TLP es, a mi juicio, la primera investigacion gramatical
(lo cual no quiere decir que asuma el método filoséfico de su segunda
etapa, pues es obvio que no, pero tampoco es completamente distinto).
Lo que Wittgenstein presenta es un analisis logico-gramatical del
lenguaje ontolégico-metafisico, precisamente para mostrar que no son
proposiciones, sino relaciones conceptuales; expresiones gramaticales
y, de ahi, el fin de la ontologia como investigacion. En el Big Typescritp
(2005, 43, 188v) Wittgenstein dira: “como todo lo metafisico, la armonia
(preestablecida) entre el pensamiento y la realidad ha de encontrarse en
la gramatica de lenguaje”. Con matices y reservas propias del método
logico del TLP, esto puede aplicarse a la gramatica 16gica.

Finalmente, concluyo con un NO a la pregunta que inicia este
articulo. Creo que hay buenas razones para no llamar a los conceptos
formales o logicos ‘categorias ontoldgicas’. La logica, después de todo,
no tiene un epiteto metafisico; tampoco en el TLP.

Bibliografia

Acero, ].J. (2003). La autonomia de la gramatica y la polaridad de la
proposicion. Revista de Filosofia, 44, 7-44.

Aleman, A. (2011). Ldgica, matematicas y realidad, Madrid: Tecnos.

Black, M. (1964). A Companion to Wittgenstein’s Tractatus. Cambridge:
Cambridge University Press.

Frascolla, P. (1997). The Tractatus System of Arithmetic. Synthese, 112,
353-378.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



330 SERGIO MoTA

Hacker, P. M. S. (1999). Naming, Thinking and Meaning in the Tractatus.
Philosophical Investigations, 22, 119-135.

(1986). Insight and illusion. Themes in the philosophy of Wittgenstein.
Oxford: Clarendon Press.

Hierro S. Pescador, J. (1989). Principios de filosofia del lenguaje. Madrid:
Alianza.

Hutto, D. (2004). More Making Sense of Nonsense: from Logical Forms
to Forms of Life. En B. Stocker (ed.) Post Analytic Tractatus. (127-149).
Aldershot: Ashgate Publishing.

Ishiguro, H. (1981). Wittgenstein and the Theory of Types. En 1. Block
(ed.) Perspectives on the philosophy of Wittgenstein. (43-59). Oxford:
Basil Blackwell.

(1969). Use and Reference of Names. En P. Winch (ed.) Studies in
the philosophy of Wittgenstein. (20-50). London: Routledge.

McGinn, M. (2009). Wittgenstein and Internal Relations. European Journal
of Philosophy, 18, 495-509.

(2006). Elucidating the Tractatus. Wittgenstein’s Early Philosophy of
Logic and Language. Oxford: Clarendon Press.

(2001). Saying and Showing and the Continuity of Wittgenstein’s
Thought. The Harvard Review of Philosophy, IX, 24-36.

McGuinness, B. (2002). Approaches to Wittgenstein. Collected Papers.
London: Routledge.

Mota, S. (2015). Wittgenstein en torno a los conceptos. Andlisis. Revista de
Investigacion Filosdfica, 2, 195-219.

Pears, D. (2006). Paradox and Platitude in Wittgenstein’s Philosophy. Oxford:
Oxford University Press.

(1987). The False Prison: A Study of the Development of Wittgenstein's
Philosophy. Vol. I. Oxford: Clarendon Press.

Potter, M. (2009). Wittgenstein’s Notes on Logic. Oxford: Oxford University
Press.

Quine, W.V.O. (1980). From a Logical Point of View. Cambridge, Mass.:
Harvard University Press.

Rhees, R. (2005). Wittgenstein’s On Certainty. There-like our life. Oxford:
Blackwell Publishing.

(1969). ‘Ontology’ and Identity in the Tractatus: A Propos
of Black” Companion. En P. Winch (ed.) Studies in the Philosophy of
Wittgenstein. (51-65). London: Routledge.

Sanfélix, V. (2008). Sentir lo indecible. Sentido, sin sentido y carencia de
sentido en el Tractatus de Wittgenstein. Revista de Filosofia, 33, 5-20.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



{SON LOS CONCEPTOS FORMALES (O LOGICOS) CATEGOR{AS ONTOLOGICAS?>3!

Tejedor, C. (2001). The Metaphysical Status of Tractarian Objects.
Philosophical Investigations, 24, 287-303.
Tomasini, A. (2011). Explicando el Tractatus. Una introduccién a la primera
filosofia de Wittgenstein. Buenos Aires: Grama.
(2005). Lenguaje y anti-metafisica. México, D.F.: Plaza y Valdés.
(2003). Estudios sobre las filosofias de Wittgenstein. México, D.F.:
Plaza y Valdés.
Wittgenstein, L. (2005). The Big Typescript: TS213. Oxford: Wiley-
Blackwell.
(1979). Sobre la certeza. Barcelona: Gedisa.
(1958). Investigaciones filosoficas. Barcelona: Critica.
(1922). Tractatus Logico-Philosophicus. London: Routledge.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)





