
Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018), 263-300.

A Great Victory is a Great Danger: Max 
Weber, Friedrich Nietzsche and the Epigonism’s 

Problem 

Octavio Majul Conte Grand 
UBA-CONICET-IIGG 

omajulcg@gmail.com
orcid.org/0000-0002-4243-3977

Abstract
The article’s hypothesis –teorical, terminological and bi-

ografical grounded– maintains that Max Weber’s critique of epi-
gonism between 1893 and 1895, shows a direct influence of the 
Young Nietzsche’s political-cultural proyect, specifically the one 
summarized in the Untimely Meditations. Epigonism as the un-
wanted effect of the greatness. Both Nietzsche and Weber deal 
with the same dilema: the great men obstruct the emergence 
of great men. In order to show the hypothesis, the article will 
follow the main argument of “The Nation State and Economic 
Policy“. Following this, brief pages will be devoted to the bio-
grafical plausibility of the article’s hypothesis.

Keywords: Weber, Nietzsche, epigonism, leadership, culture.

Received: 17 – 01 – 2017. Accepted: 05 – 04 – 2017
DOI: http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.895



264 Octavio Majul Conte Grand

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Una gran victoria es un gran peligro: Max 
Weber, Friedrich Nietzsche y el problema del 

epigonismo

Octavio Majul Conte Grand 
UBA-CONICET-IIGG 
omajulcg@gmail.com

orcid.org/0000-0002-4243-3977

Resumen
La hipótesis del artículo –cuyo basamento es a la vez 

teórico, terminológico y biográfico– sostiene que en la crítica al 
epigonismo que realiza Max Weber entre 1893 y 1895 se manifiesta 
una influencia directa del proyecto político-cultural del joven 
Nietzsche, en particular, el condensado en las Consideraciones 
intempestivas. El epigonismo es el efecto no deseado de lo grande. 
El dilema al que se enfrentan tanto Nietzsche como Weber puede 
ser resumido de la siguiente manera: los grandes hombres 
dificultan el surgimiento de grandes hombres. Con vistas a 
demostrar la hipótesis, se desarrollará una lectura apegada 
de “El Estado nacional y la política económica” develando 
su condición nietzscheana. La parte central del artículo se 
dedicará a dicho seguimiento, atento a la estructura propia de 
la Antrittsrede. Seguido al cuerpo del texto se dedicará unas 
breves páginas dedicadas a la fundamentación biográfica de la 
plausibilidad de la hipótesis del artículo.  

Palabras clave: Nietzsche, Weber, epigonismo, liderazgo, 
cultura.

Recibido: 17 – 01 – 2017. Aceptado: 05 – 04 – 2017.
DOI: http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.895



265Max Weber, Friedrich Nietzsche y el problema del epigonismo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

A pesar de ello lo diré: una gran victoria es un 
gran peligro. La naturaleza humana la soporta con 
mayor dificultad que una derrota.

Friedrich Nietzsche1

Si ciertas cosas no ocurrieran ya entre mis 
contemporáneos, entonces los ejemplos incontables 
de unilateralidad, la vehemencia de la lucha contra 
otras opiniones y la predilección por lo que hoy 
se llama Realpolitik –predilección causada por 
la poderosa impresión del triunfo– no serían las 
únicas cosas que los estudiantes sacaran de las 
cátedras de Treitschke.

Max Weber2

En 1964, Eugène Fleischmann señaló la vacancia de investigaciones 
sobre la relación entre Friedrich Nietzsche y Max Weber. Señalamiento 
que acompañó, durante mucho tiempo, el inicio de los trabajos en torno 
a la misma.3 En el presente no nos es posible mantener dicha afirmación. 
La influencia de Friedrich Nietzsche sobre Max Weber acumula ya una 
cuantiosa bibliografía.4 El diagnóstico de la modernidad como la época 
de la muerte de Dios y el consiguiente desencantamiento del mundo y 
pérdida de sentido;5 la equiparación entre vida y lucha (Aron, 1981); 

1  (Nietzsche, 2011 A: 641).
2  Carta a Hermann Baumgarten de 1887. Citada en (Marianne, 1997: 154).
3  En los términos de Eugène Fleischmann: “la investigación minuciosa que aquí 

se impone no ha sido hecha más que de manera incompleta” (Fleischmann, 1964). En 
1983, Robert Eden sostuvo que “los cientistas sociales no han sido atentos, por decirlo 
levemente, al diálogo de Weber con Nietzsche” (Eden, 1983 B: xix).  Mientras que, en 
1991, David Owen señaló que “la relación de Max Weber con Nietzsche es un tópico 
el cual, hasta el último tiempo, permaneció largamente inexplorado” (Owen, 1991: 79).

4  La división temática que se procederá a hacer conlleva algo de artificio. 
En general los autores abordan más de uno de los temas que han sido separados. 
Una mención aparte debe realizarse de los autores generacionalmente cercanos 
a Weber a quienes la influencia de Nietzsche sobre éste les resultada evidente. 
Es el caso de Thomas Mann, (2011: 144); Karl Jaspers, (1972: 428); Leo Strauss, 
(1961:101) y György Lukács, (1959: 485-501). 

5  Frente a esto se encuentran dos ramas de comentaristas: A) aquellos 
que enfatizan el intento weberiano de solucionar la pérdida del sentido via 



266 Octavio Majul Conte Grand

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

la pregunta por los diferentes tipos humanos, junto al elogio de la 
personalidad y la individualidad en sentido aristocrático –encontrando 
como corolario la celebración de los hombres singulares (Mommsen, 
1981; Owen, 1991; Schroeder, 2006; Pinto, 1996); el fondo irracional de 
lo existente y la consiguiente mediación de la convicción para con los 
valores (Farinetti, 2006; Strauss, 2014: 93-133); la difícil relación entre 
ciencia y valores (Eden, 1983); la exaltación de la acción en sentido 
eminente (García Pérez, 2008), entre otros, han sido los puntos elegidos 
para poner en evidencia la relación entre ambos autores. Dentro de la 
bibliografía también se encuentran aquellos trabajos dedicados a un 
análisis general de la relación entre ambos.6 Incluso los principales 
comentaristas de la obra de Max Weber han participado de la polémica 
ya sea marcando la relación directa, como Wolfgang Mommsen (1981) 
y Wilhelm Hennis (1988), o una afinidad epocal pero no directa como 
Wolfgang Schluchter (1995). 

No obstante esto, el análisis en torno a la relación entre Weber y 
Nietzsche se ha centrado en la relación entre ambas obras tomadas en su 
totalidad. Es decir, qué del corpus de Nietzsche se puede rastrear en el de 
Max Weber tomados de forma íntegra. Las contadas alusiones directas 
de Weber a Nietzsche contribuyen en ese sentido. El análisis de las 
obras en general ha obliterado la indagación de momentos nietzscheanos 
en la obra de Weber. Es por ello que el presente artículo indagará un 
episodio específico de la influencia de Nietzsche sobre Max Weber. En 
particular la mención y la crítica al epigonismo que aparece entre 1893 
y 1895. Concepto, el de epigonismo, a través del cual caracteriza Weber 
la ausencia de liderazgo político de su generación. Ausencia que es 
consecuencia directa del período de esplendor político que encuentra en 
la unificación alemana su momento más álgido y en Bismarck su actor 
principal. El epigonismo, de este modo, es definido como un estado de 

el reencantamiento político, ver Tracy Strong, (1992); Mark Warren, (1988); 
B) aquellos otros que se limitan a marcar el paralelismo entre la lectura de la 
modernidad en Nietzsche con la de Weber encontrando como punto común la 
categoría de ascetismo intramundano. En algunos casos la relación se amplía 
hasta Michel Foucault. Ver Bryan Turner, (1982); Franz Solms-Laubach, (2007); 
André Berten, (2001).

6  Se destaca aquí el pionero artículo de Eugène Fleischmann, (1964). Para 
contrastarlo con otro trabajo que analiza la relación, en general, entre Max Weber 
y Friederich Nietzsche pero resaltando las distancias ver Laurent Fleury, (2005). 



267Max Weber, Friedrich Nietzsche y el problema del epigonismo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

saturación y hastío político, corolario del hecho de suceder un período 
de grandeza. Mención y crítica al epigonismo, cuya referencia directa 
se encuentra en el proyecto político-cultural de las Consideraciones 
intempestivas de Nietzsche, centralmente, en David Strauss, el confesor 
y el escritor y en  De la utilidad y los inconvenientes de la historia para la 
vida. Episodio de la influencia de Nietzsche que se registra en los 
trabajos de Weber en torno a la problemática de los trabajadores rurales 
del Este del Elba y la decadencia de la energía de la nación alemana. 
Influencia registrada en: a) un discurso leído en el congreso de la Vereins 
für Sozialpolitik que tuvo lugar el 20 y 21 de Marzo de 1893 en Berlín 
dedicado a la cuestión del trabajo rural y del campesinado del Este del 
Alba, publicado bajo el título de “La constitución del trabajo rural” [Die 
ländliche Arbeitverfassung] ; y b) en la Antrittsrede o discurso inaugural 
pronunciado por Weber en el segundo semestre de 1895 en ocasión de la 
toma de posición de la cátedra de economía política de la Universidad 
de Friburgo titulado “El estado nacional y la política económica”.  La 
duplicidad del registro da cuenta de la intensidad de la influencia mas 
no de su diversidad, en tanto en ambas el modo en el cual aparece la 
crítica al epigonismo es similar. Nos centraremos en el segundo escrito 
en tanto representa una versión más acabada de la problemática. Hecho 
constatado por la caracterización, por parte del propio Weber, de su 
trabajo de 1893 como no sistemático.7 

El influjo nietzscheano en la Antrittsrede weberiana es un lugar 
común dentro de la recepción de la relación entre Nietzsche y Weber.8 
No obstante esto, dicho influjo ha sido analizado, primariamente, en 

7 “He desarrollado estás versiones bajo la presión de las circunstancias, no 
de modo sistemático” (Weber, 1924: 466).

8  En los términos de Robert Eden: “El discurso de Friburgo es, en su 
superficie, el más belicoso y nietzscheano de las formulaciones de Weber” 
(Eden, 1983 B: 43). Eugène Fleischmann sostiene que “el discurso inaugural 
de 1895 en Friburgo revela en dos puntos esenciales, al menos, la influencia de 
Zaratustra” (Fleischmann, 1964, 230). Según Catherine Colliot-Thélène, en un 
artículo que acompaña la traducción al francés de la Antrittsrede: “la influencia 
de Nietzsche sobre la problemática general de este texto no se puede exagerar” 
(Colliot-Thélène, 1990: 107). Wilhelm Hennis hace referencia al “desnudo tono 
nietzscheno asumido por Weber en su discurso inaugural de Mayo de 1895” 
(Hennis, 1988: 149). Por su parte Ernst Nolte se pregunta si “su lección inaugural 
en Friburgo en 1895” podría haberse formulado “sin un conocimiento previo 
de Nietzsche” (Nolte, 1990: 249). Incluso Laurent Fleury, quien busca distanciar 



268 Octavio Majul Conte Grand

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

términos teóricos relegando a un segundo plano el análisis terminológico 
o filológico-conceptual. Es decir, enfatizando las afinidades, o no, 
del pensamiento de uno y otro. Como corolario se ha dejado de lado 
la influencia específica de las Consideraciones intempestivas y del joven 
Nietzsche sobre Weber.9 Es que los puntos en común que atraviesan la 
obra de Nietzsche, aun en sus cambios, permiten aprehender algunos 
rasgos nietzscheanos de la Antrittsrede sin notificar su derivación exacta. 
Por ello el análisis terminológico se torna necesario. Solo una lectura 
atenta a los términos utilizados por los autores puede permitirnos, 
a la vez, escapar de atribuir una influencia directa cuando ésta es 
epocal, como precisar exactamente la derivación exacta de la influencia 
directa, de existir ésta. La hipótesis del artículo –cuyo basamento es a 
la vez teórico, terminológico y biográfico– sostiene que en la crítica al 
epigonismo que realiza Max Weber entre 1893 y 1895 se manifiesta una 
influencia directa del proyecto político-cultural del joven Nietzsche, en 
particular, el condensado en las Consideraciones intempestivas. 

Dentro del problema del epigonismo se encierra una de las temáticas 
comúnmente trabajadas en torno a Weber y Nietzsche: la crítica a 
lo decadente y la necesidad de hombres singulares, dotados de una 
elevada fuerza plástica. Empero el análisis del epigonismo revela otra 
dificultad de la cual ambos autores eran conscientes y cuya recepción 
no corre la misma suerte que las temáticas anteriores. Dicha dificultad 
reside en el hecho de que los grandes hombres generan un agotamiento 
de las fuerzas circundantes. El epigonismo es el efecto no deseado de 
lo grande, tanto en el plano político o en el artístico-cultural. El dilema 
al que se enfrentan tanto Nietzsche como Weber puede ser resumido 
de la siguiente manera: los grandes hombres dificultan el surgimiento de 
grandes hombres. Por lo cual el elogio a los hombres singulares no puede 
anquilosarse en un deseo romántico corto de miras. Conscientes de la 

a Weber de Nietzsche, caratula al período entre 1894-1904 como su “momento 
Nietzsche” (Fleury, 2006: 831). 

9  La única excepción encontrada es el artículo de Wilhelm Hennis 
quien reconoce la posible lectura por parte de Nietzsche de las Consideraciones 
intempestivas de Nietzsche. El artículo de Hennis proporciona material biográfico 
y un análisis filológico que fortalece la hipótesis de nuestro texto. Sin embargo, 
al dedicar el artículo a la relación entre Nietzsche y Weber en general, no 
profundiza en el aspecto que a nosotros nos interesa. Ver en específico: (Hennis, 
1988, 148-151). 



269Max Weber, Friedrich Nietzsche y el problema del epigonismo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

encrucijada, ambos autores buscan la solución en un proyecto político-
institucional en dónde la educación ocupa un lugar central. El problema 
de la no autosuficiencia de la existencia de los grandes hombres es una 
constante a lo largo de las obras de Weber y Nietzsche.10

Con vistas a demostrar la hipótesis, se desarrollará una lectura 
apegada de “El Estado nacional y la política económica” develando su 
condición nietzscheana. La parte central del artículo se dedicará a dicho 
seguimiento, atento a la estructura propia de la Antrittsrede. Ésta se 
encuentra dividida en tres partes, obviando la advertencia preliminar que 
el propio Weber realiza para la edición escrita del trabajo. Una primera 
(párrafos 1 a 16) dedicada a la situación del trabajador rural del este del 
Elba, que resume las investigaciones realizadas por Weber en el marco 
de la Vereins für Sozialpolitik y el Evangelisch-Soziale Kongreβ publicadas 
en 1892 en una obra monumental titulada La situación del trabajador rural 
en el este del Elba, y luego en forma acotada, en 1894, como artículo: 
“Tendencias evolutivas en la situación de los trabajadores rurales del 
este del Elba”.11 Otra segunda parte (párrafos 17 a 30) destinada a una 

10  La formulación más acabada en el caso de Nietzsche se encuentra en La 
gaya ciencia, en el aforismo veintiocho intitulado “Dañar con lo mejor que se tiene”. 
Allí afirma Nietzsche: “nuestra grandeza es también nuestra inclemencia. –Una 
experiencia tal, que finalmente tenemos que pagar con la vida, es una alegoría 
del efecto global que operan los grandes hombres sobre otros y sobre su tiempo: 
–precisamente con lo mejor que tienen, con eso de lo cual sólo ellos son capaces, 
destruyen a muchos débiles, inseguros, que aún están en crecimiento, que tienen 
su voluntad, y en ese sentido resultan nocivos. Hasta puede llegar el caso de que, 
considerado en conjunto, sólo dañen, porque lo mejor que tienen sólo puede ser 
recibido y, por así decirlo, bebido hasta el final por aquellos que de este modo, 
como con una bebida fuerte, pierden el entendimiento” (Nietzsche, 2014 B, 157). 
La presencia de este problema en la obra de Weber posee un grado de evidencia 
mayor al ser la crítica a Bismarck, por impedir el surgimiento de otro hombre de 
sus características, una constante a su obra. En una carta a su padre en 1884 –a 
los veinte años de edad– se encuentra ya esa lectura: “Bismarck se esfuerza en 
destruir todas las fuerzas capaces e independientes que lo rodean”. Citado en 
(Mommsen, 1990: 3). 

11  Sin olvidar el discurso antes mencionado de 1893 “La constitución 
del trabajo rural”. De La cuestión del trabajador rural en el Este del Elba solo se 
encuentra traducida un fragmento (Weber, 1990). Para el artículo “Tendencias 
evolutivas en la situación de los trabajadores rurales del este del Elba” ver 
(Weber, 1981).



270 Octavio Majul Conte Grand

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

“elaboración teórica” y a “las dos exigencias que hay que plantear desde 
el punto de vista alemán” (Weber, 1991: 79). Tanto en la primera como en 
la segunda parte se constata el influjo de un nietzscheanismo genérico. 
En otras palabras, si bien es identificable una influencia de Nietzsche, 
ésta no es posible de atribuirse directamente a ninguna parte de su obra 
en específico. La tercera y última parte (párrafos 31 a 53) desarrolla una 
crítica a la generación alemana contemporánea tanto en el plano teórico 
como en el plano político práctico. Es en esta parte en la que se revela la 
influencia particular de las Consideraciones intempestivas. La restitución 
del argumento de la Antrittsrede representará el cuerpo principal del 
texto, ocupando por ello la mayor parte del mismo. Seguido al cuerpo 
del texto se dedicará unas breves páginas dedicadas a la fundamentación 
biográfica de la plausibilidad de la hipótesis del artículo.  

Nietzsche en Friburgo: fundamentación teórica y filológica-
conceptual

1. Libre juego de las fuerzas y la cuestión cultural
Desde el comienzo Max Weber marca el carácter extemporáneo de 

su Antrittsrede. En la advertencia preliminar a la versión escrita sostiene 
que “no es el asentimiento, sino el desacuerdo que han provocado 
entre muchos de sus oyentes las reflexiones que siguen a continuación, 
lo que me ha movido a publicarlas” (Weber, 1991: 65). Esta condición 
intempestiva es remarcada por Weber en una carta citada por Marianne 
en su biografía: “Mi conferencia inaugural provocó horror por la 
brutalidad de mis opiniones” (Marianne Weber, 1997: 233). Condición 
intempestiva entendida tal como la define Nietzsche en  De la utilidad y 
los inconvenientes de la historia para la vida. Es decir: “contraria al tiempo, 
y por esto mismo, sobre el tiempo y en favor, así lo espero, de un tiempo 
futuro” (Nietzsche, 2011 B: 696). 

Tras la advertencia preliminar tiene lugar la primera parte del texto, 
aquella dedicada a la situación del trabajador rural del Este del Elba. Ésta 
inicia con la explicitación de los propósitos del discurso. En primer lugar 
“ilustrar de la mano de un ejemplo” el papel que ocupan las “diferencias 
raciales, físicas y psíquicas” en la lucha por la existencia de las “distintas 
nacionalidades” (Weber, 1991: 67, traducción ligeramente modificada). 
En segundo lugar, algunas consideraciones en torno al problema de la 
política económica y el lugar, en ella, del Estado de base nacional. Para 



271Max Weber, Friedrich Nietzsche y el problema del epigonismo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

el primer propósito, el ejemplo es el de la situación del trabajador rural 
del Este del Elba en el cual se manifiesta, en tanto territorio fronterizo, la 
lucha por la existencia entre nacionalidades alemanas y polacas. Lo que 
pone en evidencia el análisis es que la presencia de lo polaco aumenta 
allí donde las condiciones objetivas disminuyen. Así, por ejemplo, lo 
polaco “aumenta a medida que disminuye la calidad del suelo”(Weber, 
1991: 69). La explicación de dicho fenómeno la encuentra Weber en la 
“diferencia entre ambas nacionalidades en lo que respecta a su capacidad 
de adaptación a las distintas condiciones económicas y sociales de vida”. 
Capacidad de adaptación dependiente de “cualidades raciales, físicas y 
psíquicas” (Weber, 1991: 71). Esta afirmación es la que conduce a ciertos 
comentaristas a acercar a Weber a corrientes darwinistas.12 Un supuesto 
basamento biológico-racial de la nacionalidad sumado a la identificación 
de la adaptación como carácter central de la existencia permitirían 
sostener tal hipótesis. No obstante esto, y tal como argumentaremos más 
adelante, la raigambre de la argumentación weberiana es nietzscheana 
y no darwinista. 

Durante el siglo XIX se asiste en Alemania a un pasaje de una 
estructura del trabajo rural dominada por una relación patriarcal cuyo 
modo de pago principal es en especie, a una de tipo capitalista con 
preponderancia del pago mediante salario. Esto se da a la par de, y 
estimula a, la decadencia de los Junkers tanto en el plano político como 
económico. Con ello se da un doble proceso. Por un lado una migración 
interna de los trabajadores alemanes de latifundios dominados de 
modo patriarcal hacia empresas agrícolas de tipo racional-salarial; 
por el otro, una inmigración de campesinos polacos –a los latifundios 
abandonados por los alemanes– para trabajos de temporada que “no 
está[n] regulado[s] por leyes que dominen las condiciones de trabajo 
y pago” (Weber, 1981: 42). Esto permite satisfacer la necesidad cada 
vez mayor de obtener beneficio por parte los Junkers del Este del Elba 
–surgida por su no afinidad con el sistema capitalista moderno. En 
ambos casos, tanto en el migrante interno alemán como el inmigrante 
polaco, son movidos por factores materiales y psicológicos. Los factores 
espirituales-psicológicos son señalados por Weber como decisivos. 
En el caso del migrante interno “la fuerza de trabajo rural abandona 
posiciones que son a menudo más favorables, siempre más seguras, 

12  Ver Esteban Vernik (2011: 13) y Raymond Aron (1981). 



272 Octavio Majul Conte Grand

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

en una búsqueda de emancipación personal” (Weber, 1981: 40). Dicho 
impulso psicológico es definido en la Antrittsrede como el “embrujo de 
la libertad”.13 Aunque la existencia económica era superior en el modo 
patriarcal, “no hay para los jornaleros más que amos y criados, y para 
sus descendientes sólo existe la perspectiva de darle a la azada al toque 
de campana en propiedad ajena” (Weber, 1991: 75). En el caso del 
trabajador polaco el embrujo de la libertad se manifiesta de otro modo: 
“la migración cambia la necesidad de solicitar trabajo al propietario o 
terrateniente local. El empleo local es histórica y mentalmente asociado 
con las tradicionales relaciones de poder –es el hurgar por la libertad 
personal lo que conduce al trabajador a emplearse lejos de su hogar” 
(Weber, 1981: 43). El aspecto central de este doble proceso es que en el 
Este del Elba “no son aquellos trabajadores con condiciones de vida más 
altas los que son favorecidos, sino aquellos con las más bajas” (Weber, 
1981: 52), y en tanto dichos trabajadores son los de nacionalidad polaca, 
se produce un desplazamiento de lo alemán.  

Ahora, ¿cuál es el sustrato de lo polaco y lo alemán? O, en otras 
palabras ¿qué define al ser nacional? Si por momentos una respuesta 
de tipo racial-biológica parece ser la dominante, el argumento central 
gira en torno a la cultura [Kultur] y a los tipos humanos  [Typus der 
Menschen] generados por ésta. Se entrecruzan aquí una serie de motivos 
nietzscheanos. La nacionalidad polaca encuentra como premisa para su 
carácter adaptable unas “pretensiones más modestas en cuanto a nivel de 
vida –en parte de índole material y en parte de índole ideal” (Weber, 
1991: 74). Mientras la índole material alude, primariamente, a lo que “la 
naturaleza le ha dotado”, a la condición ambiental (física, climática, etc.) 
a la que se encontraron sometidos y por la cual se ven condicionados; la 
índole ideal refiere, principalmente, al desarrollo histórico del pueblo, 
aquellas características que “le han sido imbuidas en el transcurso de su 
pasado” (Weber, 1991: 74). Al igual que en el caso de las motivaciones 
de los trabajadores rurales, los motivos espirituales-psicológicos 

13  La insistencia de Weber en remarcar la insuficiencia de la explicación 
material se entiende en su esfuerzo de resaltar la centralidad de lo ideal-
espiritual. La conceptualización del impulso de libertad como “embrujo de la 
libertad” se introduce luego de interrogarse “¿Por qué se van los jornaleros 
alemanes?” y desechar la hipótesis material, “no por razones de tipo material” 
(Weber, 1991: 74). En el mismo párrafo dicho impulso es calificado como un 
“idealismo” (Weber, 1991: 75). 



273Max Weber, Friedrich Nietzsche y el problema del epigonismo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

representan el factor decisivo. Por ello, el problema de la lucha entre 
nacionalidades es, primordialmente, un problema referido a la Kultur. 
Como consecuencia el carácter anacrónico de la dominación política 
y económica de los Junkers en “las empresas agrícolas del este” los 
obliga, si “desean permanecer competentes, [a] bajar el nivel cultural 
[Kulturniveaus], así como el nivel social del trabajador y del empleador” 
(Weber, 1981: 44). Esto, como dijimos, mediante la introducción de 
trabajadores de nacionalidad polaca. Así, son los “campesinos polacos 
los que se multiplican en las regiones de bajo nivel cultural” (Weber, 1991: 
74). Que el problema de la nación y de la nacionalidad es en primer 
lugar cultural lo evidencia, no solo la insistencia weberiana en el 
término Kultur, sino el final del artículo sobre la tendencia evolutiva del 
campesinado al Este del Elba, en el cual, tras presentar la necesidad de la 
intervención del Estado en la situación, define a ésta como una “cuestión 
cultural [Kulturfrage]”.14 

La apelación a la cultura podría encontrar como referencia directa a 
Nietzsche, principalmente en sus escritos juveniles, y la dicotomía entre 
Kultur y Zivilisation. La apelación constante a dicha dicotomía en el 
pensamiento alemán debería llevarnos a desestimar esto.15 Sin embargo, 
la introducción del concepto de tipos humanos referida a la nación y, por 
ende, a la cultura, refuerza la posibilidad de la influencia nietzscheana:

No siempre –ya lo vemos–, y en contra de lo que piensan 
los optimistas entre nosotros, la selección salida del 
libre juego de las fuerzas se decanta del lado y a favor 
de la nacionalidad económicamente más desarrollada o 
dotada. La historia de la humanidad conoce la victoria 

14  “La precondición para la intervención del Estado en la cuestión cultural 
que ha aparecido es abandonar la noción de que la presente distribución de 
propiedad hacendaria en el este es la base intocable de un orden político y social 
dentro del cual no pueden contemplarse intervenciones radicales” (Weber, 1981: 
55).

15  Para el concepto de Kultur en el joven Nietzsche y su oposición a 
la Zivilisation ver (Enguita, 2004) en especial el capítulo primero, titulado 
“Influencias ideológicas sobre el pensamiento político del joven Nietzsche: La 
Kultur y la vanguardia intelectual de la burguesía alemana”. Cfr. (Campioni, 
2004: 131-153). Para la dicotomía Kultur-Zivilisation en el pensamiento alemán se 
encuentran los clásicos estudios de Norbert Elias al respecto (Elias, 2009) (Elias, 
2011). Cfr. (Lepenies, 2006).



274 Octavio Majul Conte Grand

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

de tipos humanos menos desarrollados, y la extinción 
de altos estadios de florecimiento de la vida del espíritu 
y del sentimiento, cuando la comunidad humana que 
era su portadora perdió la capacidad de adaptarse a sus 
condiciones de vida (Weber, 1991: 78).

Tres motivos nietzscheanos son plausibles de ser encontrados 
hasta aquí: 1) el concepto de tipo humano junto a la pregunta por las 
condiciones de lograr el tipo más desarrollado y la centralidad del 
concepto Kultur para ello, en tanto la especificad del tipo humano se 
encuentra ligado al tipo de cultura en el cual se forja; 2) la constatación 
que el libre juego de las fuerzas beneficia a los tipos humanos más bajos, 
que si la existencia es un proceso de selección del más apto, este coincide 
con el tipo humano decadente, aquel que debe ser reemplazado; y 3) la 
necesidad, dada la constatación previa, de adoptar un punto de vista no 
optimista, o pesimista, como condición de posibilidad del enaltecimiento 
del hombre.

1) La utilización por parte de Weber del concepto de “tipos humanos” 
para analizar los modos de desenvolvimiento de las existencias del 
hombre no pueden referirse, sin más, a una obra en particular, ni siquiera 
un período en general, de Nietzsche. Ya en El nacimiento de la tragedia en 
el espíritu de la música16 se encuentra el concepto de tipo humano referido 
al carácter específico de un hombre asentado en premisas apolíneas 
cuyo máximo ejemplar e iniciador es Sócrates: “Para concederle 
también a Sócrates la dignidad de semejante posición de guía bastará 
con reconocer en él el tipo de una forma de existencia previamente 
inaudita, el tipo del ser humano teórico” (Nietzsche, 2011 F: 395-6).  En 
David Strauss, el confesor y el escritor sintetiza el blanco de sus críticas en 
el concepto de filisteo de formación que constituye un tipo de hombre.17 

16  El nacimiento de la tragedia en el espíritu de la música fue el título de la 
primera edición aparecida en 1872. Para la tercera edición de 1886 Nietzsche 
modificó el título a El nacimiento de la tragedia, o Grecia y el pesimismo. Para 
Wilhelm Hennis “hay un claro eco del título de El nacimiento de la tragedia en el 
espíritu de la música de Nietzsche en La ética protestante y el espíritu del capitalismo 
de Weber. La similitud de estos dos títulos obtuvo mi atención gracias a Mazzino 
Montinari” (Hennis, 1988: 237).

17  “¿Cómo es posible que haya podido surgir un tipo así, el filisteo de la 
formación, y, tras haber surgido, haya podido crecer hasta alcanzar el poder 
de un juez supremo sobre todos los problemas de la cultura alemana?”. Más 



275Max Weber, Friedrich Nietzsche y el problema del epigonismo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

En este texto, como en El nacimiento de la tragedia, el problema del tipo 
humano está atado al problema de la cultura en Alemania acercándose, 
así, a la Antrittsrede. Pero, como sostuvimos antes, si la influencia de 
Nietzsche es claramente distinguible, no así lo es la datación exacta de 
qué Nietzsche es el que Weber retoma. En el aforismo 62 de Más allá del 
bien y del mal, se lee: “las religiones habidas hasta ahora […] cuéntanse 
entre las causas principales que han mantenido al tipo de hombre [Typus 
Mensch] en un nivel bastante bajo” (Nietzsche, 2011 A: 112).18

El diagnóstico de la decadencia del tipo humano y la pregunta por 
su enaltecimiento atraviesan la obra de ambos pensadores. Este paralelo 
ha sido destacado por varios comentaristas.19 Sin embargo, para Colliot-
Thélène, “la transposición de la temática de la competición entre tipos 
humanos en términos de enfrentamiento de nacionalidades no va de suyo 
en Nietzsche, como tampoco aquello que entraña inevitablemente: la 
afirmación implícita de la superioridad de la cultura alemana” (Colliot-
Thélène, 1990: 198). La diferencia marcada por Colliot-Thélène, correcta 
en referencia a gran parte de la obra de Nietzsche, desaparece si la 

adelante: “el filisteo que se le han quitado todas las manchas y que ahora es por 
completo el tipo puro de filisteo [Phylistertypus]” (Nietzsche, 2011 A: 646, 655).

18  El concepto aparece en el primer tomo de Humano demasiado humano (v. 
g. aforismos 234, 261, 377), La gaya ciencia (aforismo 377), Más allá del bien y del 
mal (aforismos 62, 105, 203, 257), Genealogía de la moral (aforismos I,  6; III, 7, 13, 
14), El anticristo (aforismos 3, 5, 29, 31, 32, 40, 54, 55). Muchas veces, en Nietzsche, 
el concepto de tipos humanos aparece junto al problema de la raza, tal es el caso 
del aforismo citado de Más allá del bien y del mal. La utilización del concepto de 
raza en Nietzsche, lejano al darwinismo y biologicismo, podría proveer un lente 
hermenéutico para la utilización del mismo que hace Weber en 1895. 

19  Ver los ya citados Hennis (1988) y Colliot-Thélène (1990). Ambos 
comparten la idea de que el problema de los tipos humanos es el problema central 
en Weber. Afirmando, así, que el núcleo central weberiano es una problemática 
nietzscheana. No implica esto que el modo de su resolución sea idéntico. (Hennis, 
1983). El principal basamento de ambos autores es la afirmación realizada en 
1913 en una discusión en la Verein für Sozialpolitik y luego publicada en 1917 
como “El sentido de la ‘neutralidad valorativa’ de las ciencias sociológicas 
y económicas”: “Sólo esto es indudable: sin excepción alguna, respecto de 
cualquier ordenamiento de relaciones sociales, si se quiere valorarlo, es preciso 
examinarlo con referencia al tipo humano [menschlichen Typus] al cual, a través 
de una selección interna o externa (de motivos) proporciona las chances óptimas para 
volverse predominante” (Weber, 2012: 265).



276 Octavio Majul Conte Grand

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

comparamos con su etapa de juventud. El joven Nietzsche –como lo 
revela ya su ensayo de autocrítica redactado para la tercera edición de 
El nacimiento de la tragedia– encontró en lo alemán la posibilidad de un 
renacimiento de lo trágico, con su consiguiente enaltecimiento del tipo 
humano en el contexto de un desarrollo cultural estimulado por el genio.20 
Sobre el final de dicho escrito la apelación al ser alemán se encuentra in 
crescendo: “Nosotros tenemos en tanta estima el núcleo puro y enérgico 
del ser alemán, que precisamente de él nos atrevemos a esperar aquella 
expulsión de elementos extranjeros”. Y a quienes creen poder lograr 
una elevación cultural sin un basamento en lo nacional advierte: “¡Pero 
que no crean nunca que pueden combatir en semejantes luchas sin sus 
dioses domésticos, sin su patria mítica, sin una ‘recuperación’ de todas 
las cosas alemanas!” (Nietzsche, 2011 F: 433). Si el concepto de tipos 
humanos es extensible a la totalidad de la obra de Nietzsche, el concepto 
de Kultur y su ligazón a la nación alemana es específico de su período 
de juventud.21 

2) La constatación de que el libre juego de las fuerzas beneficia 
a los tipos humanos más bajos o, en otras palabras, que la tendencia 
de la naturaleza apunta a la decadencia del hombre es identificable, 
también, a lo largo de la obra de Nietzsche. En Schopenhauer como 
educador Nietzsche debe explicitar cómo, si el genio es la consumación 
y exaltación de la naturaleza, si la elevación del hombre lo acerca a lo 
natural; librada a su suerte la naturaleza lejos está de producir tanto al 
genio como al hombre elevado. Así, para mantener la dualidad, necesita 
afirmar que “el artista y el filósofo son pruebas contra el finalismo de 
la naturaleza, aun cuando proporcionen la prueba más excelente de 
la sabiduría de sus fines” (Nietzsche, 2011 C: 793). La naturaleza no se 

20  “Pero en el libro hay algo mucho peor, que yo ahora lamento más […] 
¡Que, basándome en la última música alemana, comencé a inventarme fábulas 
sobre el ‘ser alemán’!” (Nietzsche, 2011 F 334).

21  La cercanía entre los autores no es identidad. Si hemos de marcar diferencias 
al primer motivo, dos merecen ser señaladas: a) La definición exacta de cultura, como 
“la unidad del estilo artístico de todas las manifestaciones de la vida de un pueblo” 
(Nietzsche, 2011 A: 643), que nos provee Nietzsche en David Strauss… resulta difícil 
transpolarla de forma idéntica al concepto de cultura weberiano a pesar de que, en la 
definición de éste, se incluyan los “florecimientos de la vida del espíritu”; b) La dignidad 
otorgada por Nietzsche al concepto de Bildung está ausente en la Antrittsrede, en 
particular, y en la obra de Weber, en general.



277Max Weber, Friedrich Nietzsche y el problema del epigonismo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

dirige teleológicamente al genio –no hay finalismo en la naturaleza– 
que es su fin. Si bien en la Tercera consideración intempestiva rechaza la 
hipótesis de que el libre juego de la naturaleza lleve a la elevación de lo 
humano, es en el Nietzsche maduro donde la equivalencia entre el libre 
desarrollo y tipo humano decadente, aparece con mayor claridad. En un 
fragmento póstumo de 1888 titulado Anti-Darwin –versión preliminar 
del aforismo que lleva el mismo título en El crepúsculo de los ídolos– se 
encuentra desarrollada de forma concisa la crítica a dicha idea: 

Lo que más me sorprende al revisar los grandes 
destinos del ser humano es ver siempre ante mis ojos 
lo contrario de lo que hoy día Darwin y toda su escuela 
ven o quieren ver: la selección de los más fuertes, de 
los mejores dotados, el progreso de la especie. Con las 
manos se toca justamente lo contrario (FP: IV, 14 [123]).22

El reconocimiento de que, librada a su suerte, la vida tiende a la 
procreación de lo culturalmente bajo implica echar por la borda una 
concepción optimista de lo existente. Esto nos lleva al tercer motivo 
nietzscheano detectado hasta aquí.

3) El pesimismo es otro de los rasgos constantes en la obra de 
Nietzsche. El reconocimiento del carácter ineluctable del sufrimiento, 
de la lucha y de la dificultad de la elevación del hombre, marcan el 
ritmo de un pesimismo que, lejos de fomentar la parálisis, estimula la 
acción. Por ello si la influencia nietzscheana en el pesimismo weberiano 
es claramente identificable, difícil es precisar de dónde la extrae. 
El nacimiento de la tragedia es un manifiesto de un pesimismo que 
influenciado por Schopenhauer tuerce los corolarios reactivos de éste. En 
el apartado cuarto, explicitando su hipótesis metafísica central, afirma 
que lo existente “es lo eternamente sufriente y lleno de contradicción” 
(Nietzsche, 2011 F: 348). Pesimismo que no apunta a la anulación de la 

22  La misma idea se encuentra, formulada de modo menos preciso y conciso, en 
otras partes de la obra de Nietzsche: así en el aforismo 268 de Más allá del bien y del 
mal: “Los hombres más similares, más habituales han tenido y tienen siempre ventaja; 
los más selectos, más sutiles, más raros […] sucumben a los accidentes y se propagan 
raras veces. Es preciso apelar a ingentes fuerzas contrarias para poder oponerse a este 
natural, demasiado natural progressus in simile, al avance del hombre hacia lo semejante, 
habitual, ordinario, gregario – ¡hacia lo vulgar! – ” (Nietzsche, 2014 A: 290).	  



278 Octavio Majul Conte Grand

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

voluntad como tampoco rechaza la finitud del hombre, sino que busca 
dotarla de sentido. El proyecto político-cultural del joven Nietzsche 
encuentra aquí su impulso ético: “se ha encontrado el subsuelo ético de 
la tragedia pesimista, como la justificación del mal humano” (Nietzsche, 
2011 F: 372). Sócrates –el representante por excelencia del tipo humano 
teórico, y por ello contrafigura del tipo trágico– quien supone que “el 
pensar está en condiciones no sólo de conocer, sino incluso corregir el ser 
[…] es el modelo del optimismo teórico” (Nietzsche, 2011 F: 396-7). En 
tanto supone que el ser es plausible de ser corregido y el mal eliminado, 
el optimismo no puede producir la redención de lo existente.  

Si fruto del racionalismo socrático se produce una degeneración 
del tipo humano  cuyo resultado es un llano “bienestar no amenazado” 
(Nietzsche, 2011 F: 369) y “una tendencia vacía y disipadora hacia la 
diversión” (Nietzsche, 2011 F: 416), la destrucción del optimismo es una 
de las condiciones previas para la elevación del hombre y el renacer de 
la cultura trágica. La visión optimista de lo existente deviene en una 
adoración del presente, se encuentra “al servicio de los ídolos de la 
época” (Nietzsche, 2011 C: 767). Una reflexión asentada en principios 
pesimistas se torna necesaria. De allí la necesidad que “la filosofía no 
deb[a] comenzar ya con el asombro, sino con el horror” (Nietzsche, 2011 
G: 500).23 Solo “el hombre honesto” (Nietzsche, 2011 G: 500), aquel que 
sea capaz de afrontar “la terrible seriedad de la verdadera naturaleza” 
(Nietzsche, 2011 F: 416) es capaz de intervenir sobre el tiempo presente, 
para el tiempo futuro:24 “aquí está la raíz de toda verdadera cultura” 
(Nietzsche, 2011 C: 763).  Una vez más, este tópico se encuentra presente, 
con variaciones, a lo largo de la obra de Nietzsche, por lo que afirmar la 
derivación exacta de la influencia en Weber no es posible.25

23  Reconocer que uno “necesita conocimiento y le horroriza ese conocimiento del 
que propiamente tiene necesidad” (Nietzsche, 2011 C: 777).

24  En la probidad intelectual como principio del pensar se encuentra otro 
paralelo entre Nietzsche y Weber.

25  Un extracto de la discusión en el marco de una reunión del Evangelisch-
Soziale Kongress nos permite profundizar en el pesimismo weberiano: “Nuestra 
actitud pesimista nos conduce, en particular a mí, a un punto de vista que me parece 
incomparablemente superior. Creo que debemos abandonar la creación de un sentimiento 
positivo de felicidad en el curso de cualquier legislación social […] Queremos cultivar y 
apoyar lo que nos parece valioso en el hombre […] deseamos disponer las condiciones 
externas, no con vistas al bienestar del pueblo, sino en tal forma que conserven –ante 



279Max Weber, Friedrich Nietzsche y el problema del epigonismo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

En síntesis, de la primera parte de la Antrittsrede hemos podido 
extraer que la relación entre nacionalidades es de la índole de la lucha; 
que ésta es entendida por Weber, principalmente, en términos culturales-
espirituales; que la cultura determina un tipo humano específico; y que, 
librada a su suerte, son los tipos humanos culturalmente más bajos los 
que se muestran más aptos para la supervivencia. Estas comprobaciones 
lo llevan a Weber a desestimar un punto de partida optimista para su 
teoría, a la cual está destinada la segunda sección.

2. Ciencia del hombre y la necesidad del poder
A partir del decimoséptimo párrafo inicia la segunda parte, 

diferenciable de la anterior en tanto destinada a una elaboración teórica 
–que Weber resiste a llevar a principios generales– de la relación entre 
Estado y economía supeditada a “la pregunta de qué se puede y debe 
hacer aquí”. Lo que se puede y debe hacerse lo indica Weber como “las 
dos exigencias que […] hay que plantear desde el punto de visto de 
alemán” (Weber, 1991: 79): el cierre de la frontera oriental y la compra 
sistemática de tierras por parte del Estado. Ambos casos se entienden en 
el marco de la Kulturfrage. En torno al problema de la frontera central 
Weber recuerda que mientras Bismarck, Junker él, ordenó cerrar la 
frontera, tras su dimisión en 1890 fue abierta otra vez. El hecho de que 
un terrateniente haya contrariado los intereses de su clase, al cerrar la 
frontera, y “el odiado enemigo de los agricultores [en referencia a Leo 
Von Caprivi] la volvió a abrir” da cuenta, para Weber, de la insuficiencia 
de la explicación material del accionar político: “ello muestra que no 
siempre la ‘posición económica de clase’ decide en asuntos de política 
económica”. Desechada la causalidad material de clase, Weber apunta 
a un argumento de quantum de fuerza: “Lo decisivo aquí fue el hecho 
de que el timón del Estado pasó de una mano fuerte a otra menos 
firme” (Weber, 1991: 80). La necesidad de un liderazgo fuerte aparece 
por primera vez. Junto a éste, aparece lo que, para Robert Eden, es un 
“principio nietzscheano: dejar perecer lo que está pereciendo” (Eden, 
1983 B: 45). Si los Junkers como clase económica y política presencian 

la inevitable lucha de la existencia, con sus sufrimientos– aquellas cualidades físicas y 
espirituales que deseamos conservar para la nación.” Citado en: (Marianne Weber, 1997: 
169).



280 Octavio Majul Conte Grand

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

un proceso de decadencia,26 y por ello representan una carga para el 
desarrollo de la cultura alemana, “desde el punto de vista de la nación, 
vale la pena que se hundan las grandes fincas que sólo pueden ser 
mantenidas a costa de lo alemán, y que sean abandonadas a su destino, 
es decir que se toleren las colonias de hambre eslavas, incapaces de 
subsistir” (Weber, 1991: 80). 

Las dos exigencias que hay que plantear desde lo alemán apuntan a 
la necesidad de la intervención del Estado en la política económica. Esto 
lleva a Weber a la discusión teórica por el valor que ha de guiar la política 
económica. Pero antes de ingresar de lleno al problema se imponen 
“unas cuantas reflexiones adicionales” (Weber, 1991: 82). Como paso 
previo a la discusión en torno al Estado y política económica, es necesario 
asentarse sobre determinada concepción teórica. Concepción que, si lo 
discutido en el punto anterior es cierto, necesita ser pesimista o, por lo 
menos, no optimista. Es en este sentido que Weber tras comenzar sus 
reflexiones adicionales, deja en claro que “como ya pudimos constatar, 
también bajo la ‘paz’ aparente sigue su marcha la lucha económica entre 
los grupos nacionales […] tampoco en la lucha por la existencia es posible 
la paz” (Weber, 1991: 82). Otro influjo nietzscheano, genérico, aparece 
aquí. Ya en El nacimiento de la tragedia encontramos la identificación de 
que lo existente está “en lucha permanente y en reconciliación que sólo 
se produce periódicamente” (Nietzsche, 2011 F: 338). También podría 
remitirse al aforismo decimotercero de Más allá del bien y del mal en 
el cual Nietzsche afirma  “Algo vivo quiere, antes que nada, dar libre 
curso a su fuerza, la vida es voluntad de poder” (Nietzsche, 2014 A, 44). 
La ausencia del concepto de voluntad de poder en la Antrittsrede, nos 
llevaría a desechar la posibilidad de que sea ésta la obra, o el período, de 
la cual se nutre Weber. 

Si la vida es lucha, si uno de los modos de aquella lucha es la que 
se da entre nacionalidades, una reflexión acabada sobre la relación 
entre Estado y economía política no puede asentarse sobre premisas 
optimistas como tampoco puede tener la paz como objetivo último. Lo 
que de la cuestión cultural recién analizada se infiere “basta para que 

26  Robert Eden encuentra en el problema de la decadencia una influencia 
nietzscheana en Weber. Recordemos que durante el período de Friburgo, en 
1896, Weber da una conferencia titulada “Fundamentos sociales de la decadencia 
[Untergangs] de la cultura antigua”. La centralidad del análisis de la decadencia 
en el joven Weber es evidente, por lo que la hipótesis de Eden es plausible. 



281Max Weber, Friedrich Nietzsche y el problema del epigonismo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

no seamos eudemonistas, para que no nos imaginemos escondidas en 
el arcano del futuro la paz y la felicidad humana, ni creamos que la 
libertad de acción en la vida terrenal puede ser ganada de otra forma 
que en el duro combate del hombre con el hombre” (Weber, 1991: 82). 
Solo una disciplina asentada en una visión pesimista de lo existente, que 
afirme la necesidad de la lucha y que apunte no a la felicidad y a la paz 
humana sino al desarrollo de la cultura elevada; solo una disciplina tal 
está en condiciones de decir algo en torno a la relación entre Estado y 
política económica.

Ciencia del hombre es el nombre elegido por Weber para una 
disciplina tal.27 Que la economía política sea ante todo una ciencia del 
hombre implica que “se interesa por encima de todo por la calidad 
de hombres [Qualität der Menschen] que se genera a partir de esas 
condiciones económicas y sociales de la vida” (Weber, 1991: 83). La 
ciencia del hombre, entonces, está marcada por el primer punto señalado 
anteriormente de la influencia de Nietzsche sobre Weber: la pregunta 
por el tipo humano generado por una cultura específica asentada en 
una nación particular. Si a esto sumamos la identificación entre vida y 
lucha y la constatación de que el libre juego de las fuerzas beneficia a 
los hombres mediocres, se comprende por qué una ciencia del hombre 
no puede apuntar a objetivos eudemonistas. Ya que “no es el bienestar 
de los hombres, sino aquellas cualidades a las que asociamos la idea de 
que constituyen la nobleza y el esplendor de nuestra naturaleza, lo que 
quisiéramos inculcar y fomentar en ellos” (Weber, 1991: 83). En suma, el 
problema económico está subordinado a la cuestión cultural, es decir, 
al problema del tipo humano generado en el marco del Estado nación 
alemán. Cuestión cultural que es abordada desde la ciencia del hombre. 
Una ciencia asentada en fundamentos pesimistas, pero dotada de un 
impulso a la acción. Si el enaltecimiento del hombre es la tarea a la que 
apunta la nación alemana, debe resignar el bienestar y la comodidad. 
La nación alemana no debe pensar en su presente, sino en su futuro y 

27  “Una ciencia del hombre –y no otra cosa es la economía política”. Eso 
implica que “no es la cuestión de cómo se encontrarán los hombres del futuro, 
sino la de cómo serán, la que en verdad subyace a toda política económica” 
(Weber, 1991: 83).  Para ver la deuda del concepto ciencia del hombre respecto 
de la Historische Schule der Nationalökonomie, en general, la otra gran influencia 
junto a la de Nietzsche para el joven Weber ver: Hennis, (2010).



282 Octavio Majul Conte Grand

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

por ello no en el sujeto de presente, los contemporáneos, sino en los del 
futuro, los descendientes.28

La centralidad del tiempo futuro, presente también en Nietzsche, 
remite –y esto tomará mayor relevancia en el próximo apartado– a la 
necesidad de estimular la acción en el presente. Solo un presente que 
apunte al futuro puede evitar la parálisis. Tanto Weber como Nietzsche 
identifican, por un lado, optimismo con adoración del presente y 
pasividad y, por el otro, pesimismo, visión a futuro y acción. Claro 
está que un presente que apunte al futuro necesita que, en nuestro 
caso, el timón del Estado se encuentre en manos fuertes. Un quantum 
de fuerza alto se torna imprescindible para participar de la lucha por 
la existencia, que es el trasfondo de la lucha de las nacionalidades, es 
decir, de las culturas. Lo que los contemporáneos han de legar a la 
generación venidera “no es paz y felicidad humana” identificados con 
los presupuestos de un tipo humano decadente “sino la lucha perpetua 
por el mantenimiento y robustecimiento de nuestro carácter nacional” 
(Weber, 1991: 85). 

En tanto la lucha es permanente, el futuro siempre se mantiene 
como objetivo. Por ello la generación presente debe otorgarle libertad 
de movimiento o margen de maniobra [Ellenbogenraum] a la generación 
venidera con el objetivo de adelantarla en la lucha por la elevación 
cultural. Al mismo tiempo, la ciencia del hombre, asentada en 
fundamentos pesimistas, no puede desdeñar el poder como medio de 
la acción: “El poder de la nación es, siempre que corra peligro, el último 
y decisivo interés a cuyo servicio ha de ponerse la política económica” 
(Weber, 1991: 85). El énfasis weberiano en la necesidad del poder es el 
basamento de lecturas que lo identifican con la corriente de la Machtpolitik 
entendida como afirmación del poder en sí mismo (Ver Meyer, 1998: 
119). La antítesis entre poder y moral es el corolario de una lectura tal. 
La sentencia de Weber de que “la razón de Estado constituye también el 
criterio de valor último de la reflexión en la política económica” (Weber, 
1991: 85) parecería abonar tal reflexión. No obstante –como se vio y la 
atemperación de Weber al condicionarla a los momentos en que la nación 
“corra peligro” se dirige en el mismo sentido– la afirmación del poder 
solo se entiende en su subordinación a la centralidad de la cuestión 

28  “Si nuestro trabajo ha de tener un sentido, es y sólo puede ser éste: 
previsión para el futuro, para nuestros descendientes” (Weber, 1991: 83).



283Max Weber, Friedrich Nietzsche y el problema del epigonismo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

cultural que es, en última instancia, una cuestión moral: la pregunta por 
el tipo mejor de hombre.

En esta segunda parte, entonces, Weber desarrolló la teoría necesaria 
para, dada la situación explayada en la primera, intervenir en las 
dos exigencias que se imponen desde el punto de vista de lo alemán. 
Dicha teoría entrecruza los motivos nietzscheanos antes analizados. 
La ciencia del hombre preocupada por los tipos humanos que generan 
las particulares condiciones económicas y sociales: se asienta en 
una concepción pesimista que identifica vida y lucha y reconoce la 
dificultad de lograr la elevación del hombre; apunta al futuro en tanto 
busca otorgarles margen de maniobra a sus descendientes; y reconoce 
en el poder un medio inevitable del accionar. Ciencia del hombre que 
encontraría como antítesis la preocupación por el desarrollo económico 
per se, levantada sobre un sustrato optimista que apunta al bienestar 
material, supone que el libre juego de las fuerzas tiende a la felicidad 
humana, apunta al “balance de placer” (Weber, 1991: 82) del presente 
y encuentra en la paz –renegando por ello del poder– su medium 
específico.  

3. La crítica al epigonismo 
Si hasta aquí hemos constatado la presencia de Nietzsche en la 

Antrittsrede no menos cierto es que la proveniencia de la misma es difícil 
de ser precisada. A excepción de la ligazón entre tipos humanos, nación 
y cultura –solo identificable en el joven Nietzsche– la mayor parte de los 
motivos pueden ser remitidos a Nietzsche en su generalidad o, como 
sostuvimos, a un nietzscheanismo genérico. Es en la tercera parte del 
discurso inaugural en donde podemos precisar qué Nietzsche es por el 
que Weber está siendo influenciado. Esto a través un análisis que, además 
de teórico, se detenga en lo terminológico. Esta tercera y última parte 
gira en torno a la crítica que realiza Weber a sus contemporáneos, tanto 
en el plano teórico como en el plano político práctico. Crítica efectuada 
en conceptos análogos a los que Nietzsche elabora para su proyecto 
político-cultural en las Consideraciones intempestivas, principalmente, la 
primera y la segunda. 

Weber comienza esta parte preguntándose si “era quizá ocioso traer 
a la memoria estas cosas aparentemente tan evidentes”. La necesidad de 
lo introducido se entiende en tanto “es justamente nuestra generación la 
que no pocas veces pierde de vista con la mayor facilidad estos principios 



284 Octavio Majul Conte Grand

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

de juicio tan elementales” (Weber, 1991: 86). Con la pregunta y la 
respuesta, nos adentramos en la crítica de Weber a sus contemporáneos, 
es decir, a la consideración intempestiva de Weber. Esta consideración se 
asienta en una puesta en cuestión de algunos paradigmas dominantes 
en la ciencia y en la práctica alemanas de la época. En el primer caso, 
la crítica apunta a ciertos postulados que, anclados en supuesto saber 
neutral respecto a la ciencia económica, suponen la identidad entre 
ciencia y progreso. Saber neutral posibilitado por la autosuficiencia de 
la ciencia económica o, en otras palabras, por la existencia de criterios 
objetivos y específicos de la economía. No obstante esto –en tanto 
la ciencia económica es una ciencia política (Weber, 1991: 85), y la 
política es el medio para la creación de los tipos humanos estando por 
esto supeditada a la ciencia del hombre– los criterios para evaluar lo 
económico no provienen de sí mismos. En otras palabras “no son algo 
específicamente suyo o de su propia elaboración, sino que son los viejos 
tipos generales de ideales humanos” (Weber, 1991: 88). Problemática, la de 
los tipos humanos, que es coetánea a la existencia humana, de allí el 
énfasis en la antigüedad de la cuestión y la referencia a Platón que hace 
a continuación Weber.29 

La crítica que en el plano teórico realiza Weber continúa con la 
puesta en cuestión de dos modos de la ciencia de su época que derivan, 
independientemente de sus intenciones, en adoración del presente. La 
ciencia del presente pone en riesgo el legado de la sabiduría alemana. 
Esta preocupación se debe a que “puede que seamos precisamente 
nosotros quienes más tenemos que guardarnos de que en nuestro trabajo 
acaben por convertirse en yerros las grandes virtudes de los maestros 

29  En la cuarta nota del escrito Weber afirma que “la idea de ‘cultivo’ de 
hombres, ya formaba parte del Estado platónico” (Weber, 1991: 78). La utilización 
del concepto de cultivo [Züchtung] y la afinidad en el modo de interpretar el 
rol del Estado en Platón acercan aún más a Weber a Nietzsche en general, y al 
joven, en particular. En “El Estado griego” –texto que difícilmente Weber podría 
haber conocido– Nietzsche afirma “el Estado perfecto de Platón tiene sin duda 
una grandeza mayor que la que pueden creer incluso los más entusiastas […] La 
auténtica meta del Estado, la existencia olímpica y la producción y preparación 
siempre renovada del genio frente a la cual todo lo demás no son más que 
instrumentos, medios auxiliares y posibilidades, ha sido aquí hallada por medio 
de una intuición poética y descrita con dureza: Platón miró a través de la Herma 
horriblemente devastada de la vida estatal de aquella época, y en su interior vio 
todavía algo divino” (Nietzsche, 2011 E: 558).



285Max Weber, Friedrich Nietzsche y el problema del epigonismo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

vivos y muertos, a la que ellos y la ciencia deben sus éxitos” (Weber, 
1991: 89). Comienza a aparecer, aquí, una idea presente en la Primera 
consideración intempestiva: la posibilidad que la grandeza de los maestros, 
los clásicos alemanes (Goethe, Schiller, etc.) transmute en parálisis de 
las fuerzas artísticas del presente. Para Nietzsche el modo legítimo de 
relacionarse con los clásicos es utilizándolos como fuerza creadora. Solo 
“hay una manera de honrarlos, que consiste en seguir buscando con el 
mismo espíritu y el mismo ánimo que ellos” (Nietzsche, 2011 A: 647). Lo 
contrario, homenajearlos sin sentirse estimulados por ellos, o, utilizando 
las categorías de Nietzsche, entenderlos solo como descubridores y no 
como buscadores, lleva a la parálisis artística en tanto permite “no tener 
que seguir sus huellas y seguir buscando[,] pues ya no hay por qué 
seguir buscando” (Nietzsche, 2011 A: 647).

De los peligros que Weber identifica en la ciencia contemporánea 
“dos son, prácticamente, los que merecen especial consideración 
[Betracht]”. Estos dos puntos son equiparables en la medida que conciben 
el presente como desarrollo lógico del pasado y, por ende, devienen en 
una adoración del momento actual:

La primera alternativa sería la de considerar el 
desarrollo económico esencialmente de arriba 
hacia abajo: desde la altura de la historia jurídico-
administrativa de los grandes Estados alemanes, 
podemos seguir en su génesis su administración y 
su actuación en asuntos económicos y sociales, y nos 
convertimos involuntariamente en apologetas suyos 
[…] nos sentiremos inclinados a ver con ello el punto 
final de un desarrollo histórico (Weber, 1991: 89).

Esta apología del presente sería independiente del modo de accionar 
del Estado. Aplaudiría tanto “si la administración se decide a cerrar la 
frontera oriental” como si “no se llega[ra] a tomar dicha resolución” 
(Weber, 1991: 89).  

Mientras que la primera alternativa es identificada, en la consideración 
de Weber, como aquella que encuentra el factor causal en lo alto, que 
procede desde la altura de la historia y ve el Estado y/o la administración 
jurídica el agente de tal proceso; la segunda alternativa a desechar es la 
inversión de ésta primera. Si la primera podría ser identificada con cierto 
hegelianismo, la segunda apunta a una interpretación materialista de la 
historia. Ésta analiza “el desarrollo económico más bien desde abajo, 



286 Octavio Majul Conte Grand

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

contempl[ando] el gran espectáculo de cómo descuella de entre el caos 
de los conflictos de intereses económicos la lucha por la emancipación de 
las clases en ascenso” (Weber, 1991: 89). En esta visión “tomamos partido 
por los que están ascendiendo, bien porque son los más fuertes, bien 
porque van de camino de hacerlo” (Weber, 1991: 90). En ambos casos se 
torna imposible la crítica del presente y, por ende, el cumplimiento de la 
tarea del futuro. Imposibilidad debida a su carácter apologético, ya que 
“con demasiada facilidad se apodera del historiador la idea de que el 
triunfo de los elementos de desarrollo más elevado es cosa obvia, y que la 
derrota en la lucha por la existencia es síntoma de ‘atraso’” (Weber, 1991: 
90). Se entiende el porqué de la consideración crítica de las alternativas 
de su tiempo. Tales alternativas son incompatibles con la ciencia del 
hombre antes delineada por Weber: mientras aquellas se limitan a 
legitimar el presente, ésta posibilita su crítica. Crítica que es necesaria 
para el enaltecimiento del tipo humano en tanto que pone en cuestión la 
identificación entre desarrollo histórico y desarrollo humano.30 

La crítica a las alternativas teóricas de su tiempo allana el camino 
para una “última serie de consideraciones [Betrachtungen] más de política 
práctica” (Weber, 1991: 90, traducción ligeramente modificada). Estas 
consideraciones se asientan en la desidentificación de poder económico 
con vocación de liderazgo de la nación.31 La mediación entre ambas es 
la “madurez política, es decir, su postura y su capacidad de sobreponer 
en cada ocasión los intereses permanentes del poder económico y 
político de la nación a cualquier otra consideración” (Weber, 1991: 91). 
No obstante la no identidad entre ambos, el poder político necesita del 
poder económico. De allí el peligro de una situación en la cual “una 
clase económicamente en decadencia sigue conservando en sus manos 
el poder político” (Weber, 1991: 92), tal como sucede en Alemania. Si los 
Junkers conservan el poder político pero no el económico, la burguesía, 
económicamente ascendente, carece de madurez política. Esta falta 
marca el carácter dramático del texto. El núcleo del drama reside en 
la ausencia de un liderazgo político de la nación, con ello la falta de 

30  “La crítica que también debemos hacer de sucesos que se nos presentan 
como resultado natural de las tendencias del desarrollo histórico nos abandona 
precisamente allí donde más falta tendríamos de ella” (Weber, 1991: 90).

31  “Poder económico y vocación de liderazgo de la nación son dos cosas 
que no siempre van juntas” (Weber, 1991: 90).



287Max Weber, Friedrich Nietzsche y el problema del epigonismo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

“grandes empresas políticas” (Weber, 1991: 94) y, claro, la imposibilidad 
de llevar a cabo la lucha entre naciones y atender la cuestión cultural. 

La parálisis política de la nación alemana la explica Weber en 
referencia a un agotamiento de las fuerzas tras la victoria en la 
guerra franco-prusiana y la fundación del deutsches Reich.32 Es en la 
caracterización de esta parálisis que Weber recurre a elementos de las 
Consideraciones intempestivas. Es necesario citar de modo extenso:

Y una vez conseguida la unidad de la nación, cuando ya 
se había alcanzado su ‘saturación’ política, se apoderó 
de la nueva generación de la burguesía alemana, ebria 
de triunfos y sedienta de paz, un extraño espíritu 
‘ahistórico’ y apolítico. La historia alemana parecía 
haber llegado a su culminación. El presente era la plena 
consumación de los milenios pasados: ¿quién iba a 
atreverse a preguntar si el futuro pronunciaría una 
sentencia distinta? […] Hoy en día nos hemos hecho 
más sobrios, nos parece que es mejor intentar correr 
el velo de las ilusiones que encubre la ubicación de 
nuestra generación en el desarrollo histórico de nuestra 
patria. Sobre nuestra cuna colgaba la maldición más 
terrible que la historia puede darle como bagaje a una 
generación: el duro destino de ser epígonos políticos33 
(Weber, 1991: 95).

32  Crítica a la victoria y la fundación del nuevo Reich que es posible 
encontrar, también, en el joven Nietzsche. La primera oración de David Strauss… 
llama la atención sobre los efectos nocivos de la victoria: “La opinión pública 
alemana parece casi prohibir que se hable de las consecuencias perversas y 
perniciosas de la guerra; tanto más siendo una guerra que terminó en victoria 
[…] a pesar de ello diré: una gran victoria es un gran peligro” (Nietzsche, 2011 
A: 641). Mientras que en Schopenhauer como educador se encuentra una crítica 
a las consecuencias de la unificación alemana: “Pues así estarían las cosas: la 
fundación del nuevo Reich alemán sería el golpe decisivo y  demoledor contra 
todo filosofar ‘pesimista’ […] Es una vergüenza y una ignominia que una 
adulación tan repugnante, tan entregada al servicio de los ídolos de la época, 
pueda ser formulada y repetida (Nietzsche, 2011 C: 767).

33  La edición de Alianza olvida resaltar mediante cursivas el concepto 
de epígonos [Epigonentums]. La otra aparición relevante del concepto de 
epigonismo, que como dijimos habla de la intensidad de su influencia pero 



288 Octavio Majul Conte Grand

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

La similitud con la noción de epigonismo que maneja Nietzsche en 
la primera y segunda de las Consideraciones intempestivas es notoria. En 
torno a ella se cristalizan: 1) la identificación del presente epigonal como 
un presente carente de fuerza plástica o acción y el uso del sustantivo 
saturación [Sättigung] para identificar una situación tal;34 y 2) La filiación 
entre epigonismo y adoración del presente, en tanto este es el desarrollo 
lógico y la consumación del pasado. Claro está que estos dos puntos 
no son incompatibles sino que refuerzan los motivos nietzscheanos 
antes identificados. Incluso la utilización del término “ahistorico 
[unhistorischer]” parece provenir de Nietzsche, aunque su uso no es 
idéntico. El hecho de que estas tres palabras sean las únicas alteradas 
del estado normal del texto –ya sea entrecomilladas como Sättigung y 
unhistorischer o en cursiva como Epigonentums– refuerza la hipótesis.

Es necesario analizar cómo aparece el concepto de epígono en De la 
utilidad y los inconvenientes de la historia para la vida. Para ello, es menester 
primero aislar el argumento central del texto: “hay un grado de insomnio, 
de rumiar, de sentido histórico, en que se resiente y finalmente sucumbe lo vivo, 
ya se trate de un ser humano, de un pueblo o de una cultura” (Nietzsche, 
2011 B: 698). El alemán moderno se encuentra indigestado de historia 
al punto de volverse incapaz de actuar. Como remedio Nietzsche opta 

no de su diversidad, se encuentra en “La constitución del trabajo rural”. Allí 
Weber afirma “No sé si mis contemporáneos comparten la sensación que tengo 
en este momento con igual intensidad: es la grave maldición del epigonismo 
la que abruma a la nación, desde sus filas humildes hasta sus altas esferas. Ya 
no podemos vivir el antiguo y entusiasta vigor que animaba a la generación 
anterior a la nuestra […] Ellos han construido una casa sólida para nosotros y 
se nos ha invitado a sentarnos sin que nos quepa la menor duda” (Weber, 1924: 
467).

34  En la edición anotada –en este texto por Wolfgang J. Mommsen y Rita 
Aldenhoff– de las obras completas de Weber, a la aparición del concepto de 
Sättigung le sigue la siguiente nota al pie: “Bismarck describió, varias veces, al 
Imperio alemán como territorialmente gesättigt o saturiert. Por ejemplo el 11 de 
Enero de 1887, frente al Reichstag, afirmó: ‘No tenemos necesidades bélicas, 
nosotros pertenecemos a aquello que el anciano principio Metternich llamó 
un Estado saturado [saturirten Staaten]. No tenemos ninguna necesidad que se 
pueda conseguir mediante la espada’” (Weber, 1993: 568). En el caso de Bismarck 
la apelación al concepto no era en modo crítica y para su superación sino, al 
contrario, para justificar una política no expansionista alemana que asegure un 
equilibrio europeo con una Alemania unificada.



289Max Weber, Friedrich Nietzsche y el problema del epigonismo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

por una relación, ajustada al quantum de fuerza plástica de cada ser, 
de lo histórico y lo ahistórico, ya que los dos son por igual necesarios 
(Nietzsche, 2011 B: 699). Si bien lo ahistórico en su pureza es letal para el 
hombre, lo asemejaría al rebaño incapaz de recordar, la crítica central de 
Nietzsche apunta a lo histórico. Como veremos, la crítica a lo histórico 
de Nietzsche se asemeja a lo que Weber identifica como lo ahistórico. Lo 
que le otorgaría un grado de vaguedad a su influjo nietzscheano.

El alemán moderno, dijimos, se encuentra saturado de historia lo 
que lo imposibilita de crear historia. Frente a esto Nietzsche se pregunta 
“¿¡Cómo, en medio de la infinita sobreabundancia de lo que acontece, 
no va a desembocar en la saturación [Sättigung], la sobresaturación 
[Ubersättigung] y aun la náusea!?” (Nietzsche, 2011 B: 702). Una de las 
formas de saturación del presente por la enfermedad histórica, es la del 
uso en perjuicio de la vida de la historia monumental, aquella que resalta 
el accionar de los grandes hombres. Tal uso es el característico de la 
Alemania política contemporánea a Weber –el famoso apoyo a Bismarck 
sans phrase– y la que Nietzsche resalta en David Strauss… respecto a la 
Alemania artística de su época. En ambos casos resulta imposible “que 
vuelva a darse lo monumental, y para este fin sirve precisamente lo que 
tiene, derivada del pasado, la autoridad de lo monumental […] pues no 
quieren que surja lo grande” (Nietzsche, 2011 B: 706). En David Strauss… 
tal situación la presenta Nietzsche en conexión al modo de relacionarse 
con los clásicos por parte de lo que él denomina filisteos de la cultura. 
Estos “se inventaron esa idea de la edad de los epígonos sólo para estar 
tranquilos […] se odiaba al genio dominador y la tiranía de las exigencias 
reales de una cultura; y por eso fue por lo que se aplicaron todas las 
fuerzas a paralizar movimientos poderosos e innovadores” (Nietzsche, 
2011 A: 648). En el quinto apartado de De la utilidad… Nietzsche sostiene 
que “en cinco respectos la sobresaturación [Ubersättigung] de la historia 
de una época me parece ser adversa a la vida y entrañar un peligro para 
ella”. Uno de ellos lo representa “la creencia, siempre perjudicial, de que 
la humanidad cuenta ya con un larguísimo pasado, a la creencia de que 
se es descendiente tardío, epígono” (Nietzsche, 2011 B: 715).

En el apartado octavo, en donde pone bajo tela de juicio las lecturas 
teleológicas de la historia –del mismo modo que Weber lo hace– por 
estimular la parálisis y ser contraria a la fuerza creadora y la innovación, 
Nietzsche identifica al epigonismo como lo otro de lo juvenil, o portadora 
de “una especie de canosidad congénita” que lleva “a creer en la vejez de 



290 Octavio Majul Conte Grand

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

la humanidad”35 (Nietzsche, 2011 B: 730). Aquí el paralelo con Weber es 
notable:

Nietzsche
“La creencia de ser un vástago tardío de los tiempos paraliza e 

inhibe: pero ha de mostrarse terrible y destructivo que tal creencia 
llegue de pronto, en una inversión audaz, a exaltar a este vástago tardío 
como el verdadero sentido y fin de todo lo acontecido” (Nietzsche, 
2011 B: 733)

Weber
“El presente era la plena consumación de los milenios pasados: 

¿quién iba a atreverse a preguntar si el futuro pronunciaría una 
sentencia distinta?” (Weber, 1991: 95). “Nos sentiremos inclinados a 
ver con ello el punto final de un desarrollo histórico (Weber, 1991: 89).

Tanto para Weber como para Nietzsche la identificación del presente 
como desarrollo lógico del pasado solo implica la adoración del primero. 
En ese sentido “hacéis del éxito, del factum, vuestro ídolo” (Nietzsche, 
2011 B: 735). O, como dice Weber, “nos convertimos involuntariamente 
en apologetas suyos” (Weber, 1991: 89).

En la interpelación a sus contemporáneos, Weber llama a “todos 
aquellos de entre nosotros, a quienes les ha quedado la capacidad de 
odiar […] la actuación mezquina de epígonos políticos” (Weber, 1991: 
95). El llamado se completa con el diagnóstico de la causa del epigonismo. 
Ésta es, la “falta de madurez […fruto de] su pasado apolítico, en que la 
labor de educación política [politische Erziehungarbeit] de todo un siglo 
no se podía recuperar en una década” (Weber, 1991: 96). El problema 
al que se enfrenta Weber es que aun a sabiendas de la necesidad de un 
liderazgo fuerte “el gobierno de un solo hombre no siempre constituye 
un instrumento idóneo de educación política” (Weber, 1991: 96). Es 
por ello que “para el momento presente vemos una cosa: que hay que 
realizar una ingente labor de educación política” para ello es necesario 
“el que cada uno de nosotros, dentro de su pequeño círculo de acción, 

35  “Repudiando […] todo lo que deviene, y extendiendo sobre ello 
el sentimiento de lo excesivamente tardío y epigónico; en una palabra, el 
sentimiento de la canosidad congénita” (Nietzsche, 2011 B: 731)



291Max Weber, Friedrich Nietzsche y el problema del epigonismo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

tome conciencia exacta de esta tarea”. En el caso del círculo al cual 
Weber se dirige, se trata de determinar “lo que ha de fijarse nuestra 
ciencia como su meta más alta” (Weber, 1991: 99). Solo una ciencia 
del hombre tal como fue presentada por Weber está en condiciones 
de realizar la meta más alta: servir a la educación política de la nación 
para así contribuir al surgimiento de un liderazgo fuerte que permita 
la victoria cultural en la lucha de la existencia y lograr la elevación del 
tipo humano. La centralidad de la educación para alcanzar la madurez 
y por ello la posibilidad de la “energía catilinaria de la acción” (Weber, 
1991: 97), tiene un paralelo en el joven Nietzsche en donde la educación 
[Erziehung] ocupa un rol preponderante. 

El final de la Antrittsrede, en el cual el carácter dramático asciende a 
sus niveles más altos, entrecruza, una vez más, motivos de De la utilidad… 
Se ligan aquí el llamado a la juventud –no entendida en términos etarios 
sino en relación a su capacidad de acción– y la apelación al futuro como 
requisitos para superar el epigonismo político:

Hemos de confesar también honradamente que 
todavía pesa hoy más sobre nuestra conciencia la 
responsabilidad que tenemos ante la historia. A nuestra 
generación no le ha sido dado poder ver si la lucha 
que estamos llevando a cabo va a producir frutos […] 
Nosotros no podemos escapar a la maldición que 
pende sobre nuestras cabezas: ser hijos póstumos de 
una gran época política; pero sí tendría que ocurrir que 
supiéramos ser también otra cosa: precursores de una 
más grande. ¿Será ese el lugar que ocuparemos en la 
historia? Yo no lo sé; lo único que puedo decir es esto: la 
juventud tiene derecho a defender su propia causa y sus 
propios ideales. No son los años los que hacen envejecer 
a la persona: uno sigue siendo joven mientras es capaz 
de sentir las grandes pasiones de que nos ha dotado la 
naturaleza. Y asimismo –y con ello quiero terminar–, no 
es el peso de los milenios de una historia gloriosa bajo 
el que envejece una gran nación. Se mantendrá joven 
mientras sea capaz y tenga el valor de aceptarse a sí 



292 Octavio Majul Conte Grand

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

misma y de hacer profesión de los magnos instintos que 
le han sido dados (Weber, 1991: 100).36

Comparemos la interpelación a sus contemporáneos que realiza 
Weber con la que hace Nietzsche a los suyos en el final del sexto apartado 
de la Segunda intempestiva:

Solo aquel que construye el futuro tiene derecho a 
juzgar el pasado. Al mirar hacia delante marcaos 
una meta grande, dominaréis al mismo tiempo ese 
desbordante impulso analítico que ahora os devasta 
el presente y hace menos que imposible cualquier 
crecimiento y maduración […] Elaborad con vosotros 
una imagen a la que ha de corresponder el futuro y 
desechad la superstición de ser epígonos […] Con un 
centenar de tales seres humanos educados de forma no-
moderna, esto es, convertidos en maduros y habituados 
a lo heroico, ha de reducirse ahora a eterno silencio toda 
la ruidosa pseudoformación de esta época (Nietzsche, 
2011 B: 724-725).

En la juventud también encuentra Nietzsche el sujeto capaz de 
redimir al hombre moderno. En el inicio del apartado décimo afirma 
“con la mente puesta aquí en la juventud exclamo: ¡Tierra! ¡Tierra!”. Ya 
que “hay que ser joven para entender esta protesta; dadas las canas 
precoces de nuestra actual juventud, hay que ser muy joven para poder 
sentir contra qué se protesta aquí” (Nietzsche, 2011 B: 743). Lo mismo 
podría haber afirmado Max Weber.

36  La afirmación de que no necesariamente es un gran pasado lo que 
envejece a una nación encuentra su paralelo en la aseveración nietzscheana de 
que “en la medida en que no nos sintamos menguados y anémicos vástagos 
tardíos de linajes más vigorosos” es plausible sentirse herederos “de poderes 
clásicos y prodigiosos” (Nietzsche, 2011 B: 732). Ernst Nolte, en Nietzsche y el 
nietzscheanismo, afirma que “Nietzsche vuelve a estar plenamente presente en 
ello, así como en la apelación final de Weber a la juventud y en su evocación de 
las ‘grandes pasiones’ y de los ‘grandes instintos” (Nolte, 1990: 250).



293Max Weber, Friedrich Nietzsche y el problema del epigonismo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Conclusiones
Hasta aquí hemos desarrollado una lectura apegada de “El Estado 

nacional y la política económica”. El cuerpo del texto fue subdividido 
según la separación temática de la Antrittsrede. Así el primer apartado 
se dedicó a restituir el tratamiento weberiano de la cuestión de los 
trabajadores agrícolas del Este del Elba. De dicha restitución se extrajo 
que: a) El sustrato de la nacionalidad refiere, principalmente –pero no 
exclusivamente– al elemento espiritual ideal, y por ello b) la lucha entre 
nacionalidades es, ante todo, una lucha por la cultura y el tipo humano 
que la especificidad de ésta genera; c) que la lucha por la existencia, 
librada a su suerte, beneficia a los tipos humanos más bajos y, por 
ende, d) la necesidad de una concepción pesimista de lo existente para 
producir el tipo humano más alto. De estos cuatro elementos revelamos 
su condición nietzscheana.37 

El segundo apartado se ocupó de reponer las indagaciones teóricas 
que Weber formula para poder responder a las exigencias de la 
situación alemana. Esto en sintonía con el llamado, en el final del texto, 
a contribuir desde el propio círculo para la tarea más alta que se le 
impone a lo alemán. Desde la economía política ese llamado se responde 
a través del reconocimiento de su subordinación a la ciencia del hombre. 
Ciencia del hombre preocupada por la calidad de los tipos humanos. El 
fondo y objetivo nietzscheano de la ciencia del hombre ha sido también 
resaltado. En sintonía con lo extraído del apartado primero, la ciencia 
del hombre se asienta en un fundamento pesimista: sabe de la dificultad 
del elevamiento del tipo humano, reconoce la identidad entre vida y 
lucha y reconoce el poder como un medio necesario para la tarea más 
alta.

Si los primeros dos apartados constataron la presencia de Nietzsche 
en Friburgo, qué Nietzsche es el que se presenta es difícil de precisar. 
Es en el tercer apartado en el cual la influencia del joven Nietzsche, 

37  A saber: 1) La categoría de tipos humanos y la lucha por el tipo humano 
más elevado, junto a  la ligazón del tipo humano a la especificad de la cultura y, 
por ende, de la nación –donde el influjo del Nietzsche de Riehl se torna evidente; 
2) La constatación de que el libre juego de las fuerzas beneficia a los ejemplares 
menos desarrollados; 3) La necesidad de un cimiento pesimista para poder 
afrontar la lucha por la elevación de lo humano.



294 Octavio Majul Conte Grand

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

en específico de las primeras dos Consideraciones intempestivas, se 
torna visible. Este apartado muestra no solo la filiación teórica sino la 
cercanía filológica-conceptual entre Weber y Nietzsche. El modo y la 
utilización de conceptos de saturación, ahistórico, juventud, madurez 
que se cristalizan en la crítica al epigonismo político tras la unificación 
política alemana y la caída de Bismarck, encuentra su fuente en el modo 
en el cual tales conceptos aparecen tanto en David Strauss… como en De 
la utilidad…. Incluso el constante empleo de la palabra consideración 
[Betracht] por parte de Weber, parecería avalar tal proveniencia. El 
epigonismo como parálisis de la acción, asentado en la creencia en 
el presente como culminación y desarrollo lógico del pasado, debe 
ser enfrentado apelando la energía jovial, y a la vez madura, capaz 
de emprender grandes acciones. La mediación entre la maldición 
del epígono y la acción catilinaria es una labor de educación política. 
Educación política cuyo basamento es la ciencia del hombre. Por último 
es necesario referir, brevemente por cuestiones de espacio, a la biografía 
de Weber como sustento.

El nombre de Nietzsche figura en una carta enviada por Weber a 
Marianne en 1894 en referencia a las lecturas hechas por ella en el marco 
de un seminario dictado por el neokantiano Alois Riehl dedicadas 
al autor de las Consideraciones intempestivas.38 Riehl no solo es quien 
introduce a los Weber en su nueva vida en Friburgo sino también uno 
de los primeros autores en dedicar un estudio sistemático a la obra 
de Nietzsche publicado en 1897: Nietzsche el artista y el pensador.39 En 

38  “Tu nota da cuenta todavía de una significativa incapacidad de espíritu, 
pero eso es algo bueno y saludable, y quiera yo que se mantenga así hasta que 
vuelvas aquí, a regiones cultivadas, de tal modo que los nervios maltratados 
por las investigaciones, Kierkegaard, Nietzsche y Simmel, puedan refrescarse” 
(Citado en Hennis, 1988: 149). Esto le permite afirmar a Hennis que “La carta 
coincide exactamente con los días en los cuales Weber debía preparar, para 
la impresión, sus contribuciones al quinto encuentro del Evangelisch-sozialer 
Kongreβ; los tonos completamente nuevos de este texto clave y, poco tiempo 
después, del de su discurso inaugural no pueden ser atribuidos a las condiciones 
culturales generales; éstos evidentemente refieren a una lectura específica de 
Nietzsche” (Hennis, 1988: 149). El presente artículo intenta descifrar aquella 
“lectura específica de Nietzsche”. Nuestra deuda con los trabajos de Hennis son 
evidentes. 

39  En su biografía de Max Weber, Radkau afirma que “Gracias a Marianne, 
que en Friburgo había asistido al curso sobre Nietzsche impartido por el 



295Max Weber, Friedrich Nietzsche y el problema del epigonismo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

las frecuentes reuniones en casa de Riehl la posibilidad que Nietzsche 
sea un tópico recurrente parece alta. Si esto es cierto es de esperar que 
el Nietzsche de Riehl haya tenido cierta influencia en el Nietzsche de 
Weber, o, cuanto menos, que las lecturas de ambos aborden motivos 
similares, entre ellos, el problema del epigonismo. 

La importancia dada por Riehl al joven Nietzsche se vislumbra 
desde su título: Nietzsche el artista y el pensador. El capítulo primero, 
dedicado a la relación entre “Los escritos y la personalidad” inicia con 
una reconstrucción de las polémicas de las Consideraciones intempestivas 
de Nietzsche. En torno a De la utilidad… afirma “En su tratado sobre la 
historia [Historie], las más valiosa de sus Consideraciones intempestivas, 
lucha contra el exceso de historia [Geschichte] en la educación del hombre 
moderno –bajo el fundamento de que ese sentimiento paralizante 
solo permite llegar a ser epígonos”40 (Riehl, 1897: 5). La influencia del 
Nietzsche de Riehl en Weber parece aumentar cuando comparamos lo 
que considera el centro de la obra de Nietzsche con lo que extrajimos 
como  el problema central de Weber en nuestro análisis en el primer 
apartado de nuestro artículo. Para Riehl, “Nietzsche es el filósofo de la 
cultura –La cultura es su problema, y alrededor de lo cual se agrupa 
lo esencial de su pensamiento”. Si la cultura es su problema principal, 
“su objetivo es el ‘enaltecimiento del tipo humano [Erhöhung des Typus 
Mensch]’” (Riehl, 1897: 54). El paralelo con los motivos de la Antrittsrede  
es evidente. Del Weber atravesado por la cuestión del trabajador rural 
del Este del Elba es posible decir lo mismo que Riehl sostiene sobre 
Nietzsche: “Establecer un nuevo ideal cultural –éste es su objetivo– y 
el de toda auténtica filosofía” (Riehl, 1897: 55). La filosofía de Nietzsche 
leída por Riehl apunta al mismo problema que la ciencia del hombre de 
Weber tal cual la define él mismo: la elevación del tipo humano mediada 
por la cuestión cultural.41

neokantiano Alois Riehl, Weber estaba al corriente de la suerte de este pensador” 
(Radkau, 2011: 333). En la biografía hecha por Marianne se lee que “En la casa del 
filósofo A. Riehl participaron [los Weber] en una vida social intelectualmente refinada” 
(Marianne Weber, 1997: 224).

40  En el apartado tercero del capítulo dedicado a “El pensador”, Riehl se 
refiere nuevamente a la crítica al epigonismo como una “idea de su periodo de 
juventud” (Riehl, 1897: 72).

41  Otra mención debe hacerse a la lectura atenta otorgada por Weber al libro 
La vieja y la nueva fe de David Strauss alrededor de 1882, junto a Otto Baumgarten, y en 



296 Octavio Majul Conte Grand

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

El gran peligro que representa una gran victoria, en términos de 
Nietzsche, o lo que Weber llama en su carta a Hermann Baumgarten –
que hace de epígrafe del artículo– la poderosa impresión del triunfo y, en 
su Antrittsrede, la ebriedad del triunfo, reside en el carácter paralizante 
que condiciona a las generaciones venideras. Esto obliga a complejizar 
el abordaje de la cuestión de los hombres singulares. Es que no puede 
detenerse en su mero elogio. Si los grandes hombres obliteran la 
generación de grandes hombres, es necesario complementar a éstos con 
una ingeniería institucional tal que permita su constante reproducción. 
Es en Parlamento y gobierno dónde se encuentra formulada de modo 
más acabada la solución institucional que permitiría el surgimiento 
de grandes líderes políticos. Solución institucional provista por la 
constante competencia y lucha entre líderes –en el seno del parlamento– 
que fomenta su mutuo enaltecimiento. Postulación de la necesidad de 
un parlamentarismo que es reformulada a favor de un presidencialismo 
en 1919. En ambos casos la democracia en cuanto tal no es abandonada 
por Max Weber. No es posible afirmar lo mismo en el caso del joven 
Nietzsche: la solución institucional es brindada por un Estado 
aristocrático al servicio del genio.42 En la parte final de El nacimiento de la 
tragedia, en sus conferencias Sobre el futuro de las instituciones de formación 
y en ‘El estado griego’ se encuentran los esbozos de dicha Institución. 
Si algo está fuera de discusión es que el único valor del Estado es su 
servicio al genio y la cultura, que “la esclavitud pertenece a la esencia de 
una cultura”, que por ello posee una “estructura piramidal” (Nietzsche, 
2011 E: 552) y que, a diferencia de la educación moderna que apunta la 
universalidad, ésta lo hace a la “reducción de la formación” (Nietzsche, 
2011 G: 498) a los círculos más selectos. 

Ahora bien, si la centralidad dada a las grandes personalidades 
es una influencia nietzscheana en Weber, ¿es posible congeniar dicho 
influjo en el contexto de una defensa de la democracia? ¿Es el gran 
hombre de Weber, atado al régimen democrático –sea el parlamento 
o el del presidente plebiscitario– idéntico al de Nietzsche, para quien 
el régimen democrático no puede albergarlo? La respuesta a estos 

1886, junto a su hermano Alfred. Libro de David Strauss al que la totalidad de la primera 
Consideración intempestiva está dedicada a criticar.

42  El carácter polémico de dicha afirmación no puede saldarse en el presente 
artículo. Por ello, referiremos a trabajos cercanos a nuestra interpretación. Ver el 
ya citado José Enguita y Abad (2003).



297Max Weber, Friedrich Nietzsche y el problema del epigonismo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

interrogantes debería antes dar cuenta si la crítica cultural que realiza 
Nietzsche se encuentra en una relación de necesidad con la crítica 
demoledora que realiza a la democracia, como a su vez evitar la pulsión 
a identificar todo liderazgo como no democrático. Por lo pronto, si bien 
Nietzsche y la democracia, o Nietzsche y el liberalismo, son imposibles 
de ser armonizados, no menos cierto es que la crítica que Nietzsche 
realiza a ambos no es posible de ser desestimada en su totalidad. Se 
tratará, quizás, –como en la relación entre Schopenhauer y Nietzsche– 
de la tensión que permite torcer los corolarios no deseados.

Bibliografía 
Abad, S. (2003). Entre la naturaleza y el espíritu. El sujeto político de lo 

trágico. Devs Mortalis, 2, 75-114.
Aron, R. (1981). Max Weber y la política de poder. Papers: Revista de 

Sociología, 15, 32-53. 
Berten, A. (2001). Weber, Nietzsche, Foucault. Modernidad, ascetismo, 

desencanto. En: Nietzsche en perspectiva. Melendez, G. (comp.) (237-
253). Bogotá: Siglo del Hombre Editores.

Campioni, G. (2004). Nietzsche y el espíritu latino. Buenos Aires: El cuenco 
del plata. 

Colliot-Thélène, C. (1990). Max Weber, la leçon inaugurale de 1895 ou: 
Du nationalisme à la sociologie comparative. Les cahiers de Fontenay, 
58/59, 103-123.

Eden, R. (1983 A). Bad Conscience for a Nietzschean Age: Weber’s 
Calling for Science. The Review of Politics, 45(3), 366–392.

	  (1983 B). Political Leadership & Nihilism. A study of Weber & Nietzsche. 
Florida: University  of South Florida Press Book.

Elias, N. (2011). El proceso de la civilización. México D.F.: FCE.
	  (2009). Los alemanes. Buenos Aires: Nueva Trilce.
Enguita, J. E. E. (2004). El joven Nietzsche: política y tragedia. Madrid: 

Biblioteca Nueva.
Farinetti, M. (2006). Nietzsche en Weber: las fuentes del sentido y 

sinsentido de la vida. Trabajo y Sociedad, VII, 8, 1-15.
Fleischmann, E. (1964). De Weber à Nietzsche. European Journal of 

Sociology / Archives Européennes De Sociologie / Europäisches Archiv Für 
Soziologie, 5(2), 190–238.

Fleury, L. (2005).  Max Weber sur les traces de Nietzsche? Revue française 
de sociologie (46), 4/2005, 807-839.



298 Octavio Majul Conte Grand

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

García Pérez, N. S. (2008). Sobre la impotencia de la libertad. Acción y 
sentido en el joven Nietzsche y en Max Weber. STUDIVM, Revista de 
Humanidades, 14: 41-64.

Hennis, W. (2015). Max Weber como educador. En: A. Morcillo Laiz y 
E. Weisz. (eds.) Max Weber en Iberoamérica. Nuevas interpretaciones, 
estudios empíricos y recepción (175-198). México D.F.: FCE. 

	  (2010). A Science of Man: Max Weber and the Political Economy of 
the German Historical School. En: Max Weber and his Contemporaries. 
W. J. Mommsen y J. Osterhammel. (eds.) (25-58). Nueva York: 
Routledge Library Edition.

	  (1988). The Traces of Nietzsche in the Work of Max Weber. En: Max 
Weber: Essays in Reconstruction (146-162; 233-241). Londres: Allen & 
Unwin.

	  (1983). El problema central de Max Weber. Revista de Estudios 
Políticos, 33, 49-99.

Jaspers, K. (1972). Anotaciones al pensamiento político de Max Weber. 
En Conferencias y ensayos sobre historia de la filosofía. (418-432). Madrid: 
Gredos

Lepenies, W. (2006). La seducción de la cultura en la historia alemana. 
Madrid: Akal.

Lukacs, G. (1959). El asalto a la razón. La trayectoria del irracionalismo desde 
Schiller hasta Hitler. México: Grijalbo.

Mann, T. (2011). Consideraciones de un apolítico. Madrid: Capitán Swing.
Mommsen, W. (1984). Max Weber and German Politics, 1890-1920. Chicago: 

University of Chicago Press Books.
	  (1981). Pensamiento histórico-universal y pensamiento político. En: 

Max Weber. Sociedad, política e historia. (113-169). Buenos Aires: Alfa.
Nietzsche, F. (2014 A). Más allá del bien y del mal. Buenos Aires: Alianza.
	  (2014 B). La gaya ciencia. En Obras completas. Volumen III.I. (717-905). 

Madrid: Tecnos. 
	  (2011 A). Consideraciones intempestivas I: David Strauss, el confesor 

y el escritor. En Obras completas. Volumen I. (641-694). Madrid: Tecnos.
	  (2011 B). Sobre la utilidad y los inconvenientes de la historia para la 

vida. Consideraciones intempestivas II.  En: Obras completas. Volumen 
I. (695-748). Madrid: Tecnos.

	  (2011 C). Consideraciones intempestivas III: Schopenhauer como 
educador. En: Obras completas. Volumen I. (749-806). Madrid: Tecnos.

	  (2011 D). El certamen de Homero. En: Obras completas. Volumen I. 
(562-568). Madrid: Tecnos.



299Max Weber, Friedrich Nietzsche y el problema del epigonismo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

	  (2011 E). El Estado griego. En: Obras completas. Volumen I. (551-558). 
Madrid: Tecnos.

	  (2011 F). El nacimiento de la tragedia. En: Obras completas. Volumen 
I.  (329- 438). Madrid: Tecnos.

	  (2011 G). Sobre el futuro de nuestras instituciones educativas. (483-
542). En: Obras completas. Volumen I. Madrid: Tecnos. 

Nolte, E. (1990). Nietzsche y el nietzscheanismo. Madrid: Alianza.
Owen, D. (1991). Autonomy and ‚Inner Distance‘: a Trace of Nietzsche in 

Weber. History of the Human Sciences, February, 4, 79-91.
Pinto, J. (1996). Max Weber actual. Liberalismo ético y democracia. Buenos 

Aires: Eudeba. 
Radkau, J. (2011). Max Weber. La pasión del pensamiento. México D. F.: 

FCE.
Riehl, A. (1897). Friedrich Nietzsche. Der Künstler und der Denker. Stuttgart: 

Frommans Verlag.
Schluchter, W. (1995). Zeitgemäße Unzeitgemäße: Von Friedrich 

Nietzsche über Georg Simmel zu Max Weber. Revue Internationale De 
Philosophie, 49(192 (2)), 107–126.

Schroeder, R. (2006). Nietzsche and Weber: Two Prophets of the Modern 
Age. En: Max Weber, Rationality and Modernity. S. Lash, y S. Whimster 
(eds.) (207-222). Londres: Routledge.

Solm-Laubach, F. (2007). Nietzsche and Early German and Austrian 
Sociology. Berlin: De Gruyter.

Strauss, L. (2014). Derecho natural e historia. Buenos Aires: Prometeo.
 	  (1961). Comment on the Weber Thesis Reexamined. Church History, 

30(1), 100–102.
Strong, T. (1992). ‚What Have We to Do with Morals?‘ Nietzsche and 

Weber on History and Ethics. History of the Human Sciences, 5: 9-18.
Turner, B. S. (1982). Nietzsche, Weber and the Devaluation of Politics: 

the Problem of State Legitimacy. The Sociological Review, 30: 367–391.
Warren, M. (1988). Max Weber‘s Liberalism for a Nietzschean World. 

American Political Science Review, 82/01: 31-50.
Weber, Marianne. (1997). Biografía de Max Weber. México, D. F.: FCE.
Weber, Max. (2012). El sentido de la ‘neutralidad valorativa’ de las 

ciencias sociológicas y económicas. En: Ensayos sobre metodología 
sociológica. (238-287). Buenos Aires: Amorrortu. 

	  (1993). Der Nationalstaat und die Volkswirtschaftspolitik. 
En Gesamtausgabe, Abteilung I: Schriften und Reden, Band 4, 



300 Octavio Majul Conte Grand

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Landarbeiterfrage, Nationalstaat und Volkswirschatfspolitik, 1892-1899, 
2. Halbband. Tübingen: J.C.B. Mohr.

	  (1991). El Estado nacional y la política económica. Discurso de toma 
de posesión de la cátedra. En: Escritos políticos. (63-101). Madrid: 
Alianza.

	  (1981). Tendencias evolutivas en la situación de los agricultores en 
el Este del Elba. Revista de Ciencias Jurídicas de la Universidad de Costa 
Rica, 43, 11-57.

 	  (1924). Die ländliche Arbeitverfassung. En: Gesammelte Aufsätze zur 
Sozial-und Wirtschaftsgeschichte. (446-469). Tubingen: J.C.B. Mohr.


