
Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018), 237-261.

About ‘the Augustine Event’ as a Problem for 
the Understanding of Heidegger’s Notion of 

Ereignis

Alonzo Loza Baltazar
Universidad Iberoamericana

alonzo.loza@hotmail.com

Abstract
The paper deals with some thesis about the relationship be-

tween Augustine of Hippo and Heidegger. The aim is to discuss 
the notion of event as presented in the Beiträge zur Philosophie. 
Vom Ereignis. First, I shall show the more explicit relations be-
tween both thinkers highlighting some similarities. Then, I 
will raise the issues implied in Heidegger’s reception of tradi-
tion (specifically Augustine, not only as a thinker but also as an 
event) and its consequences for the notion of event. 

Keywords: eschatology, grace, piety, phenomenology of reli-
gion, philosophy of religion.

Received: 07 – 03 – 2017. Accepted: 15 – 06 – 2017.
DOI: http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.802



238 Alonzo Loza Baltazar

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Sobre ‘el evento Agustín’ como un problema 
para la comprensión de la noción heideggeriana 

de Ereignis

Alonzo Loza Baltazar
Universidad Iberoamericana

alonzo.loza@hotmail.com

Resumen
El texto avanza algunas tesis en torno a la relación entre 

Agustín de Hipona y Heidegger. El objetivo es problematizar 
la noción de ’evento’ según se presenta en los Beitrëge zur 
Philosophie. Vom Ereignis. Primero se hace un recorrido por 
las más explícitas relaciones entre ambos pensadores para 
mostrar algunas similitudes y después plantear los problemas 
que implica la recepción que tiene Heidegger de la tradición 
(específicamente Agustín, no sólo como pensador sino como 
evento) y sus implicaciones para la noción de ’evento’.

Palabras clave: escatología, gracia, piedad, fenomenología de 
la religión, filosofía de la religión.

Recibido: 07 – 03 – 2017. Aceptado: 15 – 06 – 2017.
DOI: http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.802



239Sobre ‘el evento Agustín’ 

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

¿Qué puede ser considerado un ‘evento’? Como es sabido, la noción 
de ’acontecimiento’ es fundamental para el desarrollo de la filosofía 
contemporánea. Uno de los grandes hitos del desarrollo de dicha noción 
es el texto de Heidegger Aportes a la filosofía. Acerca del evento. No obstante, 
dicha noción tiene antecedentes claros en la obra del pensador alemán. 
Nos interesa destacar cómo dichos antecedentes están atravesados por 
la reconsideración de la filosofía medieval que efectúa Heidegger.1 Aquí 
pondremos atención a la interpretación que hace de la obra de Agustín 
y a la relación con el obispo, pensando esta relación por sí sola como 
un operador más de la recuperación de nodos conceptuales básicos 
de la filosofía de Agustín (es decir, no sólo la obra, sino el significado 
histórico del personaje). Se tratará, pues, de pensar el papel de Agustín 
como un evento. 

1  Es palmaria la importancia de los primeros acercamientos a la filosofía 
medieval por parte de Heidegger para el entendimiento de su proyecto que tiene 
en los desarrollos sobre el Ereignis un importante momento de cristalización. 
El concepto de espíritu vivo como nudo de relación entre historia y filosofía 
o mística y escolástica (en su evaluación de la filosofía medieval) es un claro 
ejemplo de esto. Los límites de este trabajo enfocado en la figura de Agustín en 
el pensamiento de Heidegger estarían excedidos de incluir un tratamiento de 
este rico tema. No obstante, consideramos pertinente referir un fragmento de la 
“Conclusión” del trabajo de habilitación de Heidegger sobre Duns Escoto para 
dar visos sobre la importancia del tema. El fragmento está extraído de la versión 
española que ofrece Mantas (2012) precedida de un artículo analítico: 

En el concepto de espíritu vivo y de su relación con el “origen” 
metafísico se abre un atisbo de su estructura metafísica 
fundamental en la cual la singularidad, la individualidad de 
sus actos se une a la validez universal, a la consistencia en sí 
del sentido en una unidad viva. Objetivamente considerado, se 
presenta el problema de la relación entre tiempo y eternidad, 
cambio y validez absoluta, mundo y Dios, que se refleja en su 
sentido científico teórico en la historia (formación del valor) y 
en la filosofía (validez del valor).

Sin restarle importancia a este desarrollo, la razón por la cual escogemos 
prestar atención a los estudios sobre Agustín y Pablo es porque consideramos 
que en ellos se tematiza explícitamente el problema de la historicidad de tal 
manera que podremos encontrar mayores elementos para poder vincular dichos 
análisis al desarrollo del concepto de Ereignis.



240 Alonzo Loza Baltazar

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Tanto Agustín como Heidegger tienen en común que se alejan de 
una tradición filosófica que recapitulan y superan, bajo sus propios 
términos, al volver a pensar lo que significa pensar. Para Agustín, la 
vía para ello es la hermenéutica bíblica—especialmente las cartas 
paulinas— así como una respuesta crítica a la filosofía pagana. Para 
Heidegger, la vía es un recorrido por la tradición filosófica que aduce 
como procedencia. La hipótesis aquí es que ambos pensadores llegan a 
conclusiones con notas similares por tener presupuestos conceptuales 
equivalentes. El presupuesto básico es el de la gracia en Agustín y el del 
Ereignis (acontecimiento o evento) en Heidegger. Las conclusiones a las 
que arribarán sobre lo que sea el pensar, siguiendo distintos caminos, en 
ambos filósofos se resumen en la noción de agradecimiento: pensar es 
agradecer piadoso. 

Ese pensar piadoso está signado por las nociones heideggerianas de 
Andenken y Verwindung. El Andenken, pensar rememorante, es la forma 
en que Heidegger responde a la situación epocal del acabamiento de 
la metafísica. La relación que establece ese pensamiento con la historia 
de la metafísica no es de superación (Überwindung hegeliana), sino de 
Verwindung, término que se puede traducir, entre otros, con las palabras 
castellanas distorsión o remisión (remitirse a ella como tradición y 
procedencia, y remitirse de ella como de una enfermedad incurable). 
Dado que el intento de superar la metafísica sería él mismo metafísico, 
ante todo porque se necesitaría de la proposición de un nuevo 
fundamento o principio más verdadero que el del pensar metafísico, lo 
cual sería recaer en la metafísica del fundamento; entonces, no queda sino 
rememorarla buscando en ella lo no pensado dentro de lo pensado (Cfr. 
Heidegger, 1994: 122). Exploraremos algunas estructuras conceptuales 
similares en Agustín, así como el significado que tienen estas estructuras 
heideggerianas en la relación que establece con Agustín de Hipona. 

1. Agustín y la ambigüedad del pensamiento rememorante
El pensamiento rememorante al que en este subtítulo me refiero 

es algo más amplio que sólo la propuesta de un periodo del itinerario 
filosófico de Heidegger, y más bien remito con él al centro de todo el 
pensamiento heideggeriano, poniendo especial énfasis en la nota de 
rememoración o interpretación de textos heredados por la tradición. 
Presupongo que los ejercicios fenomenológicos de Heidegger que 



241Sobre ‘el evento Agustín’ 

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

adelante se estudian son ya en cierto sentido, por dicho énfasis, ejercicios 
hermenéuticos y de pensamiento rememorante.2 

La relevancia de Agustín para dicho pensamiento rememorante 
radica en que es considerado, cuando menos desde Dilthey,3 con 
tanta ambigüedad como respeto. Según Dilthey la revolución teórica 
del cristianismo alcanza su más alto expositor en Agustín, pero no ve 
todos sus efectos realizados por la situación histórica de la caída del 
Imperio Romano y el ascenso de la Iglesia Católica como institución 
social e incluso política y jurídica, así como por resistencias de la cultura 
antigua.4 

Esa concepción de Agustín y de la historia la sigue Heidegger,5 
para quien los impedimentos para que Agustín llegara plenamente 
al pensamiento del tiempo y del sí mismo —los dos temas que cifran 
la reflexión temprana de Heidegger (Corti, 2007: 144), periodo en que 
refiere éste explícitamente a Agustín— son las filtraciones de metafísica 
en su pensamiento, entendiendo por metafísica lo que comprenderá 
Heidegger en sus estudios sobre la historia del ser. Es sólo el segundo 
punto, el de la relación consigo mismo, al que nos referiremos aquí.

2  Los textos de Heidegger que abordaremos son, principalmente, 
Introducción a la fenomenología de la religión y “Agustín y el neoplatonismo” en 
Estudios sobre mística medieval. De igual forma, se refieren pasajes de textos 
posteriores en los que no hay ya referencias explícitas a Agustín, pero que 
consideramos pertinentes para mostrar los ecos de las obras tempranas y los 
trazos de la filosofía agustiniana. 

3  Para las referencias a Dilthey en Vattimo, todas con respecto a Agustín 
y el cristianismo, ver: 1995, 58; 2002a, 137, 146; 2007, 36; 2010, 81-82; Vattimo y 
Caputo, 2010, 54-55, 139. 

4  Esa concepción tiene ecos en el propio Vattimo al considerar la figura 
doble de Agustín como pensador y como obispo con poder.

5  Hay una gran bibliografía acerca de la relación Agustín-Heidegger. Entre 
muchos otros, ver Santiesteban (2007), Capelle (2005), así como Corti (2007) y 
su bibliografía. Específicamente para la tan estudiada relación entre Agustín y 
Ser y tiempo ver el análisis de Klocker (2007) en el que se muestran las raíces 
agustinianas de conceptos de Ser y Tiempo como: Sorge (preocupación), geworfen 
(arrojado), caída, Neugierigkeit (avidez de novedades), etc.; siguiendo las líneas 
argumentales de Estudios sobre mística medieval.



242 Alonzo Loza Baltazar

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

1.1. Heidegger, Agustín y el sí mismo

1.1.1. Heidegger y Pablo
Para entender la recuperación de Agustín en la reflexión en torno 

al sí mismo de Heidegger tenemos que entender también su lectura de 
Pablo, que también tiene como centro la temporalidad y está presente en 
la Introducción a la fenomenología de la religión. Ésta se inserta en un bloque 
de diversas lecciones sobre fenomenología en las que paulatinamente se 
va alejando de Husserl por mor de la noción de “experiencia fáctica de la 
vida” (faktische Lebenserfahrung) a través de la cual llegará a la propuesta 
de la hermenéutica en Ontología. Hermeneútica de la facticidad en la cual 
se marca la distancia claramente con Husserl particularmente por la 
propuesta de la noción de ser-en-el-mundo y la estructura ontológica de 
la existencia según el modelo de la comprensión. Según varios autores, 
entre ellos Vattimo (2002a, 153 y 168; 2012, 17) y Uscatescu (2005), es 
en los textos sobre la vida religiosa, a saber, la Introducción…, el texto 
sobre Agustín y aquel sobre la mística medieval, que Heidegger llega 
al corazón del problema al analizar la experiencia fáctica de la vida 
según un análisis de cómo se da ésta en la experiencia religiosa. Así, sus 
textos no son propiamente estudios fenomenológicos de la experiencia 
religiosa sino de la experiencia fáctica de la vida según se da en ciertos 
casos paradigmáticos de la vida religiosa cristiana. 

Según Vattimo (2002a, 153), el texto de la Introducción… es 
importante porque muestra la conexión “esencial” entre lo que ahí se 
aborda y el futuro desarrollo del pensamiento de Heidegger. El sentido 
de “esencial” refiere a lo que para el mismo Heidegger significa Wesen, 
pues la experiencia religiosa cristiana es esencial para el pensamiento 
de Heidegger, así como el abordaje de aquella por éste es esencial para 
la primera. El sentido de ‘esencial’ todas las veces que lo hemos usado 
aquí refiere a aquello que responde a un mensaje histórico-destinal en 
el sentido que abajo describiremos sobre el ‘llegar a ser’, fundamental 
en el análisis de Pablo. Sólo adelantamos cómo de hecho no sólo es una 
estructura de la experiencia que encuentra Heidegger en Pablo, sino que 
la forma en que se relaciona con los textos (mensajes) de Pablo es esta 
forma ‘esencial’ que hace que su recepción sea ella misma una respuesta 
al mensaje histórico-destinal del Apóstol. 



243Sobre ‘el evento Agustín’ 

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Conjuntamente, el mismo “objeto” de la empresa fenomenológica 
de Heidegger (según el título de su texto, la experiencia religiosa) es 
el que le exige la consideración de la experiencia fáctica de la vida; es 
decir, es la experiencia religiosa cristiana, específicamente Pablo y la 
experiencia de la temporalidad auténtica, la que exigen la consideración 
de la experiencia fáctica de la vida. Con experiencia fáctica de la vida 
Heidegger se refiere a aquello en torno a lo cual piensa la filosofía. 
Dice Heidegger que “la filosofía debe ser liberada de su haber sido 
‘secularizada’ y convertida en una ciencia y en una doctrina científica 
sobre las concepciones del mundo” (Heidegger, 2005a, 45), por lo 
que una de las vías privilegiadas para repensar la filosofía es volver a 
afrontarse a los textos religiosos detrás de la tradición filosófica. Éstos a 
su vez exigen una nueva forma de pensar, aquella que piensa en torno 
a la experiencia fáctica de la vida y no en objetualidades, sino en una 
experiencia del mundo, algo en lo que se puede vivir y no sólo algo que 
se pueda conocer. Resumamos el itinerario de Heidegger: la filosofía 
necesita dar un paso más allá de las limitaciones cientificistas, un modo 
privilegiado para lograrlo será acercarse a los textos religiosos que han 
condicionado el desarrollo histórico de la filosofía; al confrontarse con 
esos textos Heidegger encuentra la necesidad de una nueva forma de 
pensar centrada en la investigación de la experiencia fáctica de la vida. 
Dicho modo de pensar es ajeno al pensamiento objetual cientificista. 

El nodo central se encuentra en la postura frente al objeto, a saber, la 
experiencia cristiana, que según los presupuestos fenomenológicos debe 
ser de apertura, se ve penetrada por el hecho de que el acercamiento al 
objeto se da sólo por mor de que exige algo ya dado que es el llamado 
del cristianismo; es decir, que se ha escuchado el llamado cristiano, que 
es lo determinante de su “llegar a ser” cristiano. Para la experiencia 
fáctica de la vida cristiana existe la necesidad de que siempre anteceda 
a toda experiencia una vocación, un llamado a ‘ser cristiano’. Esta nota 
sobre la importancia de la vocación o del ‘llamado a ser’ es una especie 
de antecesor de lo que será la pre-comprensión como estructura básica 
del ser-en-el-mundo y del círculo hermenéutico. También podríamos 
pensar que es la estructura básica del pensamiento en tránsito de los 
Aportes según analizamos más adelante. Es sólo por esta nota sobre la 
vocación y el ‘llamado a ser’ que es posible encontrar en el modelo de 
la experiencia cristiana el modelo de la experiencia de la temporalidad 
auténtica y/o de la experiencia fáctica de la vida. 



244 Alonzo Loza Baltazar

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Lo anterior refiere tanto al compromiso histórico con el cristianismo, 
por haber nacido en una cultura y tener una formación cristiana, como, 
y sobre todo, a lo que dice Pablo sobre el “llegar a ser” (eghéneto y 
ghénesthai de 1 Tesalonicenses 1, 5-7) que no es sino un reconocerse 
en lo que ya se es (cristianos) por mor del acontecimiento (y llamado) 
de Cristo. Los puntos no están desvinculados entre sí ni del problema 
de la experiencia fáctica de la vida. Para Heidegger, según Vattimo, 
asumir propiamente el compromiso fenomenológico de apertura a la 
cosa es sólo posible por medio de la faktische Lebenserfahrung y ésta sólo 
puede realizarse a cabalidad por medio de la experiencia cristiana de la 
temporalidad auténtica. 

La experiencia cristiana de la temporalidad auténtica depende del 
“llegar a ser”. El cristiano llega a ser tal por el acontecimiento de Cristo, 
sin embargo esa salvación que ya ha llegado a ser, lo ha hecho de forma 
tal que sólo culminará en el acontecimiento escatológico de la parusía, 
sólo entonces se llega a ser cristiano, en el inter se da sólo la tentación 
y la posibilidad de la perdición, la división en dos del género humano. 
Por lo tanto, la temporalidad se vive como espera entre un anuncio que 
en cierta forma, para los elegidos se torna en un ya sido, y un aún no 
acontecido de lo mismo (es el mismo acontecimiento, la salvación). La 
salvación llega a ser sólo en tanto que ya ha llegado a ser y aún no ha 
acontecido. Esa experiencia de tensión configura la experiencia fáctica 
de la vida y el nodo fundamental de la experiencia de la historicidad.

En términos generales es la estructura con la que se piensa el Ereignis 
en los Aportes. Hay un primer comienzo que nos constituye, a saber, el 
primer comienzo del pensar occidental que nos condena a la perdición y 
al olvido del ser, pero en cuyo más grande peligro abre la posibilidad de 
la salvación de otro comienzo, y sólo uno, otro con respecto al primero. 
Este único otro comienzo es, sin embargo, posibilitado sólo por el primer 
comienzo justo en tanto que es otro y el único otro con respecto a él. De 
esta forma, el pensamiento rememorante es un pensamiento en tránsito 
entre dos momentos del acontecer de lo mismo, a saber, el pensamiento 
del ser (Heidegger, 2006: 22). 

Retornando a los textos de juventud de Heidegger, y siguiendo 
sus propias indicaciones, debemos decir que ni en la Introducción… ni 
en Ontología, ni en Ser y Tiempo, cuyo tema central será justo el de la 
temporalidad auténtica como guía para la ontología fundamental, se 
encuentra pensada a cabalidad la facticidad. Así como en Pablo es la 
espina de la carne la que impide la vida espiritual —pero también la 



245Sobre ‘el evento Agustín’ 

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

que permite una vida no abocada sin más al pecado en tanto que pone 
al hombre en su lugar de espera, de permanente thlípsis, de tribulación 
y alerta frente a la tentación—; asimismo, el problema de pensar 
la temporalidad nos sitúa en la imposibilidad de la superación de la 
metafísica por medio del pensamiento pleno en torno a la facticidad 
(hay trazos de la futura Verwindung y el Andenken), sabiendo al menos de 
esa imposibilidad y colocando al pensar en su situación más adecuada. 
Esa situación es la de la debilidad de la existencia. Ese es el centro de la 
experiencia fáctica de la vida desde la escatología, a partir del cual se 
experimenta el tiempo de manera radicalmente diferente a la filosofía 
griega, aquí el tiempo se condensa en la espera de la salvación (ya 
acontecida y por acontecer). El pensamiento de la facticidad se alcanza 
en el cristianismo, según Heidegger, con la renuncia a la tenencia plena 
de ésta, es decir, con la aceptación del tiempo escatológico de espera. 
Para Heidegger, sin embargo, lo escatológico del cristianismo quedó 
rápidamente tapado/oculto (verdeckt) por el pensamiento griego. Ese 
diagnóstico sobre el núcleo escatológico del cristianismo es similar 
(incluso por los términos usados) al que se hace de la metafísica como 
olvido del ser. En ese sentido, el proyecto de rescatar a la filosofía de la 
secularización y cientifización de la misma, el cual consiste en buscar 
lo verdeckt por la tradición, a saber, el cristianismo (específicamente la 
experiencia fáctica de la vida según se presenta en la experiencia cristiana 
de Pablo y la mística e incluso de Agustín); ese proyecto, es similar (o 
antecedente) al proyecto de internarse en la metafísica para buscar en 
ella lo verdeckt, a saber, la diferencia ontológica. Es en ese sentido que los 
textos sobre la religión de la obra temprana de Heidegger son ya parte 
del proyecto del pensamiento rememorante y de la crítica a la metafísica.

De lo anterior lo más importante para retenerse es la relevancia 
de la thlípsis (tribulación) o debilidad de la existencia para el auténtico 
vivir cristiano. La debilidad de la existencia exige la renuncia a toda 
posibilidad de armonía o integración en una forma específica y positiva 
de vida.

Estas notas sobre la facticidad experimentada en la experiencia 
cristiana nos permiten adelantar, suponiendo que sea cierta la relación 
que hemos sugerido entre el joven Heidegger y el Heidegger de la 
Kehre,6 que el pensamiento rememorante no es una consideración más 

6  Como es patente, la relación que proponemos no es una deducción 
puntual de categorías o metodologías que nos permitieran encontrar el hilo 



246 Alonzo Loza Baltazar

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

verdadera sobre el ente, sino que rompe la inmediatez de las relaciones 
con éste para abrir un espacio a la escucha del ser. En el ente no se verifica 
(así, con el verbo de la verdad como certeza) ninguna diferencia, sin 
embargo, la existencia se ve radicalmente transfigurada por el llamado 
del ser, el cual no depende de ella y no se completa, sino que sólo llama 
a la espera de aquello digno de ser pensado, quedando así la relación 
con ello como de puro agradecimiento por el don del pensar mismo. Un 
pensar en tránsito que agradece piadosamente esperando la llegada del 
único otro comienzo. 

1.1.2. Heidegger y la memoria Dei
Regresemos a Agustín. El texto de Heidegger titulado “Agustín y el 

neoplatonismo”, incluido en Estudios sobre mística medieval, versa sólo 
sobre el libro X de las Confesiones por tratarse del único libro en donde la 
confesión de Agustín se sitúa expresamente en el presente. La pregunta 
guía es aquella sobre la vida fáctica del cristiano: ¿Quién soy yo y qué 
hago como cristiano? Eso se traduce en ¿qué amo cuando amo a mi 
Dios? La experiencia fáctica cristiana es el amor a Dios. En la búsqueda 
efectiva de Dios que se lleva a cabo en el libro, se hace un recorrido por lo 
externo pasando rápido a lo interno, al ámbito de la memoria. Dios debe 
estar en la memoria (memoria Dei). Estar en la memoria es una forma de 
estar a disposición o en tenencia del sujeto de la memoria.7 Sin embargo, 

conductor inexpugnable que unen los estudios del joven Heidegger con el 
Heidegger de Aportes a la filosofía. Más bien, hemos intentado mostrar que el 
esquema general de su pensamiento se mantiene entre la investigación sobre 
la facticidad de la existencia que tiene su culmen en la figura del ‘llegar a ser’ 
entre un ya y un aún no, y la lógica del primer comienzo y el otro comienzo del 
pensamiento del ser que coloca a la experiencia del pensar en una tensión entre 
un ya y un aún no. 

7  La metodología que Heidegger aplica para su estudio fenomenológico 
de Pablo, fundamentalmente, pero también de Agustín, presupone el triple 
sentido intencional de la indicación formal (formale Anzeige). El triple sentido de 
la misma refiere al contenido de una cosa pensada, el sentido de la referencia 
de una cosa pensada (independiente de su contenido), y el cumplimiento de 
una relación con respecto a la cosa pensada. En el análisis sobre la memoria 
Dei será de vital importancia esta distinción pues se podrá explicar con ella la 
posibilidad de que la estructura del olvido sea la adecuada para pensar el modo 
de la presencia de Dios en la memoria. Dios está presente en la memoria no 
en tanto que contenido, sino como el sentido de una referencia. Asimismo, una 



247Sobre ‘el evento Agustín’ 

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Dios no puede estar en la memoria pues nosotros no disponemos de él, 
sino que nos trasciende (Dios no es un ente a disposición de la tenencia 
en la memoria). De cualquier manera, tampoco puede estar fuera de ella 
pues sería imposible buscarlo ya que no puede percibirse por el sentido 
externo. La forma en que está Dios en la memoria trascendiéndola es por 
medio del deseo, del amor. Y la mediación es la idea de vita beata. Dios 
está presente en la memoria por medio del deseo que todos tenemos de 
la vida feliz. Sin embargo, no todos aman a Dios, lo que es lo mismo, no 
todos aman la verdadera vida feliz. ¿Cómo es eso posible? Por la falta de 
la disposición necesaria para la esperanza y la consecuente tendencia a 
la verdadera vida feliz (que es goce en Dios y no en el mundo). Los que 
no aman a Dios no lo hacen debido a que no pueden desear aquello que 
saben fuera de su alcance (la eterna vida feliz), aquello que no pueden 
tener a la mano en su memoria. Se necesita la disposición a la esperanza 
de la ayuda divina (la gracia) para alcanzar la verdadera vida feliz, para 
comenzar a desearla, para disponer nuestro amor de manera adecuada 
hacia lo único que nos realiza de manera plena. Se necesita trascender la 
memoria para poder encontrar en ella (no más allá de ella, aunque se la 
trascienda) a Dios y evitar la vanagloria (o la caída en las tentaciones del 
mundo), incluso la idolatría. 

Lo importante para la experiencia de la facticidad que es la 
experiencia de Dios, es decir, la experiencia de la trascendencia del 
pensar en tanto que ‘tener de la memoria’ es un cambio de disposición 
que permite experimentar el fundamento de la memoria misma. De 
dicho fundamento, que es Dios, sólo tenemos experiencia a través de 
la experiencia de la ‘presencia’ del olvido dentro de la memoria y la 
consecuente imposibilidad de reunirse a sí misma la memoria. Lo 
que queremos resaltar es que en los Aportes se muestra una estructura 
similar para experimentar la experiencia de lo actual. Dicha experiencia 
depende de un específico modo de recordar, un estar dispuesto a 
(Heidegger, 2006: 212). Por lo tanto, el cambio que hay entre el pensar 
habitual y el otro tipo de pensar implica “[n]o sólo el percibir y reconocer, 
sino todo tipo de proceder y actitud y sobre todo lo que llamamos 
disposición, pertenece a la apertura, que no es estado, sino acaecimiento.” 

vez aceptada dicha presencia aún es posible distinguir entre quienes tienen una 
esperanza o deseo con respecto a la realización o cumplimiento de una relación 
con Dios o quienes asumen que se trata de una referencia sin contenido y sin 
posibilidad de dar lugar a una relación. 



248 Alonzo Loza Baltazar

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

(Heidegger, 2006: 267). En sentido estricto, el paso al otro comienzo es 
un cambio de disposición en la relación con lo que hay que no depende 
de un estado de cosas o del estado de un sujeto, sino que tiene lugar 
como un acontecer. Ese acontecer será el Ereignis. Lo central de la 
referencia a Dios no será, por supuesto, el contenido de la cosa pensada 
(Dios), ni tampoco sólo su presencia como el sentido de una referencia 
sin contenido; lo fundamental será la disposición que atraviesa a todo el 
sujeto, más allá de una relación cognitiva, a aquello que se muestra sin 
contenido. La base para el acontecer del nuevo pensar será la estructura 
de la esperanza agustiniana que da lugar a la memoria Dei.

La memoria Dei no es el más alto tipo de memoria, sino la coligación 
de la memoria con una referencia a Dios que trasciende el modo 
de efectuarse la memoria (la tenencia, el tener a la mano los objetos 
en nuestra memoria). Es la transformación radical de la existencia 
efectuando una redefinición de la relación con los objetos de la memoria 
(y con el mundo en general), sin alterar estos en ningún sentido. Es la 
forma plena del pensamiento [cogitatio], si entendemos por éste “no lo 
que se recoge en cualquier otro lugar sino lo que se reúne [colligitur] en 
el alma, esto es, se coge o junta [cogitur] en ella” (C, X, 11, 18).8 

Por lo tanto, la vida feliz no es nada determinado objetivamente en 
contenido. No está en la memoria como recuerdo de algo vivido ni como 
algo siempre presente (como los números). La vida feliz se determina 
según el acceso a ella, esto es, según la vía que se toma para llegar a 
ella. La vía correcta es la de la esperanza, esto es, la apertura. Dice 
Heidegger: “Lo que ella es: esta pregunta lleva al como es [ella] tenida. 
La situación de ejecución, de realización, existencia genuina. Apropiarse 
del “tener”, que el tener se convierta en un “ser”” (Heidegger, 1997: 48). 
El camino hacia la vida feliz es un “llegar a ser” por medio de la vía de 
acceso a aquello que está en la memoria sólo como deseo. Y eso sólo 
puede llevarse a cabo por medio de la asistencia de Dios. Por eso, se 
trata el ser cristiano (o el estar correctamente dirigido a la vida feliz) 
de un “llegar a ser” —primero determinado por la ordenación correcta 
del amor, determinado a su vez por la apertura a la asistencia de Dios 
para alcanzar la vida feliz— esto es, de una conversión con énfasis en 
la esperanza, y finalmente de la culminación de ese “llegar a ser” por la 

8  Las obras de Agustín se referirán por las siglas del título latino, el 
número del libro en romanos, y en arábigos los capítulos y parágrafos.



249Sobre ‘el evento Agustín’ 

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

gracia de Dios. Se puede decir que son momentos distintos del mismo 
acontecer de la gracia, del “llegar a ser”.

Además, dice Heidegger: “La beata vita como tal, y en orden al cómo 
de su ser-ahí, es una formalmente hablando. En realidad, lo que está en 
juego es el individuo particular, el modo como se apropia de ella. Hay una 
vida verdadera; vida, y precisamente ella, para cada uno” (Heidegger, 
1997: 51). Sólo se es cristiano en una forma específica de vida, pero ésta 
no está determinada por el contenido de las acciones (pues, finalmente, 
es una para cada individuo), sino más bien por el modo de ejecución, 
por el modo en que esa vida en la que se ha sido llamado es vivida. 

Existen el modo de vida cristiano auténtico y el modo de vida 
inauténtico. Y los dos son inseparables. Es aquí donde es determinante 
la idea de “debilidad de la existencia” (thlípsis). Sólo en la debilidad de 
la existencia, en el contexto de la vida inauténtica, en la tentación, es 
posible la vida auténtica. Pero más que distinciones morales se trata de 
un entendimiento particular de lo que significa el acontecer del ser como 
disposición en el espanto (o tribulación: thilpsis). Dice Agustín: “Y así 
fluctúo entre el peligro de la delectación y la experiencia de su saludable 
beneficio” (C, X, 33, 50).  La espina de la carne es lo que nos abre la 
posibilidad de la salvación, eso porque no somos nosotros agentes 
de nuestra propia salvación. Sabiéndonos siempre presas de infinitas 
tentaciones mundanas podemos ordenar nuestro amor (con la ayuda de 
la gracia), cambiar nuestra disposición deseante y abrirnos a la ayuda 
de Dios por medio de la esperanza de la gracia, esto es, “llegar a ser” 
en el único modo de vida cristiano. Como se ve, ese modo de vida no es 
propiamente referido como el del momento de la vida eterna después 
del juicio (una vez acontecido de manera el comienzo de la otra vida, 
el otro comienzo), sino el disponerse en apertura a la gracia de Dios 
asumiendo la tribulación y la dependencia de Dios, específicamente, del 
acontecer de la gracia.

El tránsito de la memoria sui (el trasegar por lo interior) a la memoria 
Dei, es decir, el hecho de encontrar a Dios dentro de sí, lo más interior, 
y también sobre sí, ese tránsito es el paso de lo interior a lo íntimo. El 
contacto con Dios (y el pleno “llegar a ser”) no está fuera de lo que de 
hecho ya se es, del contenido de nuestra vida, pero trasciende todo ello, 
y así el hombre se encuentra a sí mismo sólo en tanto que su contacto 
consigo mismo está mediado por la irrupción de la trascendencia de 
Dios, que no es sino simple y llanamente la ruptura de la inmediatez de 
la relación consigo mismo, es decir, la irrupción de la gracia. 



250 Alonzo Loza Baltazar

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

La trascendencia de Dios en Agustín —incluso contra la letra de 
algunos de los textos de Agustín—9 no es una superioridad absoluta 
frente a los otros entes, sino que funda la relación con los entes y consigo 
mismo. Dios no es ningún ente que pueda ser tenido por la memoria, 
y no por incapacidad o limitación de la memoria o alma —como si de 
ser aún más potente pudiera tenerlo—, sino porque Dios es lo íntimo 
de la memoria o alma, lo que la funda de manera tal que para pensar 
su relación con Él sólo puede hacerlo mediado por la piedad, esto es, 
agradeciendo a Dios la gracia de la iluminación que no consiste en un 
conocimiento superior sino en un cambio en la disposición existencial. 
El fundamento del alma, Dios —en lugar de dirigirla a un modo de vida 
objetivamente determinado—abre a la posibilidad de vivir todo tipo de 
vida de modo que sea una vida feliz, siempre que esté mediada por la 
irrupción de la trascendencia de la gracia, de la gratuidad, de la falta de 
fundamento positivo. Dios como fundamento del alma es gracia, es una 
especie de fundamento desfondado. Funda, sí, pero no a la manera de la 
jerarquización del ser, puesto que no es el ente máximo. Por el contrario, 
se trata de una relación, no de un ente, por eso no es posible, bajo ningún 
sentido, tener experiencia de él según las potencias de la memoria. 
Al ser el fundamento de la memoria en tanto que relación del sujeto 
consigo mismo, Dios excede a la memoria. Que la exceda no significa 
que no esté presente (como el sentido de una referencia sin contenido) 
dentro de la memoria, al menos como ausencia. La manera en la que la 
experiencia de Dios a través de la memoria Dei se vuelve fundamento 
de la memoria es que sólo a través de la esperanza (la experiencia de 
Dios como posibilidad de la realización de una relación plena con uno 
mismo, es decir, la vita beata). El sujeto puede mantenerse a sí mismo en 
unidad, coligar (colligatio) su memoria y su alma gracias a que puede 
dirigirla toda hacia la esperanza de nada menos que de la posibilidad 
de que ya no haya más dispersión y fragmentación de sí mismo. 
Gracias a esa experiencia de la esperanza será posible asumir en toda 
su radicalidad la tribulación de las tentaciones. Las tentaciones serán la 
manera de representar las distintas formas en que la memoria y el alma 
no se pueden mantener en unidad consigo mismas. Lo importante es 
que al no tener experiencia por medio de la memoria de la vita beata, sólo 
se podrá experimentar la esperanza de que podamos realizarla bajo la 

9  La temática del espíritu y la letra es de gran relevancia para el mismo 
Agustín, por los límites de este trabajo no la desarrollaremos. 



251Sobre ‘el evento Agustín’ 

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

premisa de la gracia. Sólo podremos mantenernos a nosotros mismos en 
unidad sobre la base de la asunción de que el fundamento de esa unidad 
es gratuito, no depende de nosotros. 

Es este tema de la memoria el punto más crucial de la recepción 
ambigua de Agustín por parte de Heidegger, pues si bien está presente 
lo arriba expuesto, claro antecedente del mismo Heidegger; el mismo 
Heidegger también pone énfasis en la filtración neoplatónica de la 
jerarquización de los seres que tiene su mejor expresión en el paso del 
exterior al interior y de ahí a lo íntimo-superior. Heidegger se refiere a la 
recepción agustiniana de la ontología plotiniana de la Belleza, como se 
refleja en C, X, 34, 53. Lo importante es que con base en esa filiación con 
el neoplatonismo sustenta que Agustín no ha dado el paso definitivo 
para pensar la experiencia de la facticidad. 

Una vez explicado lo anterior, por fin llegamos con esto a delinear 
la situación que referíamos arriba: la necesidad de la ambigüedad 
de la recepción de los mensajes del pasado. ¿Cuál es el sentido de la 
rememoración (Andenken) y la distorsión (Verwindung) frente a la 
tradición? Según nos parece, la ambigüedad de la recepción de Agustín 
muestra una de las aristas más agudas del pensamiento de Heidegger 
que se muestra desde su inicio, la cual ha sido referida por Corti como 
el carácter diacrónico y derivativo de la filosofía heideggeriana (Corti, 
2007: 160); es decir, que se propone como un “después de la metafísica” y 
considera a ésta como un pensamiento derivado del pensar fundamental 
sobre el ser (en cierta forma, “antes de la metafísica”). Esto tiene su plena 
expresión en la definición del pensamiento rememorante (Andenken). 

1.2. El pensamiento rememorante (Andenken)
Primero, para Heidegger, el otro comienzo del pensar debe estar 

precedido de un saber del fracaso de la metafísica: “el instante histórico 
del tránsito tiene que ser cumplido desde el saber que toda metafísica 
(fundada sobre la pregunta conductora: ¿qué es el ente?) quedó incapaz 
de mover al hombre hacia las referencias fundamentales al ente” 
(Heidegger, 2006: 28). 

Esto implica una decisión sobre la relación que se tiene con la 
metafísica, a saber, que necesita ser reinterpretada, sobre todo porque 
ella (y con ella se mienta toda una “época”, y no sólo un modo de pensar) 
en su totalidad ha sido un fracaso por no poder llevar al hombre a un 
pensamiento auténtico del ser. El “error”: el pensamiento de la presencia 



252 Alonzo Loza Baltazar

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

y del olvido de la diferencia ontológica. Con la metafísica la pregunta 
por el ser se decide en la pregunta por el ente, olvidando la diferencia 
entre los dos. Sólo lo que está presente ante nosotros adquiere rango de 
ser en tanto que ente, mientras que, al olvidar la diferencia ontológica, 
no puede darse razón del mismo presentarse sino es por la postulación 
de otra entidad presente de manera más eminente, más objetivamente. 

Entonces, se ve ya con claridad la exigencia del “otro comienzo”. El 
problema está todo puesto en la idea de comienzo. 

La metafísica no puede ser vista del todo como un error, como si 
pudiera no haberse cometido, como si pudiera haberse procedido de 
manera superior. Lo fundamental de la consideración de la metafísica 
como empresa fracasada (o incapaz de llevarse a cabo) no está en la 
metafísica, sino en el pensamiento que la considera así. Ese pensamiento, 
el pensamiento rememorante, tiene como objetivo pensar —como lo otro 
frente a la tradición de la metafísica de la presencia (Heidegger, 2006: 
23)— lo no pensado dentro de lo pensado por la metafísica (Heidegger, 
1994: 122). Lo no pensado no es algo que la metafísica no pensó por 
falta de suficiencia en su esfuerzo, en su capacidad. La incapacidad 
de la metafísica no es falta de capacidad, por decir, sino imposibilidad 
de la “capacidad”, del “poder” algo frente aquello impensado. En 
el mismo sentido en que hemos analizado en el apartado anterior la 
forma de excedencia de la memoria Dei con respecto a la forma normal 
en que opera la memoria, asimismo la metafísica está excedida por 
el pensamiento de lo no pensado. Por lo tanto, ningún esfuerzo de la 
metafísica podría llevarla a tener esa experiencia de lo impensado. Sólo 
asumir su incapacidad fundamental podrá llevarla a una disposición de 
apertura que dé lugar al otro comienzo del pensar. 

Aquí, como se ve, queda claro que la caracterización de la metafísica 
depende de una decisión sobre lo que quiere decir pensar. Pensar no es 
“tener”, tras un esfuerzo, un objeto, o un sistema de objetos (mundo). 
Pensar es dejarse llamar por aquello digno de ser pensado, que sólo 
puede ser pensado en tanto que éste nos llame.

Lo más importante es que lo digno de ser pensado no es un objeto 
presente ante nosotros, sino que es aquello que funda el sí mismo (o el 
Dasein), el corazón (Gedanc) del hombre (Heidegger, 2005b: 140; 2006: 
55-59). Lo que llama a pensar es que no pensamos aún, esto es, que 
aquello digno de ser pensado se retira, se rehúsa. La forma en que lo 
que es digno de ser pensado se nos da y nos llama a pensar es el rehúso 
(Heidegger, 2006: 31). La manera en que se puede pensar lo no pensado, 



253Sobre ‘el evento Agustín’ 

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

lo que se ha rehusado al pensar en el pasado es la memoria: “Memoria 
aquí es la coligación del pensar que permanece reunido en vistas a 
aquello que de ante mano ya está pensado porque quiere ser tomado 
en consideración antes que cualquier otra cosa […] Esta coligación 
alberga cabe sí y oculta en sí aquello en lo que hay que pensar siempre 
de antemano” (Heidegger, 1994: 120).

1.3 El pensamiento rememorante vuelve a Agustín
Nos salta a la vista, ya de manera ostensible, la ambigüedad de 

Heidegger con respecto a Agustín junto con los problemas que trae. El 
pensamiento rememorante recupera para su definición una fórmula 
agustiniana: la memoria como coligación del pensar, y como aquello 
que alberga y oculta lo que hay que pensar. No sólo se recupera la 
memoria Dei en los términos que la planteamos arriba, sino el problema 
de la memoria y el olvido. La memoria alberga en sí el olvido, el 
olvido se alberga enmascarado dentro de la memoria: “en la memoria 
se retiene el olvido. Por tanto, está presente para que no olvidemos lo 
que, de estar presente, lo olvidaríamos” (C, X, 16, 24), a saber, la unidad 
de la existencia en su referencia a Dios. Para poder pensar el olvido 
retenido en la memoria hay que recurrir al pensamiento de la gracia. 
Inmediatamente después de evocar el problema del olvido, Agustín se 
explaya en la imposibilidad de con-tenerse a sí misma la memoria-alma; 
justo el problema del olvido —de retener dentro de sí lo otro de sí de la 
memoria (el olvido, lo que no está presente)— llama a la necesidad de la 
gracia para efectuar la trascendencia de la memoria dentro de sí misma.

¿Por qué la necesidad de la gracia? Porque el momento de la 
consideración de la memoria del olvido precede a la memoria Dei, la 
cual no es posible sin la gracia, esto es, sin el llamado de aquello que se 
rehúsa a ser pensado en los mismos términos de la memoria (el modo 
de la tenencia de objetos o imágenes de objetos dentro de sí). Dios está 
en la memoria en el modo del deseo, un deseo sin objeto (en el sentido 
de objeto que se pueda tener en la memoria), es decir, esperanza. La 
esperanza de la venida de (el último) Dios, el Dios que nos justifique y 
nos salve. La esperanza en lo invisible (no presente) y el rehúso como 
donación de aquello digno de ser pensado están íntimamente ligados. 

Si es cierto lo que hemos sugerido, que Agustín puede ser leído como 
más que sólo una influencia del pensamiento de Heidegger, ¿por qué es 



254 Alonzo Loza Baltazar

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

necesario para Heidegger colocarlo, por motivo de los remanentes de 
neoplatonismo, dentro de la “metafísica”? 

2. Otro comienzo: el evento
El problema, como dijimos arriba, se cifra en la noción de comienzo. 

En Heidegger el otro comienzo del pensar se determina por el 
acontecimiento de la huida de los dioses, que puede interpretarse como 
el culmen de la metafísica (que lo fija más o menos historiográficamente) 
o como el olvido dentro de la memoria. En los Aportes…, Heidegger dice 
sobre el tema: “Todos los comienzos son en sí lo acabado inaventajable. 
Se sustraen a la historiografía, no porque sean supratemporalmente-
eternos sino mayores a la eternidad: los golpes del tiempo que conceden 
al ser la apertura de su ocultarse” (Heidegger, 2006: 32). Cada comienzo 
es evento (Ereignis), situado más allá de la eternidad pero llamando al 
Dasein, cada vez, a sí mismo, esto es, a pensar lo digno de ser pensado. 

Hay, además, una relación entre evento e historia: 

El evento-apropiador es la historia originaria misma, 
con lo que podría insinuarse que aquí en general la 
esencia del ser [Seyn] es concebida “históricamente”. 
Sólo que, por cierto, “históricamente”, pero no cogiendo 
al paso un concepto de historia, sino históricamente 
porque ahora la esencia del ser [Seyn] no quiere decir 
sólo la presencia, sino el pleno esenciarse del a-bismo 
espacio-temporal y por tanto de la verdad. […] En este 
originario concepto de la historia ha sido recién ganado 
el ámbito en el que se muestra por qué y cómo historia 
es “más” que hecho y voluntad. También “destino” 
pertenece a la historia y no agota su esencia (Heidegger, 
2006: 43-44).

Según podemos leer, esa relación entre evento e historia no es tal 
que lo que acontece en el evento acontece en la historia sino que el 
evento funda la historia, el modo de darse la historia según “destino”. 
Ese modo de entender la historia depende de la concepción del pensar 
como agradecimiento del llamado (envío, destino) que nos hace aquello 
digno de ser pensado. Si el evento es aquello que nos llama a pensar, es 
a partir de ese llamado que se empieza a experimentar “históricamente” 
la existencia como destino (no determinado objetivamente); en tanto 



255Sobre ‘el evento Agustín’ 

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

que hemos sido llevados a la experiencia del evento, hemos sido elegidos 
para experimentar el llamado en el evento. La existencia “llega a ser” 
históricamente por el llamado-destino.

Aquí, además de resaltar la cercanía al pensamiento de la 
predestinación de los santos de Agustín (que no es una predestinación 
objetiva sino efecto del pensamiento de la gracia),10 tenemos que hacer 
énfasis en la distancia explícita de la noción historiográfica de historia. 
Se puede decir entonces, que para el pensamiento rememorante (o del 
evento) no puede seguirse o progresarse sobre la línea de lo pensado 
según otro comienzo; cada pensar está destinado por su comienzo y en 
él acaba. Por lo mismo, no puede “repetirse” a Agustín, puesto que no 
puede aventajarse nada con ello, no puede superarse a Agustín. La mejor 
manera de responder al destino que configura Agustín (y la metafísica 
toda) es justo pensarlos como destino, como proveniencia, llamado de lo 
digno de ser pensado, y pensar piadosamente, agradeciendo, lo que es 
lo mismo que no repetir “contenidos” de lo pensado. 

Si bien hemos dado suficientes elementos (fundamentalmente la 
estructura de la memoria Dei, la presencia del olvido dentro de la memoria 
y la noción de gracia) para pensar que Agustín es más relevante para el 
pensamiento heideggeriano, lo cierto es que podemos entender por qué 
Heidegger no hace referencias explícitas a Agustín en su pensamiento 
maduro y se dedica más bien a responder a su mensaje. Lo que no 
es claro es por qué, a pesar de todo, no hace nunca una reevaluación 
explícita de Agustín y lo sigue considerando dentro de la ‘metafísica’. 

10  Vattimo es consciente de la relevancia del tema para el desarrollo del 
pensamiento de Heidegger y para su asociación con el pensamiento cristiano. 
Citémoslo en extenso (las cursivas son nuestras): 

La razón decisiva para interpretar la filosofía de Heidegger 
como profundamente vinculada a las escrituras judeocristianas 
es, naturalmente (aunque no suele subrayarse), su concepto 
de Ser como Ereignis (“evento”), concepto que es una 
consecuencia inmediata de la manifestación del olvido de la 
metafísica. […]  Desde mi punto de vista esto significa que 
[…] lo que suscitó su crítica y el rechazo de la objetividad 
de la metafísica fueron, asimismo, argumentos y preguntas 
surgidos de sus meditaciones sobre problemas como la gracia, 
la libertad, la predestinación, etc.  (Vattimo, 2011: 116).



256 Alonzo Loza Baltazar

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

De cualquier manera, el otro comienzo del pensar en Heidegger 
implica además toda una caracterización del pasado. No es otro 
comienzo más, sino que es otro del único comienzo anterior, el de la 
metafísica (Heidegger, 2006: 23), lo que implica que considera posible 
englobar en una “época” todo el pensar anterior. Todo el pensamiento 
sobre la historia del ser, el cual finaliza en la acusación de Nietzsche 
como culmen de la metafísica se va en esa idea, y el retirarse de los 
dioses se compagina con ella. Por si no fuera suficiente, parece que todo 
ello tiene respaldo en el propio Agustín que a su forma propone un 
nuevo comienzo del pensar inaugurado con el evento de la encarnación 
del Hijo y su Evangelio. En Agustín la división es más tajante, nadie 
pudo pensar en sentido propio (piadosamente) antes de Cristo porque 
era necesaria la encarnación para que se nos perdonaran los pecados 
anteriores y pudiéramos propiamente tener fe en Dios. Se necesita al 
Hijo encarnado en un específico tiempo como mediador para poder 
dirigirse a Dios (C, X ,52 ,67). Si se prefiere, sólo se puede alcanzar el 
punto de vista desde el cual se puede ver la impiedad y la consecuente 
injusticia de la sociedad pagana antigua resumida en Roma gracias a la 
revelación del evangelio y la fe en Cristo, argumento detrás de toda la 
Ciudad de Dios, y tratado en concreto en el pasaje sobre la impiedad de 
los demonios paganos en el libro VII de la misma.11 

Entonces, incluso si quisiéramos pensar en una especie de 
asimilación verwunden (distorsionadora) de Agustín por parte de 
Heidegger y Vattimo, tendríamos que asumir que el mismo Agustín 
no puede ser considerado sino ambiguamente puesto que se encuentra 
“antes” del evento que funda el comienzo del nuevo pensar. Ese evento 
es la culminación de la metafísica y el mundo tecnocientífico. Es más 
el segundo elemento (la tecnociencia) que el primero, el que hace que 

11  Sin embargo, en la misma Ciudad de Dios podemos encontrar diversos 
pasajes en los que se debate si es posible que hayan accedido a una relación 
plena con Dios algunos hombres antes de Cristo. Agustín parece decantarse por 
una solución en la cual antes de Cristo habría sido posible para los patriarcas 
judíos, pero incluso para algunos paganos, acceder a Dios, pero sólo de manera 
individual. Lo que inaugura Cristo es una época en la cual la salvación ya no 
podrá ser sólo por gracia individual, sino por la gracia colectiva de redención 
de todos los pecados de la humanidad que ocurre con Cristo. Las analogías con 
Heidegger podrían ser explotadas aún más, no obstante serían motivo para otro 
trabajo. 



257Sobre ‘el evento Agustín’ 

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Agustín tenga que ser tomado con más cuidado. Lo característico del 
mundo tecnocientífico es la posibilidad de dominio total de la Tierra 
y del hombre por sí mismo. Entonces, incluso si Agustín se pudiera 
considerar como un posmetafísico pionero —en un cierto sentido—, 
no puede dejar de sernos ajeno por no vivir los efectos del mundo del 
dominio total.12 Si parangonamos la huida de los dioses (el mundo 
tecnocientífico y el culmen de la metafísica) con la encarnación de Dios, 
ambos eventos en sentido eminente (y relacionados entre sí, al punto 
que en Vattimo no se trata ya más de huida, ni sólo de encarnación, 
sino de kénosis, autovaciamiento de Dios, uniendo la encarnación con 
la huida), podemos entender que se “condene” (así, con ese verbo tan 
marcadamente cristiano) a Agustín a la ambigüedad de ser precursor de 
la posmetafísica y soporte y vehículo encubridor de la metafísica. 

La problemática se encuentra ahora en cómo evaluemos el 
pensamiento de Agustín desde los presupuestos de la ontología 
hermenéutica. Ello dependerá de la fijación o no del ‘evento’ a un 
momento cronológicamente localizado. 

El paso de la metafísica de la presencia a la ontología de la 
proveniencia no es el paso del error al no-error, sino el rememorar la 
tradición encontrando posibilidades para el pensamiento hoy. Así, 
pensando en la noción agustiniana de piedad, el paso de la impiedad a 
la piedad no es el paso del error al no error, sino el mismo acaecer de la 
voluntad de Dios, de su Providencia y gracia (colectiva e individual) que 
nos permite “llegar a ser” cristianos. 

Según lo anterior, podemos encontrar en Agustín una noción 
de piedad que, como la del pensamiento rememorante, refiera a la 
disposición existencial fundamental del cristiano, a saber, la relación con 
Dios, la cual depende de la gracia (DQS, I, 1, 14), del llamado a “llegar 
a ser cristianos”. Esa disposición es caracterizada como compasión 
(CD, I, 1), respeto por los muertos13 y por los padres, obediencia a Dios 

12  Sólo así se justifica que Vattimo no aplique el principio hermenéutico 
“espiritual” (en el sentido del espíritu contra la letra según señalamos en una 
nota más arriba) a Agustín como sí lo aplica a Nietzsche, recuperándolo de la 
consideración como culmen de la metafísica por parte de Heidegger (Vattimo, 
2002b: 269-280).

13  Ver “La piedad con los difuntos” (PD), texto, que responde a cuestiones 
muy puntuales sobre la forma de lidiar con los muertos y las reliquias de los 
santos, y según el cual el respeto por los muertos es útil sólo para los vivos, para 



258 Alonzo Loza Baltazar

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

(CD, I, 26), el modo de hacer uso de lo terrenal (CD IV, 23, 2), las obras 
de misericordia, etc. La piedad es agradecimiento, coligación de la 
memoria en la referencia a la gracia de Dios a través del reconocimiento 
de nuestra propia finitud, por ejemplo, afrontándonos con la muerte de 
la forma más eminente, que no es imaginando nuestra propia muerte, 
sino experimentarla (precursarla) a través de la muerte de nuestros más 
cercanos. 

De esta manera, podemos caracterizar el pensamiento de Heidegger, 
con base en la analogía con respecto al de Agustín, como un pensamiento 
de la rememoración piadosa. Sólo así estaremos en posición de juzgar 
la pertinencia de reasumir a Agustín propiamente como un antecedente 
en lugar de colocarlo ambiguamente dentro de la ‘metafísica’, pero 
al mismo tiempo recuperar muchas estructuras conceptuales de él, si 
antes comprendemos, con base en una lectura piadosa (en el sentido no 
necesariamente teísta al que nos referimos arriba) del mismo Agustín 
que nos convoca a considerar la piedad con los muertos como una forma 
de disposición de apertura de los vivos con respecto a su propia vida. 
En otras palabras, sólo podemos juzgar si Heidegger tiene una buena 
disposición con respecto a Agustín si el proyecto de su pensamiento, la 
experiencia de su pensamiento logra la apertura necesaria para convocar 
un nuevo comienzo del pensar. No se trata entonces de la justicia o la 
injusticia en nuestra relación con los muertos, (en este caso, Agustín), 
sino de la pertinencia para la experiencia de la facticidad, según las 
líneas trazadas a partir de la Introducción a la fenomenología de la religión. 

Conclusión: otra forma de entender el evento y el otro comienzo 
en Heidegger
Si lo que hemos dicho puede ser cierto, una forma de efectuar el 

pensamiento como piedad es leyendo a Agustín para encontrar las 
raíces del pensamiento rememorante. Consideramos que la relación 
de ambigüedad de Heidegger con respecto a Agustín empantana las 
posibilidades de un pensamiento auténtico de la historicidad. Con esto, 
estamos ya en vías de decidir algo sobre el significado mismo de dicho 

propiciar una buena disposición frente a Dios, fortaleciendo la fe e incentivando 
las buenas obras y la obediencia a Dios, esto es, corresponde sólo a la disposición 
existencial de los vivos (CD, I, 12, 1). Esa disposición existencial se refiere con el 
renombrado término latino cura. La Sorge de Ser y Tiempo, como se sabe, depende 
fundamentalmente de una recuperación de ese término. 



259Sobre ‘el evento Agustín’ 

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

pensar. Esa decisión gira en torno a la relación de la historia con el evento 
fundador del pensar. Nosotros, por la lectura que hacemos de Agustín 
según el enfoque aquí descrito, asociaremos el acontecer no tanto a un 
momento privilegiado de la historia (encarnación, crucificción, nihilismo, 
Gestell, etc.) sino a toda la tradición, a todo lo acontecido, configurándose 
lo acontecido (lo dado) como acontecimiento posibilitante sólo por 
medio del acontecer de la apertura a lo dado, es decir, por el acontecer 
de una transformación de la existencia. 

El evento Agustín y la imposibilidad de localizarlo plenamente 
como antes o después del inicio del otro comienzo llevan a la necesidad 
de repensar la noción de evento heideggeriana. Podríamos concluir, 
siguiendo a Heidegger, que el inicio del pensar, del verdadero pensar, 
siempre es un tránsito hacia otro comienzo. Siempre un único otro 
comienzo con respecto al anterior (que es todo el pasado que nos 
determina de manera positiva), lo cual no implica (más allá de Heidegger) 
que todo lo anterior constituya un fracaso. Sin embargo, tampoco 
implica que el pensar se agote en lo ya pensado. En ese sentido, el otro 
comienzo ya siempre habrá también acontecido, y al mismo tiempo, aún 
no. El tiempo escatológico de la extensión del alma de Agustín es similar 
al tiempo del otro comienzo de Heidegger. Una razón más a favor de 
pensar de la necesidad de pensar ‘el evento Agustín’.14 

Referencias
Agustín (2007). Confesiones. [C] 2ª ed. A. Uña Juárez. (trad.) (Los 

esenciales de la filosofía). España: Tecnos.  
 	  (1995). La piedad con los difuntos. [PD] En Obras de San Agustín. T. 

40. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.
 	  (1958) La ciudad de Dios. [CD] En Obras de San Agustín. T. 16 y 17. 

Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.
Capelle, P. ( 2005). Heidegger, Reader of Augustine.  En J. D. Caputo 

& J. M. Scanlon. (eds.) Augustine and Postmodernism. Confessions 
and Circumfession. (Indiana series in the philosophy of religion). 
Bloomington & Indianapolis: Indiana University Press. 

14  Una vía para comprender lo que está en juego en esta discusión sobre 
la localización histórica y hasta cronológica del acontecimiento en Heidegger 
es la crítica puntual que le hace Derrida (1994) al mismo en “La Differance”. 
Allí mostrará el peligroso historicismo de Heidegger que sigue apegado a la 
necesidad de pensar el ser en términos de épocas históricas. 



260 Alonzo Loza Baltazar

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Corti, A. (2007). Heidegger, interprete de San Agustín: el tiempo, nuevas 
fuentes para la recepción heideggeriana de las Confesiones de San 
Agustín. En Revista de Filosofía, 32/1, 143-163. 

Derrida, J. (1994). La Differance. Márgenes de la filosofía. 2ª ed. C. González 
Marín. (trad.) Madrid: Cátedra.

Heidegger, M. (2006). Aportes a la filosofía. Acerca del evento. 2ª ed. V. Dina 
y C. Picotti. (trads.) Biblioteca Internacional Heidegger. (Colección 
El camino hacia el Otro pensar). Buenos Aires: Biblos. 

 	  (2005a). Introducción a la fenomenología de la religión. J. Uscatescu 
Barrón. (trad. e introd.) (Biblioteca de Ensayo, Serie Mayor, 42). 
Madrid: Siruela. 

 	  (2005b). ¿Qué significa pensar? H. Kahnermann. (trad.) (Caronte 
Filosofía). La Plata: Terramar. 

 	  (1999). Ontología. Hermenéutica de la facticidad. J. Aspiunza. (trad.) 
Madrid: Alianza.

 	  (1997). Estudios sobre mística medieval. 2ª ed. J. Muñoz. (trad.) México: 
Fondo de Cultura Económica.

 	  (1994). ¿Qué quiere decir pensar? En Conferencias y artículos. E. 
Barjau. (trad.) (Odós, 5). Barcelona: Ediciones del Serbal. 

Klocker, D. (2007). Las raíces agustinianas de la conceptualidad de Ser y 
tiempo. Tópicos. Revista de Filosofía de Santa Fe, 15, 113-129.

Mantas España, P. (2012). La ‘conclusión de la tesis de habilitación de 
Heidegger. Traducción y comentario. En Cauriensia, VII, 451-474.

Santiesteban, L. C. (2007). La confrontación de Heidegger con san 
Agustín y la mística medieval. Nota crítica en torno a Estudios sobre 
mística medieval de Martin Heidegger. En Dianoia, 52/58, 177-183.

Uscatescu Barrón, J. (2005). Introducción. En M. Heidegger. Introducción 
a la fenomenología de la religión. J. Uscatescu Barrón. (trad.) (Biblioteca 
de Ensayo, Serie Mayor, 42). Madrid: Siruela. 

Vattimo, G. (2010). Adiós a la verdad. T. D’Meza. (trad.) (Serie Cla-De-Ma, 
Filosofía). Barcelona: Gedisa. 

 	  (2002a). Después de la cristiandad. C. Revilla. (trad.) (Biblioteca del 
presente, 25). Barcelona: Paidós. 

 	  (2002b). Diálogos con Nietzsche. C. Revilla. (trad.) (Biblioteca del 
presente, 19). Barcelona: Paidós. 

 	  (1995). Más allá de la interpretación. R. Rodríguez. (trad.) (Pensamiento 
contemporáneo, 39). Barcelona: Paidós. 

 	  (1987). Verwindung: Nihilism and the Postmodern in Philosophy.  
En SubStance, 16/2, 53: Contemporary Italian Thought, 7-17.



261Sobre ‘el evento Agustín’ 

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Vattimo, G. y Caputo, J. (2010). Después de la muerte de Dios: conversaciones 
sobre religión, política y cultura. (Paidós Contextos 270). Buenos Aires: 
Paidós. 

Vattimo, G. y Dotolo, C. (2012). Dios: la posibilidad buena. Un coloquio en 
el umbral entre filosofía y teología. G. Giorgio. (Dirección). A. Martínez 
Riu. (trad.) Barcelona: Herder. 




