ABOUT ‘THE AUGUSTINE EVENT’ AS A PROBLEM FOR
THE UNDERSTANDING OF HEIDEGGER'S NOTION OF
EREIGNIS

Alonzo Loza Baltazar

Universidad Iberoamericana
alonzo.loza@hotmail.com

Abstract

The paper deals with some thesis about the relationship be-
tween Augustine of Hippo and Heidegger. The aim is to discuss
the notion of event as presented in the Beitrige zur Philosophie.
Vom Ereignis. First, I shall show the more explicit relations be-
tween both thinkers highlighting some similarities. Then, I
will raise the issues implied in Heidegger’s reception of tradi-
tion (specifically Augustine, not only as a thinker but also as an
event) and its consequences for the notion of event.

Keywords: eschatology, grace, piety, phenomenology of reli-
gion, philosophy of religion.

Received: 07 — 03 — 2017. Accepted: 15 - 06 — 2017.
DOI: http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.802

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018), 237-261.



238 AroNnzo Loza Bartazar

SOBRE ‘EL EVENTO AGUSTIN’ COMO UN PROBLEMA
PARA LA COMPRENSION DE LA NOCION HEIDEGGERIANA
DE EREIGNIS

Alonzo Loza Baltazar

Universidad Iberoamericana
alonzo.loza@hotmail.com

Resumen

El texto avanza algunas tesis en torno a la relacion entre
Agustin de Hipona y Heidegger. El objetivo es problematizar
la nocién de ‘evento’ segin se presenta en los Beitrége zur
Philosophie. Vom Ereignis. Primero se hace un recorrido por
las mas explicitas relaciones entre ambos pensadores para
mostrar algunas similitudes y después plantear los problemas
que implica la recepciéon que tiene Heidegger de la tradicion
(especificamente Agustin, no s6lo como pensador sino como
evento) y sus implicaciones para la nocion de ‘evento’.

Palabras clave: escatologia, gracia, piedad, fenomenologia de
la religion, filosofia de la religion.

Recibido: 07 — 03 — 2017. Aceptado: 15 - 06 — 2017.
DOI: http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.802

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



SOBRE “EL EVENTO AGUSTIN’ 239

;Qué puede ser considerado un ‘evento’? Como es sabido, la nocién
de ‘acontecimiento’ es fundamental para el desarrollo de la filosofia
contemporanea. Uno de los grandes hitos del desarrollo de dicha nociéon
es el texto de Heidegger Aportes a la filosofia. Acerca del evento. No obstante,
dicha nocién tiene antecedentes claros en la obra del pensador aleman.
Nos interesa destacar cémo dichos antecedentes estan atravesados por
la reconsideracion de la filosofia medieval que efecttia Heidegger.! Aqui
pondremos atencion a la interpretacién que hace de la obra de Agustin
y a la relacion con el obispo, pensando esta relacion por si sola como
un operador mas de la recuperacion de nodos conceptuales basicos
de la filosofia de Agustin (es decir, no sélo la obra, sino el significado
histérico del personaje). Se tratara, pues, de pensar el papel de Agustin
como un evento.

! Es palmaria la importancia de los primeros acercamientos a la filosofia

medieval por parte de Heidegger para el entendimiento de su proyecto que tiene
en los desarrollos sobre el Ereignis un importante momento de cristalizacion.
El concepto de espiritu vivo como nudo de relaciéon entre historia y filosofia
o mistica y escolastica (en su evaluacion de la filosofia medieval) es un claro
ejemplo de esto. Los limites de este trabajo enfocado en la figura de Agustin en
el pensamiento de Heidegger estarian excedidos de incluir un tratamiento de
este rico tema. No obstante, consideramos pertinente referir un fragmento de la
“Conclusion” del trabajo de habilitacion de Heidegger sobre Duns Escoto para
dar visos sobre la importancia del tema. El fragmento esta extraido de la version
espafiola que ofrece Mantas (2012) precedida de un articulo analitico:

En el concepto de espiritu vivo y de su relacion con el “origen”
metafisico se abre un atisbo de su estructura metafisica
fundamental en la cual la singularidad, la individualidad de
sus actos se une a la validez universal, a la consistencia en si
del sentido en una unidad viva. Objetivamente considerado, se
presenta el problema de la relacién entre tiempo y eternidad,
cambio y validez absoluta, mundo y Dios, que se refleja en su
sentido cientifico tedrico en la historia (formacién del valor) y

en la filosofia (validez del valor).

Sin restarle importancia a este desarrollo, la razén por la cual escogemos
prestar atencion a los estudios sobre Agustin y Pablo es porque consideramos
que en ellos se tematiza explicitamente el problema de la historicidad de tal
manera que podremos encontrar mayores elementos para poder vincular dichos
analisis al desarrollo del concepto de Ereignis.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



240 AroNnzo Loza Bartazar

Tanto Agustin como Heidegger tienen en comun que se alejan de
una tradicion filosofica que recapitulan y superan, bajo sus propios
términos, al volver a pensar lo que significa pensar. Para Agustin, la
via para ello es la hermenéutica biblica—especialmente las cartas
paulinas— asi como una respuesta critica a la filosofia pagana. Para
Heidegger, la via es un recorrido por la tradicion filosofica que aduce
como procedencia. La hipdtesis aqui es que ambos pensadores llegan a
conclusiones con notas similares por tener presupuestos conceptuales
equivalentes. El presupuesto basico es el de la gracia en Agustin y el del
Ereignis (acontecimiento o evento) en Heidegger. Las conclusiones a las
que arribaran sobre lo que sea el pensar, siguiendo distintos caminos, en
ambos fildsofos se resumen en la nocion de agradecimiento: pensar es
agradecer piadoso.

Ese pensar piadoso esta signado por las nociones heideggerianas de
Andenken y Verwindung. E1 Andenken, pensar rememorante, es la forma
en que Heidegger responde a la situacion epocal del acabamiento de
la metafisica. La relacién que establece ese pensamiento con la historia
de la metafisica no es de superaciéon (Uberwindung hegeliana), sino de
Verwindung, término que se puede traducir, entre otros, con las palabras
castellanas distorsiéon o remisién (remitirse a ella como tradicién y
procedencia, y remitirse de ella como de una enfermedad incurable).
Dado que el intento de superar la metafisica seria él mismo metafisico,
ante todo porque se necesitaria de la proposicion de un nuevo
fundamento o principio mds verdadero que el del pensar metafisico, lo
cual seria recaer en la metafisica del fundamento; entonces, no queda sino
rememorarla buscando en ella lo no pensado dentro de lo pensado (Cfr.
Heidegger, 1994: 122). Exploraremos algunas estructuras conceptuales
similares en Agustin, asi como el significado que tienen estas estructuras
heideggerianas en la relacion que establece con Agustin de Hipona.

1. Agustin y la ambigiiedad del pensamiento rememorante

El pensamiento rememorante al que en este subtitulo me refiero
es algo mas amplio que sdlo la propuesta de un periodo del itinerario
filosofico de Heidegger, y mas bien remito con él al centro de todo el
pensamiento heideggeriano, poniendo especial énfasis en la nota de
rememoracion o interpretacién de textos heredados por la tradicion.
Presupongo que los ejercicios fenomenologicos de Heidegger que

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



SOBRE “EL EVENTO AGUSTIN’ 241

adelante se estudian son ya en cierto sentido, por dicho énfasis, ejercicios
hermenéuticos y de pensamiento rememorante.?

La relevancia de Agustin para dicho pensamiento rememorante
radica en que es considerado, cuando menos desde Dilthey,® con
tanta ambigiiedad como respeto. Segtin Dilthey la revolucion tedrica
del cristianismo alcanza su mas alto expositor en Agustin, pero no ve
todos sus efectos realizados por la situacion historica de la caida del
Imperio Romano y el ascenso de la Iglesia Catdlica como institucién
social e incluso politica y juridica, asi como por resistencias de la cultura
antigua.*

Esa concepcion de Agustin y de la historia la sigue Heidegger,®
para quien los impedimentos para que Agustin llegara plenamente
al pensamiento del tiempo y del si mismo —los dos temas que cifran
la reflexion temprana de Heidegger (Corti, 2007: 144), periodo en que
refiere éste explicitamente a Agustin— son las filtraciones de metafisica
en su pensamiento, entendiendo por metafisica lo que comprendera
Heidegger en sus estudios sobre la historia del ser. Es solo el segundo
punto, el de la relacion consigo mismo, al que nos referiremos aqui.

2 Los textos de Heidegger que abordaremos son, principalmente,

Introduccion a la fenomenologia de la religion y “Agustin y el neoplatonismo” en
Estudios sobre mistica medieval. De igual forma, se refieren pasajes de textos
posteriores en los que no hay ya referencias explicitas a Agustin, pero que
consideramos pertinentes para mostrar los ecos de las obras tempranas y los
trazos de la filosofia agustiniana.

% Para las referencias a Dilthey en Vattimo, todas con respecto a Agustin
y el cristianismo, ver: 1995, 58; 2002a, 137, 146; 2007, 36; 2010, 81-82; Vattimo y
Caputo, 2010, 54-55, 139.

*  Esa concepcidn tiene ecos en el propio Vattimo al considerar la figura
doble de Agustin como pensador y como obispo con poder.

> Hay una gran bibliografia acerca de la relacion Agustin-Heidegger. Entre
muchos otros, ver Santiesteban (2007), Capelle (2005), asi como Corti (2007) y
su bibliografia. Especificamente para la tan estudiada relacién entre Agustin y
Ser y tiempo ver el andlisis de Klocker (2007) en el que se muestran las raices
agustinianas de conceptos de Ser y Tiempo como: Sorge (preocupacion), geworfen
(arrojado), caida, Neugierigkeit (avidez de novedades), etc.; siguiendo las lineas
argumentales de Estudios sobre mistica medieval.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



242 Aronzo Loza BALTAZAR

1.1. Heidegger, Agustin y el si mismo

1.1.1. Heidegger y Pablo

Para entender la recuperacion de Agustin en la reflexion en torno
al si mismo de Heidegger tenemos que entender también su lectura de
Pablo, que también tiene como centro la temporalidad y esta presente en
la Introduccién a la fenomenologia de la religién. Esta se inserta en un bloque
de diversas lecciones sobre fenomenologia en las que paulatinamente se
va alejando de Husserl por mor de la nocion de “experiencia factica de la
vida” (faktische Lebenserfahrung) a través de la cual llegard a la propuesta
de la hermenéutica en Ontologia. Hermeneiitica de la facticidad en la cual
se marca la distancia claramente con Husserl particularmente por la
propuesta de la nocion de ser-en-el-mundo y la estructura ontoldgica de
la existencia segtin el modelo de la comprension. Segun varios autores,
entre ellos Vattimo (2002a, 153 y 168; 2012, 17) y Uscatescu (2005), es
en los textos sobre la vida religiosa, a saber, la Introduccion..., el texto
sobre Agustin y aquel sobre la mistica medieval, que Heidegger llega
al corazon del problema al analizar la experiencia factica de la vida
seglin un analisis de como se da ésta en la experiencia religiosa. Asi, sus
textos no son propiamente estudios fenomenoldgicos de la experiencia
religiosa sino de la experiencia factica de la vida segiin se da en ciertos
casos paradigmaticos de la vida religiosa cristiana.

Segin Vattimo (2002a, 153), el texto de la Introduccién... es
importante porque muestra la conexion “esencial” entre lo que ahi se
aborda y el futuro desarrollo del pensamiento de Heidegger. El sentido
de “esencial” refiere a lo que para el mismo Heidegger significa Wesen,
pues la experiencia religiosa cristiana es esencial para el pensamiento
de Heidegger, asi como el abordaje de aquella por éste es esencial para
la primera. El sentido de ‘esencial’ todas las veces que lo hemos usado
aqui refiere a aquello que responde a un mensaje historico-destinal en
el sentido que abajo describiremos sobre el ‘llegar a ser’, fundamental
en el analisis de Pablo. Sélo adelantamos como de hecho no sélo es una
estructura de la experiencia que encuentra Heidegger en Pablo, sino que
la forma en que se relaciona con los textos (mensajes) de Pablo es esta
forma ‘esencial’ que hace que su recepcion sea ella misma una respuesta
al mensaje histérico-destinal del Apdstol.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



SOBRE “EL EVENTO AGUSTIN’ 243

Conjuntamente, el mismo “objeto” de la empresa fenomenoldgica
de Heidegger (segun el titulo de su texto, la experiencia religiosa) es
el que le exige la consideracion de la experiencia factica de la vida; es
decir, es la experiencia religiosa cristiana, especificamente Pablo y la
experiencia de la temporalidad auténtica, la que exigen la consideracién
de la experiencia factica de la vida. Con experiencia factica de la vida
Heidegger se refiere a aquello en torno a lo cual piensa la filosofia.
Dice Heidegger que “la filosofia debe ser liberada de su haber sido
‘secularizada’ y convertida en una ciencia y en una doctrina cientifica
sobre las concepciones del mundo” (Heidegger, 2005a, 45), por lo
que una de las vias privilegiadas para repensar la filosofia es volver a
afrontarse a los textos religiosos detras de la tradicion filosofica. Estos a
su vez exigen una nueva forma de pensar, aquella que piensa en torno
a la experiencia factica de la vida y no en objetualidades, sino en una
experiencia del mundo, algo en lo que se puede vivir y no sélo algo que
se pueda conocer. Resumamos el itinerario de Heidegger: la filosofia
necesita dar un paso mas alla de las limitaciones cientificistas, un modo
privilegiado para lograrlo sera acercarse a los textos religiosos que han
condicionado el desarrollo historico de la filosofia; al confrontarse con
esos textos Heidegger encuentra la necesidad de una nueva forma de
pensar centrada en la investigacién de la experiencia factica de la vida.
Dicho modo de pensar es ajeno al pensamiento objetual cientificista.

El nodo central se encuentra en la postura frente al objeto, a saber, la
experiencia cristiana, que segtin los presupuestos fenomenolédgicos debe
ser de apertura, se ve penetrada por el hecho de que el acercamiento al
objeto se da solo por mor de que exige algo ya dado que es el llamado
del cristianismo; es decir, que se ha escuchado el llamado cristiano, que
es lo determinante de su “llegar a ser” cristiano. Para la experiencia
factica de la vida cristiana existe la necesidad de que siempre anteceda
a toda experiencia una vocacién, un llamado a ‘ser cristiano’. Esta nota
sobre la importancia de la vocaciéon o del ‘llamado a ser’ es una especie
de antecesor de lo que sera la pre-comprension como estructura basica
del ser-en-el-mundo y del circulo hermenéutico. También podriamos
pensar que es la estructura basica del pensamiento en transito de los
Aportes segun analizamos mas adelante. Es sélo por esta nota sobre la
vocacion y el ‘llamado a ser’ que es posible encontrar en el modelo de
la experiencia cristiana el modelo de la experiencia de la temporalidad
auténtica y/o de la experiencia factica de la vida.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



244 Aronzo Loza BALTAZAR

Lo anterior refiere tanto al compromiso histdrico con el cristianismo,
por haber nacido en una cultura y tener una formacion cristiana, como,
y sobre todo, a lo que dice Pablo sobre el “llegar a ser” (eghéneto y
ghénesthai de 1 Tesalonicenses 1, 5-7) que no es sino un reconocerse
en lo que ya se es (cristianos) por mor del acontecimiento (y llamado)
de Cristo. Los puntos no estan desvinculados entre si ni del problema
de la experiencia factica de la vida. Para Heidegger, segin Vattimo,
asumir propiamente el compromiso fenomenologico de apertura a la
cosa es solo posible por medio de la faktische Lebenserfahrung y ésta sélo
puede realizarse a cabalidad por medio de la experiencia cristiana de la
temporalidad auténtica.

La experiencia cristiana de la temporalidad auténtica depende del
“llegar a ser”. El cristiano llega a ser tal por el acontecimiento de Cristo,
sin embargo esa salvacion que ya ha llegado a ser, lo ha hecho de forma
tal que solo culminara en el acontecimiento escatologico de la parusia,
solo entonces se llega a ser cristiano, en el inter se da sélo la tentacion
y la posibilidad de la perdicion, la division en dos del género humano.
Por lo tanto, la temporalidad se vive como espera entre un anuncio que
en cierta forma, para los elegidos se torna en un ya sido, y un ain no
acontecido de lo mismo (es el mismo acontecimiento, la salvacion). La
salvacion llega a ser solo en tanto que ya ha llegado a ser y ain no ha
acontecido. Esa experiencia de tension configura la experiencia factica
de la vida y el nodo fundamental de la experiencia de la historicidad.

En términos generales es la estructura con la que se piensa el Ereignis
en los Aportes. Hay un primer comienzo que nos constituye, a saber, el
primer comienzo del pensar occidental que nos condena a la perdicion y
al olvido del ser, pero en cuyo mas grande peligro abre la posibilidad de
la salvacién de otro comienzo, y solo uno, otro con respecto al primero.
Este tinico otro comienzo es, sin embargo, posibilitado sélo por el primer
comienzo justo en tanto que es otro y el tinico otro con respecto a él. De
esta forma, el pensamiento rememorante es un pensamiento en transito
entre dos momentos del acontecer de lo mismo, a saber, el pensamiento
del ser (Heidegger, 2006: 22).

Retornando a los textos de juventud de Heidegger, y siguiendo
sus propias indicaciones, debemos decir que ni en la Introduccién... ni
en Ontologia, ni en Ser y Tiempo, cuyo tema central sera justo el de la
temporalidad auténtica como guia para la ontologia fundamental, se
encuentra pensada a cabalidad la facticidad. Asi como en Pablo es la
espina de la carne la que impide la vida espiritual —pero también la

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



SOBRE “EL EVENTO AGUSTIN’ 245

que permite una vida no abocada sin mas al pecado en tanto que pone
al hombre en su lugar de espera, de permanente thlipsis, de tribulacion
y alerta frente a la tentacién—; asimismo, el problema de pensar
la temporalidad nos sitda en la imposibilidad de la superacion de la
metafisica por medio del pensamiento pleno en torno a la facticidad
(hay trazos de la futura Verwindung y el Andenken), sabiendo al menos de
esa imposibilidad y colocando al pensar en su situaciéon mas adecuada.
Esa situacion es la de la debilidad de la existencia. Ese es el centro de la
experiencia factica de la vida desde la escatologia, a partir del cual se
experimenta el tiempo de manera radicalmente diferente a la filosofia
griega, aqui el tiempo se condensa en la espera de la salvacion (ya
acontecida y por acontecer). El pensamiento de la facticidad se alcanza
en el cristianismo, segin Heidegger, con la renuncia a la tenencia plena
de ésta, es decir, con la aceptacion del tiempo escatoldgico de espera.
Para Heidegger, sin embargo, lo escatoldgico del cristianismo quedd
rapidamente tapado/oculto (verdeckt) por el pensamiento griego. Ese
diagndstico sobre el nucleo escatoldgico del cristianismo es similar
(incluso por los términos usados) al que se hace de la metafisica como
olvido del ser. En ese sentido, el proyecto de rescatar a la filosofia de la
secularizacién y cientifizacion de la misma, el cual consiste en buscar
lo verdeckt por la tradicidn, a saber, el cristianismo (especificamente la
experiencia factica de la vida segtin se presenta en la experiencia cristiana
de Pablo y la mistica e incluso de Agustin); ese proyecto, es similar (o
antecedente) al proyecto de internarse en la metafisica para buscar en
ella lo verdeckt, a saber, la diferencia ontologica. Es en ese sentido que los
textos sobre la religion de la obra temprana de Heidegger son ya parte
del proyecto del pensamiento rememorante y de la critica a la metafisica.

De lo anterior lo mas importante para retenerse es la relevancia
de la thlipsis (tribulacién) o debilidad de la existencia para el auténtico
vivir cristiano. La debilidad de la existencia exige la renuncia a toda
posibilidad de armonia o integracion en una forma especifica y positiva
de vida.

Estas notas sobre la facticidad experimentada en la experiencia
cristiana nos permiten adelantar, suponiendo que sea cierta la relacion
que hemos sugerido entre el joven Heidegger y el Heidegger de la
Kehre,* que el pensamiento rememorante no es una consideracion mas

®  Como es patente, la relacién que proponemos no es una deducciéon

puntual de categorias o metodologias que nos permitieran encontrar el hilo

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



246 AroNnzo Loza Bartazar

verdadera sobre el ente, sino que rompe la inmediatez de las relaciones
con éste para abrir un espacio a la escucha del ser. En el ente no se verifica
(asi, con el verbo de la verdad como certeza) ninguna diferencia, sin
embargo, la existencia se ve radicalmente transfigurada por el llamado
del ser, el cual no depende de ella y no se completa, sino que sélo llama
a la espera de aquello digno de ser pensado, quedando asi la relacion
con ello como de puro agradecimiento por el don del pensar mismo. Un
pensar en transito que agradece piadosamente esperando la llegada del
unico otro comienzo.

1.1.2. Heidegger y la memoria Dei

Regresemos a Agustin. El texto de Heidegger titulado “Agustin y el
neoplatonismo”, incluido en Estudios sobre mistica medieval, versa solo
sobre el libro X de las Confesiones por tratarse del tinico libro en donde la
confesion de Agustin se sitia expresamente en el presente. La pregunta
guia es aquella sobre la vida factica del cristiano: ;Quién soy yo y qué
hago como cristiano? Eso se traduce en ;qué amo cuando amo a mi
Dios? La experiencia factica cristiana es el amor a Dios. En la busqueda
efectiva de Dios que se lleva a cabo en el libro, se hace un recorrido por lo
externo pasando rapido a lo interno, al ambito de la memoria. Dios debe
estar en la memoria (memoria Dei). Estar en la memoria es una forma de
estar a disposicion o en tenencia del sujeto de la memoria.” Sin embargo,

conductor inexpugnable que unen los estudios del joven Heidegger con el
Heidegger de Aportes a la filosofia. Mas bien, hemos intentado mostrar que el
esquema general de su pensamiento se mantiene entre la investigacion sobre
la facticidad de la existencia que tiene su culmen en la figura del ‘llegar a ser’
entre un ya y un ain no, y la légica del primer comienzo y el otro comienzo del
pensamiento del ser que coloca a la experiencia del pensar en una tension entre
un yay un auin no.

7 La metodologia que Heidegger aplica para su estudio fenomenoldgico
de Pablo, fundamentalmente, pero también de Agustin, presupone el triple
sentido intencional de la indicacién formal (formale Anzeige). El triple sentido de
la misma refiere al contenido de una cosa pensada, el sentido de la referencia
de una cosa pensada (independiente de su contenido), y el cumplimiento de
una relaciéon con respecto a la cosa pensada. En el andlisis sobre la memoria
Dei sera de vital importancia esta distincion pues se podra explicar con ella la
posibilidad de que la estructura del olvido sea la adecuada para pensar el modo
de la presencia de Dios en la memoria. Dios esta presente en la memoria no
en tanto que contenido, sino como el sentido de una referencia. Asimismo, una

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



SOBRE “EL EVENTO AGUSTIN’ 247

Dios no puede estar en la memoria pues nosotros no disponemos de €I,
sino que nos trasciende (Dios no es un ente a disposicion de la tenencia
en la memoria). De cualquier manera, tampoco puede estar fuera de ella
pues seria imposible buscarlo ya que no puede percibirse por el sentido
externo. La forma en que esta Dios en la memoria trascendiéndola es por
medio del deseo, del amor. Y la mediacion es la idea de vita beata. Dios
esta presente en la memoria por medio del deseo que todos tenemos de
la vida feliz. Sin embargo, no todos aman a Dios, lo que es lo mismo, no
todos aman la verdadera vida feliz. ;Cémo es eso posible? Por la falta de
la disposicion necesaria para la esperanza y la consecuente tendencia a
la verdadera vida feliz (que es goce en Dios y no en el mundo). Los que
no aman a Dios no lo hacen debido a que no pueden desear aquello que
saben fuera de su alcance (la eterna vida feliz), aquello que no pueden
tener a la mano en su memoria. Se necesita la disposicion a la esperanza
de la ayuda divina (la gracia) para alcanzar la verdadera vida feliz, para
comenzar a desearla, para disponer nuestro amor de manera adecuada
hacia lo tinico que nos realiza de manera plena. Se necesita trascender la
memoria para poder encontrar en ella (no mas alla de ella, aunque se la
trascienda) a Dios y evitar la vanagloria (o la caida en las tentaciones del
mundo), incluso la idolatria.

Lo importante para la experiencia de la facticidad que es la
experiencia de Dios, es decir, la experiencia de la trascendencia del
pensar en tanto que ‘tener de la memoria’ es un cambio de disposicién
que permite experimentar el fundamento de la memoria misma. De
dicho fundamento, que es Dios, sélo tenemos experiencia a través de
la experiencia de la “presencia’ del olvido dentro de la memoria y la
consecuente imposibilidad de reunirse a si misma la memoria. Lo
que queremos resaltar es que en los Aportes se muestra una estructura
similar para experimentar la experiencia de lo actual. Dicha experiencia
depende de un especifico modo de recordar, un estar dispuesto a
(Heidegger, 2006: 212). Por lo tanto, el cambio que hay entre el pensar
habitual y el otro tipo de pensar implica “[n]o s6lo el percibir y reconocer,
sino todo tipo de proceder y actitud y sobre todo lo que llamamos
disposicién, pertenece a la apertura, que no es estado, sino acaecimiento.”

vez aceptada dicha presencia atn es posible distinguir entre quienes tienen una
esperanza o deseo con respecto a la realizaciéon o cumplimiento de una relacién
con Dios o quienes asumen que se trata de una referencia sin contenido y sin
posibilidad de dar lugar a una relacion.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



248 AroNnzo Loza Bartazar

(Heidegger, 2006: 267). En sentido estricto, el paso al otro comienzo es
un cambio de disposicion en la relacién con lo que hay que no depende
de un estado de cosas o del estado de un sujeto, sino que tiene lugar
como un acontecer. Ese acontecer sera el Ereignis. Lo central de la
referencia a Dios no serd, por supuesto, el contenido de la cosa pensada
(Dios), ni tampoco sélo su presencia como el sentido de una referencia
sin contenido; lo fundamental sera la disposicién que atraviesa a todo el
sujeto, mas alla de una relacién cognitiva, a aquello que se muestra sin
contenido. La base para el acontecer del nuevo pensar sera la estructura
de la esperanza agustiniana que da lugar a la memoria Dei.

La memoria Dei no es el mas alto tipo de memoria, sino la coligacién
de la memoria con una referencia a Dios que trasciende el modo
de efectuarse la memoria (la tenencia, el tener a la mano los objetos
en nuestra memoria). Es la transformacion radical de la existencia
efectuando una redefinicion de la relacion con los objetos de la memoria
(y con el mundo en general), sin alterar estos en ningun sentido. Es la
forma plena del pensamiento [cogitatio], si entendemos por éste “no lo
que se recoge en cualquier otro lugar sino lo que se retine [colligitur] en
el alma, esto es, se coge o junta [cogitur] en ella” (C, X, 11, 18).®

Por lo tanto, la vida feliz no es nada determinado objetivamente en
contenido. No esta en la memoria como recuerdo de algo vivido ni como
algo siempre presente (como los nimeros). La vida feliz se determina
segun el acceso a ella, esto es, segun la via que se toma para llegar a
ella. La via correcta es la de la esperanza, esto es, la apertura. Dice
Heidegger: “Lo que ella es: esta pregunta lleva al como es [ella] tenida.
La situacién de ejecucion, de realizacion, existencia genuina. Apropiarse
del “tener”, que el tener se convierta en un “ser”” (Heidegger, 1997: 48).
El camino hacia la vida feliz es un “llegar a ser” por medio de la via de
acceso a aquello que esta en la memoria s6lo como deseo. Y eso sélo
puede llevarse a cabo por medio de la asistencia de Dios. Por eso, se
trata el ser cristiano (o el estar correctamente dirigido a la vida feliz)
de un “llegar a ser” —primero determinado por la ordenacion correcta
del amor, determinado a su vez por la apertura a la asistencia de Dios
para alcanzar la vida feliz— esto es, de una conversion con énfasis en
la esperanza, y finalmente de la culminacién de ese “llegar a ser” por la

8 Las obras de Agustin se referiran por las siglas del titulo latino, el

numero del libro en romanos, y en arabigos los capitulos y paragrafos.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



SOBRE “EL EVENTO AGUSTIN’ 249

gracia de Dios. Se puede decir que son momentos distintos del mismo
acontecer de la gracia, del “llegar a ser”.

Ademas, dice Heidegger: “La beata vita como tal, y en orden al como
de su ser-ahi, es una formalmente hablando. En realidad, lo que esta en
juego es el individuo particular, el modo cormo se apropia de ella. Hay una
vida verdadera; vida, y precisamente ella, para cada uno” (Heidegger,
1997: 51). Sélo se es cristiano en una forma especifica de vida, pero ésta
no esta determinada por el contenido de las acciones (pues, finalmente,
es una para cada individuo), sino mas bien por el modo de ejecucion,
por el modo en que esa vida en la que se ha sido llamado es vivida.

Existen el modo de vida cristiano auténtico y el modo de vida
inauténtico. Y los dos son inseparables. Es aqui donde es determinante
la idea de “debilidad de la existencia” (thlipsis). Solo en la debilidad de
la existencia, en el contexto de la vida inauténtica, en la tentacion, es
posible la vida auténtica. Pero mas que distinciones morales se trata de
un entendimiento particular de lo que significa el acontecer del ser como
disposicion en el espanto (o tribulacion: thilpsis). Dice Agustin: “Y asi
flucttio entre el peligro de la delectacion y la experiencia de su saludable
beneficio” (C, X, 33, 50). La espina de la carne es lo que nos abre la
posibilidad de la salvaciéon, eso porque no somos nosotros agentes
de nuestra propia salvacion. Sabiéndonos siempre presas de infinitas
tentaciones mundanas podemos ordenar nuestro amor (con la ayuda de
la gracia), cambiar nuestra disposicion deseante y abrirnos a la ayuda
de Dios por medio de la esperanza de la gracia, esto es, “llegar a ser”
en el tiinico modo de vida cristiano. Como se ve, ese modo de vida no es
propiamente referido como el del momento de la vida eterna después
del juicio (una vez acontecido de manera el comienzo de la otra vida,
el otro comienzo), sino el disponerse en apertura a la gracia de Dios
asumiendo la tribulacién y la dependencia de Dios, especificamente, del
acontecer de la gracia.

El transito de la memoria sui (el trasegar por lo interior) a la memoria
Dei, es decir, el hecho de encontrar a Dios dentro de si, lo mas interior,
y también sobre si, ese transito es el paso de lo interior a lo intimo. El
contacto con Dios (y el pleno “llegar a ser”) no esta fuera de lo que de
hecho ya se es, del contenido de nuestra vida, pero trasciende todo ello,
y asi el hombre se encuentra a si mismo sélo en tanto que su contacto
consigo mismo estd mediado por la irrupcion de la trascendencia de
Dios, que no es sino simple y llanamente la ruptura de la inmediatez de

la relacién consigo mismo, es decir, la irrupcion de la gracia.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



250 AroNnzo Loza Bartazar

La trascendencia de Dios en Agustin —incluso contra la letra de
algunos de los textos de Agustin—° no es una superioridad absoluta
frente a los otros entes, sino que funda la relacion con los entes y consigo
mismo. Dios no es ningtn ente que pueda ser tenido por la memoria,
y no por incapacidad o limitacién de la memoria o alma —como si de
ser aun mas potente pudiera tenerlo—, sino porque Dios es lo intimo
de la memoria o alma, lo que la funda de manera tal que para pensar
su relacién con El sélo puede hacerlo mediado por la piedad, esto es,
agradeciendo a Dios la gracia de la iluminacién que no consiste en un
conocimiento superior sino en un cambio en la disposicién existencial.
El fundamento del alma, Dios —en lugar de dirigirla a un modo de vida
objetivamente determinado—abre a la posibilidad de vivir todo tipo de
vida de modo que sea una vida feliz, siempre que esté mediada por la
irrupcién de la trascendencia de la gracia, de la gratuidad, de la falta de
fundamento positivo. Dios como fundamento del alma es gracia, es una
especie de fundamento desfondado. Funda, si, pero no a la manera de la
jerarquizacion del ser, puesto que no es el ente maximo. Por el contrario,
se trata de una relacidn, no de un ente, por eso no es posible, bajo ningtin
sentido, tener experiencia de él segun las potencias de la memoria.
Al ser el fundamento de la memoria en tanto que relacion del sujeto
consigo mismo, Dios excede a la memoria. Que la exceda no significa
que no esté presente (como el sentido de una referencia sin contenido)
dentro de la memoria, al menos como ausencia. La manera en la que la
experiencia de Dios a través de la memoria Dei se vuelve fundamento
de la memoria es que sélo a través de la esperanza (la experiencia de
Dios como posibilidad de la realizacién de una relacion plena con uno
mismo, es decir, la vita beata). El sujeto puede mantenerse a si mismo en
unidad, coligar (colligatio) su memoria y su alma gracias a que puede
dirigirla toda hacia la esperanza de nada menos que de la posibilidad
de que ya no haya mas dispersion y fragmentacion de si mismo.
Gracias a esa experiencia de la esperanza sera posible asumir en toda
su radicalidad la tribulacion de las tentaciones. Las tentaciones seran la
manera de representar las distintas formas en que la memoria y el alma
no se pueden mantener en unidad consigo mismas. Lo importante es
que al no tener experiencia por medio de la memoria de la vita beata, sélo
se podra experimentar la esperanza de que podamos realizarla bajo la

?  La tematica del espiritu y la letra es de gran relevancia para el mismo

Agustin, por los limites de este trabajo no la desarrollaremos.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



SOBRE “EL EVENTO AGUSTIN’ 251

premisa de la gracia. S6lo podremos mantenernos a nosotros mismos en
unidad sobre la base de la asuncién de que el fundamento de esa unidad
es gratuito, no depende de nosotros.

Es este tema de la memoria el punto mas crucial de la recepciéon
ambigua de Agustin por parte de Heidegger, pues si bien esta presente
lo arriba expuesto, claro antecedente del mismo Heidegger; el mismo
Heidegger también pone énfasis en la filtraciéon neoplatonica de la
jerarquizacion de los seres que tiene su mejor expresion en el paso del
exterior al interior y de ahi a lo intimo-superior. Heidegger se refiere a la
recepcidn agustiniana de la ontologia plotiniana de la Belleza, como se
refleja en C, X, 34, 53. Lo importante es que con base en esa filiacién con
el neoplatonismo sustenta que Agustin no ha dado el paso definitivo
para pensar la experiencia de la facticidad.

Una vez explicado lo anterior, por fin llegamos con esto a delinear
la situacion que referiamos arriba: la necesidad de la ambigiiedad
de la recepcién de los mensajes del pasado. ;Cual es el sentido de la
rememoracion (Andenken) y la distorsion (Verwindung) frente a la
tradicion? Segtin nos parece, la ambigiiedad de la recepcidon de Agustin
muestra una de las aristas mas agudas del pensamiento de Heidegger
que se muestra desde su inicio, la cual ha sido referida por Corti como
el caracter diacrénico y derivativo de la filosofia heideggeriana (Corti,
2007:160); es decir, que se propone como un “después de la metafisica” y
considera a ésta como un pensamiento derivado del pensar fundamental
sobre el ser (en cierta forma, “antes de la metafisica”). Esto tiene su plena
expresion en la definicion del pensamiento rememorante (Andenken).

1.2. El pensamiento rememorante (Andenken)

Primero, para Heidegger, el otro comienzo del pensar debe estar
precedido de un saber del fracaso de la metafisica: “el instante histérico
del transito tiene que ser cumplido desde el saber que toda metafisica
(fundada sobre la pregunta conductora: ;qué es el ente?) quedd incapaz
de mover al hombre hacia las referencias fundamentales al ente”
(Heidegger, 2006: 28).

Esto implica una decision sobre la relacién que se tiene con la
metafisica, a saber, que necesita ser reinterpretada, sobre todo porque
ella (y con ella se mienta toda una “época”, y no s6lo un modo de pensar)
en su totalidad ha sido un fracaso por no poder llevar al hombre a un
pensamiento auténtico del ser. El “error”: el pensamiento de la presencia

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



252 Aronzo Loza BALTAZAR

y del olvido de la diferencia ontologica. Con la metafisica la pregunta
por el ser se decide en la pregunta por el ente, olvidando la diferencia
entre los dos. Sélo lo que esta presente ante nosotros adquiere rango de
ser en tanto que ente, mientras que, al olvidar la diferencia ontologica,
no puede darse razén del mismo presentarse sino es por la postulacion
de otra entidad presente de manera mas eminente, mas objetivamente.

Entonces, se ve ya con claridad la exigencia del “otro comienzo”. El
problema esta todo puesto en la idea de comienzo.

La metafisica no puede ser vista del todo como un error, como si
pudiera no haberse cometido, como si pudiera haberse procedido de
manera superior. Lo fundamental de la consideracion de la metafisica
como empresa fracasada (o incapaz de llevarse a cabo) no esta en la
metafisica, sino en el pensamiento que la considera asi. Ese pensamiento,
el pensamiento rememorante, tiene como objetivo pensar —como lo otro
frente a la tradicion de la metafisica de la presencia (Heidegger, 2006:
23)— lo no pensado dentro de lo pensado por la metafisica (Heidegger,
1994: 122). Lo no pensado no es algo que la metafisica no pensé por
falta de suficiencia en su esfuerzo, en su capacidad. La incapacidad
de la metafisica no es falta de capacidad, por decir, sino imposibilidad
de la “capacidad”, del “poder” algo frente aquello impensado. En
el mismo sentido en que hemos analizado en el apartado anterior la
forma de excedencia de la memoria Dei con respecto a la forma normal
en que opera la memoria, asimismo la metafisica esta excedida por
el pensamiento de lo no pensado. Por lo tanto, ningtin esfuerzo de la
metafisica podria llevarla a tener esa experiencia de lo impensado. S6lo
asumir su incapacidad fundamental podra llevarla a una disposicion de
apertura que dé lugar al otro comienzo del pensar.

Aqui, como se ve, queda claro que la caracterizacion de la metafisica
depende de una decisidn sobre lo que quiere decir pensar. Pensar no es
“tener”, tras un esfuerzo, un objeto, o un sistema de objetos (mundo).
Pensar es dejarse llamar por aquello digno de ser pensado, que so6lo
puede ser pensado en tanto que éste nos llame.

Lo mas importante es que lo digno de ser pensado no es un objeto
presente ante nosotros, sino que es aquello que funda el si mismo (o el
Dasein), el corazon (Gedanc) del hombre (Heidegger, 2005b: 140; 2006:
55-59). Lo que llama a pensar es que no pensamos aun, esto es, que
aquello digno de ser pensado se retira, se rehtisa. La forma en que lo
que es digno de ser pensado se nos da y nos llama a pensar es el rehtiso
(Heidegger, 2006: 31). La manera en que se puede pensar lo no pensado,

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



SOBRE “EL EVENTO AGUSTIN’ 253

lo que se ha rehusado al pensar en el pasado es la memoria: “Memoria
aqui es la coligacién del pensar que permanece reunido en vistas a
aquello que de ante mano ya esta pensado porque quiere ser tomado
en consideracion antes que cualquier otra cosa [...] Esta coligacién
alberga cabe si y oculta en si aquello en lo que hay que pensar siempre
de antemano” (Heidegger, 1994: 120).

1.3 El pensamiento rememorante vuelve a Agustin

Nos salta a la vista, ya de manera ostensible, la ambigiiedad de
Heidegger con respecto a Agustin junto con los problemas que trae. El
pensamiento rememorante recupera para su definiciéon una férmula
agustiniana: la memoria como coligacién del pensar, y como aquello
que alberga y oculta lo que hay que pensar. No solo se recupera la
memoria Dei en los términos que la planteamos arriba, sino el problema
de la memoria y el olvido. La memoria alberga en si el olvido, el
olvido se alberga enmascarado dentro de la memoria: “en la memoria
se retiene el olvido. Por tanto, esta presente para que no olvidemos lo
que, de estar presente, lo olvidariamos” (C, X, 16, 24), a saber, la unidad
de la existencia en su referencia a Dios. Para poder pensar el olvido
retenido en la memoria hay que recurrir al pensamiento de la gracia.
Inmediatamente después de evocar el problema del olvido, Agustin se
explaya en la imposibilidad de con-tenerse a si misma la memoria-alma;
justo el problema del olvido —de retener dentro de si lo otro de si de la
memoria (el olvido, lo que no esta presente) — llama a la necesidad de la
gracia para efectuar la trascendencia de la memoria dentro de si misma.

(Por qué la necesidad de la gracia? Porque el momento de la
consideracion de la memoria del olvido precede a la memoria Dei, la
cual no es posible sin la gracia, esto es, sin el llamado de aquello que se
rehtisa a ser pensado en los mismos términos de la memoria (el modo
de la tenencia de objetos o imagenes de objetos dentro de si). Dios esta
en la memoria en el modo del deseo, un deseo sin objeto (en el sentido
de objeto que se pueda tener en la memoria), es decir, esperanza. La
esperanza de la venida de (el ultimo) Dios, el Dios que nos justifique y
nos salve. La esperanza en lo invisible (no presente) y el rehtiso como
donacién de aquello digno de ser pensado estan intimamente ligados.

Si es cierto lo que hemos sugerido, que Agustin puede ser leido como
mas que sélo una influencia del pensamiento de Heidegger, ;por qué es

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



254 Aronzo Loza BALTAZAR

necesario para Heidegger colocarlo, por motivo de los remanentes de
neoplatonismo, dentro de la “metafisica”?

2. Otro comienzo: el evento

El problema, como dijimos arriba, se cifra en la nocién de comienzo.
En Heidegger el otro comienzo del pensar se determina por el
acontecimiento de la huida de los dioses, que puede interpretarse como
el culmen de la metafisica (que lo fija mas o menos historiograficamente)
o como el olvido dentro de la memoria. En los Aportes..., Heidegger dice
sobre el tema: “Todos los comienzos son en si lo acabado inaventajable.
Se sustraen a la historiografia, no porque sean supratemporalmente-
eternos sino mayores a la eternidad: los golpes del tiempo que conceden
al ser la apertura de su ocultarse” (Heidegger, 2006: 32). Cada comienzo
es evento (Ereignis), situado mas alla de la eternidad pero llamando al
Dasein, cada vez, a si mismo, esto es, a pensar lo digno de ser pensado.

Hay, ademas, una relacion entre evento e historia:

El evento-apropiador es la historia originaria misma,
con lo que podria insinuarse que aqui en general la
esencia del ser [Seyn] es concebida “historicamente”.
Solo que, por cierto, “historicamente”, pero no cogiendo
al paso un concepto de historia, sino histdricamente
porque ahora la esencia del ser [Seyn] no quiere decir
solo la presencia, sino el pleno esenciarse del a-bismo
espacio-temporal y por tanto de la verdad. [...] En este
originario concepto de la historia ha sido recién ganado
el ambito en el que se muestra por qué y como historia
es “mas” que hecho y voluntad. También “destino”
pertenece a la historia y no agota su esencia (Heidegger,
2006: 43-44).

Segtin podemos leer, esa relacion entre evento e historia no es tal
que lo que acontece en el evento acontece en la historia sino que el
evento funda la historia, el modo de darse la historia segtin “destino”.
Ese modo de entender la historia depende de la concepcion del pensar
como agradecimiento del llamado (envio, destino) que nos hace aquello
digno de ser pensado. Si el evento es aquello que nos llama a pensar, es
a partir de ese llamado que se empieza a experimentar “histéricamente”
la existencia como destino (no determinado objetivamente); en tanto

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



SOBRE “EL EVENTO AGUSTIN’ 255

que hemos sido llevados a la experiencia del evento, hemos sido elegidos
para experimentar el llamado en el evento. La existencia “llega a ser”
histéricamente por el llamado-destino.

Aqui, ademas de resaltar la cercania al pensamiento de la
predestinacion de los santos de Agustin (que no es una predestinacién
objetiva sino efecto del pensamiento de la gracia),'’ tenemos que hacer
énfasis en la distancia explicita de la nocidn historiografica de historia.
Se puede decir entonces, que para el pensamiento rememorante (o del
evento) no puede seguirse o progresarse sobre la linea de lo pensado
segun otro comienzo; cada pensar esta destinado por su comienzo y en
él acaba. Por lo mismo, no puede “repetirse” a Agustin, puesto que no
puede aventajarse nada con ello, no puede superarse a Agustin. La mejor
manera de responder al destino que configura Agustin (y la metafisica
toda) es justo pensarlos como destino, como proveniencia, llamado de lo
digno de ser pensado, y pensar piadosamente, agradeciendo, lo que es
lo mismo que no repetir “contenidos” de lo pensado.

Si bien hemos dado suficientes elementos (fundamentalmente la
estructura de la memoria Dei, 1a presencia del olvido dentro de la memoria
y la nocién de gracia) para pensar que Agustin es mas relevante para el
pensamiento heideggeriano, lo cierto es que podemos entender por qué
Heidegger no hace referencias explicitas a Agustin en su pensamiento
maduro y se dedica mas bien a responder a su mensaje. Lo que no
es claro es por qué, a pesar de todo, no hace nunca una reevaluacién
explicita de Agustin y lo sigue considerando dentro de la ‘metafisica’.

10" Vattimo es consciente de la relevancia del tema para el desarrollo del

pensamiento de Heidegger y para su asociacidon con el pensamiento cristiano.
Citémoslo en extenso (las cursivas son nuestras):

La razén decisiva para interpretar la filosofia de Heidegger
como profundamente vinculadaalas escriturasjudeocristianas
es, naturalmente (aunque no suele subrayarse), su concepto
de Ser como Ereignis (“evento”), concepto que es una
consecuencia inmediata de la manifestacion del olvido de la
metafisica. [...] Desde mi punto de vista esto significa que
[...] lo que suscitd su critica y el rechazo de la objetividad
de la metafisica fueron, asimismo, argumentos y preguntas
surgidos de sus meditaciones sobre problemas como la gracia,
la libertad, la predestinacion, etc. (Vattimo, 2011: 116).

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



256 AroNnzo Loza Bartazar

De cualquier manera, el otro comienzo del pensar en Heidegger
implica ademas toda una caracterizacion del pasado. No es otro
comienzo muis, sino que es otro del inico comienzo anterior, el de la
metafisica (Heidegger, 2006: 23), lo que implica que considera posible
englobar en una “época” todo el pensar anterior. Todo el pensamiento
sobre la historia del ser, el cual finaliza en la acusacion de Nietzsche
como culmen de la metafisica se va en esa idea, y el retirarse de los
dioses se compagina con ella. Por si no fuera suficiente, parece que todo
ello tiene respaldo en el propio Agustin que a su forma propone un
nuevo comienzo del pensar inaugurado con el evento de la encarnacion
del Hijo y su Evangelio. En Agustin la division es mas tajante, nadie
pudo pensar en sentido propio (piadosamente) antes de Cristo porque
era necesaria la encarnacién para que se nos perdonaran los pecados
anteriores y pudiéramos propiamente tener fe en Dios. Se necesita al
Hijo encarnado en un especifico tiempo como mediador para poder
dirigirse a Dios (C, X ,52 ,67). Si se prefiere, solo se puede alcanzar el
punto de vista desde el cual se puede ver la impiedad y la consecuente
injusticia de la sociedad pagana antigua resumida en Roma gracias a la
revelacion del evangelio y la fe en Cristo, argumento detras de toda la
Ciudad de Dios, y tratado en concreto en el pasaje sobre la impiedad de
los demonios paganos en el libro VII de la misma.!

Entonces, incluso si quisiéramos pensar en una especie de
asimilacion verwunden (distorsionadora) de Agustin por parte de
Heidegger y Vattimo, tendriamos que asumir que el mismo Agustin
no puede ser considerado sino ambiguamente puesto que se encuentra
“antes” del evento que funda el comienzo del nuevo pensar. Ese evento
es la culminacién de la metafisica y el mundo tecnocientifico. Es mas
el segundo elemento (la tecnociencia) que el primero, el que hace que

""" Sin embargo, en la misma Ciudad de Dios podemos encontrar diversos

pasajes en los que se debate si es posible que hayan accedido a una relacién
plena con Dios algunos hombres antes de Cristo. Agustin parece decantarse por
una solucién en la cual antes de Cristo habria sido posible para los patriarcas
judios, pero incluso para algunos paganos, acceder a Dios, pero sélo de manera
individual. Lo que inaugura Cristo es una época en la cual la salvacién ya no
podra ser sélo por gracia individual, sino por la gracia colectiva de redencién
de todos los pecados de la humanidad que ocurre con Cristo. Las analogias con
Heidegger podrian ser explotadas atin mds, no obstante serian motivo para otro
trabajo.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



SOBRE “EL EVENTO AGUSTIN’ 257

Agustin tenga que ser tomado con mas cuidado. Lo caracteristico del
mundo tecnocientifico es la posibilidad de dominio total de la Tierra
y del hombre por si mismo. Entonces, incluso si Agustin se pudiera
considerar como un posmetafisico pionero —en un cierto sentido—,
no puede dejar de sernos ajeno por no vivir los efectos del mundo del
dominio total.”? Si parangonamos la huida de los dioses (el mundo
tecnocientifico y el culmen de la metafisica) con la encarnacién de Dios,
ambos eventos en sentido eminente (y relacionados entre si, al punto
que en Vattimo no se trata ya mas de huida, ni solo de encarnacion,
sino de kénosis, autovaciamiento de Dios, uniendo la encarnacion con
la huida), podemos entender que se “condene” (asi, con ese verbo tan
marcadamente cristiano) a Agustin a la ambigiiedad de ser precursor de
la posmetafisica y soporte y vehiculo encubridor de la metafisica.

La problematica se encuentra ahora en cémo evaluemos el
pensamiento de Agustin desde los presupuestos de la ontologia
hermenéutica. Ello dependera de la fijacién o no del ‘evento’ a un
momento cronoldgicamente localizado.

El paso de la metafisica de la presencia a la ontologia de la
proveniencia no es el paso del error al no-error, sino el rememorar la
tradiciéon encontrando posibilidades para el pensamiento hoy. Asi,
pensando en la nocién agustiniana de piedad, el paso de la impiedad a
la piedad no es el paso del error al no error, sino el mismo acaecer de la
voluntad de Dios, de su Providencia y gracia (colectiva e individual) que
nos permite “llegar a ser” cristianos.

Seguin lo anterior, podemos encontrar en Agustin una nocién
de piedad que, como la del pensamiento rememorante, refiera a la
disposicion existencial fundamental del cristiano, a saber, la relacién con
Dios, la cual depende de la gracia (DQS, I, 1, 14), del llamado a “llegar
a ser cristianos”. Esa disposicion es caracterizada como compasion
(CD, I, 1), respeto por los muertos® y por los padres, obediencia a Dios

12 S6lo asf se justifica que Vattimo no aplique el principio hermenéutico

“espiritual” (en el sentido del espiritu contra la letra segtin sefialamos en una
nota mas arriba) a Agustin como si lo aplica a Nietzsche, recuperandolo de la
consideracion como culmen de la metafisica por parte de Heidegger (Vattimo,
2002b: 269-280).

13 Ver “La piedad con los difuntos” (PD), texto, que responde a cuestiones
muy puntuales sobre la forma de lidiar con los muertos y las reliquias de los
santos, y segun el cual el respeto por los muertos es 1til s6lo para los vivos, para

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



258 AroNnzo Loza Bartazar

(CD, 1, 26), el modo de hacer uso de lo terrenal (CD 1V, 23, 2), las obras
de misericordia, etc. La piedad es agradecimiento, coligacion de la
memoria en la referencia a la gracia de Dios a través del reconocimiento
de nuestra propia finitud, por ejemplo, afrontandonos con la muerte de
la forma mas eminente, que no es imaginando nuestra propia muerte,
sino experimentarla (precursarla) a través de la muerte de nuestros mas
cercanos.

De esta manera, podemos caracterizar el pensamiento de Heidegger,
con base en la analogia con respecto al de Agustin, como un pensamiento
de la rememoracion piadosa. Sélo asi estaremos en posicion de juzgar
la pertinencia de reasumir a Agustin propiamente como un antecedente
en lugar de colocarlo ambiguamente dentro de la ‘metafisica’, pero
al mismo tiempo recuperar muchas estructuras conceptuales de él, si
antes comprendemos, con base en una lectura piadosa (en el sentido no
necesariamente teista al que nos referimos arriba) del mismo Agustin
que nos convoca a considerar la piedad con los muertos como una forma
de disposicion de apertura de los vivos con respecto a su propia vida.
En otras palabras, s6lo podemos juzgar si Heidegger tiene una buena
disposicion con respecto a Agustin si el proyecto de su pensamiento, la
experiencia de su pensamiento logra la apertura necesaria para convocar
un nuevo comienzo del pensar. No se trata entonces de la justicia o la
injusticia en nuestra relacion con los muertos, (en este caso, Agustin),
sino de la pertinencia para la experiencia de la facticidad, segun las
lineas trazadas a partir de la Introduccion a la fenomenologia de la religion.

Conclusion: otra forma de entender el evento y el otro comienzo
en Heidegger

Si lo que hemos dicho puede ser cierto, una forma de efectuar el
pensamiento como piedad es leyendo a Agustin para encontrar las
raices del pensamiento rememorante. Consideramos que la relacién
de ambigiiedad de Heidegger con respecto a Agustin empantana las
posibilidades de un pensamiento auténtico de la historicidad. Con esto,
estamos ya en vias de decidir algo sobre el significado mismo de dicho

propiciar una buena disposicion frente a Dios, fortaleciendo la fe e incentivando
las buenas obras y la obediencia a Dios, esto es, corresponde solo a la disposicion
existencial de los vivos (CD, I, 12, 1). Esa disposicion existencial se refiere con el
renombrado término latino cura. La Sorge de Ser y Tiempo, como se sabe, depende
fundamentalmente de una recuperacion de ese término.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



SOBRE “EL EVENTO AGUSTIN’ 259

pensar. Esa decision gira en torno a la relacion de la historia con el evento
fundador del pensar. Nosotros, por la lectura que hacemos de Agustin
segun el enfoque aqui descrito, asociaremos el acontecer no tanto a un
momento privilegiado dela historia (encarnacién, crucificcion, nihilismo,
Gestell, etc.) sino a toda la tradicion, a todo lo acontecido, configurandose
lo acontecido (lo dado) como acontecimiento posibilitante sélo por
medio del acontecer de la apertura a lo dado, es decir, por el acontecer
de una transformacion de la existencia.

El evento Agustin y la imposibilidad de localizarlo plenamente
como antes o después del inicio del otro comienzo llevan a la necesidad
de repensar la nocién de evento heideggeriana. Podriamos concluir,
siguiendo a Heidegger, que el inicio del pensar, del verdadero pensar,
siempre es un transito hacia otro comienzo. Siempre un Unico otro
comienzo con respecto al anterior (que es todo el pasado que nos
determina de manera positiva), lo cual noimplica (mas alla de Heidegger)
que todo lo anterior constituya un fracaso. Sin embargo, tampoco
implica que el pensar se agote en lo ya pensado. En ese sentido, el otro
comienzo ya siempre habra también acontecido, y al mismo tiempo, atin
no. El tiempo escatologico de la extension del alma de Agustin es similar
al tiempo del otro comienzo de Heidegger. Una razén mas a favor de
pensar de la necesidad de pensar ‘el evento Agustin’."*

Referencias

Agustin (2007). Confesiones. [C] 2* ed. A. Una Juarez. (trad.) (Los
esenciales de la filosofia). Espafia: Tecnos.

__ (1995). La piedad con los difuntos. [PD] En Obras de San Agustin. T.
40. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

__ (1958) La ciudad de Dios. [CD] En Obras de San Agustin. T. 16 y 17.
Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

Capelle, P. ( 2005). Heidegger, Reader of Augustine. En J. D. Caputo
& J. M. Scanlon. (eds.) Augustine and Postmodernism. Confessions
and Circumfession. (Indiana series in the philosophy of religion).
Bloomington & Indianapolis: Indiana University Press.

4 Una via para comprender lo que est4 en juego en esta discusién sobre

la localizacion histdrica y hasta cronoldgica del acontecimiento en Heidegger
es la critica puntual que le hace Derrida (1994) al mismo en “La Differance”.
Alli mostrara el peligroso historicismo de Heidegger que sigue apegado a la
necesidad de pensar el ser en términos de épocas histdricas.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



260 AroNnzo Loza Bartazar

Corti, A. (2007). Heidegger, interprete de San Agustin: el tiempo, nuevas
fuentes para la recepcion heideggeriana de las Confesiones de San
Agustin. En Revista de Filosofia, 32/1, 143-163.

Derrida, J. (1994). La Differance. Mdrgenes de la filosofia. 22 ed. C. Gonzalez
Marin. (trad.) Madrid: Catedra.

Heidegger, M. (2006). Aportes a la filosofia. Acerca del evento. 2% ed. V. Dina
y C. Picotti. (trads.) Biblioteca Internacional Heidegger. (Coleccién
El camino hacia el Otro pensar). Buenos Aires: Biblos.

__ (2005a). Introduccién a la fenomenologia de la religion. J. Uscatescu
Barron. (trad. e introd.) (Biblioteca de Ensayo, Serie Mayor, 42).
Madrid: Siruela.

___ (2005b). ;Qué significa pensar? H. Kahnermann. (trad.) (Caronte
Filosofia). La Plata: Terramar.

__ (1999). Ontologia. Hermenéutica de la facticidad. J. Aspiunza. (trad.)
Madrid: Alianza.

___(1997). Estudios sobre mistica medieval. 2 ed. J. Munoz. (trad.) México:
Fondo de Cultura Economica.

_ (1994). ;Qué quiere decir pensar? En Conferencias y articulos. E.
Barjau. (trad.) (Odos, 5). Barcelona: Ediciones del Serbal.

Klocker, D. (2007). Las raices agustinianas de la conceptualidad de Ser y
tiempo. Topicos. Revista de Filosofia de Santa Fe, 15, 113-129.

Mantas Espafa, P. (2012). La “conclusion de la tesis de habilitacion de
Heidegger. Traduccion y comentario. En Cauriensia, V11, 451-474.
Santiesteban, L. C. (2007). La confrontacion de Heidegger con san
Agustin y la mistica medieval. Nota critica en torno a Estudios sobre

mistica medieval de Martin Heidegger. En Dianoia, 52/58, 177-183.

Uscatescu Barrén, J. (2005). Introduccion. En M. Heidegger. Introduccion
a la fenomenologia de la religion. J. Uscatescu Barrdn. (trad.) (Biblioteca
de Ensayo, Serie Mayor, 42). Madrid: Siruela.

Vattimo, G. (2010). Adids a la verdad. T. D’Meza. (trad.) (Serie Cla-De-Ma,
Filosofia). Barcelona: Gedisa.

__ (2002a). Después de la cristiandad. C. Revilla. (trad.) (Biblioteca del
presente, 25). Barcelona: Paidds.

___ (2002b). Didlogos con Nietzsche. C. Revilla. (trad.) (Biblioteca del
presente, 19). Barcelona: Paidds.

__(1995). Mds alld de la interpretacion. R. Rodriguez. (trad.) (Pensamiento
contemporaneo, 39). Barcelona: Paidos.

_ (1987). Verwindung: Nihilism and the Postmodern in Philosophy.
En SubStance, 16/2, 53: Contemporary Italian Thought, 7-17.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



SOBRE “EL EVENTO AGUSTIN’ 261

Vattimo, G. y Caputo, J. (2010). Después de la muerte de Dios: conversaciones
sobre religion, politica y cultura. (Paidos Contextos 270). Buenos Aires:
Paidés.

Vattimo, G. y Dotolo, C. (2012). Dios: la posibilidad buena. Un coloquio en
el umbral entre filosofia y teologia. G. Giorgio. (Direccién). A. Martinez
Riu. (trad.) Barcelona: Herder.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)





