
Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018), 171-200.

Kant and Hegel on the Nature of Intentional 
Action. Continuity or Rupture?

Luis Placencia García
Universidad de Chile

luisplacencia@gmail.com
orcid.org/0000-0003-1052-0846

Abstract
This paper aims to present some shared aspects of Kant’s 

and Hegel’s conception of intentional action. Such aspects, I 
claim, form the basis of other well known divergences between 
them. Since Kant’s and Hegel’s conception of intentional action 
have been studied by many scholars in the last years, I will focus 
just on one point: The differences between kantian and hege-
lian approches and contemporary causal-reductive framework. 
Finnaly, I will suggest that the most important difference be-
tween Kant and Hegel in practical philosophy can be better un-
derstood in this context.    

Key words: intentional action, causal theories of action, Kant, 
Hegel.  

Received: 12 – 10 – 2016. Accepted: 30 – 01 – 2017.
DOI: http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.863



172 Luis Placencia García

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Kant y Hegel sobre la naturaleza de la acción 
intencional. ¿Continuidad o ruptura?1

Luis Placencia García
Universidad de Chile

luisplacencia@gmail.com
orcid.org/0000-0003-1052-0846

Resumen
 Este texto busca mostrar algunos aspectos de continuidad 

entre las concepciones de la acción intencional de Kant y 
Hegel. Esos aspectos son la base de otros conocidos elementos 
de ruptura que hay entre ellos. Como en las últimas décadas 
el problema de la concepción de ambos autores en torno a 
este punto ha sido investigado por múltiples estudiosos, me 
concentraré fundamentalmente en un punto que no ha sido 
suficientemente tratado: el modo en que ambos autores conciben 
la naturaleza de la acción frente a lo que se podría considerar 
el enfoque dominante al día de hoy: la concepción que llamaré 
causal-reductiva. Luego de ello sugeriré que en el marco de esta 
oposición a la concepción causal reductiva surge una divergencia 
profunda entre Kant y Hegel.

Palabras clave: acción intencional, teorías causales de la 
acción, Kant, Hegel.

Recibido: 12 – 10 – 2016. Aceptado: 30 – 01- 2017. 
DOI: http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.863
1 Este trabajo ha sido realizado en el marco del proyecto FONDECYT 

3150247. Los textos de Kant son citados, como es común entre los especialistas, 
siguiendo el volumen, la numeración de páginas y de líneas de página de la 
edición de la Real Academia Prusiana de Ciencias (AA). Como es también habitual, 
se hace una excepción a lo anterior con la Crítica de la razón pura (KrV) que es 
citada por los números de página de sus ediciones primera (A) y segunda (B). 
Las traducciones son mías.



173Kant y Hegel sobre la naturaleza de la acción intencional

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

1) Introducción
En este texto me propongo mostrar algunos aspectos de continuidad 

entre las concepciones de la acción intencional de Kant y Hegel. Esos 
aspectos, y este es un segundo punto, están a la base de otros elementos de 
ruptura que hay entre ellos. Como en las últimas décadas el problema de 
la concepción de ambos autores en torno a este punto ha sido investigado 
por múltiples estudiosos, me concentraré fundamentalmente en un 
punto: el modo en que ambos autores conciben la naturaleza de la acción 
frente a lo que se podría considerar el enfoque dominante al día de hoy: 
la concepción que llamaré causal-reductiva. Luego de ello sugeriré que 
en el marco de esta oposición a la concepción causal reductiva surge una 
divergencia profunda entre Kant y Hegel.

Para ello comenzaré tratando con detalle la concepción kantiana de 
la acción que es, a mi juicio, aquella que ha sido tratada de peor forma 
en la literatura, para luego sobre la base de algunas interpretaciones ya 
hechas por otros de Hegel mostrar la continuidad y ruptura con Kant.     

2) Kant y el problema de la acción intencional:

2.1) Kant y la disputa sobre su pretendida Teoría de la acción:
Parece haber buenas razones para pensar que la pregunta por 

la naturaleza de la acción intencional no se puede responder con 
sentido desde el punto de vista inmanente a la obra de Kant. Un primer 
argumento en esta dirección se puede hallar en la idea sostenida por 
muchos autores de que no habría desarrollado una “teoría de la acción”. 
Esta tesis fue un lugar común de la literatura secundaria sobre este 
filósofo.2 Así, por ejemplo, según el influyente estudioso H. J. Paton, 
Kant habría considerado “innecesaria” una teoría de la acción para la 
ética (Paton, 1947: 83). Lo anterior podría haberse debido, entre otras 
cosas, a que Kant podría haber considerado que una teoría de la acción 
habría implicado introducir elementos empíricos indeseables en su 
filosofía práctica (Paton, 1947: 32-33). Con todo, a medida que en el 
ámbito de la así llamada “filosofía analítica” el interés por el problema 

2 	 Cfr. Paton (1947: 83), Patzig (1965: 243, n. 10), Prauss (1983: 10), Jaeschke 
(2010: 382).



174 Luis Placencia García

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

de la naturaleza y estatuto del concepto de “acción intencional” fue 
aumentando, especialmente a partir de la publicación hacia fines de los 
50 y comienzos de los 60 del siglo pasado de los influyentes trabajos de 
Anscombe y Davidson, la historia de la filosofía comenzó a desarrollar 
un creciente interés por el estudio de ese problema en la obra de los 
autores canónicos de la tradición filosófica occidental, redescubriendo, 
en muchos casos, aspectos olvidados de la obra de esos filósofos, o 
bien renovando en otros, el interés por su filosofía práctica. La filosofía 
kantiana no ha estado exenta de este fenómeno de redescubirmiento. 
En efecto, especialmente a partir de los trabajos de Kaulbach y de Beck 
en los años 70 del siglo pasado ha surgido una cantidad importante y 
creciente de literatura destinada a la exploración del concepto kantiano 
de “acción”.3 Pese a la diversa naturaleza y a los distintos énfasis de los 
trabajos que se han escrito en torno a este tópico, es común en ellos el 
intentar mostrar que, a diferencia de lo sostenido por los antes citados 
Jaeschcke, Paton, Patzig y Prauss (Cfr. n. 2), Kant sí habría desarrollado 
una “teoría de la acción”. Con todo, la pregunta obvia que surge a 
partir de esta disputa y que, no obstante, curiosamente es muy poco 
planteada en el ámbito de esta discusión es: ¿qué se entiende por “teoría 
de la acción”? De no ser aclarada esta pregunta, el objeto de la discusión 
permanece, por cierto, en la obscuridad y no puede ser bien delimitado 
cuál es el ámbito de la disputa. En el plano de los estudios kantianos ha 
sido, probablemente, Markus Willaschek quien mejor ha respondido a 
esa pregunta indicando una serie de preguntas que corresponderían al 
objeto de una teoría de la acción, agregando que el intento de responder 
estas preguntas dando respuestas que poseen una relación sistemática 
entre sí, es lo que se podría denominar “teoría de la acción”. El catálogo 
de Willaschek es el siguiente:

¿Qué son las acciones humanas? ¿Movimientos 
del cuerpo o constructos de interpetación?, 
¿comportamientos bajo una descripción?, ¿eventos sui 
generis? ¿Qué es lo específico en el obrar humano? ¿La 
libertad, la intencionalidad, la evaluabilidad moral, la 
racionalidad? ¿Qué es querer y qué una voluntad? ¿Son 

3 	 Por ejemplo las siguientes obras: Beck, 1975; Kaulbach, 1978; Gerhardt, 
1986; Inerarity, 1995; Prauss, 1986; Willaschek, 1992; Torralba, 2009; Torralba, 
2011 y McCarthy, 2009.



175Kant y Hegel sobre la naturaleza de la acción intencional

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

las intenciones fundamentos y al mismo tiempo causas 
del obrar? ¿Cómo se comportan las fundamentaciones 
racionales en relación a las explicaciones causales de las 
acciones? ¿Hay una contradicción entre la libertad del 
obrar y una determinación de la naturaleza? ¿Cuál es el 
sujeto del obrar? ¿Qué hace de una acción una acción de 
un sujeto? ¿Cuál es el significado de las normas y reglas 
del obrar? ¿Qué son los imperativos? Esta es una lista 
de problemas que son trabajados en la filosofía bajo 
el tema ‘acción’. Por eso se podría llamar a un intento 
de dar respuestas sistemáticamente relacionadas a 
estas preguntas, una teoría de la acción. Contra una 
interpretación ampliamente difundida, Kant ha hecho 
tal intento. Las partes aisladas de esta teoría de la 
acción se encuentran en Kant en el contexto de temas 
totalmente diferentes: de la cosmología, pasando a 
la moral hasta la religión. No obstante ellas son, de 
acuerdo a lo pretendido por Kant, siempre parte de un 
proyecto sistemático (Willaschek, 1992: 13).

Un primer elemento a destacar en relación a este pasaje es el siguiente: 
Las preguntas de Willaschek se hallan claramente determinadas por el 
modo en que ha sido interpretada la expresión “filosofía de la acción” a 
partir de los mencionados trabajos de Davidson y Anscombe. Ahora bien, 
la apuesta de Willaschek, cuya monografía publicada en 1992 es, todavía, 
probablemente el más logrado de los textos que intenta defender la 
existencia de una teoría de la acción en Kant, es la siguiente: en los textos 
de Kant encontramos respuestas a preguntas como ¿qué son las acciones 
humanas?, ¿son meros movimientos corporales? ¿son constructos 
interpretativos?, respuestas que contestan a su vez esas preguntas por 
medio de proposiciones que poseen una relación sistemática entre sí. 
A esto Willaschek agrega un segundo aspecto que hace aún más fuerte 
su tesis, pues sostiene que no hay necesidad de “reconstruir” una 
posible teoría de la acción de Kant, toda vez que ella, de hecho, estaría 
explícitamente ahí (Willaschek, 1992: 13-14). Para descubrirla, sólo sería 
necesario recoger las diversas piezas del rompecabezas de la teoría de la 
acción de Kant, que se encontrarían desperdigadas en las diversas obras 
de filosofía práctica de este filósofo, donde él habría respondido de modo 
explícito las preguntas antes citadas. Con ello, Willaschek se sitúa en 



176 Luis Placencia García

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

las antípodas de las ideas defendidas por autores tan connotados como 
el antes citado H. J. Paton, al menos en tanto en cuanto asume que en 
Kant hay un intento de ocuparse por este conjunto de preguntas propias 
de la “teoría de la acción”, intento desarrollado de modo explícito y 
sistemático, aun cuando no se asuma que ella “preceda” a la filosofía 
moral.

La posición según la cual en Kant habría una “teoría de la acción” 
se ha hecho, tal como ya se dijo más arriba, cada vez más frecuente en 
los últimos años (Cfr. supra n. 3). Ella, a su vez, ha estado relacionada en 
la mayoría de los casos con una tendencia a vincular a Kant, de manera 
más o menos deliberada o consciente, a la tradición que en la filosofía 
contemporánea se ha denominado como “teoría causal de la acción” 
(Willaschek, 1992: 250), tradición que tiene, hasta el día de hoy, un papel 
preponderante en tal ámbito de la “filosofía analítica de la acción” y 
que fue particularmente revitalizada a partir de los trabajos de Donald 
Davidson. Según Davidson mismo, el objetivo central de su seminal 
trabajo “Actions, reasons and causes” (ACR) habría sido “defender la 
posición antigua y de sentido común de que la racionalización es una 
especie de explicación causal” (Davidson, 1963: 3).

El vínculo que pretenden ver varios autores recientes entre Kant y 
la concepción “causal” de la acción parece, a primera vista, ser sugerido 
fuertemente por los textos de Kant mismo, toda vez que él hace frecuente 
uso del vocabulario causal en su filosofía práctica. Así, por ejemplo, 
define a la “facultad de desear” (Begehrunsvermögen) como “la capacidad 
de los seres vivos de ser, por medio de sus representaciones, causa de la 
realidad de los objetos de esas representaciones” (AA 05 9, 21). Lo mismo 
ocurre en varios pasajes en que Kant caracteriza el concepto de voluntad 
(Wille) como una forma de causalidad (AA 04 446, 7-8; AA 05 32, 11-12; 
AA 05 15, 10-19). Mucho más importantes que estos pasajes han sido 
para la tradición de autores que defiende la posición del Kant causalista 
un conjunto de pasajes provenientes de la filosofía teórica de Kant en 
el que Kant parece dar una suerte de definición ad-hoc del término 
“acción” (Handlung). Todos estos pasajes están situados en un contexto 
en el que Kant se refiere al poder de eficacia causal que corresponde a 
la sustancia (A 205/B 250; AA 28 564, 33-565, 1). Como ha destacado ya 
V. Gerhardt, este uso del término Handlung corresponde con claridad 
a una suerte de traducción kantiana del término latino actio, empleado 
en ocasiones, especialmente en el ámbito de la discusión sobre filosofía 
de la naturaleza, tal como se hace con su derivado en el castellano y 



177Kant y Hegel sobre la naturaleza de la acción intencional

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

a diferencia de lo que ocurre en el uso correcto del término alemán 
Handlung, para designar el efecto que puede tener un determinado 
objeto (i.e. una sustancia) sobre otro determinado objeto, conjunto de 
objetos o sobre un estado de cosas. De tal manera, no resulta extraño en 
castellano hablar de la “acción de un remedio” o indicar que una droga 
“actúa sobre el sistema nervioso”, mientras que tales usos son, salvo en 
contextos técnicos como los que se dan en textos de filosofía, impensables 
en lengua alemana bien hablada, toda vez que en ella sólo los seres 
humanos son capaces de Handlung.4 Similar traducción, impropia desde 
la perspectiva del genuino significado Handlung en alemán, realiza Kant 
del término latino operatio, al hablar, por ejemplo, en el contexto de su 
caracterización de las facultades de la “acción del entendimiento”, la 
“acción de la imaginación”, la “acción de las facultades cognitivas” o 
de la “apercepción”.5 Así las cosas, no es de extrañar que autores como 
Kaulbach incluyan dentro del ámbito de lo que se podría dar en llamar 
“teoría de la acción de Kant” también el análisis de estas prestaciones o 
actos de las distintas facultades.

Apoyados en esta masiva evidencia del uso kantiano de vocabulario 
causal en sus obras prácticas y sobre todo en la supuesta “definición” 
por parte de Kant del concepto de “acción” como “relación del sujeto 
de la causalidad al efecto” (A 205/B 250), muchos, sino todos los autores 
que defienden la hipótesis de que habría una teoría de la acción en los 
textos de Kant han sustentado, como se ha dicho más arriba, que Kant 
habría sido un representante avant la lettre de lo que hoy se ha dado 
en llamar como “teoría causal de la acción”. Tal interpretación no sólo 
reportaría el beneficio de ajustarse a los textos citados anteriormente, 
sino que también tendría la ventaja de presentar a Kant como un autor 
vivo en el debate actual en torno al concepto de acción intencional, 
debate en el cual las concepciones “causalistas” parecen ser, a partir de 
los trabajos de Davidson, ampliamente dominantes. Así las cosas no es 
infrecuente encontrar en la literatura secundaria comparaciones entre 
Kant y Davidson en el plano de la teoría de la acción que buscan dar 
cuenta de la presunta cercanía entre ambos autores, ya sea en el planteo 
general, ya sea en aspectos específicos (Meerbote, 1982; Willaschek, 1992 
y Petersen, 2009). En esta primera parte del texto quisiera mostrar por 

4 	 Sobre este punto Cfr. Vigo (2008).
5 	 R 2142. Al respecto véanse las observaciones de Brandt (1991: 53-54); 

Wolff (1995: 23-24) y Zimmermann (2011: 80 y ss.).



178 Luis Placencia García

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

qué esta interpretación no resulta para nada afortunada a la hora de 
dar cuenta de las ideas centrales que orientarían la concepción kantiana 
de la acción, sino que, de hecho, se trata de una interpretación errada, 
pese a lo cual, las ideas expuestas por Kant en torno al concepto “acción 
intencional” no sólo son sumamente actuales, sino que en cierta medida 
pueden colaborar a defender posiciones alternativas a la teoría causal de 
la acción, posiciones que, a su vez, poseen, a mi juicio, amplias ventajas.

Para ello, no obstante, es necesario dar un paso previo, que en esta 
discusión suele, lamentablemente, no darse. A ello me dedicaré en el 
siguiente apartado.

2.2) ¿Qué es una teoría causal de la acción?
Curiosamente las diferentes atribuciones de “causalismo” a Kant no 

vienen acompañadas de una determinación precisa del significado de ese 
obscuro término. Por cierto, puede decirse, como hace Willaschek, que 
Kant sostiene que las “razones son causas” (Willaschek, 1992: 250), y con 
ello intentar vincular, tal como lo hace el mismo Willaschek, a Kant con 
la teoría causal-reductiva de Davidson, en tanto en cuanto este último 
presenta justamente como el núcleo de su posición la afirmación según 
la cual las razones serían causas (Willaschek, 1992: 307). Pero un estudio 
detallado de la teoría de Davidson, así como de las variantes principales 
de lo que se ha dado en llamar “teoría causal de la acción” y que yo 
llamaré aquí, por razones que espero queden claras en el curso de este 
trabajo “teoría causal-reductiva de la acción”, permite atisbar de modo 
evidente, a mi juicio, las enormes diferencias que hay entre este enfoque 
y el modo en que Kant aborda el problema de la acción intencional. Aún 
más, un estudio somero de la obra de Davidson permite darse cuenta 
de que la tesis según la cual las razones son causas vale para él de un 
modo sumamente cualificado, que ya no es sin más imputable a Kant. 
Contrario sensu, puede decirse que muy probablemente el modo en que 
Kant entiende el término “causalidad” en los pasajes antes citados es 
lo suficientemente indiferenciado como para calzar con interpretaciones 
de la tesis de que las razones son causas que incluso los contradictores 
de Davidson estarían dispuestos a aceptar. En lo que sigue intentaré 
mostrar, basándome en el caso paradigmático de Davidson y en 
concreto de la primera versión de su teoría expuesta en ACR, los 
elementos que constituyen el núcleo de la posición causal-reductiva. 
Una vez establecido ese punto, intentaré dar cuenta de las dificultades 



179Kant y Hegel sobre la naturaleza de la acción intencional

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

que existen para atribuirle ese modelo a Kant, para luego referirme 
brevemente a las características esenciales del modelo kantiano.

2.2.1) El modelo de Davidson y la teoría causal-reductiva de la 
acción:
El objetivo primario de Davidson en ACR es, según indica él mismo, 

proveer una argumentación que defienda la posición según la cual la 
racionalización de una acción es una especie de explicación causal. 
Davidson sostiene entonces:

i) La justificación de una acción, i.e. su racionalización, es un tipo de 
explicación causal. (Davidson, 1963: 3).

 
Como bien destaca el mismo Davidson, la posición contenida en (i) 

es, con toda probabilidad, una posición de sentido común, en tanto en 
cuanto pareciera ser que desde el punto de vista prefilosófico la noción 
de acción intencional se encuentra directamente vinculada con la idea 
de que nuestras razones para actuar de tal o cual modo poseen algún 
tipo de eficacia causal que explica la ocurrencia de la acción. Incluso, 
contra lo que sostiene Davidson (Davidson, 1963: 3 n. 3), es probable 
que varios de los autores que él piensa que están en contra de esta 
tesis, en rigor no tengan problemas para aceptarla al menos de modo 
cualificado (Anscombe, 1963: 87; Horst, 2012: 34 n. 46). De ser esto así, 
no es precisamente la aceptación de (i) lo propio del modelo causal-
reductivo que defenderá Davidson, más allá del hecho de que él mismo 
pareciera plantear sus diferencias con las concepciones alternativas de la 
acción desde esa perspectiva.

Una revisión del texto de Davidson permite confirmar lo anterior. 
La posición de Davidson, en rigor,  no sólo consiste en afirmar (i), sino 
que además intenta hacer esto sin abandonar otras dos posiciones que 
parecen a primera vista anular esta tesis (i), sc.

ii) la racionalización provee un tipo de explicación que apela a una 
conexión lógico-conceptual entre explanans (deseos, creencias, etc) y 
explanandum (la acción) y

iii) una conexión lógico-conceptual es diferente de una conexión 
causal, en tanto en cuanto en una conexión causal se establece una 



180 Luis Placencia García

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

conexión “independiente de las descripciones” (extensional) entre dos 
eventos diferentes, mientras que en una racionalización se establece 
una conexión lógico-conceptual dependiente de las descripciones de los 
relata.

La tesis (iii) que destaca el carácter intencional o, según la expresión 
de Davidson, “cuasi-intencional” de las explicaciones de acciones 
(Davidson, 1963: 5 n. 3), es crucial, pues es justamente este carácter lo 
que explica, por ejemplo, que podamos decir que Edipo no desposó a 
Yocasta porque quiso casarse con su madre, sino que desposó a Yocasta 
porque quiso casarse con la reina de Tebas, de modo tal que la acción es 
intencional bajo la segunda descripción (“casarse con la reina de Tebas”), 
mas no bajo la primera (“casarse con su madre”), sin que se trate aquí 
de dos acciones distintas. Se trata, como se ve, de la misma acción, de 
la cual decimos en un caso que es intencional y en otro que no. Pero es 
también justamente la tesis (iii) la que genera importantes dificultades 
para la posición de Davidson, pues ella admite que la explicación de una 
acción es de carácter intencional, mientras que la relación causal que 
hay entre eventos es, como Davidson destaca, de carácter extensional, 
i.e. independiente de descripciones. Esto dificulta, entonces, sostener 
la posición (i), al menos sin ulterior cualificación de alguna de las tesis 
mencionadas aquí.

El equilibrado intento de dar cuenta del doble carácter lógico-
conceptual y causal-eficiente que debe estar involucrado en una 
explicación de una acción es lo que Davidson tiene en mente a la hora 
de proveer la definición de acción intencional que ofrece en ACR; 
definición que apela justamente a dos condiciones, cada una de ellas 
necesarias, mientras que ambas son, de acuerdo con la posición de 
Davidson, tomadas juntas, suficientes, para dar cuenta del concepto de 
acción. La primera condición es la de que la acción en cuestión debe 
ser racionalizada por una “razón primaria”. Una razón primaria es un 
mixto compuesto de una proactitud y una creencia, tal como el mismo 
Davidson lo indica en el siguiente texto en que define lo que es una 
razón primaria:

C1: “R es una razón primaria por la que un agente realizó la acción 
A bajo la descripción d sólo si R consiste de una proactitud del agente 
hacia acciones con una cierta propiedad y una creencia del agente de 
que A bajo la descripción d tiene esa propiedad” (Davidson, 1963: 4).



181Kant y Hegel sobre la naturaleza de la acción intencional

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Ahora bien, la tesis que Davidson presenta como la principal tesis a 
defender en su ensayo puede entonces expresarse como sigue:

     
C2. “Una razón primaria de una acción es su causa” (Davidson, 

1963: 12).

C1 y C2 mencionan las dos condiciones que definen, de acuerdo a 
Davidson, el concepto de “acción intencional”. En virtud de estas dos 
condiciones podría formularse la siguiente definición: “Una acción es 
intencional si y sólo si a) es racionalizada por una razón primaria, y b) 
es causada por esa razón primaria”. Ahora bien, por medio de estas 
condiciones, entonces, Davidson pretende proveernos de una definición 
reductiva del concepto de “acción intencional”. Por definición reductiva 
entiendo aquí una definición que intenta reconducir un concepto que se 
considera derivado a otros conceptos más primitivos o fundamentales, 
operando estos últimos a su vez como condiciones necesarias (tomadas 
por separado) y suficientes (tomadas todas juntas) del definiendum, no 
siendo ellos mismos a su vez definidos por el definiendum. Un punto 
esencial de las definiciones reductivas que es satisfecho también por la 
definición de Davidson y que resultará crucial, es que las condiciones 
deben ser lógicamente independientes, i.e. la satisfacción de la una no debe 
llevar consigo la satisfacción de la otra (Davidson, 1974: 233). Dicho de 
otra manera, una razón primaria puede racionalizar una acción, sin ser 
su causa, mientras que un evento e1 puede causar otro evento e2, que 
bajo una cierta descripción puede ser caracterizado como una acción, sin 
que e1 racionalice a e2.  

Para mayor precisión, entonces, formularé las condiciones que debe 
satisfacer una definición reductiva, condiciones que la definición de 
Davidson al menos en primera instancia aspira a satisfacer:       

I.- D es una definición reductiva si y sólo si en D un concepto dado X 
es reducido a otros conceptos fundamentales Y, Z que definen a X, sin ser 
definidos ellos mismos por X, de modo tal que Y y Z son comprensibles 
sin remitir a X, mas no viceversa.

 
II.- Los conceptos fundamentales que definen a X en D, es decir Y 

y Z son lógicamente independientes entre sí, es decir, la satisfacción de 
una de las condiciones no implica necesariamente la satisfacción de la 
otra condición.



182 Luis Placencia García

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

La provisión de una definición como esta y no la defensa de (i) es 
justamente el objetivo central de una teoría causal-reductiva como la 
de Davidson (al menos en su primera versión en ACR). Por esta razón 
he denominado a esta teoría como una teoría causal-reductiva y no 
meramente como “causalista”. Esta teoría causal-reductiva tiene además 
la ventaja de hacer compatibles las tesis (i), (ii) y (iii), que satisfacen, por 
un lado la idea de que las razones son causas, y por otro una teoría de 
la causalidad que separa este vínculo de la conexión lógico-conceptual. 
Es gracias a la explicación reductiva del concepto de acción intencional 
que se puede sostener tanto que la acción es explicada por medio de una 
conexión lógico-conceptual que no puede eo ipso ser una conexión causal, 
pero a la vez afirmar que lo que mienta esa conexión lógico-explicativa es 
lo mismo que está vinculado de modo causal-eficiente en la producción 
de una acción. Esto es sugerido por el mismo Davidson en varios pasajes 
de su obra. Por ejemplo, al responder a la objeción de que las razones, 
compuestas de disposiciones, proactitudes o estados como las creencias, 
no pueden ser causas, pues las relaciones causales son relaciones entre 
eventos, mientras que las disposiciones, las proactitudes o los estados 
no son eventos, Davidson sostiene lo siguiente:

La mención de una condición causal para un evento 
nos da una causa sólo bajo la asunción de que hubo un 
evento precedente. ¿Pero cuál es el evento precedente 
que causa una acción? En muchos casos no es para 
nada difícil encontrar eventos asociados con la razón 
primaria. Los estados y las disposiciones no son eventos, 
pero la arremetida de un estado o una disposición sí lo 
es. (Davidson, 1963: 11).

Ahora bien, de ser esto así, entonces en rigor Davidson no puede 
sostener sin más que las razones son causas, sino que más bien debería 
decir que eventos del tipo “el surgimiento de tal o tal disposición”, 
eventos que a su vez son mentados en racionalizaciones vía la mención 
de las disposiciones, son en rigor las causas de acciones. Como ha 
indicado Ralf Stocker, para Davidson, en rigor, no son las razones las 
causas, sino que el dar una razón, una racionalización, da una idea del 
tipo de causa que una acción tiene (Stoecker, 1993: 276). Davidson ha 
respondido interesantemente a este punto, aceptando la objeción de 
Stoecker, pero haciendo notar que se debe distinguir entre dos usos de la 



183Kant y Hegel sobre la naturaleza de la acción intencional

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

palabra “causa”, uno estricto, en virtud del cual sólo se puede sostener 
que los eventos son causas, y uno amplio en el que son pensables “otras 
causas”. Así agrega Davidson en relación a la observación de Stoecker 
“estoy de acuerdo en que usando la palabra ʻcausaʼ como lo hace 
Stoecker y ʻrazonesʼ como yo lo hago en ʻActions, reasons and causesʼ, 
las razones no son causas” (Davidson, 1993: 288). Por cierto, Davidson 
procede en la cita como si él mismo no empleara la palabra “causa” 
como lo hace Stoecker, pero es justamente esa también su posición y 
su uso de la palabra, ya que en estricto rigor sólo los eventos pueden 
ser causas de modo tal que las racionalizaciones sólo pueden merecer 
esta denominación de un modo derivativo y cualificado, sc. como 
descripciones de eventos que son causas o bien como descripciones que 
nos remiten a las causas. Por supuesto si esto es así, como creo que lo 
es, la tesis según la cual las razones son causas vale en un sentido muy 
cualificado, que por cierto no corresponde a aquel en que la palabra 
“causa” se emplea de modo más propio.   

Esto obviamente tiene un impacto importante para la posición de 
quienes, basados en los textos kantianos citados más arriba, han sugerido 
que la posición de Kant sería “muy cercana” a la da Davidson y han 
sugerido que ello, entre otras cosas, hace de Kant un causalista debido 
a que él sostendría que las “razones son causas”. Un estudio de las 
condiciones bajo las cuales Davidson puede dar cuenta de esa posición 
deja en evidencia que su tesis vale de un modo muy cualificado, sc. A) 
bajo el supuesto de que las racionalizaciones o justificaciones de las 
acciones se refieren a lo mismo que es mentado en una relación causal 
entre eventos o que al menos remiten a ello, B) bajo el supuesto de que 
las relaciones causales sólo pueden tener lugar entre eventos, C) bajo el 
supuesto por tanto de que las acciones son eventos, cuyas causas pueden 
ser identificadas apelando a razones. Todos estos supuestos adquieren 
sentido en el marco de un esfuerzo por dar una explicación reductiva 
del concepto de “acción intencional”, explicación que no parece ser tan 
fácilmente identificable con la posición de Kant, tal como se verá con 
claridad, según espero, en el apartado  que sigue.

2.3) Kant y su concepción no reductiva de la acción intencional
No existen textos en que Kant haga tema explícito de su investigación 

el concepto de “acción intencional”. Curiosamente, en los pasajes en que 
Kant se refiere temáticamente al concepto de Handlung, lo hace empleando 
la palabra en un sentido al menos parcialmente incompatible con el de 



184 Luis Placencia García

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

“acción intencional”, ya que el objeto de dichos pasajes es la noción de 
substancia en tanto en cuanto es capaz de producir cambios por medio 
de su actividad (Tätigkeit) y su fuerza (Kraft), mas no en tanto en cuanto 
esos cambios son producidos intencionalmente. De hecho, en esos pasajes 
se emplea la palabra para hablar de eventos que no admiten ninguna 
descripción bajo la cual ellos puedan ser calificados como “intencionales” 
(por ejemplo el sol calentando una piedra). Por ello mismo es curioso 
que la investigación kantiana haya insistido tan frecuentemente en ir a 
buscar a esos textos el significado del término Handlung en Kant tal y 
como este debería ser empleado ahí donde la referencia del mismo ya no 
es el mero cambio producido por substancias en función de sus poderes 
causales, sino más bien al menos el movimiento intencional de agentes 
capaces de praxis.

Tampoco se puede hallar en el corpus kantiano un tratamiento 
explícito y sistemático que sirva para responder de esa manera a todas 
las preguntas que se indicaban en el texto de Willaschek antes citado 
(Willaschek, 1992: 13). Por esta razón he preferido hablar en esta 
presentación de una “concepción” de la acción en Kant y no de una 
“teoría”, intentando llevar al concepto de esta manera la diferencia 
que habría entre lo que podemos reconstruir en Kant, que ciertamente 
no es un conjunto de tesis sistemáticamente ordenadas en las que 
explícitamente se responda los problemas fundamentales del concepto 
de acción intencional, ni mucho menos una teoría que él mismo haya 
defendido explícitamente, y lo que por otra parte en los términos del 
mismo Willaschek, podríamos denominar con cierta rigurosidad como 
una teoría. Ahora bien, dar cuenta completa de esta posición requeriría 
más espacio del que puedo emplear aquí. Con todo, me parece que la 
posición de Willaschek, que considero la más sólida de entre quienes 
intentan explicar el concepto de “acción intencional” en Kant a partir de 
la definición de Handlung como relación del sujeto de la causalidad al 
efecto, ya ha sido desmontada al menos en buena medida al ser puesto 
en cuestión el vínculo que él intenta hacer entre la estrategia de Kant y 
aquellas más propias de un enfoque causal-reductivo. En lo que sigue 
intentaré mostrar que pese a que Kant no nos provee de ningún análisis 
ni tratamiento explícito del concepto de “acción intencional” y que pese 
a que no elabora una respuesta sistemática a todas las preguntas que 
indicaba Willaschek, sí se pueden hallar en sus textos los indicios para 
reconstruir la posición que Kant tomaría frente a una estrategia como la 
de Davidson.



185Kant y Hegel sobre la naturaleza de la acción intencional

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

En primer lugar debe destacarse que existe una buena razón 
metafilosófica para pensar que Kant muy probablemente no habría 
simpatizado con un enfoque reductivo como el de Davidson. Se trata de 
su posición general sobre la naturaleza de las definiciones en filosofía.  
En efecto, Kant sostiene en reiteradas ocasiones, y ya incluso en el 
así llamado período “precrítico” que las definiciones no son posibles 
en filosofía (A 727/B 755-A 728/B 756; A 728/B 756; AA 09 142, 20-22; 
AA 24 915, 23-29). En vistas a mostrar eso él realiza una suerte de 
“tipología” de conceptos, que le permitirá distinguir entre conceptos 
que son definibles, y conceptos de los que no se puede dar definición, 
quedando los conceptos filosóficos en este segundo grupo. El sentido 
de esta tipología es el de mostrar que cierto tipo de conceptos, a saber 
justamente aquellos que son de interés filosófico, presentan dificultades 
que cierran estructuralmente la posibilidad de alcanzar genuinas 
definciones de los mismos. De esta manera Kant distingue en la KrV 
cuatro tipos de conceptos: conceptos empíricos (v.gr. oro, agua), dados 
a priori (v.gr. sustancia, causa, derecho, equidad), pensados de modo 
arbitrario ex datis a posteriori (v.gr. un reloj marino) y matemáticos 
(triángulo, recta), pudiéndose dar definiciones sólo de los que caen bajo 
el último tipo recién enunciado. Para mostrar lo anterior, el filósofo de 
Köningsberg intenta dar ejemplos. Kant comienza su análisis tipológico 
con los primeros tipos de conceptos mencionados recién, i.e., los 
conceptos empíricos. Así por ejemplo, dado el concepto de oro, puedo 
pensar en él, sostiene Kant, una serie de notas, mas nada me asegura 
que se hayan pensado todas las que le corresponden, de suerte que la 
completud necesaria para que la definición sea efectiva, no se alcanza 
(A 728/B 756). Kant busca aquí hacer ver que por mucho que ampliemos 
la cantidad de notas en el análisis, la definición es siempre imposible, 
por cuanto siempre (por principio) se puede descubrir una nota más 
del objeto (dicho en otras palabras, el concepto debe ser analizado para 
su definición, más el análisis no está completo, ni puede estarlo). Por 
ejemplo, puedo definir el oro, por medio de la inspección de la distintas 
notas que puedo hallar en el concepto, como un “metal amarillo, el más 
dúctil y maleable de todos y uno de los más pesados, sólo atacable por 
el cloro, el bromo y el agua regia; se encuentra siempre en la naturaleza 
y es uno de los metales preciosos, su número atómico es 79 y su símbolo 
es Au”. Sin embargo, esta definición por más que trata de ser completa, 
puede sin duda dejar elementos fuera. Así, por ejemplo, podría hallarse 
otro elemento químico al que fuera vulnerable el oro, cosa que, sin duda 



186 Luis Placencia García

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

alguna, podría traer interesantes consecuencias desde la perspectiva 
de quien investiga esos fenómenos, mostrándose la incompletud, de 
la definición. Y es posible, por lo demás, que se encuentre algún otro 
metal que cumpla con la totalidad de las características (salvo las 
convencionales, v.gr., el símbolo que lo caracteriza en la tabla periódica), 
y algunas otras más (por ejemplo que se fundiera a una temperatura 
mucho más alta, que fuera más resistente, etc.), lo cual mostraría 
nuevamente que la definición no fue completa. Del mismo modo 
que en el caso de los conceptos dados ex datis a posteriori tampoco los 
conceptos dados ex datis a priori son definibles. La razón nuevamente es 
que el carácter dado del objeto impide que se pueda alcanzar un análisis 
completo del mismo.

Aunque Kant no haya mencionado el concepto de “acción 
intencional” entre sus ejemplos, me parece claro que él en ninguna 
circunstancia lo habría calificado como un concepto construido, toda 
vez que los conceptos construidos corresponden a conceptos arbitrarios 
generados por síntesis que, por lo tanto, parecieran no ser conceptos 
que deban estar necesariamente disponibles en toda lengua o en toda 
cultura. No ocurre lo mismo, claramente, con el concepto de acción 
intencional, así como con el concepto de “saber” que lo que ocurre con 
conceptos como “democracia”, “reloj marino” o el de“off-side”.  De 
ser esto así, Kant habría excluido de suyo la posibilidad de definir el 
concepto en cuestión, marginándose de esa manera del marco de sentido 
que permite una estrategia causal-reductiva.

Esto tiene ya de entrada la gran ventaja de que deja a Kant fuera 
del alcance de las severas críticas que se han hecho en el marco de la 
discusión contemporánea a las teorías causal-reductivas del concepto 
de acción intencional, en tanto en cuanto ellas serían incapaces de 
responder a contraejemplos del tipo que se ha dado en llamar “cadenas 
causales deviantes”. Este problema de las cadenas causales deviantes fue 
presentado, entre otros, por el mismo Davidson en un ensayo titulado 
“Freedom to act” y consiste en casos que satisfacen las dos condiciones 
de la definición de acción intencional que da Davidson en ACR, pero que, 
no obstante, parecen no calificar como casos de acciones intencionales. 
Davidson presenta el siguiente ejemplo, que corresponde al tipo de 
deviancia causal más difícil de tratar: un escalador quiere deshacerse 
del peso y del peligro de sostener a otro escalador con una cuerda y 
sabe que soltando la cuerda se puede librar del peso y del peligro. Esta 
creencia y este deseo podrían ponerlo nervioso de modo tal que soltara 



187Kant y Hegel sobre la naturaleza de la acción intencional

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

la cuerda, y no obstante esa acción no sería algo que él haya escogido, ni 
tampoco una acción intencional. (Davidson, 1973: 79).

Más allá de los intentos de hallar una definición reductiva resistente 
a contrajemeplos del tipo de las cadenas causales deviantes, intentos que 
han ordenado parte importante de la agenda de la teoría de la acción 
contemporánea, me parece que existe una razón análoga a aquella 
presentada por Kant para rechazar los intentos por definir conceptos 
filosóficos, que funciona de modo muy eficaz para mostrar por qué en 
el caso del concepto de acción intencional esos intentos deben fracasar.6 
Este argumento sostiene que para definiciones reductivas como la que da 
Davidson del concepto de acción intencional, no resulta posible evitar la 
convergencia accidental de la satisfacción de las condiciones expresadas 
en la definición. Con esto se quiere decir lo siguiente: el que el contenido 
de aquello que hago coincida con el contenido de mi intención es siempre 
independiente del hecho de que mi acción sea causada por mi intención. 
Y no obstante, pareciera ser que nuestro uso del término “acción 
intencional”, i.e. nuestra concepción prefilosófica del mismo, así como 
la concepción filosófica, exigen que esta convergencia no sea accidental. 
Esto, por cierto, no parece ser el caso en todos los conceptos, de modo 
que con esta posición no se quiere sostener que todo análisis reductivo de 
conceptos es inadecuado, sino que sencillamente se plantea que existen 
conceptos para los cuales el análisis reductivo es inadecuado. El centro 
del problema parece ser entonces que el concepto mismo reclama que la 
satisfacción de las condiciones no corra por vías diferentes, de modo que 
la satisfacción de las mismas no pueda ser accidental, i.e. que no pueda 
ocurrir que las condiciones se satisfagan por razones o por vías distintas 
que permitan que ellas coincidan accidentalmente. Pero el proyecto 
reductivo justamente implica, por su propia naturaleza, el intento de 
reconducir los conceptos del definiendum a conceptos más básicos, 
que serían justamente los del definiens y que, por ser una definición 
reductiva lo que ella es, deben poder ser satisfechos por separado o 
de modo independiente de acuerdo al requisito de independencia 
lógica de las condiciones de una definición tal. Cuando ello no ocurre 
y se establece un vínculo entre ambas condiciones, de modo tal que 
una se hace dependiente de la otra, entonces es ello señal de que se 
ha abandonado la esfera de la definición reductiva. Este argumento es 

6 	 Este argumento ha sido ya expuesto por D. Horst. Cfr. (Horst, 2012).



188 Luis Placencia García

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

estructuralmente muy similar al de Kant. En ambos se trata, en primer 
lugar, de identificar una tipología de conceptos para luego mostrar 
que existen conceptos que, por ser del tipo que son, poseen entonces 
una estructura que los hace indefinibles. Sea por el carácter dado del 
concepto en relación al requerimiento de completud, o bien sea por la 
necesidad de coincidencia no accidental entre las notas, lo claro es que 
pareciera ser que desde la perspectiva de Kant y desde la perspectiva 
sistemática el enfoque reductivo-causal no parece ser el más adecuado.

Si se revisan, además, las condiciones bajo la cuales la tesis (i) tiene 
el sentido cualificado que tiene para Davidson, se verá que no existe 
evidencia textual ni razones sistemáticas dentro de la obra de Kant para 
sostener que él podría haber suscrito ninguna de las tres condiciones. En 
efecto no existe evidencia que permita sostener que Kant haya sostenido 
ni que la causalidad es una relación entre eventos (de hecho pareciera ser 
más bien, tal como lo ha indicado la reciente investigación de E. Watkins, 
que hay una serie de argumentos de Kant que no son comprensibles bajo 
este presupuesto),7 ni tampoco que las acciones mismas son eventos. 
Pero es obvio que sin estos presupuestos no sólo no se puede sostener 
la variante cualificada de (i) que es defendida por Davidson, sino que 
de hecho el enfoque reductivo-causal mismo pierde sentido, toda vez 
que la idea de la reducción del concepto de acción a otros conceptos 
fundamentales parece presuponer que ella debe ser interpretada, tal 
como ocurre en buena parte de la filosofía analítica contemporánea, 
como un tipo de evento causado de una peculiar manera y explicado 
con recurso a razones.  

Pero no todo el análisis que podemos hacer a partir de los textos de 
Kant se agota en una toma de distancia de las posiciones contemporáneas 
de corte causal-reductivo. Existen buenas razones para pensar que Kant 
sostuvo una posición positiva sobre el concepto de acción intencional que 
no corresponde al enfoque reductivo-causal defendido por Davidson y 
que opera sobre bases que hacen quedar fuera de lugar a este enfoque. 
En mi opinión, el punto de partida para comprender la posición de 
Kant es el siguiente: Kant sostuvo que todas las acciones ocurren según 
(nach) máximas (AA 28 678, 25-26). Esta es una tesis para la cual existe 
evidencia textual, pese a que la misma no es abundante y, lo cual es aún 
más problemático, se basa principalmente en el legado manuscrito de 

7 	 Al respecto (Watkins, 2005: 230 y ss.).



189Kant y Hegel sobre la naturaleza de la acción intencional

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Kant, en concreto, en sus lecciones. Probablemente esa escasez y algunas 
indicaciones de Kant en textos similares que podrían ser interpretadas 
en contrario han llevado a algunos autores del ámbito de la Kant-
Forschung a defender la tesis exactamente opuesta (Albrecht, 1994: 
130). Albrecht llega a sostener, de hecho, basándose principalmente en 
pasajes de la Pedogogía, que para Kant no sólo ocurre que no toda acción 
ocurre según máximas, sino que incluso habría un deber de formarse 
máximas. No obstante, y más allá de la evidencia textual en contra que 
pueda haber, la tesis que defiendo aquí no sólo es defendida por Kant 
de modo explícito, sino que es un corolario de una serie de exigencias 
de su filosofía moral. Así, por ejemplo, la tesis mencionada se sigue del 
hecho de que para Kant todas las acciones deben poder ser evaluadas 
moralmente, puesto que Kant mismo indica que no hay acciones que 
no posean la cualidad de ser buenas o malas (AA 06 22, 19) junto con 
sostener que el imperativo categórico, que es un criterio de evaluación de 
máximas, es el canon del enjuiciamiento moral de todas las acciones (AA 
04 428, 5-7). Si estas premisas son correctas, como parece ser evidente 
a partir de los textos de Kant, entonces la primera tesis que podríamos 
indicar como propia de la concepción kantiana de la acción es la de que 
todas las acciones ocurren según máximas. Ahora bien, ¿qué significa 
exactamente esto? Para responder esta pregunta debe tenerse en cuenta 
que Kant se orienta a la hora de referirse a lo propio del concepto de 
acción intencional a partir de una estrategia que intenta destacar 
que el ámbito de la acción intencional es abierto ahí donde podemos 
dar respuesta de modo particular a la pregunta “¿por qué?”. De esta 
manera, la respuesta a la pregunta “¿por qué?” que interesa desde el 
punto de vista de la acción intencional corresponde a lo que Kant llama 
en su filosofía práctica como una “máxima”, i.e. un principio subjetivo 
de la acción.8 Una máxima es, de esta manera, ante todo un principio 
según el cual una acción puede ser calificada como “intencional”, o para 
ponerlo en la jerga contemporánea, la máxima corresponde al tipo de 
descripción bajo la cual una acción intencional. Como es sabido, esta es 

8 	 La conexión entre la pregunta ¿por qué? y la noción de “acción 
intencional” es explotada de notable manera por Anscombe, quien pasa por 
ser una de las opositoras más relevantes a la teoría causal de la acción. A mi 
modo de ver, las ideas desarrolladas por Anscombe (1963) guardan una cercanía 
mucho mayor con las posiciones de Kant que las ideas que hemos analizado de 
Davidson.



190 Luis Placencia García

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

una de las tesis fundamentales de la teoría de la acción contemporánea, 
y ha sido defendida de diversas maneras por filósofos como Anscombe y 
Davidson. En el caso de Kant, la idea parece ser la siguiente: intencional 
es una acción cuando ante la pregunta ¿por qué? apelamos a una 
máxima como respuesta. La idea parece coincidir perfectamente con 
una segunda tesis de la concepción kantiana de la acción, que también 
es defendida por Kant en algunos textos, sc. la tesis según la cual una 
máxima es la premisa mayor de un silogismo práctico (AA 28 678, 20-
24).9 De esta manera toda acción intencional sería reconducible a una 
máxima que cumple la función de, al menos en cierto nivel de análisis, 
explicar o justificar esa acción y de ser el principio a partir del cual se 
interpreta su producción. La posición reductiva es favorecida por una 
decisión no aclarada de tratar las acciones como eventos, decisión que 
Kant mismo no parece haber tomado. Como se ve entonces, para Kant el 
concepto de acción intencional no es explicado reductivamente de modo 
que sea reconducido a conceptos más fundamentales, sino que es él 
mismo un concepto fundamental irreductible a otros, lo cual por cierto 
no significa que no puede ser analizado ni explicado parcialmente por 
referencia a otros. Este concepto fundamental juega un papel central, 
en tanto en cuanto es el concepto que abre el ámbito en el cual los seres 
humanos son capaces de interpretar su vida desde la perspectiva moral. 
Entender el concepto de acción intencional no significa, de acuerdo a 
Kant, reducir este concepto a otros más básicos, sino dar cuenta de las 
condiciones que permiten la manifestación de la esfera moral.

Esto último permite referirse brevemente a un aspecto esencial, que 
yace a la base del surgimiento de la idea de una estrategia reductiva de 
elucidación del concepto de acción intencional. La pregunta que está 
a la base de la posición de Davidson, tal y como él mismo, de hecho, 
lo reconoce en varios textos, es la pregunta por la diferencia que existe 

9 	 Esta tesis además coincide con la mejor explicación sobre la procedencia 
del término “máxima” en Kant, según la cual él proviene de la designación 
que se empleaba en la lógica escolar de la época para el término mayor de un 
polisilogismo. Como se sabe, Baumgarten, cuyo manual empleaba Kant en sus 
lecciones de ética, designaba a tal “premisa” en el caso del silogosimo práctico 
como “máxima” (maiores propositiones syllogismorum practicorum). Cfr. Ethica 
Philosophica § 246. Para diferentes versiones de esta tesis histórica Beck (1960: 81), 
Bubner (1982: 200), Höffe (1977) y  Timmermann (2003: 179). Para las diferentes 
interpretaciones de este punto, Schwartz (2006: 25-27).



191Kant y Hegel sobre la naturaleza de la acción intencional

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

entre un movimiento y una acción intencional. Se trata, finalmente, de 
la pregunta de Wittgenstein en las Investigaciones filosóficas (§ 621). Como 
resulta claro, espero, a partir de lo que he dicho anteriormente, esa 
forma de plantear el problema no es la de Kant. Para Kant el problema 
de la acción intencional aparece, de modo breve y conciso, en el marco 
del análisis de un tipo de entidad que no puede ser tratado puramente 
en el marco de la ontología de los “objetos”, sc. la acción moral. Desde 
ese punto de vista, ni los agentes son substancias, ni las acciones son 
eventos, ni las razones causas de eventos. El uso de ese repertorio para 
explicar el concepto de acción correspondería, me parece que pensaría 
Kant, a un error categorial.

Ahora bien, la conexión de las acciones con un orden de justificación 
expresado en la figura del silogismo práctico parece remitir a un orden 
de principios que sostienen a las mismas. En efecto, las máximas 
parecen requerir, justamente por ser ellas los principios a los que remite 
la pregunta ¿por qué?, la generación de una cadena justificatoria y 
explicativa de la acción, que haría que la respuesta a la pregunta ¿por 
qué? no quede flotando en el vacío. Kant no parece, en primera instancia, 
haber puesto mayor atención a las complejidades de este proceso, toda 
vez que evidentemente él no parece, contra lo que han sostenido algunos 
intérpretes, estar interesado en desarrollar una suerte de “teoría de las 
máximas”, tal como han hecho notar algunos especialistas (Bubner, 
1998: 552; Gillessen, 2014: 52). Con todo, a lo largo de su evolución 
intelectual, Kant comienza a prestar cada vez mayor interés al problema 
de la relación entre las máximas de cada acción y el principio que les 
confiere valor o disvalor moral. Esto lo lleva, a su vez, a otorgarle cada 
vez mayor relevancia sistemática al concepto de Gesinnung, que si bien 
es cierto aparece ya tímidamente en la Fundamentación y se hace cada 
vez más presente en el resto de las obras morales de Kant, es tratado con 
mayor detalle recién en la Religion. Es de destacar que Kant caracteriza 
el concepto de Gesinnung en la Religion justamente como una máxima, 
de suerte que podríamos decir entonces, que es un principio subjetivo 
de acción. No obstante, la Gesinnung no tiene el estatus de cualquier 
máxima, sino que corresponde a la “máxima superior” (oberste Maxime), 
tal como se puede apreciar en varios pasajes (AA 06 31, 23, AA 06 31, 
23, AA 06 36, 6, AA 06 66, 34). Es por ello que recientemente algunos 
autores la han llamado “máxima de segundo orden”, en tanto en cuanto 
su forma y función, como máxima que está a la base de las demás 
máximas, diferirían de las máximas “de primer orden”, que son aquellas 



192 Luis Placencia García

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

que dependerían en algún sentido de la Gesinnung (Schwartz, 2006: 131). 
La Gesinnung es, según Kant, el “primer fundamento subjetivo de la 
asunción de las máximas, sólo puede ser una y se refiere en general al 
uso completo de la libertad” (AA 06 25, 5-7).10 Ella, además, sólo tiene 
dos formas posibles: puede promover mi felicidad cuando me veo 
forzado a elegir entre ella y el deber —y en ese caso es mala— o bien 
puede ser bueno y establecer una relación de subordinación inversa 
(AA 06 36, 19-33). Esta máxima originaria, que por cierto reviste un 
carácter especialísimo y complejísimo en la obra de Kant, corresponde 
a una suerte de fundamento al cual quedan referidas las acciones y las 
máximas de primer orden de cada agente, en tanto ellas reflejan el modo 
en que éste ha configurado la totalidad de su vida y el modo en que 
concibe proyectivamente la totalidad de sus acciones. No se trata, por 
cierto, de un fundamento que determine causalmente las máximas de 
primer orden ni que las implique en sentido lógico (Gressis, 2011: 405), 
sino que más bien se trata de lo que podríamos llamar como una idea, 
que remite a un acto inteligible al que no tenemos acceso, pero al que no 
obstante quedan remitidas, a su vez, todas nuestras acciones en el plano 
ideal, al menos como totalidad proyectada de las mismas (La Rocca, 
2013: 143 y ss.). Las acciones que se remiten a la Gesinnung cumplen, 
entre otras cosas, el papel de una suerte de documento o indicio de 
la misma, que no obstante jamás la puede hacer visible ni objetivable 
sin resto en ellas. Y ello justamente pues en ella se trata de un tipo de 
fundamento de determinación que no se sitúa en el orden fenoménico, 
pero que es constitutivo para lo que aparece en él, dado que sin máximas 

10 	 La dependencia de las máximas de la Gesinnung muestra con claridad 
otro aspecto que diferencia de modo radical el modelo de concepción de la 
acción davidsoniano y el kantiano. En efecto, tal como ha puesto de relieve 
Rödl en una sugerente crítica a Davidson, la concepción de la acción de éste 
último reposa en un modelo que no puede explicar el carácter temporalmente 
duradero de las acciones en tanto ellas parecen subordinarse a un orden de “fines 
infinitos”, tal como los llama Rödl, i.e. de fines que son de carácter permanente 
(Rödl, 2007: 25 y ss.). Lo anterior debido a que en el modelo de Davidson las 
acciones estarían subordinadas a fines contingentes. Al subordinar Kant las 
máximas de cada acción a la Gesinnung, que tiene justamente la característica de 
ser un fundamento que acompaña de modo estable y permanente en el tiempo 
a las acciones, da muestras justamente de cuán lejana está su concepción de las 
máximas de la función que cumplen en Davidson las proactitudes, contra lo que 
han sugerido algunos autores recientemente (por ejemplo O. Petersen,2009).  



193Kant y Hegel sobre la naturaleza de la acción intencional

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

y sin “máxima de segundo orden” no tendríamos acciones intencionales 
(que una acción sea intencional depende de la presencia de una máxima, 
y las máximas de primer orden remiten a aquella de segundo).

Con esto, hemos visto el modo en que la concepción kantiana de la 
acción intencional parece conectarse con los rendimientos sistemáticos 
de la figura del así llamado “silogismo práctico”, entendido en un doble 
carácter: 1) como principio productivo según el cual ocurren las máximas, 
2) como principio de orden justificativo-explicatorio de acuerdo al cual 
las acciones son situadas en un orden de inteligibilidad. Lo anterior se 
ha realizado en un marco que ha mostrado cómo y en qué medida la 
posición de Kant sobre el problema del concepto de “acción intencional” 
se diferencia no de posiciones estándar defendidas al día de hoy, 
situándose en la cercanía de enfoques (como aquel de Anscombe), que 
parecen ser sistemáticamente más sólidos.    

3) La concepción hegeliana de la acción y sus puntos de contacto 
y distanciamiento con Kant: 
Si lo dicho acerca de Kant en el punto anterior es correcto, podemos 

entonces sostener que la continuidad entre su pensamiento y el de 
Hegel es mucho mayor que lo que usualmente se pretende hacer ver. 
Me referiré aquí brevemente a algunas de las características esenciales 
de la concepción hegeliana — tal como ella ha sido interpretada en 
una influyente concepción reciente— para mostrar estos aspectos de 
continuidad, y luego me referiré de modo sumario a un aspecto muy 
relevante de ruptura.  

Un primer punto a destacar es que a diferencia de lo que ocurre con 
Kant, en el caso de Hegel es habitual considerar que existen al menos 
dos textos donde habría tratamiento temático más o menos explícito de 
la noción de “acción intencional”. Se trata, por un lado, de las secciones 
V.B y V.C de la Fenomenología del Espíritu (PdG), y por otro de la Filosofía 
del Derecho (PdR) §§ 109-113. Debe notarse que incluso, más allá de las 
diferencias de énfasis o incluso incompatibilidades que podrían existir 
entre estos textos, diferencias o incompatibilidades esperables en textos 
que fueron publicados con casi 15 años de distancia entre sí, lo habitual 
es considerar que ambos contienen ideas que corresponderían al modo 
en que Hegel pensó el problema de la acción intencional (Laitinen & 
Sandis, 2010; Pippin, 2010; Ormeño, 2015). En este contexto suele 
destacarse que Hegel fue, de hecho, bastante perspicaz en el desarrollo 



194 Luis Placencia García

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

de su concepción de la acción, incluyendo una serie de elementos en ella 
que son de suma relevancia. Así, por ejemplo, Hegel habría sido capaz 
de formular distinciones tan relevantes en la teoría de la acción como 
aquella entre una acción intencional (Handlung), en sentido estricto, y 
una acción hecha por mí (Tat), i.e. que no es intencional (PdR 118; Pippin, 
2010: 60). Esta diferencia es crucial a la hora de establecer prácticas 
imputatorias, toda vez que, dice Hegel, sólo corresponde que seamos 
responsables de nuestra acción, y no de todo hecho que se siga de ella. 
Tal distinción, por otra parte, no habría sido tomada en cuenta por los 
antiguos, por ejemplo, tal como expresa el mismo Hegel, tomando como 
ejemplo las tragedias de Edipo.11  

Junto con lo anterior, también es habitual, especialmente a partir 
de un seminal trabajo de Ch. Taylor (1983), identificar la posición de 
Hegel con una propuesta que se distanciaría de modo importante de 
las concepciones causales y por tanto más dominantes en la actualidad 
reciente, toda vez que Hegel defendería una concepción “cualitativa” 
de la acción (el término es de Taylor), que se ha dado en llamar más 
frecuentemente “expresivismo” (Laitinen & Sandis, 2010: 7-10; Pippin, 
2008; 2010: 63 y ss.; Ormeño, 2015).12 Por “expresivismo”, no obstante, 
no todos los autores entienden exactamente lo mismo. De acuerdo 
a como quisiera entender la noción yo aquí, me parece que al menos 
los siguientes elementos son fundamentales. 1) En primer lugar el 
expresivismo implica la tesis de que la “acción intencional” sería un 
concepto primitivo, no reconducible a otros, como ocurriría en el caso de 
la concepción causal (Taylor, 1983: 23 y ss.). La distinción entre “acción” 
y “no acción” sería, así, básica, y no podría entonces ser entendido el 
primer grupo de ítems como especies de un género que identifica a un 
tipo de eventos que caen bajo el segundo tipo. 2) En segundo lugar, y 
como consecuencia de lo anterior, el expresivismo de Hegel tampoco 
atribuye el carácter de explicación causal a la explicación de una acción. 
Si bien es cierto el fenómeno mismo de la acción sería inseparable de 
aquellos elementos mentales con los que usualmente se la vincula, ellos 
no serían “causas” de la acción en sentido relevante (Pippin, 2010).  

11 	  De todos modos, como destaca Pippin, Hegel lamentablemente no 
es consistente con esta distinción e intercambia las palabras Handlung y Tat de 
modo que puede generar confusiones (Pippin, 2010: 77). 

12 	  Aunque existen otras lecturas, ellas son más bien minoritarias. Para un 
ejemplo de ello, Cfr. Knowles (2010). 



195Kant y Hegel sobre la naturaleza de la acción intencional

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Con ello, Hegel quedaría situado en una posición de gran similitud 
a la sostenida por Kant, según la interpretación que dimos más arriba. 
Ambos autores no descartarían la existencia de conexión entre ciertos 
ítems mentales y la acción, aunque esa conexión no sería descrita en 
términos causales-eficientes en el sentido técnico propio de las relaciones 
entre sustancias materiales en el plano de la causalidad natural, sino 
que apelando a otros medios. Más importante aún, ambos autores 
descartarían la concepción causal-reductiva que arriba identifiqué con 
Davidson y que coincide en buena medida con aquella que corresponde 
a lo que Taylor llama “tradición cartesiana”. Siendo esto así se debería 
considerar que en lo relativo al concepto de “acción intencional” existe 
una importante continuidad entre Kant y Hegel, continuidad que no 
reflejaría el modo en que consabidamente estos autores se distancian en 
otros planos de la filosofía práctica. Esto me parece de suma relevancia, 
pues hasta donde me es conocida la literatura, este punto de continuidad 
no ha sido explícitamente tratado como tal.  

No obstante, a los puntos anteriores se suma al menos un 
componente que distancia, a mi modo de ver, de modo importante 
a Kant y Hegel y que en cierta medida podría servir para explicar el 
modo en que ellos se distancian en el corazón de sus concepciones de la 
filosofía práctica, como por ejemplo ocurre en la discusión hegeliana de 
la aptitud del “imperativo categórico” como criterio moral (no puedo 
entrar aquí, de todos modos, por razones de tiempo a esta discusión 
que correspondería a otro asunto). Así las cosas, un tercer elemento que 
serviría para caracterizar el “expresivismo” hegeliano es la tesis de la 
acción como tipo de unidad de elementos “internos” y “externos”.13 Esta 
unidad de elementos sería tal que en la acción tendría lugar una forma 
de “expresión” o como indica el mismo Hegel en la PdG  “la traducción 
del no ser visto al ser visto” en la esfera externa de aquello de lo que 
el individuo es (PdG, 215). Este es un aspecto que a su vez se vincula 
intrínsecamente con un elemento crucial de la concepción de Hegel, sc. 
el carácter social de la acción, que se explica entre otras cosas a partir de 
su naturaleza “retrospectiva”. En efecto, Hegel destaca que las acciones 
requieren de autoadscripciones que han de ser consideradas como 
provisionales en virtud de la interacción del agente con otros que tienen 
tal natural también, de modo que ellas serían corregibles de modo 

13 	  Sobre las nociones de “interno” y “externo” conviene tener en cuenta 
lo observado por Hegel en la Enzyklopädie §140. 



196 Luis Placencia García

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

retrospectivo.14  Así las cosas toda adscripción de intenciones que realice 
el agente respecto de sí mismo estaría sujeta a “negociación social” 
(Pippin, 2010: 61) en la que el agente respondería ante la comunidad 
y sus estimaciones respecto del acto realizado. En efecto, de acuerdo 
a lo sostenido por intérpretes como Pippin, el carácter “expresivo” de 
la acción en Hegel no radicaría meramente en el hecho de que ella sea 
“traducción” de lo que el agente “tiene en sí como no visto”, sino que 
además ellas expresarían lo que el agente cree estar haciendo y por lo 
tanto manifestarían pretensiones normativas de estar habilitado para 
actuar de esa manera. 

Lo anterior muestra a Hegel muy cercano a la tradición 
wittgensteiniana y a como ella comprendió la noción de acción 
intencional,15 en cualquier caso mucho más cercano que Kant, quien 
pese a rechazar el enfoque causal-reductivo, no pareció nunca poner en 
cuestión la primacía absoluta de la perspectiva de la primera persona 
en el ámbito de la adscripción de una acción a un agente, primacía que 
parece verse cuestionada por Hegel (Pippin, 2010: 64).  

Bibliografía

1) Fuentes

a) Kant:

Kant, I. (1902 ss). AA: Kant’s gesammelte Schriften. Herausgegeben 
von der Preussischen bzw. von der Deutschen Akademie der 
Wissenschaften. Berlin: Göttingen.

Kant, I. (2004). Kaehler Moral: Immanuel Kant. Vorlesung zur 
Moralphilosophie. Harausgegeben von W. Stark. Berlin-New York: 
Walter de Gruyter.
Kant, I. (2003). KrV: Kritik der reinen Vernunft. Herausgegeben von J. 

Timmermann. Hamburg: Felix Meiner.

14 	  Este punto ha sido destacado con energía por Pippin (2010: 61 y ss).
15 	  La posición de Hegel se acerca aquí enormemente desde el punto 

de vista estructural a las observaciones de Anscombe en Intention, donde ella 
busca mostrar que la determinación de una intención reposa fundamentalmente 
en características externas del movimiento corporal designado como acción 
(Anscombe, 1963: 9). 



197Kant y Hegel sobre la naturaleza de la acción intencional

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

b) Hegel:

Hegel, G. W. F. (1991). Enzyklopädie: Enzyklopädie der philosophischen 
Wisenschaften. Herausgegeben von Fridhelm Nicolin & Otto 
Pöggeler. Hamburg: Felix Meiner. 

Hegel, G. W. F. (2006). PdG: Phänomenologie des Geistes. Neu 
herausgegeben Hans-Friedrich Wessels und Heinrich Clairmont. 
Hamburg: Felix Meiner. 

Hegel, G. W. F. (2013). PdR: Grundlinien der Philosophie des Rechts. Neu 
herausgegeben von H. Brandt. Hamburg: Felix Meiner.  

c) Wittgenstein:

Wittgenstein, L. (1984). PU: Philosophische Untersuchungen. In Werkausgabe 
Band I. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

2) Literatura secundaria y contemporánea:

Albrecht, M. (1994). Kants Maximenethik und ihre Begründung. Kant-
Studien, 85, 129-146.

Anscombe, G. E. M. (1963). Intention. Cambridge-Massachusetts: 
Harvard University Press.

Bacin, S., et. al. (eds.) (2011). Kant und die Philosophie in weltbürgerlicher 
Absicht. Berlin-New York: Walter de Gruyter.  

Beck, L. W. (1975). The Actor and the Spectator. New Haven: Yale University 
Press. 

_______ (1960). A Commentary on Kant’s Critique of Practical Reason. 
Chicago-London: Chicago University Press.

Brandt, R. (1991). Die Urteilstafel. Kritik der reinen Vernunft A 67-76; B 92-
101. Hamburg: Felix Meiner.

Bubner, R. (1998). Noch einmal Maximen. Deutsche Zeitschrift für 
Philosophie, 46, 551-561.

_______ (1982). Handlung, Sprache und Vernunft. Grundbegriffe praktischer 
Philosophie. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Carvalho, Pereirea Tassinari & Pertile (eds.) (2015). Hegel. Sao Paulo. 
Davidson, D. (1993). Reply to Ralph Stoecker. En R. Stoecker. (ed.) 

Reflecting Donald Davidson. Donald Davidson Responding to an 



198 Luis Placencia García

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

International Forum of Philosophers. (287-290). Berlin-New York: 
Walter de Gruyter.  

_______ (1980). Essays on Actions and Events. Oxford: OUP.  
______ (1974). Psychology as Philosophy. En Davidson, D. (1980). Essays 

on Actions and Events. (229-239). Oxford: OUP.  
_______ (1973). Freedom to Act. En Davidson, D. (1980). Essays on Actions 

and Events. (63-81). Oxford: OUP.  
_______ (1971). Agency. En Davidson, D. (1980). Essays on Actions and 

Events. (43-61).Oxford: OUP.  
_______ (1963). Actions, Reasons and Causes. En Davidson, D. (1980). 

Essays on Actions and Events. (3-19). Oxford: OUP.  
Gerhardt, V. (1986). Handlung als Verhältnis von Ursache und Wirkung. 

En Handlungstheorie und Transzendentalphilosophie. Prauss (ed.) (98-
131). Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. 

Gillessen, J. (2014). Was, wenn jeder...? Ethische Verallgemeinerung seit Kant 
– eine Kritik. Freiburg-München: Karl Alber.   

Gram, M. (ed.) (1982). Interpreting Kant. Iowa: University of Iowa Press.  
Gressis, R. (2011). The Relationship between the Gesinnung and the 

Denkungsart. En Kant und die Philosophie in weltbürgerlicher Absicht. 
Bacin, et.al. (eds.) (403-412). Berlin-New York: Walter de Gruyter.

Höffe, O. (1977). Kants kategorischer Imperativ als Kriterium des 
Sittlichen. Zeitschrift für Philosophiesche Forschung, 31, 354-384.

Horn, C. & Schönecker, D. (eds.) (2006). Groundwork for the metaphysics of 
morals. Berlin-New York: Walter de Gruyter.

Horn, C.; Mieth, C. & Scarano, N. (2007). Immanuel Kant. Grundlegung 
zur Metaphysik der Sitten. Kommentar von C. Horn, C. Mieth und N. 
Scarano. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Horst, D. (2012). Absichtliches Handeln. Paderborn: Mentis.
Innerarity, C. (1995). Teoría kantiana de la acción. La fundamentación 

trascendental de la moralidad. Pamplona: EUNSA.
Jaeschke, W. (2010). Hegel-Handbuch. Leben-Werk-Schule. Stuttgart-

Weimar: J. B. Metzler.  
Kaulbach, F. (1978). Das Prinzip Handlung in der Philosophie Kants. Berlin-

New York: Walter de Gruyter.
Korsgaard, C. (2009). Self-Constitution. Oxford: OUP.
_______ (2008). The Normativity of Instrumental Reason. En C. 

Korsgaard. The Constitution of Agency. (27-68). Oxford: OUP.
_______ (2008a). The Constitution of Agency. Oxford: OUP.



199Kant y Hegel sobre la naturaleza de la acción intencional

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

La Rocca, C. (2013). Conciencia moral y Gesinnung. Ideas y Valores, 62, 
133-152.

Laitinen, A. & Sandis, C. (2010). Hegel on Action. New York: McMillian. 
Leyva, G. (ed.) (2008). La Filosofía de la Acción. Un análisis histórico-

sistemático de la acción y la racionalidad práctica en los clásicos de la 
filosofía. Madrid: Síntesis. 

Meerbote, R. (1982). Wille und Willkür in Kant’s theory of action. En  
Gram (ed.) Interpreting Kant. (69-84). Iowa: University of Iowa Press. 

Ormeño, J. (2015). Expresión y retrospección. La concepción hegeliana 
de la acción. En Carvalho, Pereirea Tassinari & Pertile (eds.) Hegel. 
(161-178). Sao Paulo. 

Paton, H. J. (1947). The Categorical Imperative. A Study in Kant’s Moral 
Philosophy. Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Patzig, G. (1965). Die logischen Formen praktischer Sätzen in Kants 
Ethik. Kant-Studien, 56, 237-252.

Pippin, R. (2010). Hegelʼs Social Theory of Agency: The Inner-Outer 
Problem. En A. Laitinen & C. Sandis. (eds.) Hegel on Action. (59-78). 
London: Palgrave MacMillan.

_______  (2008). Hegel’s Practical Philosophy. Cambridge: CUP.
Prauss, G. (ed.) (1986). Handlungstheorie und Transzendentalphilosophie. 

Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. 
_______ (1983). Kant über Freiheit als Autonomie. Frankfurt am Main: 

Vittorio Klostermann.
Petersen, O. (2009). Kant à la Davidson. Maximen als Proeinstellungen. 

Studia philosophica Estonica 2 (2009), 47-84.
Schwartz, M. (2006). Der Begriff der Maxime bei Kant. Berlin: Litt.
Schönecker, D. & Wood, A. (2004). Kants „Grundlegung zur Metaphysik 

der Sitten“. Ein einführender Kommentar. Paderborn-München: 
Schöningh.

Stoecker, R. (1993). Reasons, Actions and their Relationship. En R. 
Stoecker. (ed.) Reflecting Donald Davidson. Donald Davidson Responding 
to an International Forum of Philosophers. (265-286). Berlin-New York: 
Walter de Gruyter.

_______ (1993a): Reflecting Donald Davidson. Donald Davidson Responding 
to an International Forum of Philosophers. Berlin-New York: Walter de 
Gruyter.

Taylor, Ch. (1983). Hegel and the Philosophy of Action. En (2010). A. 
Laitinen & C. Sandis. (eds.) Hegel on Action. (22-41). London: Palgrave 
MacMillan.



200 Luis Placencia García

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Timmermann, J. (2003). Sittengesetz und Freiheit. Berlin-New York: Walter 
de Gruyter.

Torralba, J. M. (2011). La teoría de la acción de Kant. Tópicos, Revista de 
Filosofía, 41, 17-61. 

_______ (2009). Libertad, objeto práctico y acción. La facultad del juicio en la 
filosofía moral de Kant. Hildesheim: Georg Olms.

Vigo, A. (2008). Prâxis como modo de ser del hombre. La concepción 
aristotélica de la acción racional. En G. Leyva. (ed.) La Filosofía de 
la Acción. Un análisis histórico-sistemático de la acción y la racionalidad 
práctica en los clásicos de la filosofía. (53-83). Madrid: Síntesis.

Watkins, E. (2005). Kant and the Metaphysics of Causality. Cambridge: 
CUP.

Willaschek, M. (1992). Praktische Vernunft. Handlungstheorie und 
Moralbegründung bei Kant. Stuttgart – Weimar: J. B. Metzler.

Wolff, M. (1995). Die Vollständigkeit der kantischen Urteilstafel. Frankfurt 
am Main: Vittorio Klostermann.

Zimmermann, S. (2011). Kants „Kategorien der Freiheit“. Berlin-Boston: 
Walter de Gruyter.


