KaANT AND HEGEL ON THE NATURE OF INTENTIONAL
ActioN. CONTINUITY OR RUPTURE?

Luis Placencia Garcia

Universidad de Chile
luisplacencia@gmail.com
orcid.org/0000-0003-1052-0846

Abstract

This paper aims to present some shared aspects of Kant’s
and Hegel’s conception of intentional action. Such aspects, I
claim, form the basis of other well known divergences between
them. Since Kant’s and Hegel’s conception of intentional action
have been studied by many scholars in the last years, I will focus
just on one point: The differences between kantian and hege-
lian approches and contemporary causal-reductive framework.
Finnaly, I will suggest that the most important difference be-
tween Kant and Hegel in practical philosophy can be better un-
derstood in this context.

Key words: intentional action, causal theories of action, Kant,
Hegel.

Received: 12 — 10 — 2016. Accepted: 30 — 01 —2017.
DOI: http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.863

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018), 171-200.



172 Luis Pracencia GARciA

KANT Y HEGEL SOBRE LA NATURALEZA DE LA ACCION
INTENCIONAL. ; CONTINUIDAD O RUPTURA?'

Luis Placencia Garcia

Universidad de Chile
luisplacencia@gmail.com
orcid.org/0000-0003-1052-0846

Resumen

Este texto busca mostrar algunos aspectos de continuidad
entre las concepciones de la accién intencional de Kant y
Hegel. Esos aspectos son la base de otros conocidos elementos
de ruptura que hay entre ellos. Como en las ultimas décadas
el problema de la concepcion de ambos autores en torno a
este punto ha sido investigado por multiples estudiosos, me
concentraré fundamentalmente en un punto que no ha sido
suficientemente tratado: el modo en que ambos autores conciben
la naturaleza de la accion frente a lo que se podria considerar
el enfoque dominante al dia de hoy: la concepcién que llamaré
causal-reductiva. Luego de ello sugeriré que en el marco de esta
oposicidn a la concepcion causal reductiva surge una divergencia
profunda entre Kant y Hegel.

Palabras clave: accion intencional, teorias causales de la
accion, Kant, Hegel.

Recibido: 12 - 10 — 2016. Aceptado: 30 — 01- 2017.

DOIL: http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.863

! Este trabajo ha sido realizado en el marco del proyecto FONDECYT
3150247. Los textos de Kant son citados, como es comtn entre los especialistas,
siguiendo el volumen, la numeracién de paginas y de lineas de pagina de la
edicién de la Real Academia Prusiana de Ciencias (AA). Como es también habitual,
se hace una excepcién a lo anterior con la Critica de la razén pura (KrV) que es
citada por los nimeros de pagina de sus ediciones primera (A) y segunda (B).
Las traducciones son mias.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



KANT Yy HEGEL SOBRE LA NATURALEZA DE LA ACCION INTENCIONAL 173

1) Introduccion

En este texto me propongo mostrar algunos aspectos de continuidad
entre las concepciones de la accion intencional de Kant y Hegel. Esos
aspectos, y este es un segundo punto, estan a la base de otros elementos de
ruptura que hay entre ellos. Como en las tltimas décadas el problema de
la concepcion de ambos autores en torno a este punto ha sido investigado
por multiples estudiosos, me concentraré fundamentalmente en un
punto: el modo en que ambos autores conciben la naturaleza de la accién
frente a lo que se podria considerar el enfoque dominante al dia de hoy:
la concepcion que llamaré causal-reductiva. Luego de ello sugeriré que
en el marco de esta oposicidn a la concepcion causal reductiva surge una
divergencia profunda entre Kant y Hegel.

Para ello comenzaré tratando con detalle la concepcion kantiana de
la accion que es, a mi juicio, aquella que ha sido tratada de peor forma
en la literatura, para luego sobre la base de algunas interpretaciones ya
hechas por otros de Hegel mostrar la continuidad y ruptura con Kant.

2) Kant y el problema de la accion intencional:

2.1) Kant y la disputa sobre su pretendida Teoria de la accion:

Parece haber buenas razones para pensar que la pregunta por
la naturaleza de la accién intencional no se puede responder con
sentido desde el punto de vista inmanente a la obra de Kant. Un primer
argumento en esta direccion se puede hallar en la idea sostenida por
muchos autores de que no habria desarrollado una “teoria de la accion”.
Esta tesis fue un lugar comun de la literatura secundaria sobre este
filosofo.? Asi, por ejemplo, segin el influyente estudioso H. J. Paton,
Kant habria considerado “innecesaria” una teoria de la accién para la
ética (Paton, 1947: 83). Lo anterior podria haberse debido, entre otras
cosas, a que Kant podria haber considerado que una teoria de la acciéon
habria implicado introducir elementos empiricos indeseables en su
filosofia practica (Paton, 1947: 32-33). Con todo, a medida que en el
ambito de la asi llamada “filosofia analitica” el interés por el problema

2 Cfr. Paton (1947: 83), Patzig (1965: 243, n. 10), Prauss (1983: 10), Jaeschke
(2010: 382).

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



174 Luis Pracencia GARciA

de la naturaleza y estatuto del concepto de “acciéon intencional” fue
aumentando, especialmente a partir de la publicacion hacia fines de los
50 y comienzos de los 60 del siglo pasado de los influyentes trabajos de
Anscombe y Davidson, la historia de la filosofia comenzé a desarrollar
un creciente interés por el estudio de ese problema en la obra de los
autores canonicos de la tradicién filoséfica occidental, redescubriendo,
en muchos casos, aspectos olvidados de la obra de esos fildsofos, o
bien renovando en otros, el interés por su filosofia practica. La filosofia
kantiana no ha estado exenta de este fenomeno de redescubirmiento.
En efecto, especialmente a partir de los trabajos de Kaulbach y de Beck
en los afos 70 del siglo pasado ha surgido una cantidad importante y
creciente de literatura destinada a la exploracion del concepto kantiano
de “accion” ? Pese a la diversa naturaleza y a los distintos énfasis de los
trabajos que se han escrito en torno a este topico, es comun en ellos el
intentar mostrar que, a diferencia de lo sostenido por los antes citados
Jaeschcke, Paton, Patzig y Prauss (Cfr. n. 2), Kant si habria desarrollado
una “teoria de la accion”. Con todo, la pregunta obvia que surge a
partir de esta disputa y que, no obstante, curiosamente es muy poco
planteada en el ambito de esta discusion es: ;qué se entiende por “teoria
de la accion”? De no ser aclarada esta pregunta, el objeto de la discusiéon
permanece, por cierto, en la obscuridad y no puede ser bien delimitado
cudl es el ambito de la disputa. En el plano de los estudios kantianos ha
sido, probablemente, Markus Willaschek quien mejor ha respondido a
esa pregunta indicando una serie de preguntas que corresponderian al
objeto de una teoria de la accién, agregando que el intento de responder
estas preguntas dando respuestas que poseen una relacion sistematica
entre si, es lo que se podria denominar “teoria de la accion”. El catalogo
de Willaschek es el siguiente:

;Qué son las acciones humanas? ;Movimientos
del cuerpo o constructos de interpetacién?,
;comportamientos bajo una descripcion?, ;eventos sui
generis? ;Qué es lo especifico en el obrar humano? ;La
libertad, la intencionalidad, la evaluabilidad moral, la
racionalidad? ;Qué es querer y qué una voluntad? ;Son

8 Por ejemplo las siguientes obras: Beck, 1975; Kaulbach, 1978; Gerhardt,

1986; Inerarity, 1995; Prauss, 1986; Willaschek, 1992; Torralba, 2009; Torralba,
2011 y McCarthy, 2009.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



KANT Yy HEGEL SOBRE LA NATURALEZA DE LA ACCION INTENCIONAL 175

las intenciones fundamentos y al mismo tiempo causas
del obrar? ;Como se comportan las fundamentaciones
racionales en relacién a las explicaciones causales de las
acciones? ;Hay una contradiccion entre la libertad del
obrar y una determinacion de la naturaleza? ;Cual es el
sujeto del obrar? ;Qué hace de una acciéon una acciéon de
un sujeto? ;Cudl es el significado de las normas y reglas
del obrar? ;Qué son los imperativos? Esta es una lista
de problemas que son trabajados en la filosofia bajo
el tema “accion’. Por eso se podria llamar a un intento
de dar respuestas sistematicamente relacionadas a
estas preguntas, una teoria de la accién. Contra una
interpretacion ampliamente difundida, Kant ha hecho
tal intento. Las partes aisladas de esta teoria de la
accion se encuentran en Kant en el contexto de temas
totalmente diferentes: de la cosmologia, pasando a
la moral hasta la religion. No obstante ellas son, de
acuerdo a lo pretendido por Kant, siempre parte de un
proyecto sistematico (Willaschek, 1992: 13).

Un primer elemento a destacar en relacion a este pasaje es el siguiente:
Las preguntas de Willaschek se hallan claramente determinadas por el
modo en que ha sido interpretada la expresion “filosofia de la accion” a
partir de los mencionados trabajos de Davidson y Anscombe. Ahora bien,
la apuesta de Willaschek, cuya monografia publicada en 1992 es, todavia,
probablemente el mas logrado de los textos que intenta defender la
existencia de una teoria de la accién en Kant, es la siguiente: en los textos
de Kant encontramos respuestas a preguntas como ;qué son las acciones
humanas?, ;son meros movimientos corporales? json constructos
interpretativos?, respuestas que contestan a su vez esas preguntas por
medio de proposiciones que poseen una relacion sistematica entre si.
A esto Willaschek agrega un segundo aspecto que hace aun mas fuerte
su tesis, pues sostiene que no hay necesidad de “reconstruir” una
posible teoria de la accion de Kant, toda vez que ella, de hecho, estaria
explicitamente ahi (Willaschek, 1992: 13-14). Para descubrirla, sélo seria
necesario recoger las diversas piezas del rompecabezas de la teoria de la
accion de Kant, que se encontrarian desperdigadas en las diversas obras
de filosofia practica de este fildsofo, donde él habria respondido de modo
explicito las preguntas antes citadas. Con ello, Willaschek se sittia en

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



176 Luis Pracencia GARrcia

las antipodas de las ideas defendidas por autores tan connotados como
el antes citado H. J. Paton, al menos en tanto en cuanto asume que en
Kant hay un intento de ocuparse por este conjunto de preguntas propias
de la “teoria de la accion”, intento desarrollado de modo explicito y
sistematico, aun cuando no se asuma que ella “preceda” a la filosofia
moral.

La posicién segtin la cual en Kant habria una “teoria de la accién”
se ha hecho, tal como ya se dijo mas arriba, cada vez mas frecuente en
los ultimos afios (Cfr. supra n. 3). Ella, a su vez, ha estado relacionada en
la mayoria de los casos con una tendencia a vincular a Kant, de manera
mas o menos deliberada o consciente, a la tradicion que en la filosofia
contemporanea se ha denominado como “teoria causal de la accién”
(Willaschek, 1992: 250), tradicion que tiene, hasta el dia de hoy, un papel
preponderante en tal ambito de la “filosofia analitica de la accion” y
que fue particularmente revitalizada a partir de los trabajos de Donald
Davidson. Segiin Davidson mismo, el objetivo central de su seminal
trabajo “Actions, reasons and causes” (ACR) habria sido “defender la
posicion antigua y de sentido comtin de que la racionalizacion es una
especie de explicaciéon causal” (Davidson, 1963: 3).

El vinculo que pretenden ver varios autores recientes entre Kant y
la concepcion “causal” de la accion parece, a primera vista, ser sugerido
fuertemente por los textos de Kant mismo, toda vez que él hace frecuente
uso del vocabulario causal en su filosofia practica. Asi, por ejemplo,
define a la “facultad de desear” (Begehrunsvermdgen) como “la capacidad
de los seres vivos de ser, por medio de sus representaciones, causa de la
realidad de los objetos de esas representaciones” (AA 059, 21). Lo mismo
ocurre en varios pasajes en que Kant caracteriza el concepto de voluntad
(Wille) como una forma de causalidad (AA 04 446, 7-8; AA 05 32, 11-12;
AA 05 15, 10-19). Mucho mas importantes que estos pasajes han sido
para la tradicion de autores que defiende la posicion del Kant causalista
un conjunto de pasajes provenientes de la filosofia tedrica de Kant en
el que Kant parece dar una suerte de definicion ad-hoc del término
“accién” (Handlung). Todos estos pasajes estan situados en un contexto
en el que Kant se refiere al poder de eficacia causal que corresponde a
la sustancia (A 205/B 250; AA 28 564, 33-565, 1). Como ha destacado ya
V. Gerhardt, este uso del término Handlung corresponde con claridad
a una suerte de traduccion kantiana del término latino actio, empleado
en ocasiones, especialmente en el ambito de la discusion sobre filosofia
de la naturaleza, tal como se hace con su derivado en el castellano y

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



KANT Yy HEGEL SOBRE LA NATURALEZA DE LA ACCION INTENCIONAL 177

a diferencia de lo que ocurre en el uso correcto del término aleman
Handlung, para designar el efecto que puede tener un determinado
objeto (i.e. una sustancia) sobre otro determinado objeto, conjunto de
objetos o sobre un estado de cosas. De tal manera, no resulta extrafio en
castellano hablar de la “accion de un remedio” o indicar que una droga
“actaa sobre el sistema nervioso”, mientras que tales usos son, salvo en
contextos técnicos como los que se dan en textos de filosofia, impensables
en lengua alemana bien hablada, toda vez que en ella s6lo los seres
humanos son capaces de Handlung.* Similar traduccién, impropia desde
la perspectiva del genuino significado Handlung en aleman, realiza Kant
del término latino operatio, al hablar, por ejemplo, en el contexto de su
caracterizaciéon de las facultades de la “accion del entendimiento”, la
“acciéon de la imaginacion”, la “accion de las facultades cognitivas” o
de la “apercepcion”.® Asi las cosas, no es de extranar que autores como
Kaulbach incluyan dentro del ambito de lo que se podria dar en llamar
“teoria de la accién de Kant” también el analisis de estas prestaciones o
actos de las distintas facultades.

Apoyados en esta masiva evidencia del uso kantiano de vocabulario
causal en sus obras practicas y sobre todo en la supuesta “definicion”
por parte de Kant del concepto de “accion” como “relacion del sujeto
de la causalidad al efecto” (A 205/B 250), muchos, sino todos los autores
que defienden la hipétesis de que habria una teoria de la accion en los
textos de Kant han sustentado, como se ha dicho mas arriba, que Kant
habria sido un representante avant la leftre de lo que hoy se ha dado
en llamar como “teoria causal de la accion”. Tal interpretacion no so6lo
reportaria el beneficio de ajustarse a los textos citados anteriormente,
sino que también tendria la ventaja de presentar a Kant como un autor
vivo en el debate actual en torno al concepto de accién intencional,
debate en el cual las concepciones “causalistas” parecen ser, a partir de
los trabajos de Davidson, ampliamente dominantes. Asi las cosas no es
infrecuente encontrar en la literatura secundaria comparaciones entre
Kant y Davidson en el plano de la teoria de la accién que buscan dar
cuenta de la presunta cercania entre ambos autores, ya sea en el planteo
general, ya sea en aspectos especificos (Meerbote, 1982; Willaschek, 1992
y Petersen, 2009). En esta primera parte del texto quisiera mostrar por

% Sobre este punto Cfr. Vigo (2008).
5 R 2142. Al respecto véanse las observaciones de Brandt (1991: 53-54);
Wolff (1995: 23-24) y Zimmermann (2011: 80 y ss.).

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



178 Luis Pracencia GARrcia

qué esta interpretacién no resulta para nada afortunada a la hora de
dar cuenta de las ideas centrales que orientarian la concepcion kantiana
de la accién, sino que, de hecho, se trata de una interpretacion errada,
pese a lo cual, las ideas expuestas por Kant en torno al concepto “accién
intencional” no sélo son sumamente actuales, sino que en cierta medida
pueden colaborar a defender posiciones alternativas a la teoria causal de
la accion, posiciones que, a su vez, poseen, a mi juicio, amplias ventajas.

Para ello, no obstante, es necesario dar un paso previo, que en esta
discusién suele, lamentablemente, no darse. A ello me dedicaré en el
siguiente apartado.

2.2) ;Qué es una teoria causal de la accion?

Curiosamente las diferentes atribuciones de “causalismo” a Kant no
vienen acompafiadas de una determinacion precisa del significado de ese
obscuro término. Por cierto, puede decirse, como hace Willaschek, que
Kant sostiene que las “razones son causas” (Willaschek, 1992: 250), y con
ello intentar vincular, tal como lo hace el mismo Willaschek, a Kant con
la teoria causal-reductiva de Davidson, en tanto en cuanto este ultimo
presenta justamente como el nicleo de su posicion la afirmaciéon segun
la cual las razones serian causas (Willaschek, 1992: 307). Pero un estudio
detallado de la teoria de Davidson, asi como de las variantes principales
de lo que se ha dado en llamar “teoria causal de la accion” y que yo
llamaré aqui, por razones que espero queden claras en el curso de este
trabajo “teoria causal-reductiva de la acciéon”, permite atisbar de modo
evidente, a mi juicio, las enormes diferencias que hay entre este enfoque
y el modo en que Kant aborda el problema de la accién intencional. Aun
mas, un estudio somero de la obra de Davidson permite darse cuenta
de que la tesis segun la cual las razones son causas vale para €l de un
modo sumamente cualificado, que ya no es sin mas imputable a Kant.
Contrario sensu, puede decirse que muy probablemente el modo en que
Kant entiende el término “causalidad” en los pasajes antes citados es
lo suficientemente indiferenciado como para calzar con interpretaciones
de la tesis de que las razones son causas que incluso los contradictores
de Davidson estarian dispuestos a aceptar. En lo que sigue intentaré
mostrar, basandome en el caso paradigmatico de Davidson y en
concreto de la primera versién de su teoria expuesta en ACR, los
elementos que constituyen el nticleo de la posicion causal-reductiva.
Una vez establecido ese punto, intentaré dar cuenta de las dificultades

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



KANT Yy HEGEL SOBRE LA NATURALEZA DE LA ACCION INTENCIONAL 179

que existen para atribuirle ese modelo a Kant, para luego referirme
brevemente a las caracteristicas esenciales del modelo kantiano.

2.2.1) El modelo de Davidson y la teoria causal-reductiva de la
accion:

El objetivo primario de Davidson en ACR es, segtin indica él mismo,
proveer una argumentacion que defienda la posicidon segun la cual la
racionalizaciéon de una accidén es una especie de explicacion causal.
Davidson sostiene entonces:

i) La justificacion de una accion, i.e. su racionalizacion, es un tipo de
explicaciéon causal. (Davidson, 1963: 3).

Como bien destaca el mismo Davidson, la posicién contenida en (i)
es, con toda probabilidad, una posicién de sentido comun, en tanto en
cuanto pareciera ser que desde el punto de vista prefiloséfico la nociéon
de accién intencional se encuentra directamente vinculada con la idea
de que nuestras razones para actuar de tal o cual modo poseen algtin
tipo de eficacia causal que explica la ocurrencia de la accién. Incluso,
contra lo que sostiene Davidson (Davidson, 1963: 3 n. 3), es probable
que varios de los autores que él piensa que estan en contra de esta
tesis, en rigor no tengan problemas para aceptarla al menos de modo
cualificado (Anscombe, 1963: 87; Horst, 2012: 34 n. 46). De ser esto asi,
no es precisamente la aceptacién de (i) lo propio del modelo causal-
reductivo que defendera Davidson, mas alla del hecho de que él mismo
pareciera plantear sus diferencias con las concepciones alternativas de la
accion desde esa perspectiva.

Una revision del texto de Davidson permite confirmar lo anterior.
La posicion de Davidson, en rigor, no sélo consiste en afirmar (i), sino
que ademas intenta hacer esto sin abandonar otras dos posiciones que
parecen a primera vista anular esta tesis (i), sc.

ii) la racionalizacion provee un tipo de explicacion que apela a una
conexién légico-conceptual entre explanans (deseos, creencias, etc) y
explanandum (la accion) y

iii) una conexién logico-conceptual es diferente de una conexién

causal, en tanto en cuanto en una conexion causal se establece una

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



180 Luis Pracencia GARrcia

conexién “independiente de las descripciones” (extensional) entre dos
eventos diferentes, mientras que en una racionalizacién se establece
una conexion légico-conceptual dependiente de las descripciones de los
relata.

La tesis (iii) que destaca el caracter intencional o, segtn la expresién
de Davidson, “cuasi-intencional” de las explicaciones de acciones
(Davidson, 1963: 5 n. 3), es crucial, pues es justamente este caracter lo
que explica, por ejemplo, que podamos decir que Edipo no desposo a
Yocasta porque quiso casarse con su madre, sino que desposé a Yocasta
porque quiso casarse con la reina de Tebas, de modo tal que la accion es
intencional bajo la segunda descripcion (“casarse con la reina de Tebas”),
mas no bajo la primera (“casarse con su madre”), sin que se trate aqui
de dos acciones distintas. Se trata, como se ve, de la misma accion, de
la cual decimos en un caso que es intencional y en otro que no. Pero es
también justamente la tesis (iii) la que genera importantes dificultades
para la posicion de Davidson, pues ella admite que la explicacion de una
accion es de caracter intencional, mientras que la relacién causal que
hay entre eventos es, como Davidson destaca, de caracter extensional,
i.e. independiente de descripciones. Esto dificulta, entonces, sostener
la posicion (i), al menos sin ulterior cualificacion de alguna de las tesis
mencionadas aqui.

El equilibrado intento de dar cuenta del doble caracter 16gico-
conceptual y causal-eficiente que debe estar involucrado en una
explicacion de una accion es lo que Davidson tiene en mente a la hora
de proveer la definicion de accién intencional que ofrece en ACR;
definicion que apela justamente a dos condiciones, cada una de ellas
necesarias, mientras que ambas son, de acuerdo con la posiciéon de
Davidson, tomadas juntas, suficientes, para dar cuenta del concepto de
accion. La primera condicién es la de que la accion en cuestion debe
ser racionalizada por una “razén primaria”. Una razén primaria es un
mixto compuesto de una proactitud y una creencia, tal como el mismo
Davidson lo indica en el siguiente texto en que define lo que es una
razon primaria:

C1: “R es una razén primaria por la que un agente realiz6 la accién
A bajo la descripcién d sélo si R consiste de una proactitud del agente
hacia acciones con una cierta propiedad y una creencia del agente de
que A bajo la descripcién d tiene esa propiedad” (Davidson, 1963: 4).

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



KANT Yy HEGEL SOBRE LA NATURALEZA DE LA ACCION INTENCIONAL 181

Ahora bien, la tesis que Davidson presenta como la principal tesis a
defender en su ensayo puede entonces expresarse como sigue:

C2. “Una razén primaria de una accidn es su causa” (Davidson,
1963: 12).

C1 y C2 mencionan las dos condiciones que definen, de acuerdo a
Davidson, el concepto de “accién intencional”. En virtud de estas dos
condiciones podria formularse la siguiente definicion: “Una accién es
intencional si y sélo si a) es racionalizada por una razén primaria, y b)
es causada por esa razén primaria”. Ahora bien, por medio de estas
condiciones, entonces, Davidson pretende proveernos de una definiciéon
reductiva del concepto de “accién intencional”. Por definicién reductiva
entiendo aqui una definicién que intenta reconducir un concepto que se
considera derivado a otros conceptos mas primitivos o fundamentales,
operando estos ultimos a su vez como condiciones necesarias (tomadas
por separado) y suficientes (tomadas todas juntas) del definiendum, no
siendo ellos mismos a su vez definidos por el definiendum. Un punto
esencial de las definiciones reductivas que es satisfecho también por la
definicion de Davidson y que resultara crucial, es que las condiciones
deben ser logicamente independientes, i.e. la satisfaccion de la una no debe
llevar consigo la satisfaccion de la otra (Davidson, 1974: 233). Dicho de
otra manera, una razén primaria puede racionalizar una accidn, sin ser
su causa, mientras que un evento el puede causar otro evento e2, que
bajo una cierta descripcion puede ser caracterizado como una accién, sin
que el racionalice a e2.

Para mayor precision, entonces, formularé las condiciones que debe
satisfacer una definicion reductiva, condiciones que la definicién de
Davidson al menos en primera instancia aspira a satisfacer:

I.- D es una definicién reductiva si y solo si en D un concepto dado X
es reducido a otros conceptos fundamentales Y, Z que definen a X, sin ser
definidos ellos mismos por X, de modo tal que Yy Z son comprensibles
sin remitir a X, mas no viceversa.

II.- Los conceptos fundamentales que definen a X en D, es decir Y
y Z son logicamente independientes entre si, es decir, la satisfaccion de
una de las condiciones no implica necesariamente la satisfaccion de la
otra condicion.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



182 Luis Pracencia GARciA

La provisién de una definiciéon como esta y no la defensa de (i) es
justamente el objetivo central de una teoria causal-reductiva como la
de Davidson (al menos en su primera version en ACR). Por esta razén
he denominado a esta teoria como una teoria causal-reductiva y no
meramente como “causalista”. Esta teoria causal-reductiva tiene ademas
la ventaja de hacer compatibles las tesis (i), (ii) y (iii), que satisfacen, por
un lado la idea de que las razones son causas, y por otro una teoria de
la causalidad que separa este vinculo de la conexion logico-conceptual.
Es gracias a la explicacion reductiva del concepto de accién intencional
que se puede sostener tanto que la accion es explicada por medio de una
conexioén légico-conceptual que no puede eo ipso ser una conexién causal,
pero ala vez afirmar que lo que mienta esa conexion logico-explicativa es
lo mismo que esta vinculado de modo causal-eficiente en la produccién
de una accién. Esto es sugerido por el mismo Davidson en varios pasajes
de su obra. Por ejemplo, al responder a la objecion de que las razones,
compuestas de disposiciones, proactitudes o estados como las creencias,
no pueden ser causas, pues las relaciones causales son relaciones entre
eventos, mientras que las disposiciones, las proactitudes o los estados
no son eventos, Davidson sostiene lo siguiente:

La mencién de una condicidon causal para un evento
nos da una causa sélo bajo la asuncion de que hubo un
evento precedente. ;Pero cudl es el evento precedente
que causa una accion? En muchos casos no es para
nada dificil encontrar eventos asociados con la razon
primaria. Los estados y las disposiciones no son eventos,
pero la arremetida de un estado o una disposicién si lo
es. (Davidson, 1963: 11).

Ahora bien, de ser esto asi, entonces en rigor Davidson no puede
sostener sin mas que las razones son causas, sino que mas bien deberia
decir que eventos del tipo “el surgimiento de tal o tal disposicion”,
eventos que a su vez son mentados en racionalizaciones via la mencién
de las disposiciones, son en rigor las causas de acciones. Como ha
indicado Ralf Stocker, para Davidson, en rigor, no son las razones las
causas, sino que el dar una razén, una racionalizacién, da una idea del
tipo de causa que una accion tiene (Stoecker, 1993: 276). Davidson ha
respondido interesantemente a este punto, aceptando la objecion de
Stoecker, pero haciendo notar que se debe distinguir entre dos usos de la

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



KANT Yy HEGEL SOBRE LA NATURALEZA DE LA ACCION INTENCIONAL 183

palabra “causa”, uno estricto, en virtud del cual sélo se puede sostener
que los eventos son causas, y uno amplio en el que son pensables “otras
causas”. Asi agrega Davidson en relacion a la observaciéon de Stoecker
“estoy de acuerdo en que usando la palabra ‘causa’ como lo hace
Stoecker y ‘razones’ como yo lo hago en ‘Actions, reasons and causes’,
las razones no son causas” (Davidson, 1993: 288). Por cierto, Davidson
procede en la cita como si él mismo no empleara la palabra “causa”
como lo hace Stoecker, pero es justamente esa también su posicion y
su uso de la palabra, ya que en estricto rigor sélo los eventos pueden
ser causas de modo tal que las racionalizaciones s6lo pueden merecer
esta denominacion de un modo derivativo y cualificado, sc. como
descripciones de eventos que son causas o bien como descripciones que
nos remiten a las causas. Por supuesto si esto es asi, como creo que lo
es, la tesis segun la cual las razones son causas vale en un sentido muy
cualificado, que por cierto no corresponde a aquel en que la palabra
“causa” se emplea de modo mas propio.

Esto obviamente tiene un impacto importante para la posicién de
quienes, basados en los textos kantianos citados mas arriba, han sugerido
que la posicién de Kant seria “muy cercana” a la da Davidson y han
sugerido que ello, entre otras cosas, hace de Kant un causalista debido
a que €l sostendria que las “razones son causas”. Un estudio de las
condiciones bajo las cuales Davidson puede dar cuenta de esa posicion
deja en evidencia que su tesis vale de un modo muy cualificado, sc. A)
bajo el supuesto de que las racionalizaciones o justificaciones de las
acciones se refieren a lo mismo que es mentado en una relacién causal
entre eventos o que al menos remiten a ello, B) bajo el supuesto de que
las relaciones causales sélo pueden tener lugar entre eventos, C) bajo el
supuesto por tanto de que las acciones son eventos, cuyas causas pueden
ser identificadas apelando a razones. Todos estos supuestos adquieren
sentido en el marco de un esfuerzo por dar una explicacion reductiva
del concepto de “accién intencional”, explicacién que no parece ser tan
facilmente identificable con la posicion de Kant, tal como se vera con
claridad, seguin espero, en el apartado que sigue.

2.3) Kant y su concepcion no reductiva de la accién intencional

No existen textos en que Kant haga tema explicito de su investigacién
el concepto de “accién intencional”. Curiosamente, en los pasajes en que
Kantserefiere tematicamente al concepto de Handlung, lohace empleando
la palabra en un sentido al menos parcialmente incompatible con el de

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



184 Luis Pracencia GARciA

“accién intencional”, ya que el objeto de dichos pasajes es la nocién de
substancia en tanto en cuanto es capaz de producir cambios por medio
de su actividad (Titigkeit) y su fuerza (Kraft), mas no en tanto en cuanto
esos cambios son producidos intencionalmente. De hecho, en esos pasajes
se emplea la palabra para hablar de eventos que no admiten ninguna
descripciéon bajo la cual ellos puedan ser calificados como “intencionales”
(por ejemplo el sol calentando una piedra). Por ello mismo es curioso
que la investigacion kantiana haya insistido tan frecuentemente en ir a
buscar a esos textos el significado del término Handlung en Kant tal y
como este deberia ser empleado ahi donde la referencia del mismo ya no
es el mero cambio producido por substancias en funcién de sus poderes
causales, sino mas bien al menos el movimiento intencional de agentes
capaces de praxis.

Tampoco se puede hallar en el corpus kantiano un tratamiento
explicito y sistematico que sirva para responder de esa manera a fodas
las preguntas que se indicaban en el texto de Willaschek antes citado
(Willaschek, 1992: 13). Por esta razén he preferido hablar en esta
presentacion de una “concepcion” de la accion en Kant y no de una
“teoria”, intentando llevar al concepto de esta manera la diferencia
que habria entre lo que podemos reconstruir en Kant, que ciertamente
no es un conjunto de tesis sistematicamente ordenadas en las que
explicitamente se responda los problemas fundamentales del concepto
de accion intencional, ni mucho menos una teoria que él mismo haya
defendido explicitamente, y lo que por otra parte en los términos del
mismo Willaschek, podriamos denominar con cierta rigurosidad como
una teoria. Ahora bien, dar cuenta completa de esta posicion requeriria
mas espacio del que puedo emplear aqui. Con todo, me parece que la
posicion de Willaschek, que considero la mas solida de entre quienes
intentan explicar el concepto de “accién intencional” en Kant a partir de
la definicién de Handlung como relacion del sujeto de la causalidad al
efecto, ya ha sido desmontada al menos en buena medida al ser puesto
en cuestion el vinculo que él intenta hacer entre la estrategia de Kant y
aquellas mas propias de un enfoque causal-reductivo. En lo que sigue
intentaré mostrar que pese a que Kant no nos provee de ningtin analisis
ni tratamiento explicito del concepto de “accion intencional” y que pese
a que no elabora una respuesta sistematica a todas las preguntas que
indicaba Willaschek, si se pueden hallar en sus textos los indicios para
reconstruir la posicién que Kant tomaria frente a una estrategia como la
de Davidson.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



KANT Yy HEGEL SOBRE LA NATURALEZA DE LA ACCION INTENCIONAL 185

En primer lugar debe destacarse que existe una buena razén
metafiloséfica para pensar que Kant muy probablemente no habria
simpatizado con un enfoque reductivo como el de Davidson. Se trata de
su posicion general sobre la naturaleza de las definiciones en filosofia.
En efecto, Kant sostiene en reiteradas ocasiones, y ya incluso en el
asi llamado periodo “precritico” que las definiciones no son posibles
en filosofia (A 727/B 755-A 728/B 756; A 728/B 756, AA 09 142, 20-22;
AA 24 915, 23-29). En vistas a mostrar eso €l realiza una suerte de
“tipologia” de conceptos, que le permitira distinguir entre conceptos
que son definibles, y conceptos de los que no se puede dar definicion,
quedando los conceptos filosoficos en este segundo grupo. El sentido
de esta tipologia es el de mostrar que cierto tipo de conceptos, a saber
justamente aquellos que son de interés filosofico, presentan dificultades
que cierran estructuralmente la posibilidad de alcanzar genuinas
definciones de los mismos. De esta manera Kant distingue en la KrV
cuatro tipos de conceptos: conceptos empiricos (v.gr. oro, agua), dados
a priori (v.gr. sustancia, causa, derecho, equidad), pensados de modo
arbitrario ex datis a posteriori (v.gr. un reloj marino) y matematicos
(tridngulo, recta), pudiéndose dar definiciones s6lo de los que caen bajo
el ultimo tipo recién enunciado. Para mostrar lo anterior, el filésofo de
Koningsberg intenta dar ejemplos. Kant comienza su analisis tipologico
con los primeros tipos de conceptos mencionados recién, i.e. los
conceptos empiricos. Asi por ejemplo, dado el concepto de oro, puedo
pensar en él, sostiene Kant, una serie de notas, mas nada me asegura
que se hayan pensado todas las que le corresponden, de suerte que la
completud necesaria para que la definicion sea efectiva, no se alcanza
(A 728/B 756). Kant busca aqui hacer ver que por mucho que ampliemos
la cantidad de notas en el analisis, la definicién es siempre imposible,
por cuanto siempre (por principio) se puede descubrir una nota mas
del objeto (dicho en otras palabras, el concepto debe ser analizado para
su definicién, mas el analisis no esta completo, ni puede estarlo). Por
ejemplo, puedo definir el oro, por medio de la inspecciéon de la distintas
notas que puedo hallar en el concepto, como un “metal amarillo, el mas
ductil y maleable de todos y uno de los mas pesados, sélo atacable por
el cloro, el bromo y el agua regia; se encuentra siempre en la naturaleza
y es uno de los metales preciosos, su ntimero atomico es 79 y su simbolo
es Au”. Sin embargo, esta definicién por mads que trata de ser completa,
puede sin duda dejar elementos fuera. Asi, por ejemplo, podria hallarse
otro elemento quimico al que fuera vulnerable el oro, cosa que, sin duda

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



186 Luis Pracencia GARrcia

alguna, podria traer interesantes consecuencias desde la perspectiva
de quien investiga esos fendomenos, mostrandose la incompletud, de
la definicién. Y es posible, por lo demas, que se encuentre algun otro
metal que cumpla con la totalidad de las caracteristicas (salvo las
convencionales, v.gr., el simbolo que lo caracteriza en la tabla periodica),
y algunas otras mas (por ejemplo que se fundiera a una temperatura
mucho mas alta, que fuera mas resistente, etc.), lo cual mostraria
nuevamente que la definicion no fue completa. Del mismo modo
que en el caso de los conceptos dados ex datis a posteriori tampoco los
conceptos dados ex datis a priori son definibles. La razén nuevamente es
que el caracter dado del objeto impide que se pueda alcanzar un analisis
completo del mismo.

Aunque Kant no haya mencionado el concepto de “accién
intencional” entre sus ejemplos, me parece claro que él en ninguna
circunstancia lo habria calificado como un concepto construido, toda
vez que los conceptos construidos corresponden a conceptos arbitrarios
generados por sintesis que, por lo tanto, parecieran no ser conceptos
que deban estar necesariamente disponibles en toda lengua o en toda
cultura. No ocurre lo mismo, claramente, con el concepto de acciéon
intencional, asi como con el concepto de “saber” que lo que ocurre con
conceptos como “democracia”, “reloj marino” o el de“off-side”. De
ser esto asi, Kant habria excluido de suyo la posibilidad de definir el
concepto en cuestion, marginandose de esa manera del marco de sentido
que permite una estrategia causal-reductiva.

Esto tiene ya de entrada la gran ventaja de que deja a Kant fuera
del alcance de las severas criticas que se han hecho en el marco de la
discusion contemporanea a las teorias causal-reductivas del concepto
de accién intencional, en tanto en cuanto ellas serian incapaces de
responder a contraejemplos del tipo que se ha dado en llamar “cadenas
causales deviantes”. Este problema de las cadenas causales deviantes fue
presentado, entre otros, por el mismo Davidson en un ensayo titulado
“Freedom to act” y consiste en casos que satisfacen las dos condiciones
de la definicion de accion intencional que da Davidson en ACR, pero que,
no obstante, parecen no calificar como casos de acciones intencionales.
Davidson presenta el siguiente ejemplo, que corresponde al tipo de
deviancia causal mas dificil de tratar: un escalador quiere deshacerse
del peso y del peligro de sostener a otro escalador con una cuerda y
sabe que soltando la cuerda se puede librar del peso y del peligro. Esta
creencia y este deseo podrian ponerlo nervioso de modo tal que soltara

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



KANT Yy HEGEL SOBRE LA NATURALEZA DE LA ACCION INTENCIONAL 187

la cuerda, y no obstante esa accion no seria algo que él haya escogido, ni
tampoco una accion intencional. (Davidson, 1973: 79).

Mas all4 de los intentos de hallar una definicion reductiva resistente
a contrajemeplos del tipo de las cadenas causales deviantes, intentos que
han ordenado parte importante de la agenda de la teoria de la accion
contemporanea, me parece que existe una razén analoga a aquella
presentada por Kant para rechazar los intentos por definir conceptos
filosoficos, que funciona de modo muy eficaz para mostrar por qué en
el caso del concepto de accion intencional esos intentos deben fracasar.®
Este argumento sostiene que para definiciones reductivas como la que da
Davidson del concepto de accion intencional, no resulta posible evitar la
convergencia accidental de la satisfaccion de las condiciones expresadas
en la definicion. Con esto se quiere decir lo siguiente: el que el contenido
de aquello que hago coincida con el contenido de mi intencion es siempre
independiente del hecho de que mi accion sea causada por mi intencion.
Y no obstante, pareciera ser que nuestro uso del término “accion
intencional”, i.e. nuestra concepcion prefilosofica del mismo, asi como
la concepcion filosofica, exigen que esta convergencia no sea accidental.
Esto, por cierto, no parece ser el caso en todos los conceptos, de modo
que con esta posicidon no se quiere sostener que fodo analisis reductivo de
conceptos es inadecuado, sino que sencillamente se plantea que existen
conceptos para los cuales el analisis reductivo es inadecuado. El centro
del problema parece ser entonces que el concepto mismo reclama que la
satisfaccion de las condiciones no corra por vias diferentes, de modo que
la satisfaccién de las mismas no pueda ser accidental, i.e. que no pueda
ocurrir que las condiciones se satisfagan por razones o por vias distintas
que permitan que ellas coincidan accidentalmente. Pero el proyecto
reductivo justamente implica, por su propia naturaleza, el intento de
reconducir los conceptos del definiendum a conceptos mas basicos,
que serian justamente los del definiens y que, por ser una definicion
reductiva lo que ella es, deben poder ser satisfechos por separado o
de modo independiente de acuerdo al requisito de independencia
logica de las condiciones de una definicién tal. Cuando ello no ocurre
y se establece un vinculo entre ambas condiciones, de modo tal que
una se hace dependiente de la otra, entonces es ello sehal de que se
ha abandonado la esfera de la definicién reductiva. Este argumento es

®  Este argumento ha sido ya expuesto por D. Horst. Cfr. (Horst, 2012).

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



188 Luis Pracencia GARrcia

estructuralmente muy similar al de Kant. En ambos se trata, en primer
lugar, de identificar una tipologia de conceptos para luego mostrar
que existen conceptos que, por ser del tipo que son, poseen entonces
una estructura que los hace indefinibles. Sea por el caracter dado del
concepto en relacion al requerimiento de completud, o bien sea por la
necesidad de coincidencia no accidental entre las notas, lo claro es que
pareciera ser que desde la perspectiva de Kant y desde la perspectiva
sistematica el enfoque reductivo-causal no parece ser el mas adecuado.

Si se revisan, ademas, las condiciones bajo la cuales la tesis (i) tiene
el sentido cualificado que tiene para Davidson, se vera que no existe
evidencia textual ni razones sistematicas dentro de la obra de Kant para
sostener que €l podria haber suscrito ninguna de las tres condiciones. En
efecto no existe evidencia que permita sostener que Kant haya sostenido
ni que la causalidad es una relacién entre eventos (de hecho pareciera ser
mas bien, tal como lo ha indicado la reciente investigacién de E. Watkins,
que hay una serie de argumentos de Kant que no son comprensibles bajo
este presupuesto),” ni tampoco que las acciones mismas son eventos.
Pero es obvio que sin estos presupuestos no sélo no se puede sostener
la variante cualificada de (i) que es defendida por Davidson, sino que
de hecho el enfoque reductivo-causal mismo pierde sentido, toda vez
que la idea de la reduccién del concepto de accién a otros conceptos
fundamentales parece presuponer que ella debe ser interpretada, tal
como ocurre en buena parte de la filosofia analitica contemporanea,
como un tipo de evento causado de una peculiar manera y explicado
CON recurso a razones.

Pero no todo el analisis que podemos hacer a partir de los textos de
Kant se agota en una toma de distancia de las posiciones contemporaneas
de corte causal-reductivo. Existen buenas razones para pensar que Kant
sostuvo una posicion positiva sobre el concepto de accion intencional que
no corresponde al enfoque reductivo-causal defendido por Davidson y
que opera sobre bases que hacen quedar fuera de lugar a este enfoque.
En mi opinidn, el punto de partida para comprender la posicion de
Kant es el siguiente: Kant sostuvo que todas las acciones ocurren segun
(nach) maximas (AA 28 678, 25-26). Esta es una tesis para la cual existe
evidencia textual, pese a que la misma no es abundante y, lo cual es atn
mas problematico, se basa principalmente en el legado manuscrito de

7 Al respecto (Watkins, 2005: 230 y ss.).

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



KANT Yy HEGEL SOBRE LA NATURALEZA DE LA ACCION INTENCIONAL 189

Kant, en concreto, en sus lecciones. Probablemente esa escasez y algunas
indicaciones de Kant en textos similares que podrian ser interpretadas
en contrario han llevado a algunos autores del ambito de la Kant-
Forschung a defender la tesis exactamente opuesta (Albrecht, 1994:
130). Albrecht llega a sostener, de hecho, basandose principalmente en
pasajes de la Pedogogia, que para Kant no solo ocurre que no toda accién
ocurre seglin maximas, sino que incluso habria un deber de formarse
maximas. No obstante, y mas alla de la evidencia textual en contra que
pueda haber, la tesis que defiendo aqui no solo es defendida por Kant
de modo explicito, sino que es un corolario de una serie de exigencias
de su filosofia moral. Asi, por ejemplo, la tesis mencionada se sigue del
hecho de que para Kant todas las acciones deben poder ser evaluadas
moralmente, puesto que Kant mismo indica que no hay acciones que
no posean la cualidad de ser buenas o malas (AA 06 22, 19) junto con
sostener que el imperativo categdrico, que es un criterio de evaluacion de
maximas, es el canon del enjuiciamiento moral de todas las acciones (AA
04 428, 5-7). Si estas premisas son correctas, como parece ser evidente
a partir de los textos de Kant, entonces la primera tesis que podriamos
indicar como propia de la concepcién kantiana de la accion es la de que
todas las acciones ocurren segiin maximas. Ahora bien, ;qué significa
exactamente esto? Para responder esta pregunta debe tenerse en cuenta
que Kant se orienta a la hora de referirse a lo propio del concepto de
accién intencional a partir de una estrategia que intenta destacar
que el ambito de la accién intencional es abierto ahi donde podemos
dar respuesta de modo particular a la pregunta “;por qué?”. De esta
manera, la respuesta a la pregunta “;por qué?” que interesa desde el
punto de vista de la accion intencional corresponde a lo que Kant llama
en su filosofia practica como una “maxima”, i.e. un principio subjetivo
de la accién.? Una maxima es, de esta manera, ante todo un principio
segun el cual una accion puede ser calificada como “intencional”, o para
ponerlo en la jerga contemporanea, la maxima corresponde al tipo de
descripcion bajo la cual una accién intencional. Como es sabido, esta es

8 La conexién entre la pregunta jpor qué? y la nocién de “accion

intencional” es explotada de notable manera por Anscombe, quien pasa por
ser una de las opositoras mas relevantes a la teoria causal de la accién. A mi
modo de ver, las ideas desarrolladas por Anscombe (1963) guardan una cercania
mucho mayor con las posiciones de Kant que las ideas que hemos analizado de
Davidson.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



190 Luis Pracencia GARrcia

una de las tesis fundamentales de la teoria de la accion contemporanea,
y ha sido defendida de diversas maneras por filésofos como Anscombe y
Davidson. En el caso de Kant, la idea parece ser la siguiente: intencional
es una accion cuando ante la pregunta ;por qué? apelamos a una
maxima como respuesta. La idea parece coincidir perfectamente con
una segunda tesis de la concepcion kantiana de la accién, que también
es defendida por Kant en algunos textos, sc. la tesis segtn la cual una
maxima es la premisa mayor de un silogismo practico (AA 28 678, 20-
24).° De esta manera toda accion intencional seria reconducible a una
maxima que cumple la funcién de, al menos en cierto nivel de analisis,
explicar o justificar esa accion y de ser el principio a partir del cual se
interpreta su produccion. La posicion reductiva es favorecida por una
decision no aclarada de tratar las acciones como eventos, decision que
Kant mismo no parece haber tomado. Como se ve entonces, para Kant el
concepto de accidn intencional no es explicado reductivamente de modo
que sea reconducido a conceptos mas fundamentales, sino que es €l
mismo un concepto fundamental irreductible a otros, lo cual por cierto
no significa que no puede ser analizado ni explicado parcialmente por
referencia a otros. Este concepto fundamental juega un papel central,
en tanto en cuanto es el concepto que abre el ambito en el cual los seres
humanos son capaces de interpretar su vida desde la perspectiva moral.
Entender el concepto de accidon intencional no significa, de acuerdo a
Kant, reducir este concepto a otros mas basicos, sino dar cuenta de las
condiciones que permiten la manifestacion de la esfera moral.

Esto tltimo permite referirse brevemente a un aspecto esencial, que
yace a la base del surgimiento de la idea de una estrategia reductiva de
elucidaciéon del concepto de accion intencional. La pregunta que esta
a la base de la posicion de Davidson, tal y como €l mismo, de hecho,
lo reconoce en varios textos, es la pregunta por la diferencia que existe

Esta tesis ademds coincide con la mejor explicacion sobre la procedencia

del término “méaxima” en Kant, segiin la cual él proviene de la designacion
que se empleaba en la 16gica escolar de la época para el término mayor de un
polisilogismo. Como se sabe, Baumgarten, cuyo manual empleaba Kant en sus
lecciones de ética, designaba a tal “premisa” en el caso del silogosimo practico
como “maxima” (maiores propositiones syllogismorum practicorum). Cfr. Ethica
Philosophica § 246. Para diferentes versiones de esta tesis histérica Beck (1960: 81),
Bubner (1982: 200), Hoffe (1977) y Timmermann (2003: 179). Para las diferentes
interpretaciones de este punto, Schwartz (2006: 25-27).

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



KANT Yy HEGEL SOBRE LA NATURALEZA DE LA ACCION INTENCIONAL 191

entre un movimiento y una accién intencional. Se trata, finalmente, de
la pregunta de Wittgenstein en las Investigaciones filosdficas (§ 621). Como
resulta claro, espero, a partir de lo que he dicho anteriormente, esa
forma de plantear el problema no es la de Kant. Para Kant el problema
de la accién intencional aparece, de modo breve y conciso, en el marco
del analisis de un tipo de entidad que no puede ser tratado puramente
en el marco de la ontologia de los “objetos”, sc. la acciéon moral. Desde
ese punto de vista, ni los agentes son substancias, ni las acciones son
eventos, ni las razones causas de eventos. El uso de ese repertorio para
explicar el concepto de accion corresponderia, me parece que pensaria
Kant, a un error categorial.

Ahora bien, la conexién de las acciones con un orden de justificacién
expresado en la figura del silogismo practico parece remitir a un orden
de principios que sostienen a las mismas. En efecto, las maximas
parecen requerir, justamente por ser ellas los principios a los que remite
la pregunta ;por qué?, la generacion de una cadena justificatoria y
explicativa de la accién, que haria que la respuesta a la pregunta ;por
qué? no quede flotando en el vacio. Kant no parece, en primera instancia,
haber puesto mayor atencion a las complejidades de este proceso, toda
vez que evidentemente él no parece, contra lo que han sostenido algunos
intérpretes, estar interesado en desarrollar una suerte de “teoria de las
maximas”, tal como han hecho notar algunos especialistas (Bubner,
1998: 552; Gillessen, 2014: 52). Con todo, a lo largo de su evolucion
intelectual, Kant comienza a prestar cada vez mayor interés al problema
de la relacién entre las maximas de cada accion y el principio que les
confiere valor o disvalor moral. Esto lo lleva, a su vez, a otorgarle cada
vez mayor relevancia sistematica al concepto de Gesinnung, que si bien
es cierto aparece ya timidamente en la Fundamentacion y se hace cada
vez mas presente en el resto de las obras morales de Kant, es tratado con
mayor detalle recién en la Religion. Es de destacar que Kant caracteriza
el concepto de Gesinnung en la Religion justamente como una maxima,
de suerte que podriamos decir entonces, que es un principio subjetivo
de accién. No obstante, la Gesinnung no tiene el estatus de cualquier
maxima, sino que corresponde a la “maxima superior” (oberste Maxime),
tal como se puede apreciar en varios pasajes (AA 06 31, 23, AA 06 31,
23, AA 06 36, 6, AA 06 66, 34). Es por ello que recientemente algunos
autores la han llamado “maxima de segundo orden”, en tanto en cuanto
su forma y funcién, como maxima que esta a la base de las demas
maximas, diferirfan de las maximas “de primer orden”, que son aquellas

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



192 Luis Pracencia GARciA

que dependerian en algun sentido de la Gesinnung (Schwartz, 2006: 131).
La Gesinnung es, segun Kant, el “primer fundamento subjetivo de la
asuncion de las maximas, solo puede ser una y se refiere en general al
uso completo de la libertad” (AA 06 25, 5-7).1° Ella, ademas, solo tiene
dos formas posibles: puede promover mi felicidad cuando me veo
forzado a elegir entre ella y el deber —y en ese caso es mala— o bien
puede ser bueno y establecer una relaciéon de subordinacion inversa
(AA 06 36, 19-33). Esta maxima originaria, que por cierto reviste un
caracter especialisimo y complejisimo en la obra de Kant, corresponde
a una suerte de fundamento al cual quedan referidas las acciones y las
maximas de primer orden de cada agente, en tanto ellas reflejan el modo
en que éste ha configurado la totalidad de su vida y el modo en que
concibe proyectivamente la totalidad de sus acciones. No se trata, por
cierto, de un fundamento que determine causalmente las maximas de
primer orden ni que las implique en sentido 16gico (Gressis, 2011: 405),
sino que mas bien se trata de lo que podriamos llamar como una idea,
que remite a un acto inteligible al que no tenemos acceso, pero al que no
obstante quedan remitidas, a su vez, todas nuestras acciones en el plano
ideal, al menos como totalidad proyectada de las mismas (La Rocca,
2013: 143 y ss.). Las acciones que se remiten a la Gesinnung cumplen,
entre otras cosas, el papel de una suerte de documento o indicio de
la misma, que no obstante jamas la puede hacer visible ni objetivable
sin resto en ellas. Y ello justamente pues en ella se trata de un tipo de
fundamento de determinacion que no se sitda en el orden fenoménico,
pero que es constitutivo para lo que aparece en €l, dado que sin maximas

10 La dependencia de las méximas de la Gesinnung muestra con claridad

otro aspecto que diferencia de modo radical el modelo de concepcién de la
accion davidsoniano y el kantiano. En efecto, tal como ha puesto de relieve
R&dl en una sugerente critica a Davidson, la concepcién de la accion de éste
ultimo reposa en un modelo que no puede explicar el caracter temporalmente
duradero de las acciones en tanto ellas parecen subordinarse a un orden de “fines
infinitos”, tal como los llama Rod], i.e. de fines que son de cardcter permanente
(Rodl, 2007: 25 y ss.). Lo anterior debido a que en el modelo de Davidson las
acciones estarian subordinadas a fines contingentes. Al subordinar Kant las
maximas de cada accién a la Gesinnung, que tiene justamente la caracteristica de
ser un fundamento que acompana de modo estable y permanente en el tiempo
a las acciones, da muestras justamente de cudn lejana esta su concepcion de las
maximas de la funciéon que cumplen en Davidson las proactitudes, contra lo que
han sugerido algunos autores recientemente (por ejemplo O. Petersen,2009).

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



KANT Yy HEGEL SOBRE LA NATURALEZA DE LA ACCION INTENCIONAL 193

y sin “maxima de segundo orden” no tendriamos acciones intencionales
(que una accion sea intencional depende de la presencia de una maxima,
y las maximas de primer orden remiten a aquella de segundo).

Con esto, hemos visto el modo en que la concepcion kantiana de la
accién intencional parece conectarse con los rendimientos sistematicos
de la figura del asi llamado “silogismo practico”, entendido en un doble
caracter: 1) como principio productivo segiin el cual ocurren las maximas,
2) como principio de orden justificativo-explicatorio de acuerdo al cual
las acciones son situadas en un orden de inteligibilidad. Lo anterior se
ha realizado en un marco que ha mostrado cémo y en qué medida la
posicion de Kant sobre el problema del concepto de “accién intencional”
se diferencia no de posiciones estandar defendidas al dia de hoy,
situandose en la cercania de enfoques (como aquel de Anscombe), que
parecen ser sistematicamente mas sélidos.

3) La concepcion hegeliana de la accion y sus puntos de contacto
y distanciamiento con Kant:

Si lo dicho acerca de Kant en el punto anterior es correcto, podemos
entonces sostener que la continuidad entre su pensamiento y el de
Hegel es mucho mayor que lo que usualmente se pretende hacer ver.
Me referiré aqui brevemente a algunas de las caracteristicas esenciales
de la concepcion hegeliana — tal como ella ha sido interpretada en
una influyente concepcion reciente— para mostrar estos aspectos de
continuidad, y luego me referiré de modo sumario a un aspecto muy
relevante de ruptura.

Un primer punto a destacar es que a diferencia de lo que ocurre con
Kant, en el caso de Hegel es habitual considerar que existen al menos
dos textos donde habria tratamiento tematico mas o menos explicito de
la nocién de “accién intencional”. Se trata, por un lado, de las secciones
V.By V.C de la Fenomenologia del Espiritu (PdG), y por otro de la Filosofia
del Derecho (PdR) §§ 109-113. Debe notarse que incluso, mas alla de las
diferencias de énfasis o incluso incompatibilidades que podrian existir
entre estos textos, diferencias o incompatibilidades esperables en textos
que fueron publicados con casi 15 afios de distancia entre si, lo habitual
es considerar que ambos contienen ideas que corresponderian al modo
en que Hegel penso el problema de la accién intencional (Laitinen &
Sandis, 2010; Pippin, 2010; Ormeno, 2015). En este contexto suele
destacarse que Hegel fue, de hecho, bastante perspicaz en el desarrollo

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



194 Luis Pracencia GARciA

de su concepcion de la accion, incluyendo una serie de elementos en ella
que son de suma relevancia. Asi, por ejemplo, Hegel habria sido capaz
de formular distinciones tan relevantes en la teoria de la accién como
aquella entre una accion intencional (Handlung), en sentido estricto, y
una accion hecha por mi (Iat), i.e. que no es intencional (PdR 118; Pippin,
2010: 60). Esta diferencia es crucial a la hora de establecer practicas
imputatorias, toda vez que, dice Hegel, s6lo corresponde que seamos
responsables de nuestra accidn, y no de todo hecho que se siga de ella.
Tal distincion, por otra parte, no habria sido tomada en cuenta por los
antiguos, por ejemplo, tal como expresa el mismo Hegel, tomando como
ejemplo las tragedias de Edipo."

Junto con lo anterior, también es habitual, especialmente a partir
de un seminal trabajo de Ch. Taylor (1983), identificar la posiciéon de
Hegel con una propuesta que se distanciaria de modo importante de
las concepciones causales y por tanto mas dominantes en la actualidad
reciente, toda vez que Hegel defenderia una concepcion “cualitativa”
de la accion (el término es de Taylor), que se ha dado en llamar mas
frecuentemente “expresivismo” (Laitinen & Sandis, 2010: 7-10; Pippin,
2008; 2010: 63 y ss.; Ormeno, 2015).? Por “expresivismo”, no obstante,
no todos los autores entienden exactamente lo mismo. De acuerdo
a como quisiera entender la nocién yo aqui, me parece que al menos
los siguientes elementos son fundamentales. 1) En primer lugar el
expresivismo implica la tesis de que la “accién intencional” seria un
concepto primitivo, no reconducible a otros, como ocurriria en el caso de
la concepcion causal (Taylor, 1983: 23 y ss.). La distincion entre “accién”
y “no accion” seria, asi, basica, y no podria entonces ser entendido el
primer grupo de items como especies de un género que identifica a un
tipo de eventos que caen bajo el segundo tipo. 2) En segundo lugar, y
como consecuencia de lo anterior, el expresivismo de Hegel tampoco
atribuye el caracter de explicacion causal a la explicacion de una accion.
Si bien es cierto el fendmeno mismo de la accion seria inseparable de
aquellos elementos mentales con los que usualmente se la vincula, ellos
no serian “causas” de la accidn en sentido relevante (Pippin, 2010).

" De todos modos, como destaca Pippin, Hegel lamentablemente no

es consistente con esta distincién e intercambia las palabras Handlung y Tat de
modo que puede generar confusiones (Pippin, 2010: 77).

2 Aunque existen otras lecturas, ellas son mas bien minoritarias. Para un
ejemplo de ello, Cfr. Knowles (2010).

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



KANT Yy HEGEL SOBRE LA NATURALEZA DE LA ACCION INTENCIONAL 195

Con ello, Hegel quedaria situado en una posicion de gran similitud
a la sostenida por Kant, segun la interpretacion que dimos mas arriba.
Ambos autores no descartarian la existencia de conexion entre ciertos
items mentales y la accién, aunque esa conexidon no seria descrita en
términos causales-eficientes en el sentido técnico propio de las relaciones
entre sustancias materiales en el plano de la causalidad natural, sino
que apelando a otros medios. Mas importante aun, ambos autores
descartarian la concepcién causal-reductiva que arriba identifiqué con
Davidson y que coincide en buena medida con aquella que corresponde
a lo que Taylor llama “tradicién cartesiana”. Siendo esto asi se deberia
considerar que en lo relativo al concepto de “accién intencional” existe
una importante continuidad entre Kant y Hegel, continuidad que no
reflejaria el modo en que consabidamente estos autores se distancian en
otros planos de la filosofia practica. Esto me parece de suma relevancia,
pues hasta donde me es conocida la literatura, este punto de continuidad
no ha sido explicitamente tratado como tal.

No obstante, a los puntos anteriores se suma al menos un
componente que distancia, a mi modo de ver, de modo importante
a Kant y Hegel y que en cierta medida podria servir para explicar el
modo en que ellos se distancian en el corazén de sus concepciones de la
filosofia practica, como por ejemplo ocurre en la discusion hegeliana de
la aptitud del “imperativo categdrico” como criterio moral (no puedo
entrar aqui, de todos modos, por razones de tiempo a esta discusién
que corresponderia a otro asunto). Asi las cosas, un tercer elemento que
serviria para caracterizar el “expresivismo” hegeliano es la tesis de la
accién como tipo de unidad de elementos “internos” y “externos”.” Esta
unidad de elementos seria tal que en la accidon tendria lugar una forma
de “expresion” o como indica el mismo Hegel en la PdG “la traducciéon
del no ser visto al ser visto” en la esfera externa de aquello de lo que
el individuo es (PdG, 215). Este es un aspecto que a su vez se vincula
intrinsecamente con un elemento crucial de la concepcion de Hegel, sc.
el caracter social de la accion, que se explica entre otras cosas a partir de
su naturaleza “retrospectiva”. En efecto, Hegel destaca que las acciones
requieren de autoadscripciones que han de ser consideradas como
provisionales en virtud de la interaccion del agente con otros que tienen
tal natural también, de modo que ellas serian corregibles de modo

13 Sobre las nociones de “interno” y “externo” conviene tener en cuenta

lo observado por Hegel en la Enzyklopidie §140.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



196 Luis Pracencia GARrcia

retrospectivo." Asi las cosas toda adscripcion de intenciones que realice
el agente respecto de si mismo estaria sujeta a “negociacion social”
(Pippin, 2010: 61) en la que el agente responderia ante la comunidad
y sus estimaciones respecto del acto realizado. En efecto, de acuerdo
a lo sostenido por intérpretes como Pippin, el caracter “expresivo” de
la accion en Hegel no radicaria meramente en el hecho de que ella sea
“traduccion” de lo que el agente “tiene en si como no visto”, sino que
ademas ellas expresarian lo que el agente cree estar haciendo y por lo
tanto manifestarian pretensiones normativas de estar habilitado para
actuar de esa manera.

Lo anterior muestra a Hegel muy cercano a la tradicién
wittgensteiniana y a como ella comprendié la nocion de accién
intencional,”® en cualquier caso mucho mas cercano que Kant, quien
pese a rechazar el enfoque causal-reductivo, no parecié nunca poner en
cuestion la primacia absoluta de la perspectiva de la primera persona
en el ambito de la adscripcidon de una accién a un agente, primacia que
parece verse cuestionada por Hegel (Pippin, 2010: 64).

Bibliografia

1) Fuentes
a) Kant:

Kant, I. (1902 ss). AA: Kant’s gesammelte Schriften. Herausgegeben
von der Preussischen bzw. von der Deutschen Akademie der
Wissenschaften. Berlin: Gottingen.

Kant, 1. (2004). Kaehler Moral: Immanuel Kant. Vorlesung zur
Moralphilosophie. Harausgegeben von W. Stark. Berlin-New York:
Walter de Gruyter.

Kant, I. (2003). KrV: Kritik der reinen Vernunft. Herausgegeben von J.

Timmermann. Hamburg: Felix Meiner.

14 Este punto ha sido destacado con energia por Pippin (2010: 61 y ss).

La posicion de Hegel se acerca aqui enormemente desde el punto
de vista estructural a las observaciones de Anscombe en Intention, donde ella
busca mostrar que la determinacion de una intencién reposa fundamentalmente
en caracteristicas externas del movimiento corporal designado como accién
(Anscombe, 1963: 9).

15

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



KANT Yy HEGEL SOBRE LA NATURALEZA DE LA ACCION INTENCIONAL 197

b) Hegel:

Hegel, G. W. F. (1991). Enzyklopddie: Enzyklopidie der philosophischen
Wisenschaften. Herausgegeben von Fridhelm Nicolin & Otto
Poggeler. Hamburg: Felix Meiner.

Hegel, G. W. F. (2006). PdG: Phinomenologie des Geistes. Neu
herausgegeben Hans-Friedrich Wessels und Heinrich Clairmont.
Hamburg: Felix Meiner.

Hegel, G. W. E. (2013). PdR: Grundlinien der Philosophie des Rechts. Neu
herausgegeben von H. Brandt. Hamburg: Felix Meiner.

c) Wittgenstein:

Wittgenstein, L. (1984). PU: Philosophische Untersuchungen. In Werkausgabe
Band I. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

2) Literatura secundaria y contemporanea:

Albrecht, M. (1994). Kants Maximenethik und ihre Begriindung. Kant-
Studien, 85, 129-146.
Anscombe, G. E. M. (1963). Intention. Cambridge-Massachusetts:
Harvard University Press.
Bacin, S., et. al. (eds.) (2011). Kant und die Philosophie in weltbiirgerlicher
Absicht. Berlin-New York: Walter de Gruyter.
Beck, L. W. (1975). The Actor and the Spectator. New Haven: Yale University
Press.
(1960). A Commentary on Kant’s Critique of Practical Reason.
Chicago-London: Chicago University Press.
Brandt, R. (1991). Die Urteilstafel. Kritik der reinen Vernunft A 67-76; B 92-
101. Hamburg: Felix Meiner.
Bubner, R. (1998). Noch einmal Maximen. Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie, 46, 551-561.
(1982). Handlung, Sprache und Vernunft. Grundbegriffe praktischer
Philosophie. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Carvalho, Pereirea Tassinari & Pertile (eds.) (2015). Hegel. Sao Paulo.
Davidson, D. (1993). Reply to Ralph Stoecker. En R. Stoecker. (ed.)
Reflecting Donald Davidson. Donald Davidson Responding to an

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



198 Luis Pracencia GARrcia

International Forum of Philosophers. (287-290). Berlin-New York:
Walter de Gruyter.

(1980). Essays on Actions and Events. Oxford: OUP.

(1974). Psychology as Philosophy. En Davidson, D. (1980). Essays

on Actions and Events. (229-239). Oxford: OUP.

(1973). Freedom to Act. En Davidson, D. (1980). Essays on Actions
and Events. (63-81). Oxford: OUP.

(1971). Agency. En Davidson, D. (1980). Essays on Actions and
Events. (43-61).Oxford: OUP.

(1963). Actions, Reasons and Causes. En Davidson, D. (1980).
Essays on Actions and Events. (3-19). Oxford: OUP.

Gerhardt, V. (1986). Handlung als Verhaltnis von Ursache und Wirkung.
En Handlungstheorie und Transzendentalphilosophie. Prauss (ed.) (98-
131). Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.

Gillessen, J. (2014). Was, wenn jeder...? Ethische Verallgemeinerung seit Kant
— eine Kritik. Freiburg-Miinchen: Karl Alber.

Gram, M. (ed.) (1982). Interpreting Kant. lowa: University of Iowa Press.

Gressis, R. (2011). The Relationship between the Gesinnung and the
Denkungsart. En Kant und die Philosophie in weltbiirgerlicher Absicht.
Bacin, et.al. (eds.) (403-412). Berlin-New York: Walter de Gruyter.

Hoffe, O. (1977). Kants kategorischer Imperativ als Kriterium des

Sittlichen. Zeitschrift fiir Philosophiesche Forschung, 31, 354-384.

Horn, C. & Schonecker, D. (eds.) (2006). Groundwork for the metaphysics of
morals. Berlin-New York: Walter de Gruyter.

Horn, C.; Mieth, C. & Scarano, N. (2007). Immanuel Kant. Grundlequng
zur Metaphysik der Sitten. Kommentar von C. Horn, C. Mieth und N.

Scarano. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Horst, D. (2012). Absichtliches Handeln. Paderborn: Mentis.

Innerarity, C. (1995). Teoria kantiana de la accién. La fundamentacion
trascendental de la moralidad. Pamplona: EUNSA.

Jaeschke, W. (2010). Hegel-Handbuch. Leben-Werk-Schule. Stuttgart-
Weimar: J. B. Metzler.

Kaulbach, F. (1978). Das Prinzip Handlung in der Philosophie Kants. Berlin-
New York: Walter de Gruyter.

Korsgaard, C. (2009). Self-Constitution. Oxford: OUP.

(2008). The Normativity of Instrumental Reason. En C.
Korsgaard. The Constitution of Agency. (27-68). Oxford: OUP.
(2008a). The Constitution of Agency. Oxford: OUP.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



KANT Yy HEGEL SOBRE LA NATURALEZA DE LA ACCION INTENCIONAL 199

La Rocca, C. (2013). Conciencia moral y Gesinnung. Ideas y Valores, 62,
133-152.

Laitinen, A. & Sandis, C. (2010). Hegel on Action. New York: McMillian.

Leyva, G. (ed.) (2008). La Filosofia de la Accién. Un andlisis historico-
sistemdtico de la accion y la racionalidad prictica en los cldsicos de la
filosofia. Madrid: Sintesis.

Meerbote, R. (1982). Wille und Willkiir in Kant’s theory of action. En
Gram (ed.) Interpreting Kant. (69-84). lowa: University of lowa Press.

Ormenio, J. (2015). Expresion y retrospeccion. La concepcion hegeliana
de la accion. En Carvalho, Pereirea Tassinari & Pertile (eds.) Hegel.
(161-178). Sao Paulo.

Paton, H. J. (1947). The Categorical Imperative. A Study in Kant’s Moral
Philosophy. Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Patzig, G. (1965). Die logischen Formen praktischer Sédtzen in Kants
Ethik. Kant-Studien, 56, 237-252.

Pippin, R. (2010). Hegel’s Social Theory of Agency: The Inner-Outer
Problem. En A. Laitinen & C. Sandis. (eds.) Hegel on Action. (59-78).
London: Palgrave MacMillan.

(2008). Hegel’s Practical Philosophy. Cambridge: CUP.

Prauss, G. (ed.) (1986). Handlungstheorie und Transzendentalphilosophie.
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.

(1983). Kant iiber Freiheit als Autonomie. Frankfurt am Main:
Vittorio Klostermann.

Petersen, O. (2009). Kant a la Davidson. Maximen als Proeinstellungen.
Studia philosophica Estonica 2 (2009), 47-84.

Schwartz, M. (2006). Der Begriff der Maxime bei Kant. Berlin: Litt.

Schonecker, D. & Wood, A. (2004). Kants , Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten”. Ein einfiihrender Kommentar. Paderborn-Miinchen:
Schoningh.

Stoecker, R. (1993). Reasons, Actions and their Relationship. En R.
Stoecker. (ed.) Reflecting Donald Davidson. Donald Davidson Responding
to an International Forum of Philosophers. (265-286). Berlin-New York:
Walter de Gruyter.

(1993a): Reflecting Donald Davidson. Donald Davidson Responding
to an International Forum of Philosophers. Berlin-New York: Walter de
Gruyter.

Taylor, Ch. (1983). Hegel and the Philosophy of Action. En (2010). A.
Laitinen & C. Sandis. (eds.) Hegel on Action. (22-41). London: Palgrave
MacMillan.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



200 Luis Pracencia GARrcia

Timmermann, J. (2003). Sittengesetz und Freiheit. Berlin-New York: Walter
de Gruyter.

Torralba, J. M. (2011). La teoria de la accion de Kant. Topicos, Revista de
Filosofia, 41, 17-61.

(2009). Libertad, objeto prdctico y accion. La facultad del juicio en la
filosofia moral de Kant. Hildesheim: Georg Olmes.

Vigo, A. (2008). Praxis como modo de ser del hombre. La concepcién
aristotélica de la accion racional. En G. Leyva. (ed.) La Filosofia de
la Accién. Un andlisis historico-sistemdtico de la accion y la racionalidad
prdctica en los cldsicos de la filosofia. (53-83). Madrid: Sintesis.

Watkins, E. (2005). Kant and the Metaphysics of Causality. Cambridge:
CUP.

Willaschek, M. (1992). Praktische Vernunft. Handlungstheorie und
Moralbegriindung bei Kant. Stuttgart — Weimar: J. B. Metzler.

Wolff, M. (1995). Die Vollstindigkeit der kantischen Urteilstafel. Frankfurt
am Main: Vittorio Klostermann.

Zimmermann, S. (2011). Kants , Kategorien der Freiheit”. Berlin-Boston:
Walter de Gruyter.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



