
Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018), 147-169.

A Discussion on the Systematic Position of 
Kant´s Metaphysik der Sitten and Fichte´s 

Sittenlehre

Vicente de Haro Romo
Departamento de Humanidades, Universidad Panamericana

vharo@up.edu.mx
orcid.org/0000-0001-5549-9804

Abstract
The systematic position of Kant´s Metaphysics of Morals and 

in particular of its second part, the Doctrine of Virtue, is analogue 
to the one of Fichte´s System of Ethics according to the Principles 
of the Doctrine of Science. However, in this book, Fichte criticizes 
Kant´s ethics as “formalist” and suggests that his own is more 
real and applicable, because of his theory on the conciliation be-
tween natural impulse and moral impulse. This article explains 
and discusses such thesis, and shows that this evaluation on 
Kant is unfair, because precisely on the Doctrine of Virtue, in a 
different methodic way —but soundly and coherently with the 
ethics of autonomy—, Kant develops his “material ethics”. 

Keywords: Kant´s ethics, Fichte´s ethics, formalism, material 
ethics, natural impulse, moral impulse, kantian theory on virtue 
and on character.

Received: 12 – 10 – 2016. Accepted: 06 – 01 – 2017.
DOI: http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.862



148 Vicente de Haro Romo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Una discusión sobre la posición sistemática de 
la Metaphysik der Sitten de Kant y la Sittenlehre 

de Fichte1

Vicente de Haro Romo
Departamento de Humanidades, Universidad Panamericana

vharo@up.edu.mx
orcid.org/0000-0001-5549-9804

Resumen
La posición sistemática de la Metafísica de las costumbres de 

Kant y en concreto de su segunda parte, la Doctrina de la virtud, 
es análoga a la del Sistema de la doctrina de las costumbres según 
los principios de la Doctrina de la Ciencia de Fichte. Sin embargo, 
en dicha obra, Fichte califica la ética kantiana de “formalista” y 
pretende que la suya es más concreta y aplicable por su teoría 
de la conciliación entre el impulso natural y el impulso moral. 
En este artículo se explica y discute dicha postura de Fichte, 
mostrando que la crítica a Kant es injusta, dado que precisamente 
la Doctrina de la virtud ofrece, de un modo metódicamente 
diverso pero sólido y coherente con la ética de la autonomía, la 
“ética material” kantiana.  

Palabras clave: ética de Kant, ética de Fichte, formalismo, ética 
material, impulso natural, impulso moral, teoría kantiana de la 
virtud y el carácter. 

Recibido: 12 – 10 – 2016. Aceptado: 06 – 01 – 2017.
DOI: http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.862
1  Agradezco los comentarios y sugerencias de los colegas que conocieron 

una primera y muy reducida versión de este artículo en el contexto del 
International Workshop Transzendentaler Idealismus nach Kant: Kontinuität oder 
Bruch? Transcendental Idealism after Kant: Continuity or Rupture?, organizado 
por la UNAM, la BUAP, la DAAD y ALEF, en el IIF-UNAM, en mayo de 2016. 
Agradezco particularmente los comentarios de los profesores Luis Placencia, 
Eduardo Charpenel y Gunther Zöller. La investigación que ha dado pie a 
este artículo está integrada en el Proyecto “Vínculos, emoción e identidad. 
La dimensión moral de los vínculos sociales”, financiado por el Ministerio de 
Economía y Competitividad del Gobierno de España (Ref. FFI-2015-67388-P).



149Una discusión sobre la posición sistemática de la Metaphysik der Sitten

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Introducción
En este artículo me propongo en primer lugar subrayar que uno de 

los textos donde mejor puede atestiguarse la continuidad, y también la 
ruptura, de Fichte respecto de Kant es su Sistema de la doctrina de las 
costumbres según los principios de la Doctrina de la Ciencia (Das System der 
Sittenlehre nach den Prinzipien der Wissenschaftslehre), de 1798, aparecido 
apenas un año después que la Metafísica de las costumbres (Metaphysik der 
Sitten) kantiana. Aunque en la Sittenlehre, Fichte recogió algunos textos 
que aparentemente había presentado a sus alumnos antes de la aparición 
de la obra de Kant, publicó en ella también pasajes que sin ninguna duda 
suponen una respuesta, una continuación y una pretendida rectificación 
en concreto a la segunda parte del texto kantiano: la Tugendlehre o 
“Doctrina de la virtud”.2 

Son varias las temáticas en las que esta tensión de continuidad y 
ruptura es notoria y filosóficamente fecunda:  la asimilación fichteana 
del imperativo categórico de Kant con un sesgo tendencialmente más 
subjetivo que deposita la certeza moral en un sentimiento particular; 
la radicalización fichteana, pues, de la Gewissenslehre kantiana (Cfr. 
Vigo, 2011) —de la que algo mencionaré más adelante—, y algunas 
otras cuestiones que, aunque no atañen a la fundamentación de la 
moral en uno y otro autor, muestran también diferencias metódicas y 
de contenido que son relevantes en el horizonte de la filosofía práctica 
del idealismo alemán. Una de ellas, por ejemplo, de repercusiones 
arquitectónicas, es la diferencia en los criterios de división de los 
deberes, que entre otras cosas se concreta en que los “deberes con uno 
mismo” (Pflichten gegen sich selbst) que Kant asegura como prioritarios, 
en Fichte se convierten en deberes condicionados (bedingte) y mediatos 
(mittelbare). Me he ocupado de esta divergencia en otro lugar (Cfr. De 
Haro, 2015a). Estas discrepancias en la estructuración de los tipos de 
deberes son relevantes pues de ellas se deriva que también difieran, al 
menos sutilmente, las estrategias que pueden plantearse para salvar, 
tanto en la ética de Kant como en la de Fichte, las objeciones relativas 
a los límites de la imparcialidad y a la posible colisión de deberes, por 

2  Evidentemente, el contraste con la Rechtslehre de Kant habría que 
buscarlo fundamentalmente en la Grundlage des Naturrechts de Fichte de 1796.



150 Vicente de Haro Romo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

ejemplo. Hay, en un nivel más aplicado, contrastes interesantes en la 
argumentación concreta para respaldar deberes específicos: por ejemplo, 
Fichte no puede respaldar directamente la prohibición del suicidio en la 
segunda fórmula del imperativo categórico (como evidentemente hace 
Kant en MS Akk: 423), pues para él —y por eso los deberes con uno 
mismo son mediatos—, sólo hay un deber con el colectivo moral, con la 
“comunidad de los santos”, y no con uno mismo considerándose como 
fin en primera persona (por ello Fichte argumenta contra el suicidio con 
una especie de reductio, también kantiana, en la que si se permitiera el 
acto suicida se anularía la vinculatividad de cualquier otro deber, Cfr. 
MS Akk: 433 con SL Akk: 235-237). 

Otra diferencia es que, mientras en la Tugendlehre kantiana la mentira 
es ante todo una violación de un deber para con uno mismo —pues 
atenta contra la propia dignidad y pervierte las propias condiciones del 
juicio moral en general—, en Fichte el mandato de la veracidad es no 
menos riguroso pero alude a un deber con los demás —es un deber, 
por tanto, directo e incondicionado que se sustenta en que la mentira 
limita injustamente a otro en su capacidad de actuar (Cfr. SL Akk: 255).  
En último lugar, existen también elocuentes diferencias en cuanto a los 
límites y alcances de los diversos deberes: llama la atención por ejemplo 
que mientras Kant establece, como límite del deber de beneficencia, el que 
uno no ayude a tal grado que termine necesitando ayuda uno mismo,3 
Fichte rechaza cualquier límite prudencial en el acto de la beneficencia y 
afirma que, si uno puede asegurarse de que su generosidad no fomentará 
la pereza y la inmoralidad del beneficiado,  entonces uno ha de ayudar 
aunque le cueste la vida (Cfr. SL Akk: 263).

Ante todos estos contrastes, que son significativos justamente por la 
cercanía y paralelismo arquitectónico de ambos planteamientos, puede 
decirse al menos tentativamente que la ética de Fichte es una continuación 
crítica de Kant, que está desarrollada en el propio espacio teórico de 
la ética kantiana de la autonomía, que es a la vez una rectificación y 
una radicalización de la misma, y finalmente que la Sittenlehre está al 
nivel y en la misma o en una muy semejante posición sistemática que la 

3  Es decir, el deber con uno mismo de no atentar contra el propio bienestar 
limita el deber de beneficencia, de modo que en cada caso sea uno sólo nuestro 
deber (he aquí un ejemplo de la estrategia kantiana para evitar la pretendida 
colisión de deberes) en tanto la máxima del deber perfecto con uno mismo 
establece los márgenes de la obligación imperfecta con los demás.



151Una discusión sobre la posición sistemática de la Metaphysik der Sitten

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Metaphysik der Sitten en cuanto estas obras no sólo plantean el principio 
de la moralidad sino que lo aplican a las condiciones antropológicas 
básicas para derivar de él deberes concretos. 

El ataque de Fichte al “formalismo” kantiano
Debo aclarar que, al hablar de la posición sistemática de ambas obras, 

me refiero a lo dicho recién: a su lugar intermedio, en el marco del uso 
práctico de la razón, entre la formalidad de un principio a priori de 
la moral y los datos empíricos que son necesarios para poder hablar 
de deberes concretos y particulares de una “ética material”, que se 
despliega precisamente en el sistema de deberes que presentan ambos 
libros y que ya he ejemplificado con los contrastes antes mencionados. 
En cuanto a la Metafísica de las costumbres de Kant, dicha posición 
intermedia quedará clara con lo que diré más adelante; respecto a Fichte 
resulta más necesaria la aclaración porque hay ya algún comentario (por 
ejemplo, el de Daniel Breazeale, 2015) que con esos mismos términos 
se refiere más bien a un estudio de cómo la Sittenlehre no se limita a 
desplegar la ética material fichteana y su sistema de los deberes, sino 
que replantea también temas fundamentales de los principios de la 
Doctrina de la ciencia, reformulando tesis que podríamos llamar previas 
en la deducción desde el Yo y presupuestas en la ética misma. Breazeale 
insiste pues en que aunque el propio Fichte parece en algún momento 
hablar de la Doctrina de las Costumbres como una disciplina filosófica 
más, con objetos, conceptos y leyes específicos en su tratamiento y como 
la parte específicamente práctica de la Doctrina de la ciencia (Breazeale, 
2015: 276), en realidad el texto de 1798 va mucho más allá de eso; para 
comprenderlo ha de tenerse en cuenta que la mayor parte de los lectores 
de Fichte (salvo los que habían escuchado en persona sus lecciones) 
en ese momento no tenían la exposición actual y completa de la 
Wissenschaftslehre nova methodo, sino sólo la presentación de la Grundlage 
der gesammten Wissenschaften, insuficiente para comprender del todo la 
conexión entre la actividad teórica y práctica del Yo y el igual carácter 
originario (Gleichursprünglichkeit) de ambas perspectivas para aclarar 
las condiciones trascendentales de la experiencia. Ello explica por qué 
la Sittenlehre ha de retrotraerse a los fundamentos del sistema en su 
conjunto en el propio texto sobre ética (Cfr. Breazeale, 2015: 280-281).   

Es por ello por lo que de algún modo la Sittenlehre de 1798 
terminaría como una exposición por derecho propio de los principios 
de la Wissenschaftslehre, presentación que incluso el propio Fichte en 



152 Vicente de Haro Romo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

algún momento consideraría mejor y más clara —aunada a la propia 
de la Grundlage des Naturrechts— que la de 1794/95.4 En efecto, temas 
como el de la relación entre lo teórico y lo práctico, donde es esta última 
perspectiva la que acaba deduciendo y dando cuenta del mundo como 
material y esfera del cumplimiento del deber; y temáticas como la de 
las relaciones entre la intuición empírica y la intelectual y la correlativa 
entre el yo empírico y el puro, o la conciliación entre libertad y 
necesidad, son expuestas y desarrolladas con una forma propia en la 
Sittenlehre. Sin embargo, reitero, no es eso a lo que yo quiero dirigirme 
en este texto comparativo, sino a la condición de este texto de 1798 de 
presentar, tanto el principio formal de la moralidad como su aplicación 
en deberes particulares, y por tanto, en su analogía arquitectónica con 
la Metaphysik der Sitten de Kant, y en concreto con la Tugendlehre. En ese 
sentido concreto, ambas obras juegan el mismo papel. 

Llama por eso la atención que Fichte haya querido, no poner en 
paralelo ambas obras, sino ante todo contrastarlas y enfrentarlas con una 
crítica a Kant: salta a la vista que en el parágrafo 12, Fichte sugiera que 
su sistema moral según los principios de la Doctrina de la Ciencia sí puede 
concretarse en una “ética aplicada”, a diferencia de los planteamientos 
“meramente formales” (la alusión al maestro de Königsberg es obvia), 
que según él desembocarían, de ser coherentes, en la inacción: 

Todos los que han tratado de la ética de una 
manera meramente formal, si hubieran procedido 
consecuentemente, no habrían llegado a otra cosa 
que a una constante abnegación, a un completo 
anonadamiento y desaparición; como los místicos, 
según los cuales debemos perdernos en Dios…(SL Akk: 
139, trad. Rivera. 2005: 196). 

Ésta es la peculiar crítica de Fichte al “formalismo” que él pretende 
identificar en la ética kantiana: la acusación de que, de ser consecuente, 
la ética de Kant desembocaría en una especie de ascetismo pasivo y 
autoaniquilante. La acusación es más fuerte si recordamos que en Fichte 
la pasividad llega a identificarse incluso con el principio del mal. Marc 
Maesschalck, en el comentario cooperativo editado por Merle y Schmidt, 
sugiere que lo que sucede en este pasaje de la Sittenlehre es que Fichte 

4  Lo expresó en una carta a Friedrich Johannsen, del 31 enero de 1801, tal 
como recoge Breazeale (2015: 282).



153Una discusión sobre la posición sistemática de la Metaphysik der Sitten

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

está tratando de desmarcarse de las objeciones al “formalismo ético” 
que ya en su época eran moneda corriente y que conocía por textos como 
el de Kiesewetters (Über den ersten Grundsatz der Moralphilosophie, 1788-
1790/01), por ejemplo (Maesschalck, 2015: 157-182). Maesschalck parece 
dar la razón a Fichte en cuanto a que la Sittenlehre sería más concreta y 
aplicada que la Metaphysik der Sitten; el planteamiento fichteano desde 
su consideración del impulso moral y del sentimiento moral del deber 
sería, a diferencia del kantiano, suficiente para motivar la acción real y 
concreta, y alcanzaría, como piensa el propio Fichte, una determinación 
“material” más cercana de la moralidad (eine nähere materiale Bestimmung 
der Moralität, Maesschalck, 2015: 163-164). Más adelante, comentando 
algunas diferencias en las tablas de división de los deberes, Maesschalck 
refuerza su argumento apuntando que la ética kantiana no ofrece 
ninguna distinción entre deberes generales y deberes específicos como 
la que ofrece Fichte (quien, como se sabe, desciende incluso a los deberes 
según estamentos u oficios), por lo que la “dimensión material” de la 
ética, en Kant, no estaría suficientemente desarrollada (Maesschalck, 
2015: 170-171, n.49). 

Me propongo a continuación tratar de explicar brevemente por 
qué Fichte considera, a pesar de que como ya he sugerido, prima facie 
la Sittenlehre está tratando los deberes con el mismo nivel de concreción 
que la Tugendlehre y de los múltiples paralelismos entre ambas, que 
su doctrina moral es más concreta y aplicada que la de Kant. Esta 
explicación será muy breve y no pretende abordar todas las aristas de la 
cuestión, pues me interesa más, en un par de apartados subsecuentes, 
tratar de argumentar que la postura de Fichte —y por tanto, la de 
Maesschalck al secundarlo— es injusta y que la de Kant es una ética 
al menos tan “material”, concreta y explicativa de la motivación moral 
como la fichteana, aunque por razones metódicas en general no pretenda 
dar cuenta, exactamente del mismo modo que Fichte, de los elementos 
“materiales” de una ética aplicada. 

En el citado parágrafo 12, Fichte plantea una especie de antinomia 
respecto al principio formal de la acción moral, que estaría acompañado 
por un impulso puro (reiner Trieb) —esto es, la acción espontánea, 
independiente e incondicionada del Yo— y el elemento material de 
cualquier querer: el impulso natural (Naturtrieb), ante el cual la voluntad 
pura no parece real sino solamente un fundamento inteligible de 
explicación respecto de algo empírico. Por un lado (y ésta sería la “tesis” 
de la antinomia), la libertad está solamente en el aspecto formal, pero 



154 Vicente de Haro Romo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

por otro (antítesis) “realmente no hago nunca nada ni jamás puedo hacer 
nada que no esté exigido por el impulso natural, porque él agota todo mi 
actuar posible” (SL Akk: 140, trad. Rivera: 197); es decir, pareciera que 
un impulso moral dejado a sus solas fuerzas no tendría poder causal 
efectivo. 

Esta antinomia se resuelve, según Fichte, entendiendo en la materia 
de la acción una adecuación del impulso puro y del impulso natural, de modo 
que se alcanza el moralischer Trieb reuniendo las virtualidades de los dos 
impulsos antes expuestos: “el impulso moral es un impulso mixto (…) 
tiene del impulso natural lo material hacia lo que se dirige, es decir, 
el impulso natural, unido sintéticamente con él y fundido con él en 
uno solo, se dirige a la misma acción hacia la que él se dirige, al menos 
en parte…” (SL Akk: 143, trad. Rivera: 200). Este “impulso mixto” 
(gemischter Trieb) es, al nivel de los diferentes tipos de impulso, una de 
las consecuencias de lo que, en un nivel más básico, en el punto de inicio 
de la deducción fichteana desde el Yo puro, supone que el mundo mismo 
de la causalidad natural sea deducido como condición de posibilidad del 
ejercicio de la libertad.5 Es porque el No-yo es puesto por el Yo y para el 
ejercicio mismo de la actividad del Yo, por lo que puede plantearse que 
la causalidad natural sea a la vez punto de choque y contacto (Anstoβ), 
vehículo y factor posibilitante de la libertad (Cfr. Schwember, 2012: 
353). Es por esto por lo que —insisto, ya al nivel de la Trieblehre— se 
puede hablar de un impulso originario (Urtrieb) que implica la unidad 
de inicio entre el impulso natural y el puro de la libertad; aunque este 
impulso originario no se da en la experiencia, debe postularse como 
una idea regulativa de concordancia entre los dos factores de nuestra 
inicial antinomia, que permite pensar su progresiva reconciliación en el 
impulso propiamente moral (Cfr. Schwember, 2012: 374).

Dicho de otro modo y subrayando puntualmente cada uno de los 
pasos de esta conciliación: 

a) Es porque el Yo  puro “pone” al No-yo como naturaleza, y porque 
la ética aborda la superación que el yo empírico hace de la naturaleza 
misma para tender infinitamente al Yo puro, por lo que de origen hay un 

5  Sobre este punto es excelente la exposición de Schwember, 2012, en 
específico p.348. Schwember, por cierto, muy atinadamente menciona lo injusto 
de la crítica de Fichte a Kant en cuanto a la “formalidad” de su Metafísica de las 
costumbres (Cfr. p.352, n.15), tema al que yo me dirijo en lo sucesivo. 



155Una discusión sobre la posición sistemática de la Metaphysik der Sitten

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

único impulso original, que permite que puedan reconciliarse en última 
instancia, al menos a modo de horizonte final para el yo empírico, 
libertad y naturaleza. 

b) De modo más concreto: dado que la actividad del Yo les exige 
como condiciones de posibilidad, es por lo que se deducen del Yo 
mismo el cuerpo —mi cuerpo vivo y sentiente (Leib) —, la inteligencia, 
la relacionalidad (intersubjetividad) y la individualidad misma, que son 
los factores principales a considerar en la aplicación del propio principio 
moral; esto es, su materia. 

c) Y finalmente, dado que el sentido último del impulso natural 
es el de colaborar y vehiculizar el impulso puro, es por lo que puede 
tenderse infinitamente, en un impulso moral mixto, hacia una infinita 
reconciliación.  

Ésta es una presentación esquemática y reductiva: explicar a fondo 
la interesante Trieblehre de Fichte no es el propósito de este texto, ello 
nos llevaría por otros derroteros. Cabe apuntar acaso brevemente que en 
este tratamiento del impulso, Fichte acusa la influencia de Reinhold, que 
le ofrece la mediación para que se separe en este punto específico tan 
claramente de Kant. También conviene anotar, como ha hecho Friedrike 
Schick, que este Naturtrieb que posibilita la constitución de la esfera de 
aplicación del principio moral es también una referencia a la naturaleza 
en general, que es su fundamento mediato de explicación (Cfr. Schick, 
2015: 77; 84-85), y por tanto exige una manera particular de concebir 
a ésta en un desarrollo genético teleológicamente dirigido (Fichte se 
reapropia aquí del juicio reflexionante kantiano), de modo que hay una 
cierta autodeterminación (Selbstbestimmung) en la naturaleza misma, que 
es lo que permite ubicarla en un plano común con el impulso puro y así 
ser asumida por él y tender a reconciliarse con él. Que la naturaleza esté 
sujeta a este proceso teleológico es coherente con que el propio agente 
lo esté también, y que ello de alguna manera coincida con el desarrollo 
del impulso moral hasta identificarse con él es la peculiar apropiación 
fichteana de la doctrina estoica de la oikeiosis. Que el impulso  en general 
sea definido como “fundamento real e interno de explicación de una 
actividad espontánea real” (reeler innerer Erklärungsgrund einer wirklichen 
Selbsttätigkeit, SL Akk: 55, trad. Rivera: 104) explica de entrada que pueda 
hablarse de un Naturtrieb tanto como de un reiner Trieb y que se entienda 
que es en este terreno donde se juega la capacidad motivadora de la 
razón y su conexión con objetos concretos del querer. 



156 Vicente de Haro Romo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

También Allen Wood ha comentado cómo esta conciliación de 
impulsos representa el intento fichteano de superar la dualidad kantiana 
entre razón y sensibilidad o entre deber e inclinación, y ha apuntado 
que mientras el Naturtrieb apunta a un objeto material, el impulso puro 
apunta a la libertad misma, lo que plantea la oposición inicial, pero 
ambos son aspectos de una misma tendencia o afán (Streben) del Yo y 
por eso pueden ser formas complementarias de su actividad, una real o 
del lado del objeto (el impulso natural) y otra ideal o del lado del sujeto 
(el impulso puro). El sentimiento de armonía o disarmonía entre ambos, 
concluye Wood, sentimiento conectado íntimamente con el interés 
moral, es la conciencia moral o Gewissen en Fichte (Cfr. Wood, 2015: 98- 
100). Wood señala también de paso que esta concepción fichteana de 
la unidad originaria del sí mismo volente implica un rechazo claro de 
la postura kantiana en este punto y la regresión a una posición estoica, 
como ya mencionamos arriba (Cfr. Wood, 2015: 101).6

Quisiera agregar que esta unidad de fondo y al mismo tiempo como 
punto de fuga de todo esfuerzo moral, Fichte la consigue al precio de 
un cierto recurso a un modelo deductivo pre-kantiano, de constitución 
del mundo y de las condiciones de la acción “desde arriba”, desde la 
autoconciencia, —desde el Yo—, deducción crítica y trascendental, con 
todo, que, presume Fichte, le permite a su doctrina de los deberes ser 
más concreta y aplicada que la metafísica kantiana de las costumbres.  

La Metafísica de las costumbres como “ética material”
La Metafísica de las costumbres de Kant desempeña, como es sabido, 

en el uso práctico de la razón, un papel análogo —notorio ya desde 
el título de la obra— al que juegan los Metaphysische Anfangsgründe 
der Naturwissenschaft en lo teórico. Como la Metaphysik der Sitten, 
estos trabajos constituyen el sistema, después de las depuraciones 
críticas pertinentes realizados en las Críticas —entendidas éstas como 
propedéuticas y como proyectos de aislamiento e identificación de 
los principios puros a priori—, en el ámbito que les corresponde 
(Cfr. MS Akk: 468). La metafísica natural tiene además de una parte 
trascendental, una consideración de la naturaleza en tanto que corpórea 

6  Hacia el final de su texto, Wood apunta también que este escenario lleva 
a Fichte a un rigorismo incluso más estricto que el de Kant, en tanto la acción 
que sólo surge de impulso moral no es siquiera Pflichtmäßig sino abiertamente 
contraria al deber. (Cfr. Wood, 2015: 106ss).



157Una discusión sobre la posición sistemática de la Metaphysik der Sitten

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

y pensante que se atiene a los datos empíricos, lo cual explicaría también 
el carácter intermedio de la Metafísica de las costumbres en la división 
tripartita de la filosofía práctica kantiana, constituida entonces por la 
parte propedéutica pura a priori (que corresponde a lo realizado en la 
Fundamentación de la metafísica de las costumbres y la Crítica de la razón 
práctica), una parte a priori pero no pura, en tanto atiende a datos 
provenientes de la experiencia pero los estructura desde el principio 
moral (la Metafísica de las costumbres, con sus dos partes: la Doctrina del 
Derecho y la Doctrina de la virtud) y la parte que se ocupa de los datos 
empíricos, por tanto a posteriori, de relevancia mayor o menor para 
la consideración de la acción humana: la Antropología práctica (que se 
expone en el texto homónimo y, como veremos, en otros).

Es claro que justamente la relación de la Doctrina de la virtud con 
lo empírico es lo que explica que la clasificación y enumeración de los 
deberes que se realiza a partir de ellos no pueda ser completa y que la obra 
proponga solamente los principios (Anfangsgründe). Es, sin embargo, 
un nivel imprescindible tanto para la determinación de las acciones 
que efectúa el juicio práctico en su papel determinante, como para la 
formación de conceptos morales en el juicio práctico reflexionante; la 
razón pura no podría ser práctica sin este papel mediador, sintético pero 
a priori, que juegan el principio supremo de la virtud y los deberes con 
él asociados. En concreto a la Tugendlehre le corresponde la derivación 
de deberes éticos (en los que nos referimos a la autocoacción y no a la 
coacción exterior del Derecho), necesariamente a partir de principios a 
priori para poder aplicarse normativamente sobre los essentialia del ser 
humano —conocidos empíricamente e identificados como tales por una 
serie de prestaciones reflexivas—, y así formular deberes independientes 
en su validez, pero receptivos en su especificidad, de la experiencia 
humana y aplicables por eso a ella para poder establecer un puente 
práctico —señalando también fines que son deberes— entre naturaleza 
y libertad.

El imperativo categórico —aplicado en lo que llama Kant “principio 
supremo de la virtud”, que es una derivación que explicita la necesidad 
de esos fines obligatorios7— da la forma al deber concreto: la materia 
—a diferencia de Fichte— no es deducida desde la autoconciencia, sino 
que viene dada simple y sencillamente por  la experiencia, en la que se 

7  He abordado antes éste y otros temas de este inciso en De Haro, 2015b. 



158 Vicente de Haro Romo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

muestra la constitución propia del ser humano. La materia del deber 
surge pues de la consideración empírica de los aspectos fundamentales 
de agentes humanos, finitos y falibles, abriendo así un espacio teórico 
para la aparición del concepto de virtud. Es porque la materialidad y 
finitud del hombre se vuelven sobre el plano inteligible de la libertad, 
por lo que Kant plantea el principio de la virtud como principio de las 
máximas, con cuya ordenación y acumulación se establece una especie de 
“jurisprudencia” moral y una consideración de la virtud como fortaleza 
moral. Manfred Baum señala por ello que si el imperativo categórico 
determina al principio de la virtud en su validez y de éste se derivan 
los diversos deberes de virtud, es de la experiencia de dónde surgen 
los contenidos morales que están implícitos en los deberes concretos de 
virtud (Cfr. Baum, 2013: 126).

Son estos datos de la experiencia los que, de hecho, permiten que 
hablemos de diversos deberes y de diversas virtudes, pues en principio, 
al nivel de la Gesinnung, sólo hay una Tugendverpflichtung, que ante 
la diversidad de fines se multiplica en diversos Tugendpflichten.8 Esta 
diversificación requiere una pluralidad de datos empíricos; como ha 
estudiado Claudia Schmidt: si para Kant los fines obligatorios son 
fundamentalmente dos (la propia perfección y la felicidad ajena) ello 
exige tener en cuenta, para poder perseguir el primero, el reconocimiento 
de la diferencia entre el aspecto animal, el aspecto intelectual y el aspecto 
moral de nuestra naturaleza, e incluso de las relaciones entre estos 
elementos de nuestra humanidad; además de considerar todas estas 
condiciones humanas en el plano de la intersubjetividad, de cómo nos 
afectamos unos a otros, por lo que hay una conexión entre los deberes 
para con uno mismo y los deberes para con los demás. La misma autora 
señala que el deber general de promover la felicidad ajena, por ejemplo, 
requiere de conceptos empíricos que permitan articular las distintas 
fuentes de satisfacción adecuadas al ser humano, cuya adecuación 
a cada caso es muy variable, pues depende de las circunstancias e 
incluso de las expectativas y la receptividad de las otras personas. La 
Tugendlehre trabaja, pues, con conceptos empíricos concretos para que 
la acción propositiva pueda orientarse a satisfacer deseos de los demás 
surgidos de la naturaleza o de la cultura, para que puedan identificarse 

8  Ello parece pasarlo por alto Ernst Tugendhat, según el cual a Kant le 
interesa sólo la unidad de la virtud y no la diversidad de su despliegue, Cfr. 
Tugendhat, 1997:103.



159Una discusión sobre la posición sistemática de la Metaphysik der Sitten

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

las fuentes de autoestima, beneficio o daño, relevantes para uno mismo 
y para los otros (Cfr. Schmidt, 2005: 8-81). 

Marginalmente, quisiera reiterar que de hecho, esta necesidad de 
rasgos concretos de la naturaleza humana puede ayudar a entender mejor 
el lugar que ocupan textos como la Antropología en sentido pragmático, 
que como ya mencioné en primera instancia parecería el locus principal 
para el estudio de estos rasgos. La división de deberes de la Doctrina de la 
virtud podría corresponderse con el recuento de disposiciones humanas 
de esta obra: disposiciones técnica, pragmática y moral (Cfr. Anth Akk: 
322).9 También es cierto que en la Tugendlehre se dividen los deberes 
perfectos del hombre para consigo mismo, principalmente, en aquellos 
que le conciernen como un ser animal (Cfr. MS Akk: 421ss.) y aquellos 
que le conciernen considerado “únicamente como ser moral” (Cfr. MS 
Akk: 429ss.). Los deberes imperfectos del hombre para consigo mismo 
se dividen de manera similar, si bien, en este segundo caso se añade que 
el deber de desarrollar la propia perfección natural es pragmático (Cfr. 
MS Akk: 444ss.). Todo ello parece corresponderse también con el elenco 
de disposiciones (Anlagen) que recoge la Religión en los límites de la mera 
razón: disposición a la animalidad, a la humanidad y a la personalidad 
(Cfr. RGV Akk: 26). Pero hay muchos otros textos a considerar, como 
las Lecciones de Pedagogía, y de un modo especialmente interesante, 
los escritos de Filosofía de la Historia. Respecto a ellos, como sugiere 
Wilson, destaca la disposición humana a la insociable sociabilidad que 
se encuentra en el texto titulado Idea de una Historia universal desde el 
punto de vista cosmopolita (Cfr. IaG Akk: 20 y Wilson, 1997:102). Es por 
la consideración de ese dato —sin duda surgido de la experiencia— 
respecto a la natural tendencia humana a asociarse con otros y a la 
igualmente natural tendencia a la competitividad y la consiguiente 
conflictividad, que en la Tugendlehre Kant plantea el deber de virtud 
de la amistad como aquel que equilibra de modo perfecto la cercanía 

9  Cfr. para un comentario sobre esto Wilson, 1997: 99. Wilson discute 
con A. Wood, quien en Kant´s Ethical Thought (1999), precisamente comentando 
estos rasgos empíricos determinantes para la ética kantiana, parece reducir la 
antropología a la sociabilidad humana y quiere basar en ella la moral y hasta 
dejar condicionado a lo empírico e histórico, todo aquello estrictamente moral e 
inteligible. No sobra, pues, recordar en este punto que la moral no depende en 
su validez de las condiciones empírico-antropológicas que estoy enumerando, 
sino que se aplica sobre ellas. 



160 Vicente de Haro Romo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

y la distancia —movidas respectivamente por el amor y el respeto 
entendidos como sentimientos morales (Cfr. MS Akk: 469). La insociable 
sociabilidad es sin duda uno de los rasgos insoslayables a considerar de 
la constitución natural humana para la aplicación del principio moral. 

Por su parte, Claudia Schmidt subraya que también los rasgos de 
la condición humana recogidos en el texto titulado Inicio conjetural de la 
Historia humana son particularmente semejantes a los considerados en 
la Tugendlehre para derivar los deberes de virtud: se trata en este texto, 
como precondiciones del desarrollo moral dadas en el carácter empírico 
de la especie humana, de la animalidad del hombre, de las semejanzas 
físicas y psicológicas de sus miembros, de su condición sexuada y de su 
inclinación a la comunidad. Se señala también la capacidad de manipular 
objetos, la dependencia en lo físico, lo sensible y lo emocional de la 
naturaleza, pero a la vez las facultades racionales e imaginativas que lo 
constituyen como único entre los vivientes del planeta y le otorgan la 
capacidad de proyectar una amplia variedad de objetos y metas, y de 
elegir su propia forma de vida. Este mismo texto del Inicio conjetural… 
señala, y en este punto la relación con la Tugendlehre es evidente, que el 
ser humano puede ante todo desarrollar sus capacidades para alcanzar 
mejor sus fines (Cfr. MAM Akk: 109-123), aunque ese mismo desarrollo 
aumenta también la posibilidad de controlar o destruir a otros seres, 
incluyendo otros seres humanos. Schmidt afirma que son precisamente 
éstos las características o rasgos que pueden verse tras la “aplicación” 
propia de la Metafísica de las costumbres y el sistema de deberes que le 
sigue (Cfr. Schmidt, 2005: 82-83). 

Todos estos textos resultan relevantes para admitir que, si en la 
Grundlegung y en la segunda Crítica, Kant ha identificado un principio 
moral puro a priori y su sentimiento propio —el respeto— como motor de 
las acciones morales, en la Metafísica de las costumbres hay un tratamiento 
a priori (por eso es “metafísica”), pero no puro, precisamente porque ese 
a priori estructura una serie de datos empíricos, de los que se trata en 
todos los otros textos citados y algunos otros, incluso aquellos rasgos que 
la experiencia prefilosófica y el entendimiento ordinario en el terreno 
de lo práctico tienen por fundamentales: por ejemplo, la mortalidad, 
la vulnerabilidad, la perfectibilidad humana, etcétera. Evidentemente, 
como la misma Wilson subraya, estos aspectos empíricos son asumidos 
en el sistema de los deberes, no como meros hechos mecánicos, sino desde 
el juicio reflexionante teleológico de KU 372, que permite encontrar, en 
los rasgos permanentes del ser humano, tanto lo que éste es como, de 



161Una discusión sobre la posición sistemática de la Metaphysik der Sitten

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

algún modo incoado, lo que está llamado a ser. En esta consideración 
teleológica de lo natural hay por supuesto un hilo conductor que va 
de Kant a Fichte. En el caso del pensador de Königsberg, ello queda 
especialmente claro en los pasajes de la Tugendlehre en los que Kant 
señala (por ejemplo, con ocasión de los instintos sexuales como fines de 
la naturaleza), que para comprender los deberes de virtud pensamos las 
conexiones entre los instintos y sus efectos de manera teleológica, como si 
el instinto natural fuera un hilo conductor para el uso moral de nuestras 
capacidades. A diferencia de Fichte, esto no es un replanteamiento de 
la doctrina estoica de la oikéiosis, pues no hay un relato genético ni ha 
de confundirse nunca el fundamento de la necesidad práctica, que está 
en la razón y no en la naturaleza; esta última es sólo asumida, insisto, 
reflexivamente, en la normatividad establecida por aquella, tampoco lo 
es a modo de un proceso genético determinado. Es por esta asunción 
del elemento material y empírico en una normatividad a priori, que la 
Metafísica de las costumbres no constituye una “ética pura” pero tampoco 
una mera antropología descriptiva, sino una antroponomía (Cfr. MS Akk: 
405-406). 

Un lugar para el carácter en la ética kantiana
Espero que lo dicho hasta ahora, al menos por acumulación de 

argumentos, haya mostrado ya que la diatriba de Fichte contra la ética 
“meramente formal” de Kant es injusta: no hay ética puramente formal 
en Kant, sino un principio formal aplicado a una materia antropológica 
empíricamente obtenida, y no deducida desde la autoconciencia. 
Aunque ello no está exento de problemas teóricos, difícilmente puede 
argüirse que la deducción de Fichte de los rasgos antropológicos es más 
“material y concreta” que la asimilación kantiana de los mismos que 
opera “desde abajo” y no desde el principio de un Yo puro autotético. 

Pero aún queda por responder el argumento fichteano basado en 
su doctrina del impulso originario. ¿Será que la Trieblehre de Fichte, al 
asumir la convergencia asintótica del impulso natural y el moral, resulta 
más concreta y aplicada que la propuesta kantiana? Si el planteamiento 
kantiano en realidad fuese sólo represivo, entonces se daría la peculiar 
circunstancia señalada por Fichte de que devendría en una forma 
ascética de inacción. 

Pienso que hay elementos, ya desde la Crítica de la razón práctica, 
para ponerlo en duda. El abordaje del respeto como moralisches Gefühl 
presupone toda una teoría sobre la afectividad humana que permita 



162 Vicente de Haro Romo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

comprender este resorte moral, autogenerado por la razón, a la vez 
como homogéneo a la inclinación que humilla (pues es un sentimiento 
y un motor efectivo de la acción) y compuesto por un dolor (el de esa 
humillación de la inclinación) y un placer (el de la elevación libre por 
sobre todo lo sensible) correspondientes. El respeto funciona como 
motor moral no sólo en los deberes negativos o perfectos, sino también 
en los imperfectos o positivos, que se plantean precisamente los fines 
obligatorios de la propia perfección y la felicidad de los demás y que 
por tanto no pueden estar más lejos de una mística de la omisión. Se 
trata de actuar para alcanzar esos fines obligatorios y no sólo de negar 
los instintos naturales. Una máxima general de inactividad sería 
moralmente culposa para Kant, en cuya ética sin duda hay “pecados de 
omisión”. 

Pero además, la “conformación” del impulso natural con el moral 
que Fichte presume que otorga mayor concreción a su teoría, no es del 
todo extraña al planteamiento kantiano, que en la Tugendlehre, como 
hemos sugerido, plantea su propia teoría de formación del carácter 
(de crecimiento en la virtud como seguimiento de máximas morales 
y de “jurisprudencia moral”, que mencionamos antes). Esta teoría de 
la virtud, si bien entendida, implica que el sentimiento de respeto —lo 
correspondiente al impulso moral— puede permear y moralizar otros 
sentimientos en principio naturales, asumiéndolos en el horizonte de 
la libertad. El ejemplo más claro es el del amor, que ya mencionamos 
brevemente al aludir al deber de virtud de la amistad, pero que además, 
según un célebre pasaje, puede pasar —cuando se actúa por el motivo 
del deber benéficamente sobre una persona en principio no agradable— 
de ser práctico y moral a ser también recibido en la sensibilidad (la 
persona no amada patológicamente en principio termina siéndolo tras 
haber actuado aus Pflicht en su favor): 

Hacer el bien es un deber. Quien lo practica a menudo 
y tiene éxito en su propósito benefactor, llega al final 
a amar efectivamente a aquél a quien ha hecho el bien. 
Por tanto, cuando se dice: debes amar a tu prójimo como 
a ti mismo, no significa: debes amar inmediatamente 
(primero) y mediante este amor hacer el bien (después), 
sino: ¡haz el bien a tu prójimo y esta beneficencia 
provocará en ti el amor a los hombres (como hábito de 
la inclinación a la beneficencia)! (MS Akk. 402. Trad. 



163Una discusión sobre la posición sistemática de la Metaphysik der Sitten

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

A. Cortina: 258. Cfr. también esta idea en V-Mo/Collins: 
417).

Hay pasajes en la Tugendlehre que sugieren la misma dinámica 
con otros sentimientos en principio no morales, como la autoestima, 
la compasión, la inclinación a la autopreservación—, etcétera). Como 
ha subrayado Barbara Herman, esta asimilación del respeto en otras 
reacciones afectivas y en las máximas correspondientes hace espacio al 
carácter en la ética kantiana, sin incurrir en las problemáticas propias 
de una teoría de la “sobredeterminación” de las acciones morales —es 
decir, sin presuponer más de un fundamento de determinación para 
cada acción, sino asumiendo que en el único fundamento de cada uno 
de los actos el respeto está presente de modo interior y estructurando la 
motivación moral (Cfr. Herman, 2007: 1-28).

Tal como lo plantea Herman, el impulso natural (en terminología de 
Fichte) o el sentimiento patológico (siguiendo a Kant) puede entenderse 
en general como deseo (desire) y el impulso o sentimiento moral, ya 
propiamente como motivo (motive). La clave está, dice Herman, para 
hacer espacio al carácter en la ética kantiana, en entender cómo los deseos 
son o pueden ser ocasión de los motivos y ser incorporados a ellos, y 
a la vez concebir cómo los motivos racionales inciden en la estructura 
o la “historia natural” del deseo, de modo que éste surja ya con la 
orientación racional-moral implícita en sí mismo. Herman sostiene que 
así la ética kantiana puede dar cuenta incluso de las condiciones previas 
al juicio moral (la percepción de los rasgos moralmente relevantes de 
la realidad en cuestión, por ejemplo) y a la vez explicar la motivación 
moral, con tanto éxito como podrían hacerlo las llamadas “éticas de la 
virtud”, con la ventaja -sostiene la autora- de que la concepción kantiana 
del juicio moral tendría mayor flexibilidad que dichas éticas de la virtud 
para adaptarse a circunstancias de perplejidad moral en un entorno 
cambiante (Cfr. Herman, 2007: 2). 

No discutiré en este texto esta última sugerencia. El punto que me 
sirve para mostrar que la crítica de Fichte es injusta es el del “papel 
transformativo” (transformative role) que, explica Herman, en Kant 
mismo juega el motivo moral en los deseos o impulsos naturales al 
permear en la estructura completa de las intenciones y las máximas 
del agente (Cfr. Herman, 2007: 7). La naturaleza humana, también en 
su constitución desiderativa, es sensible y responsiva ante la razón: el 
desarrollo intelectual y moral normal de una persona madura supone 



164 Vicente de Haro Romo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

también tener deseos racionales, e incluso un deseo, de segundo orden, 
de desear conforme a la razón en general (Cfr. Herman, 2007: 9). Esta 
interpretación de la ética kantiana no niega en absoluto la autonomía y 
el carácter a priori del principio moral —el imperativo categórico— en 
cuanto a su validez y autoridad, pues se respeta el origen puramente 
racional del principio y el orden normativo de los incentivos, y se tiene 
en cuenta el carácter contingente de la reacción patológica-natural, que 
impide que ella sea el fundamento del juicio moral. Lo único que se 
admite es la permeabilidad de algún sentimiento o impulso natural, por 
ejemplo el de la compasión, ante el respeto como aspecto subjetivo del 
propio principio moral y sentimiento autogenerado por la razón. 

Antes he puesto el ejemplo del amor práctico que se decanta en 
amor también sensible —por tanto, ya no puramente contingente, sino 
moral—; Herman por su parte menciona el pasaje de la Tugendlehre 
donde Kant afirma que, motivados desde el imperativo categórico, 
debemos obligarnos a buscar los contextos (hospitales, prisiones) 
donde el sentimiento de simpatía o compasión pueda fortalecerse (Cfr. 
MS Akk; 457 y Herman 2007: 11, n.22). Es claro que, en ese caso, el 
surgimiento del sentimiento compasivo no es ya puramente patológico 
—ante la compasión patológica son conocidas las reservas kantianas—, 
sino moralmente dirigido. Es en este sentido que lo que Herman llama 
desire, Kant propiamente patologisches Gefühl y Fichte un Naturtrieb, 
son permeables a la razón y por ello se puede superar un elemental 
modelo oposicional entre razón y deseo, libertad y naturaleza (que es el 
modelo que presuponen quienes intentan salvar a Kant del formalismo 
arguyendo que puede haber acciones sobredeterminadas —con más de 
un motivo determinante o Bestimmungsgrund, lo cual es incompatible 
con la teoría kantiana de la acción, pero ante todo, como he tratado de 
dejar claro, es innecesario). El desarrollo evolutivo normal y deseable 
de los estados orécticos primitivos hacia motivaciones complejas está ya 
estructurado por los principios de la razón práctica (Cfr. Herman, 2007: 
16). 

Aunque Herman se dedica más a construir una teoría del juicio 
moral a partir de estas consideraciones y soslaya un tanto la exégesis 
de los pasajes, está claro que en su interpretación de la ética kantiana 
tiene en mente de modo relevante a la Tugendlehre y la propuesta que ahí 
hace Kant de una formación del carácter moral, a partir de capacidades 
naturales pre-dadas para la receptividad del deber (las “precondiciones 
estéticas”, que no es un deber tener —ello sería circular— pero sí es 



165Una discusión sobre la posición sistemática de la Metaphysik der Sitten

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

un deber formarlas, aguzarlas para lo que podríamos llamar percepción 
de lo moralmente relevante y para potenciar el actuar moral: Cfr. MS 
Akk; 399ss.) y de la posibilidad de modular las disposiciones naturales 
y afectivas desde la razón pura práctica. Así moduladas, el amor, la 
compasión, la tendencia a la autopreservación, a la sociabilidad, a 
la insociabilidad, etcétera, toman un nuevo papel y un nuevo valor. 
Muchas de las supuestas “contradicciones” que se han querido señalar 
en los textos kantianos, cuando Kant parece abrir paso a alguno de estos 
sentimientos naturales en la acción moral y se le reprocha que desde sus 
propios principios sólo el respeto puede jugar dicho papel, surgen de un 
malentendido respecto a esta cuestión: el respeto puede informar desde 
dentro a estas reacciones afectivas si el carácter mismo ha sido formado 
con la orientación del principio moral, si existe ya una “jurisprudencia” 
en las máximas de cumplimiento del deber. La máxima del amor 
patológico contingente, y la del amor práctico que se sedimenta en la 
afectividad hasta presentarse como también sensible, son completamente 
diferentes y en el juicio moral tienen un distinto valor. Es falso, señala 
atinadamente Herman, que la ética kantiana pretenda que un carácter 
moral segregue u oprima necesariamente la vida afectiva. El motivo del 
deber puede estar presente en ella (Herman, 2007: 21).

La argumentación de Barbara Herman, reitero, puede parecer 
demasiado reconstructiva, no exegética, y en esa medida distante a la 
letra de los textos kantianos; pero ello es aparente. Esa impresión sólo se 
presenta si no se ha atendido a la Doctrina de la virtud, que es donde se 
plantea en sentido diacrónico, progresivo, esta aproximación del agente 
moral no sólo a la autonomía sino a la autocracia, es decir, a la fortaleza 
moral de la virtud que termina, no sojuzgando, sino conformando la 
afectividad del agente. La admisión de una habituación10 moral que 

10  Podría objetárseme que, en la misma MS, Kant rechaza la noción de 
hábito. La base textual de este malentendido está en MS Akk.407-409. Ahí Kant 
rechaza el hábito entendido como costumbre mecánica (assuetudo). En ese caso, la 
acción queda determinada por una cierta necesidad surgida de la repetición y 
no de la reflexión; el sujeto perdería con ello libertad. Pero una lectura detallada 
del pasaje muestra que Kant acepta un habitus libertatis, es decir, surgido desde 
la deliberación moral —aunque luego agilizado por el ejercicio reiterado. Si el 
acto surge de la disposición interna (Gesinnung) moral, y supera así la mera 
mecanización del arbitrio (Willkür), alcanzando el nivel de la voluntad (Wille), 
en efecto es el camino del fortalecimiento moral, que es como Kant entiende 



166 Vicente de Haro Romo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

configura y predispone las propias reacciones “naturales” —que por 
tanto, vía esa formación, son ya libres y morales— y por tanto de una 
conciliación —siempre inacabada, pero real— de lo natural y lo libre 
o puro es estrictamente kantiana si se presta suficiente atención a la 
Metafísica de las costumbres. La crítica de formalismo que hizo Fichte a 
la ética de Kant —y tras él, Hegel y muchos otros— resulta errónea, y 
de modo mucho más patente a la luz del texto que ocupa una posición 
sistemática equiparable a la Sittenlehre. 

En última instancia, y a la observación de Maesschalck relativa a 
que Kant no distingue deberes específicos como los de los estamentos 
fichteanos, cabe responder que esto es precisamente porque los Principios 
metafísicos de la doctrina de la virtud, en tanto atienden a la experiencia y 
a datos considerados a posteriori, no pueden pretender una completud 
absoluta y, a ese nivel de concreción, sólo pueden “esquematizar”,11 y no 
determinar completamente, deberes para cada uno de los roles sociales, 
sino sólo incluirlos a modo de notas o corolarios. Que esto se asume 
en la ética kantiana es notorio ya desde la segunda Crítica, donde en 
la tabla de las categorías de la libertad se define una para el juicio de 
deberes específicos surgidos del estado (Zustand) del agente (Cfr. KpV 
Akk: 66); y se enfatiza hacia el final de la Tugendlehre, donde se abordan 
precisamente estos ethischen Pflichten der Menschen gegeneinander in 
Ansehung ihres Zustandes (MS Akk: 468). Por otro lado, cabe cuestionar qué 
tan favorecedores para la ética de Fichte son esos deberes estamentales o 
de oficio que, aunque parecen sugerentes ante la conformación concreta 
de lo que hoy se entiende como “identidades prácticas”,12 por otra parte, 

la virtud (Tugend). Véase de nuevo el pasaje ya citado de MS Akk. 402: en ese 
mismo texto sobre el paso del amor práctico al patológico se admite que esa 
dinámica es la adquisición del hábito a la inclinación a la beneficencia. En este 
énfasis en que el hábito no puede ser mero acostumbramiento mecánico, Kant 
—sin saberlo, pues su conocimiento de la ética de Aristóteles fue mediado y 
empobrecido por los comentadores—, coincide con el Estagirita, que nunca 
soslayó que la areté como héxis es siempre héxis proairetiké (Cfr. EN 1105b, 1107a1,  
1144b31, 1105a30, etc.). 

11  Podría objetarse que en lo práctico no hay esquematización en sentido 
estricto, pero el término que usa Kant es precisamente schematisieren en MS Akk. 
468. 

12  La expresión tal como hoy se entiende la introdujo Christine M. 
Korsgaard. Para su caracterización general, Cfr.2000: 129-137. 



167Una discusión sobre la posición sistemática de la Metaphysik der Sitten

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

en su contenido específico, son la parte más coyuntural, contextual e 
históricamente dependiente del sistema ético fichteano.

Bibliografía

Básica

De las obras base para este texto, he usado las siguientes versiones 
originales y traducciones: 

Fichte, J. G. (1798).  Das System der Sittenlehre nach den Principien der 
Wissenschaftslehre (SL). Jena/Leipzig: C. E. Gabler. Cito según la 
edición de la Academia de las Ciencias de Baviera, bajo la dirección 
de Reinhard Lauth (tomo 5, serie I). Las citas textuales las tomo de 
(2005). J. Rivera de Rosales. (trad.) Madrid: Akal. (Citado como SL).

Kant, I. (1990). Metaphysische Anfansgründe der Tugendlehre (Metaphysik 
der Sitten. Zweiter Teil), neu herausgegeben von B. Ludwig, mit einer 
Einführung >Kants System der Pflichten in der Metaphysik der Sitten< 
von Mary Gregor. Hamburg: Felix Meiner Verlag.  Consulto la 
traducción de (1989). A. Cortina y J. Conill. (trads.) Madrid: Tecnos. 
Citado como MS según la edición de la Academia (AA 06). 

El resto de las obras citadas de Kant son también citadas según la 
edición de la Real Academia Prusiana de Ciencias (Kant’s Gesammelte 
Schriften herausgegeben von der Königlich Preuβischen Akademie der 
Wissenschaften, Berlin, 1900 y ss), actualmente Academia Alemana 
de Ciencias, y con las abreviaturas usuales en Kant-Studien: 

Anth- Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (AA 07).
IaG-Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht (AA 08).
KpV-Kritik der praktischen Vernunft (AA 05).
KU-Kritik der Urteilskraft (AA 05).
MAM-Mutmaßlicher Anfang der Menschengeschichte (AA 08).
RGV- Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (AA 06).



168 Vicente de Haro Romo

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

V-Mo/Collins- Vorlesung zur Moralphilosophie (el manuscrito de Collins, 
completado por Menzer a la luz del manuscrito de C.C. Mrongovius) 
(AA 27).

Secundaria
Aristóteles. (1988). (citado como EN): Ética Nicomaquea, Ética Eudemia. 

Madrid: Gredos.
Baum, Manfred (2013). Prior Concepts of the Metaphysics of Morals. En 

Kant´s Tugendlehre: a Comprehensive Commentary. A. Trampota, O. 
Sensen, J. Timmermann. (eds.) Berlín: Walter de Gruyter.

Baxley, A. M. (2010). Kant’s Theory of Virtue: The Value of Autocracy. New 
York: Cambridge University Press.

Betzler, M. (ed.) (2008). Kant ́s Ethics of Virtue. Berlin: Walter de Gruyter.
Breazeale, D. (2015). Der systematische Ort der Sittenlehre Fichtes. En 

Fichtes System der Sittenlehre: ein kooperativen Kommentar (hsg. von 
Jean-Christophe Merle und Andreas Schmidt). (267-293). Frankfurt 
am Main: Vittorio Klostermann.

De Haro Romo, V. (2015a). Una defensa de los deberes para con uno mismo 
en Kant y algunas observaciones respecto de su replanteamiento en 
Fichte. En Signos Filosóficos, XVII, 34, 36-57. 

De Haro Romo, V. (2015b). Duty, Virtue and Practical Reason in Kant´s 
Metaphysics of Morals. Hildescheim: Georg Olms Verlag. 

Denis, L. (2009). Kant ́s Metaphysics of Morals: A Critical Guide. New York: 
Cambridge University Press.

Gregor, M. J. (1963). Laws of Freedom, A Study of Kant ́s Method of Applying 
the Categorical Imperative in the Metaphysik der Sitten. Oxford: 
Blackwell. 

Herman, B. (2007). Making Room for Character. En Moral Literacy. (1-
28). Cambridge–Massachussetts: Harvard University Press. 

Korsgaard, C. M. (2000). Las fuentes de la normatividad. L. Lecuona y L. E. 
Manríquez. (trads.) México: UNAM.  

Maesschalck, Marc. (2015). Die Lehre von den bedingten Pflichten 
(19-21). En Fichtes System der Sittenlehre: ein kooperativen Kommentar 
(hsg. von Jean-Christophe Merle und Andreas Schmidt) (157-182). 
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. 

Munzel, G. F. (1999). Kant ́s Conception of Moral Character: the critical Link 
of Morality, Anthropology and Reflective Judgement. Chicago: University 
of Chicago Press.



169Una discusión sobre la posición sistemática de la Metaphysik der Sitten

Tópicos, Revista de Filosofía 54 (2018)

Schadow, S. (2013). Achtung für das Gesetz. Moral und Motivation bei Kant. 
Göttingen: Walter de Gruyter. 

Schwember, F. (2012). Libertad, corporalidad, impulso y ley moral en la 
Doctrina de las costumbres de Fichte. En Oikeiosis and the Natural Basis 
of Morality: from classical Stoicism to Modern Philosophy. A. Vigo. (ed.) 
Hildesheim: Georg Olms Verlag.

Schick, F. (2015). Vermittlungen zwischen Natur und Freiheit- der 
Naturtrieb in ⎎8 des Systems der Sittenlehre. En Fichtes System der 
Sittenlehre: ein kooperativen Kommentar (hsg. von Jean-Christophe 
Merle und Andreas Schmidt). (75-92). Frankfurt am Main: Vittorio 
Klostermann. 

Schmidt, C. M. (2005). The Anthropological Dimension of Kant´s 
Metaphysics of Morals. En Kant-Studien 96. (8-81). Jahrg: Walter de 
Gruyter.

Sherman, N. (1997). Making a Necessity of Virtue. New York: Cambridge 
University Press.

Tugendhat, E. (1997). Lecciones de Ética. L. R. Rabanaque. (trad.) 
Barcelona: Gedisa.

Vigo, A. (2011). Conciencia moral y destinación del hombre. La 
radicalización de un motivo kantiano en el pensamiento de Fichte. 
En In umbra inteligencia: Estudios en homenaje al Prof. Juan Cruz Cruz. 
A. L. González, M. I. Zorroza. (eds.) (873-894).  Pamplona: EUNSA.

Wilson, H. L. (1997). Kant´s Integration of Morality and Anthropology. 
En Kant-Studien 88. (87-104).	Jahrg: W. De Gruyter. 

Wood, A. (1999). Kant´s Ethical Thought. New York: Cambridge University 
Press. 

Wood, A. (2015). Von der Natur zur Freiheit (System der Sittenlehre 
⎎⎎9-13). En Fichtes System der Sittenlehre: ein kooperativen Kommentar 
(hsg. von Jean-Christophe Merle und Andreas Schmidt). (93-108). 
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.

 




