A Di1sCcuUSSION ON THE SYSTEMATIC POSITION OF
KANT S METAPHYSIK DER SITTEN AND FICHTE s
SITTENLEHRE

Vicente de Haro Romo

Departamento de Humanidades, Universidad Panamericana
vharo@up.edu.mx
orcid.org/0000-0001-5549-9804

Abstract

The systematic position of Kant's Metaphysics of Morals and
in particular of its second part, the Doctrine of Virtue, is analogue
to the one of Fichte’s System of Ethics according to the Principles
of the Doctrine of Science. However, in this book, Fichte criticizes
Kant's ethics as “formalist” and suggests that his own is more
real and applicable, because of his theory on the conciliation be-
tween natural impulse and moral impulse. This article explains
and discusses such thesis, and shows that this evaluation on
Kant is unfair, because precisely on the Doctrine of Virtue, in a
different methodic way —but soundly and coherently with the
ethics of autonomy —, Kant develops his “material ethics”.

Keywords: Kant’s ethics, Fichte's ethics, formalism, material
ethics, natural impulse, moral impulse, kantian theory on virtue
and on character.

Received: 12 — 10 — 2016. Accepted: 06 — 01 — 2017.
DOI: http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.862

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018), 147-169.



148 ViceNTE DE HARO RoMmo

UNA DISCUSION SOBRE LA POSICION SISTEMATICA DE
LA METAPHYSIK DER SITTEN DE KANT Y LA SITTENLEHRE
DE FICHTE!

Vicente de Haro Romo

Departamento de Humanidades, Universidad Panamericana

vharo@up.edu.mx
orcid.org/0000-0001-5549-9804

Resumen

La posicion sistematica de la Metafisica de las costumbres de
Kant y en concreto de su segunda parte, la Doctrina de la virtud,
es analoga a la del Sistema de la doctrina de las costumbres segiin
los principios de la Doctrina de la Ciencia de Fichte. Sin embargo,
en dicha obra, Fichte califica la ética kantiana de “formalista” y
pretende que la suya es mds concreta y aplicable por su teoria
de la conciliacion entre el impulso natural y el impulso moral.
En este articulo se explica y discute dicha postura de Fichte,
mostrando que la critica a Kant es injusta, dado que precisamente
la Doctrina de la virtud ofrece, de un modo metddicamente
diverso pero sdlido y coherente con la ética de la autonomia, la
“ética material” kantiana.

Palabras clave: ética de Kant, ética de Fichte, formalismo, ética
material, impulso natural, impulso moral, teoria kantiana de la
virtud y el caracter.

Recibido: 12 - 10 — 2016. Aceptado: 06 — 01 —2017.
DOI: http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.862

! Agradezco los comentarios y sugerencias de los colegas que conocieron

una primera y muy reducida version de este articulo en el contexto del
International Workshop Transzendentaler Idealismus nach Kant: Kontinuitit oder
Bruch? Transcendental Idealism after Kant: Continuity or Rupture?, organizado
por la UNAM, la BUAP, la DAAD y ALEF, en el [IF-UNAM, en mayo de 2016.
Agradezco particularmente los comentarios de los profesores Luis Placencia,
Eduardo Charpenel y Gunther Zoller. La investigacion que ha dado pie a
este articulo esta integrada en el Proyecto “Vinculos, emocién e identidad.
La dimensién moral de los vinculos sociales”, financiado por el Ministerio de
Economia y Competitividad del Gobierno de Espania (Ref. FFI-2015-67388-P).

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



UNA DISCUSION SOBRE LA POSICION SISTEMATICA DE LA METAPHYSIK DER SITTEN 149

Introduccion

En este articulo me propongo en primer lugar subrayar que uno de
los textos donde mejor puede atestiguarse la continuidad, y también la
ruptura, de Fichte respecto de Kant es su Sistema de la doctrina de las
costumbres segiin los principios de la Doctrina de la Ciencia (Das System der
Sittenlehre nach den Prinzipien der Wissenschaftslehre), de 1798, aparecido
apenas un afio después que la Metafisica de las costumbres (Metaphysik der
Sitten) kantiana. Aunque en la Sittenlehre, Fichte recogio algunos textos
que aparentemente habia presentado a sus alumnos antes de la aparicion
de la obra de Kant, publico en ella también pasajes que sin ninguna duda
suponen una respuesta, una continuacion y una pretendida rectificacion
en concreto a la segunda parte del texto kantiano: la Tugendlehre o
“Doctrina de la virtud” .2

Son varias las tematicas en las que esta tensién de continuidad y
ruptura es notoria y filoséficamente fecunda: la asimilacion fichteana
del imperativo categérico de Kant con un sesgo tendencialmente mas
subjetivo que deposita la certeza moral en un sentimiento particular;
la radicalizaciéon fichteana, pues, de la Gewissenslehre kantiana (Cfr.
Vigo, 2011) —de la que algo mencionaré mas adelante—, y algunas
otras cuestiones que, aunque no atafen a la fundamentacién de la
moral en uno y otro autor, muestran también diferencias metddicas y
de contenido que son relevantes en el horizonte de la filosofia practica
del idealismo aleman. Una de ellas, por ejemplo, de repercusiones
arquitectonicas, es la diferencia en los criterios de divisiéon de los
deberes, que entre otras cosas se concreta en que los “deberes con uno
mismo” (Pflichten gegen sich selbst) que Kant asegura como prioritarios,
en Fichte se convierten en deberes condicionados (bedingte) y mediatos
(mittelbare). Me he ocupado de esta divergencia en otro lugar (Cfr. De
Haro, 2015a). Estas discrepancias en la estructuracion de los tipos de
deberes son relevantes pues de ellas se deriva que también difieran, al
menos sutilmente, las estrategias que pueden plantearse para salvar,
tanto en la ética de Kant como en la de Fichte, las objeciones relativas
a los limites de la imparcialidad y a la posible colision de deberes, por

2 Evidentemente, el contraste con la Rechtslehre de Kant habria que

buscarlo fundamentalmente en la Grundlage des Naturrechts de Fichte de 1796.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



150 ViceNTE DE HARO RoMmo

ejemplo. Hay, en un nivel mas aplicado, contrastes interesantes en la
argumentacion concreta para respaldar deberes especificos: por ejemplo,
Fichte no puede respaldar directamente la prohibicion del suicidio en la
segunda féormula del imperativo categorico (como evidentemente hace
Kant en MS Akk: 423), pues para él —y por eso los deberes con uno
mismo son mediatos—, s6lo hay un deber con el colectivo moral, con la
“comunidad de los santos”, y no con uno mismo considerandose como
fin en primera persona (por ello Fichte argumenta contra el suicidio con
una especie de reductio, también kantiana, en la que si se permitiera el
acto suicida se anularia la vinculatividad de cualquier otro deber, Cfr.
MS Akk: 433 con SL Akk: 235-237).

Otra diferencia es que, mientras en la Tugendlehre kantiana la mentira
es ante todo una violacién de un deber para con uno mismo —pues
atenta contra la propia dignidad y pervierte las propias condiciones del
juicio moral en general—, en Fichte el mandato de la veracidad es no
menos riguroso pero alude a un deber con los demdas —es un deber,
por tanto, directo e incondicionado que se sustenta en que la mentira
limita injustamente a otro en su capacidad de actuar (Cfr. SL Akk: 255).
En ultimo lugar, existen también elocuentes diferencias en cuanto a los
limites y alcances de los diversos deberes: llama la atencién por ejemplo
que mientras Kant establece, como limite del deber de beneficencia, el que
uno no ayude a tal grado que termine necesitando ayuda uno mismo,’
Fichte rechaza cualquier limite prudencial en el acto de la beneficencia y
afirma que, si uno puede asegurarse de que su generosidad no fomentara
la pereza y la inmoralidad del beneficiado, entonces uno ha de ayudar
aunque le cueste la vida (Cfr. SL Akk: 263).

Ante todos estos contrastes, que son significativos justamente por la
cercania y paralelismo arquitecténico de ambos planteamientos, puede
decirse al menos tentativamente que la ética de Fichte es una continuacion
critica de Kant, que esta desarrollada en el propio espacio tedrico de
la ética kantiana de la autonomia, que es a la vez una rectificacion y
una radicalizacion de la misma, y finalmente que la Sittenlehre esta al
nivel y en la misma o en una muy semejante posicion sistematica que la

®  Esdecir, el deber con uno mismo de no atentar contra el propio bienestar

limita el deber de beneficencia, de modo que en cada caso sea uno s6lo nuestro
deber (he aqui un ejemplo de la estrategia kantiana para evitar la pretendida
colision de deberes) en tanto la maxima del deber perfecto con uno mismo
establece los margenes de la obligacion imperfecta con los demas.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



UNA DISCUSION SOBRE LA POSICION SISTEMATICA DE LA METAPHYSIK DER SiTTEN 151

Metaphysik der Sitten en cuanto estas obras no sélo plantean el principio
de la moralidad sino que lo aplican a las condiciones antropolédgicas
basicas para derivar de €l deberes concretos.

El ataque de Fichte al “formalismo” kantiano

Debo aclarar que, al hablar de la posicién sistemdtica de ambas obras,
me refiero a lo dicho recién: a su lugar intermedio, en el marco del uso
practico de la razén, entre la formalidad de un principio a priori de
la moral y los datos empiricos que son necesarios para poder hablar
de deberes concretos y particulares de una “ética material”, que se
despliega precisamente en el sistema de deberes que presentan ambos
libros y que ya he ejemplificado con los contrastes antes mencionados.
En cuanto a la Metafisica de las costumbres de Kant, dicha posicion
intermedia quedara clara con lo que diré mas adelante; respecto a Fichte
resulta mas necesaria la aclaraciéon porque hay ya algin comentario (por
ejemplo, el de Daniel Breazeale, 2015) que con esos mismos términos
se refiere mas bien a un estudio de como la Siftenlehre no se limita a
desplegar la ética material fichteana y su sistema de los deberes, sino
que replantea también temas fundamentales de los principios de la
Doctrina de la ciencia, reformulando tesis que podriamos llamar previas
en la deduccion desde el Yo y presupuestas en la ética misma. Breazeale
insiste pues en que aunque el propio Fichte parece en algiin momento
hablar de la Doctrina de las Costumbres como una disciplina filosofica
mas, con objetos, conceptos y leyes especificos en su tratamiento y como
la parte especificamente practica de la Doctrina de la ciencia (Breazeale,
2015: 276), en realidad el texto de 1798 va mucho mas alla de eso; para
comprenderlo ha de tenerse en cuenta que la mayor parte de los lectores
de Fichte (salvo los que habian escuchado en persona sus lecciones)
en ese momento no tenian la exposicion actual y completa de la
Wissenschaftslehre nova methodo, sino sélo la presentacion de la Grundlage
der gesammten Wissenschaften, insuficiente para comprender del todo la
conexiodn entre la actividad tedrica y practica del Yo y el igual caracter
originario (Gleichurspriinglichkeit) de ambas perspectivas para aclarar
las condiciones trascendentales de la experiencia. Ello explica por qué
la Sittenlehre ha de retrotraerse a los fundamentos del sistema en su
conjunto en el propio texto sobre ética (Cfr. Breazeale, 2015: 280-281).

Es por ello por lo que de algin modo la Sittenlehre de 1798
terminaria como una exposicion por derecho propio de los principios
de la Wissenschaftslehre, presentacion que incluso el propio Fichte en

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



152 Vicente pE Haro Romo

algiin momento consideraria mejor y mas clara —aunada a la propia
de la Grundlage des Naturrechts— que la de 1794/95.* En efecto, temas
como el de la relacion entre lo tedrico y lo practico, donde es esta tiltima
perspectiva la que acaba deduciendo y dando cuenta del mundo como
material y esfera del cumplimiento del deber; y tematicas como la de
las relaciones entre la intuicion empirica y la intelectual y la correlativa
entre el yo empirico y el puro, o la conciliacién entre libertad y
necesidad, son expuestas y desarrolladas con una forma propia en la
Sittenlehre. Sin embargo, reitero, no es eso a lo que yo quiero dirigirme
en este texto comparativo, sino a la condicion de este texto de 1798 de
presentar, tanto el principio formal de la moralidad como su aplicacién
en deberes particulares, y por tanto, en su analogia arquitectonica con
la Metaphysik der Sitten de Kant, y en concreto con la Tugendlehre. En ese
sentido concreto, ambas obras juegan el mismo papel.

Llama por eso la atencion que Fichte haya querido, no poner en
paralelo ambas obras, sino ante todo contrastarlas y enfrentarlas con una
critica a Kant: salta a la vista que en el paragrafo 12, Fichte sugiera que
su sistema moral segtn los principios de la Doctrina de la Ciencia si puede
concretarse en una “ética aplicada”, a diferencia de los planteamientos
“meramente formales” (la alusion al maestro de Konigsberg es obvia),
que segun €l desembocarian, de ser coherentes, en la inaccion:

Todos los que han tratado de la ética de una
manera meramente formal, si hubieran procedido
consecuentemente, no habrian llegado a otra cosa
que a una constante abnegacion, a un completo
anonadamiento y desapariciéon; como los misticos,
segun los cuales debemos perdernos en Dios...(SL Akk:
139, trad. Rivera. 2005: 196).

Esta es la peculiar critica de Fichte al “formalismo” que él pretende
identificar en la ética kantiana: la acusacion de que, de ser consecuente,
la ética de Kant desembocaria en una especie de ascetismo pasivo y
autoaniquilante. La acusacion es mas fuerte si recordamos que en Fichte
la pasividad llega a identificarse incluso con el principio del mal. Marc
Maesschalck, en el comentario cooperativo editado por Merle y Schmidt,
sugiere que lo que sucede en este pasaje de la Sittenlehre es que Fichte

4 Lo expreso en una carta a Friedrich Johannsen, del 31 enero de 1801, tal

como recoge Breazeale (2015: 282).

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



UNA DISCUSION SOBRE LA POSICION SISTEMATICA DE LA METAPHYSIK DER SITTEN193

esta tratando de desmarcarse de las objeciones al “formalismo ético”
que ya en su época eran moneda corriente y que conocia por textos como
el de Kiesewetters (Uber den ersten Grundsatz der Moralphilosophie, 1788-
1790/01), por ejemplo (Maesschalck, 2015: 157-182). Maesschalck parece
dar la razén a Fichte en cuanto a que la Sittenlehre seria mas concreta y
aplicada que la Metaphysik der Sitten; el planteamiento fichteano desde
su consideracion del impulso moral y del sentimiento moral del deber
seria, a diferencia del kantiano, suficiente para motivar la accion real y
concreta, y alcanzaria, como piensa el propio Fichte, una determinaciéon
“material” mas cercana de la moralidad (eine nihere materiale Bestimmung
der Moralitit, Maesschalck, 2015: 163-164). Mas adelante, comentando
algunas diferencias en las tablas de division de los deberes, Maesschalck
refuerza su argumento apuntando que la ética kantiana no ofrece
ninguna distincion entre deberes generales y deberes especificos como
la que ofrece Fichte (quien, como se sabe, desciende incluso a los deberes
seglin estamentos u oficios), por lo que la “dimension material” de la
ética, en Kant, no estaria suficientemente desarrollada (Maesschalck,
2015: 170-171, n.49).

Me propongo a continuacién tratar de explicar brevemente por
qué Fichte considera, a pesar de que como ya he sugerido, prima facie
la Sittenlehre esta tratando los deberes con el mismo nivel de concrecién
que la Tugendlehre y de los multiples paralelismos entre ambas, que
su doctrina moral es mas concreta y aplicada que la de Kant. Esta
explicacion serda muy breve y no pretende abordar todas las aristas de la
cuestion, pues me interesa mas, en un par de apartados subsecuentes,
tratar de argumentar que la postura de Fichte —y por tanto, la de
Maesschalck al secundarlo— es injusta y que la de Kant es una ética
al menos tan “material”, concreta y explicativa de la motivacion moral
como la fichteana, aunque por razones metddicas en general no pretenda
dar cuenta, exactamente del mismo modo que Fichte, de los elementos
“materiales” de una ética aplicada.

En el citado paragrafo 12, Fichte plantea una especie de antinomia
respecto al principio formal de la accion moral, que estaria acompafnado
por un impulso puro (reiner Trieb) —esto es, la accién espontanea,
independiente e incondicionada del Yo— y el elemento material de
cualquier querer: el impulso natural (Naturtrieb), ante el cual la voluntad
pura no parece real sino solamente un fundamento inteligible de
explicacion respecto de algo empirico. Por un lado (y ésta seria la “tesis”
de la antinomia), la libertad esta solamente en el aspecto formal, pero

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



154 Vicente pE Haro Romo

por otro (antitesis) “realmente no hago nunca nada ni jamas puedo hacer
nada que no esté exigido por el impulso natural, porque él agota todo mi
actuar posible” (SL Akk: 140, trad. Rivera: 197); es decir, pareciera que
un impulso moral dejado a sus solas fuerzas no tendria poder causal
efectivo.

Esta antinomia se resuelve, segin Fichte, entendiendo en la materia
de la accién una adecuacion del impulso puro y del impulso natural, de modo
que se alcanza el moralischer Trieb reuniendo las virtualidades de los dos
impulsos antes expuestos: “el impulso moral es un impulso mixto (...)
tiene del impulso natural lo material hacia lo que se dirige, es decir,
el impulso natural, unido sintéticamente con él y fundido con él en
uno solo, se dirige a la misma accién hacia la que él se dirige, al menos
en parte...” (SL Akk: 143, trad. Rivera: 200). Este “impulso mixto”
(gemischter Trieb) es, al nivel de los diferentes tipos de impulso, una de
las consecuencias de lo que, en un nivel mas basico, en el punto de inicio
de la deduccidn fichteana desde el Yo puro, supone que el mundo mismo
de la causalidad natural sea deducido como condiciéon de posibilidad del
ejercicio de la libertad.” Es porque el No-yo es puesto por el Yo y para el
ejercicio mismo de la actividad del Yo, por lo que puede plantearse que
la causalidad natural sea a la vez punto de choque y contacto (Anstop),
vehiculo y factor posibilitante de la libertad (Cfr. Schwember, 2012:
353). Es por esto por lo que —insisto, ya al nivel de la Trieblehre— se
puede hablar de un impulso originario (Urtrieb) que implica la unidad
de inicio entre el impulso natural y el puro de la libertad; aunque este
impulso originario no se da en la experiencia, debe postularse como
una idea regulativa de concordancia entre los dos factores de nuestra
inicial antinomia, que permite pensar su progresiva reconciliacion en el
impulso propiamente moral (Cfr. Schwember, 2012: 374).

Dicho de otro modo y subrayando puntualmente cada uno de los
pasos de esta conciliacion:

a) Es porque el Yo puro “pone” al No-yo como naturaleza, y porque
la ética aborda la superacion que el yo empirico hace de la naturaleza
misma para tender infinitamente al Yo puro, por lo que de origen hay un

> Sobre este punto es excelente la exposicién de Schwember, 2012, en

especifico p.348. Schwember, por cierto, muy atinadamente menciona lo injusto
de la critica de Fichte a Kant en cuanto a la “formalidad” de su Metafisica de las
costumbres (Cfr. p.352, n.15), tema al que yo me dirijo en lo sucesivo.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



UNA DISCUSION SOBRE LA POSICION SISTEMATICA DE LA METAPHYSIK DER SITTEN 192

unico impulso original, que permite que puedan reconciliarse en tltima
instancia, al menos a modo de horizonte final para el yo empirico,
libertad y naturaleza.

b) De modo mas concreto: dado que la actividad del Yo les exige
como condiciones de posibilidad, es por lo que se deducen del Yo
mismo el cuerpo —mi cuerpo vivo y sentiente (Leib) —, la inteligencia,
la relacionalidad (intersubjetividad) y la individualidad misma, que son
los factores principales a considerar en la aplicacion del propio principio
moral; esto es, su materia.

¢) Y finalmente, dado que el sentido ultimo del impulso natural
es el de colaborar y vehiculizar el impulso puro, es por lo que puede
tenderse infinitamente, en un impulso moral mixto, hacia una infinita
reconciliacion.

Esta es una presentacion esquematica y reductiva: explicar a fondo
la interesante Trieblehre de Fichte no es el propdsito de este texto, ello
nos llevaria por otros derroteros. Cabe apuntar acaso brevemente que en
este tratamiento del impulso, Fichte acusa la influencia de Reinhold, que
le ofrece la mediacion para que se separe en este punto especifico tan
claramente de Kant. También conviene anotar, como ha hecho Friedrike
Schick, que este Naturtrieb que posibilita la constitucién de la esfera de
aplicacién del principio moral es también una referencia a la naturaleza
en general, que es su fundamento mediato de explicacion (Cfr. Schick,
2015: 77; 84-85), y por tanto exige una manera particular de concebir
a ésta en un desarrollo genético teleoldgicamente dirigido (Fichte se
reapropia aqui del juicio reflexionante kantiano), de modo que hay una
cierta autodeterminacion (Selbstbestimmung) en lanaturaleza misma, que
es lo que permite ubicarla en un plano comudn con el impulso puro y asi
ser asumida por él y tender a reconciliarse con €él. Que la naturaleza esté
sujeta a este proceso teleoldgico es coherente con que el propio agente
lo esté también, y que ello de alguna manera coincida con el desarrollo
del impulso moral hasta identificarse con €l es la peculiar apropiacion
fichteana de la doctrina estoica de la oikeiosis. Que el impulso en general
sea definido como “fundamento real e interno de explicacion de una
actividad espontanea real” (reeler innerer Erklirungsgrund einer wirklichen
Selbsttatigkeit, SL Akk: 55, trad. Rivera: 104) explica de entrada que pueda
hablarse de un Naturtrieb tanto como de un reiner Trieb y que se entienda
que es en este terreno donde se juega la capacidad motivadora de la
razon y su conexion con objetos concretos del querer.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



156 ViceNTE DE HARO RoMmo

También Allen Wood ha comentado como esta conciliacion de
impulsos representa el intento fichteano de superar la dualidad kantiana
entre razoén y sensibilidad o entre deber e inclinacion, y ha apuntado
que mientras el Naturtrieb apunta a un objeto material, el impulso puro
apunta a la libertad misma, lo que plantea la oposicion inicial, pero
ambos son aspectos de una misma tendencia o afan (Streben) del Yo y
por eso pueden ser formas complementarias de su actividad, una real o
del lado del objeto (el impulso natural) y otra ideal o del lado del sujeto
(el impulso puro). El sentimiento de armonia o disarmonia entre ambos,
concluye Wood, sentimiento conectado intimamente con el interés
moral, es la conciencia moral o Gewissen en Fichte (Cfr. Wood, 2015: 98-
100). Wood sefiala también de paso que esta concepcién fichteana de
la unidad originaria del si mismo volente implica un rechazo claro de
la postura kantiana en este punto y la regresion a una posicion estoica,
como ya mencionamos arriba (Cfr. Wood, 2015: 101).6

Quisiera agregar que esta unidad de fondo y al mismo tiempo como
punto de fuga de todo esfuerzo moral, Fichte la consigue al precio de
un cierto recurso a un modelo deductivo pre-kantiano, de constitucién
del mundo y de las condiciones de la accion “desde arriba”, desde la
autoconciencia, —desde el Yo—, deduccién critica y trascendental, con
todo, que, presume Fichte, le permite a su doctrina de los deberes ser
mas concreta y aplicada que la metafisica kantiana de las costumbres.

La Metafisica de las costumbres como “ética material”

La Metafisica de las costumbres de Kant desempefia, como es sabido,
en el uso practico de la razon, un papel analogo —notorio ya desde
el titulo de la obra— al que juegan los Metaphysische Anfangsgriinde
der Naturwissenschaft en lo tedrico. Como la Metaphysik der Sitten,
estos trabajos constituyen el sistema, después de las depuraciones
criticas pertinentes realizados en las Criticas —entendidas éstas como
propedéuticas y como proyectos de aislamiento e identificacion de
los principios puros a priori—, en el ambito que les corresponde
(Cfr. MS Akk: 468). La metafisica natural tiene ademas de una parte
trascendental, una consideracion de la naturaleza en tanto que corpérea

® Hacia el final de su texto, Wood apunta también que este escenario lleva

a Fichte a un rigorismo incluso mas estricto que el de Kant, en tanto la accion
que solo surge de impulso moral no es siquiera Pflichtmifig sino abiertamente
contraria al deber. (Cfr. Wood, 2015: 106ss).

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



UNA DISCUSION SOBRE LA POSICION SISTEMATICA DE LA METAPHYSIK DER SITTEN157

y pensante que se atiene a los datos empiricos, lo cual explicaria también
el caracter intermedio de la Metafisica de las costumbres en la divisién
tripartita de la filosofia practica kantiana, constituida entonces por la
parte propedéutica pura a priori (que corresponde a lo realizado en la
Fundamentacion de la metafisica de las costumbres y la Critica de la razén
prdctica), una parte a priori pero no pura, en tanto atiende a datos
provenientes de la experiencia pero los estructura desde el principio
moral (la Metafisica de las costumbres, con sus dos partes: la Doctrina del
Derecho y la Doctrina de la virtud) y la parte que se ocupa de los datos
empiricos, por tanto a posteriori, de relevancia mayor o menor para
la consideracion de la accién humana: la Antropologia prdctica (que se
expone en el texto homdnimo y, como veremos, en otros).

Es claro que justamente la relacion de la Doctrina de la virtud con
lo empirico es lo que explica que la clasificaciéon y enumeracion de los
deberes que serealiza a partir de ellosno pueda ser completay que la obra
proponga solamente los principios (Anfangsgriinde). Es, sin embargo,
un nivel imprescindible tanto para la determinacion de las acciones
que efecttia el juicio practico en su papel determinante, como para la
formacion de conceptos morales en el juicio practico reflexionante; la
razon pura no podria ser practica sin este papel mediador, sintético pero
a priori, que juegan el principio supremo de la virtud y los deberes con
él asociados. En concreto a la Tugendlehre le corresponde la derivacién
de deberes éticos (en los que nos referimos a la autocoaccion y no a la
coaccién exterior del Derecho), necesariamente a partir de principios a
priori para poder aplicarse normativamente sobre los essentialia del ser
humano —conocidos empiricamente e identificados como tales por una
serie de prestaciones reflexivas—, y asi formular deberes independientes
en su validez, pero receptivos en su especificidad, de la experiencia
humana y aplicables por eso a ella para poder establecer un puente
practico —sefialando también fines que son deberes— entre naturaleza
y libertad.

El imperativo categdrico —aplicado en lo que llama Kant “principio
supremo de la virtud”, que es una derivacion que explicita la necesidad
de esos fines obligatorios’— da la forma al deber concreto: la materia
—a diferencia de Fichte— no es deducida desde la autoconciencia, sino
que viene dada simple y sencillamente por la experiencia, en la que se

7 He abordado antes éste y otros temas de este inciso en De Haro, 2015b.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



158 ViceNTE DE HARO RoMmo

muestra la constitucién propia del ser humano. La materia del deber
surge pues de la consideracion empirica de los aspectos fundamentales
de agentes humanos, finitos y falibles, abriendo asi un espacio tedrico
para la apariciéon del concepto de virtud. Es porque la materialidad y
finitud del hombre se vuelven sobre el plano inteligible de la libertad,
por lo que Kant plantea el principio de la virtud como principio de las
maximas, con cuya ordenacién y acumulacion se establece una especie de
“jurisprudencia” moral y una consideracion de la virtud como fortaleza
moral. Manfred Baum senala por ello que si el imperativo categdrico
determina al principio de la virtud en su validez y de éste se derivan
los diversos deberes de virtud, es de la experiencia de dénde surgen
los contenidos morales que estan implicitos en los deberes concretos de
virtud (Cfr. Baum, 2013: 126).

Son estos datos de la experiencia los que, de hecho, permiten que
hablemos de diversos deberes y de diversas virtudes, pues en principio,
al nivel de la Gesinnung, so6lo hay una Tugendverpflichtung, que ante
la diversidad de fines se multiplica en diversos Tugendpflichten.® Esta
diversificacion requiere una pluralidad de datos empiricos; como ha
estudiado Claudia Schmidt: si para Kant los fines obligatorios son
fundamentalmente dos (la propia perfeccion y la felicidad ajena) ello
exige tener en cuenta, para poder perseguir el primero, el reconocimiento
de la diferencia entre el aspecto animal, el aspecto intelectual y el aspecto
moral de nuestra naturaleza, e incluso de las relaciones entre estos
elementos de nuestra humanidad; ademads de considerar todas estas
condiciones humanas en el plano de la intersubjetividad, de como nos
afectamos unos a otros, por lo que hay una conexién entre los deberes
para con uno mismo y los deberes para con los demas. La misma autora
senala que el deber general de promover la felicidad ajena, por ejemplo,
requiere de conceptos empiricos que permitan articular las distintas
fuentes de satisfaccion adecuadas al ser humano, cuya adecuacién
a cada caso es muy variable, pues depende de las circunstancias e
incluso de las expectativas y la receptividad de las otras personas. La
Tugendlehre trabaja, pues, con conceptos empiricos concretos para que
la accién propositiva pueda orientarse a satisfacer deseos de los demas
surgidos de la naturaleza o de la cultura, para que puedan identificarse

8 Ello parece pasarlo por alto Ernst Tugendhat, segtin el cual a Kant le

interesa solo la unidad de la virtud y no la diversidad de su despliegue, Cfr.
Tugendhat, 1997:103.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



UNA DISCUSION SOBRE LA POSICION SISTEMATICA DE LA METAPHYSIK DER SITTEN15?

las fuentes de autoestima, beneficio o dafo, relevantes para uno mismo
y para los otros (Cfr. Schmidt, 2005: 8-81).

Marginalmente, quisiera reiterar que de hecho, esta necesidad de
rasgos concretos de lanaturaleza humana puede ayudar a entender mejor
el lugar que ocupan textos como la Antropologia en sentido pragmadtico,
que como ya mencioné en primera instancia pareceria el locus principal
para el estudio de estos rasgos. La division de deberes de la Doctrina de la
virtud podria corresponderse con el recuento de disposiciones humanas
de esta obra: disposiciones técnica, pragmatica y moral (Cfr. Anth Akk:
322).° También es cierto que en la Tugendlehre se dividen los deberes
perfectos del hombre para consigo mismo, principalmente, en aquellos
que le conciernen como un ser animal (Cfr. MS Akk: 421ss.) y aquellos
que le conciernen considerado “Ginicamente como ser moral” (Cfr. MS
Akk: 429ss.). Los deberes imperfectos del hombre para consigo mismo
se dividen de manera similar, si bien, en este segundo caso se afiade que
el deber de desarrollar la propia perfeccion natural es pragmatico (Cfr.
MS Akk: 444ss.). Todo ello parece corresponderse también con el elenco
de disposiciones (Anlagen) que recoge la Religién en los limites de la mera
razén: disposicidn a la animalidad, a la humanidad y a la personalidad
(Cfr. RGV Akk: 26). Pero hay muchos otros textos a considerar, como
las Lecciones de Pedagogia, y de un modo especialmente interesante,
los escritos de Filosofia de la Historia. Respecto a ellos, como sugiere
Wilson, destaca la disposiciéon humana a la insociable sociabilidad que
se encuentra en el texto titulado Idea de una Historia universal desde el
punto de vista cosmopolita (Cfr. IaG Akk: 20 y Wilson, 1997:102). Es por
la consideracion de ese dato —sin duda surgido de la experiencia—
respecto a la natural tendencia humana a asociarse con otros y a la
igualmente natural tendencia a la competitividad y la consiguiente
conflictividad, que en la Tugendlehre Kant plantea el deber de virtud
de la amistad como aquel que equilibra de modo perfecto la cercania

9 Cfr. para un comentario sobre esto Wilson, 1997: 99. Wilson discute

con A. Wood, quien en Kant’s Ethical Thought (1999), precisamente comentando
estos rasgos empiricos determinantes para la ética kantiana, parece reducir la
antropologia a la sociabilidad humana y quiere basar en ella la moral y hasta
dejar condicionado a lo empirico e histérico, todo aquello estrictamente moral e
inteligible. No sobra, pues, recordar en este punto que la moral no depende en
su validez de las condiciones empirico-antropoldgicas que estoy enumerando,
sino que se aplica sobre ellas.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



160 ViceNTE DE HARO RoMmo

y la distancia —movidas respectivamente por el amor y el respeto
entendidos como sentimientos morales (Cfr. MS Akk: 469). La insociable
sociabilidad es sin duda uno de los rasgos insoslayables a considerar de
la constitucidon natural humana para la aplicacion del principio moral.

Por su parte, Claudia Schmidt subraya que también los rasgos de
la condiciéon humana recogidos en el texto titulado Inicio conjetural de la
Historia humana son particularmente semejantes a los considerados en
la Tugendlehre para derivar los deberes de virtud: se trata en este texto,
como precondiciones del desarrollo moral dadas en el caracter empirico
de la especie humana, de la animalidad del hombre, de las semejanzas
fisicas y psicolégicas de sus miembros, de su condicion sexuada y de su
inclinacidn ala comunidad. Se sefiala también la capacidad de manipular
objetos, la dependencia en lo fisico, lo sensible y lo emocional de la
naturaleza, pero a la vez las facultades racionales e imaginativas que lo
constituyen como tnico entre los vivientes del planeta y le otorgan la
capacidad de proyectar una amplia variedad de objetos y metas, y de
elegir su propia forma de vida. Este mismo texto del Inicio conjetural...
sefala, y en este punto la relacion con la Tugendlehre es evidente, que el
ser humano puede ante todo desarrollar sus capacidades para alcanzar
mejor sus fines (Cfr. MAM Akk: 109-123), aunque ese mismo desarrollo
aumenta también la posibilidad de controlar o destruir a otros seres,
incluyendo otros seres humanos. Schmidt afirma que son precisamente
éstos las caracteristicas o rasgos que pueden verse tras la “aplicacién”
propia de la Metafisica de las costumbres y el sistema de deberes que le
sigue (Cfr. Schmidt, 2005: 82-83).

Todos estos textos resultan relevantes para admitir que, si en la
Grundlegqung y en la segunda Critica, Kant ha identificado un principio
moral puro a priori y su sentimiento propio —el respeto— como motor de
las acciones morales, en la Metafisica de las costumbres hay un tratamiento
a priori (por eso es “metafisica”), pero no puro, precisamente porque ese
a priori estructura una serie de datos empiricos, de los que se trata en
todos los otros textos citados y algunos otros, incluso aquellos rasgos que
la experiencia prefilosdfica y el entendimiento ordinario en el terreno
de lo practico tienen por fundamentales: por ejemplo, la mortalidad,
la vulnerabilidad, la perfectibilidad humana, etcétera. Evidentemente,
como la misma Wilson subraya, estos aspectos empiricos son asumidos
en el sistema de los deberes, no como meros hechos mecanicos, sino desde
el juicio reflexionante teleoldgico de KU 372, que permite encontrar, en
los rasgos permanentes del ser humano, tanto lo que éste es como, de

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



UNA DISCUSION SOBRE LA POSICION SISTEMATICA DE LA METAPHYSIK DER SiTTEN161

algiin modo incoado, lo que esta llamado a ser. En esta consideracion
teleoldgica de lo natural hay por supuesto un hilo conductor que va
de Kant a Fichte. En el caso del pensador de Konigsberg, ello queda
especialmente claro en los pasajes de la Tugendlehre en los que Kant
senala (por ejemplo, con ocasion de los instintos sexuales como fines de
la naturaleza), que para comprender los deberes de virtud pensamos las
conexiones entre los instintos y sus efectos de manera teleoldgica, como si
el instinto natural fuera un hilo conductor para el uso moral de nuestras
capacidades. A diferencia de Fichte, esto no es un replanteamiento de
la doctrina estoica de la oikéiosis, pues no hay un relato genético ni ha
de confundirse nunca el fundamento de la necesidad practica, que esta
en la razon y no en la naturaleza; esta ultima es sélo asumida, insisto,
reflexivamente, en la normatividad establecida por aquella, tampoco lo
es a modo de un proceso genético determinado. Es por esta asuncién
del elemento material y empirico en una normatividad a priori, que la
Metafisica de las costumbres no constituye una “ética pura” pero tampoco
una mera antropologia descriptiva, sino una antroponomia (Cfr. MS Akk:
405-406).

Un lugar para el cardcter en la ética kantiana

Espero que lo dicho hasta ahora, al menos por acumulacién de
argumentos, haya mostrado ya que la diatriba de Fichte contra la ética
“meramente formal” de Kant es injusta: no hay ética puramente formal
en Kant, sino un principio formal aplicado a una materia antropoldgica
empiricamente obtenida, y no deducida desde la autoconciencia.
Aunque ello no esta exento de problemas tedricos, dificilmente puede
argiiirse que la deduccién de Fichte de los rasgos antropolégicos es mas
“material y concreta” que la asimilacion kantiana de los mismos que
opera “desde abajo” y no desde el principio de un Yo puro autotético.

Pero aun queda por responder el argumento fichteano basado en
su doctrina del impulso originario. ;Sera que la Trieblehre de Fichte, al
asumir la convergencia asintotica del impulso natural y el moral, resulta
mas concreta y aplicada que la propuesta kantiana? Si el planteamiento
kantiano en realidad fuese sélo represivo, entonces se daria la peculiar
circunstancia senalada por Fichte de que devendria en una forma
ascética de inaccion.

Pienso que hay elementos, ya desde la Critica de la razén prictica,
para ponerlo en duda. El abordaje del respeto como moralisches Gefiihl
presupone toda una teoria sobre la afectividad humana que permita

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



162 ViceNTE DE HArRO RomMmo

comprender este resorte moral, autogenerado por la razon, a la vez
como homogéneo a la inclinacion que humilla (pues es un sentimiento
y un motor efectivo de la accion) y compuesto por un dolor (el de esa
humillacién de la inclinacién) y un placer (el de la elevacién libre por
sobre todo lo sensible) correspondientes. El respeto funciona como
motor moral no s6lo en los deberes negativos o perfectos, sino también
en los imperfectos o positivos, que se plantean precisamente los fines
obligatorios de la propia perfecciéon y la felicidad de los demas y que
por tanto no pueden estar mas lejos de una mistica de la omision. Se
trata de actuar para alcanzar esos fines obligatorios y no s6lo de negar
los instintos naturales. Una maxima general de inactividad seria
moralmente culposa para Kant, en cuya ética sin duda hay “pecados de
omision”.

Pero ademas, la “conformacién” del impulso natural con el moral
que Fichte presume que otorga mayor concrecién a su teoria, no es del
todo extrafa al planteamiento kantiano, que en la Tugendlehre, como
hemos sugerido, plantea su propia teoria de formacion del caracter
(de crecimiento en la virtud como seguimiento de maximas morales
y de “jurisprudencia moral”, que mencionamos antes). Esta teoria de
la virtud, si bien entendida, implica que el sentimiento de respeto —lo
correspondiente al impulso moral— puede permear y moralizar otros
sentimientos en principio naturales, asumiéndolos en el horizonte de
la libertad. El ejemplo mas claro es el del amor, que ya mencionamos
brevemente al aludir al deber de virtud de la amistad, pero que ademas,
seglin un célebre pasaje, puede pasar —cuando se acttia por el motivo
del deber benéficamente sobre una persona en principio no agradable —
de ser practico y moral a ser también recibido en la sensibilidad (la
persona no amada patologicamente en principio termina siéndolo tras
haber actuado aus Pflicht en su favor):

Hacer el bien es un deber. Quien lo practica a menudo
y tiene éxito en su proposito benefactor, llega al final
a amar efectivamente a aquél a quien ha hecho el bien.
Por tanto, cuando se dice: debes amar a tu préjimo como
a ti mismo, no significa: debes amar inmediatamente
(primero) y mediante este amor hacer el bien (después),
sino: jhaz el bien a tu préjimo y esta beneficencia
provocara en ti el amor a los hombres (como habito de
la inclinacién a la beneficencia)! (MS Akk. 402. Trad.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



UNA DISCUSION SOBRE LA POSICION SISTEMATICA DE LA METAPHYSIK DER SITTEN163

A. Cortina: 258. Cfr. también esta idea en V-Mo/Collins:
417).

Hay pasajes en la Tugendlehre que sugieren la misma dinamica
con otros sentimientos en principio no morales, como la autoestima,
la compasion, la inclinacion a la autopreservacion—, etcétera). Como
ha subrayado Barbara Herman, esta asimilacion del respeto en otras
reacciones afectivas y en las maximas correspondientes hace espacio al
caracter en la ética kantiana, sin incurrir en las problematicas propias
de una teoria de la “sobredeterminacion” de las acciones morales —es
decir, sin presuponer mas de un fundamento de determinaciéon para
cada accidn, sino asumiendo que en el tnico fundamento de cada uno
de los actos el respeto esta presente de modo interior y estructurando la
motivacion moral (Cfr. Herman, 2007: 1-28).

Tal como lo plantea Herman, el impulso natural (en terminologia de
Fichte) o el sentimiento patoldgico (siguiendo a Kant) puede entenderse
en general como deseo (desire) y el impulso o sentimiento moral, ya
propiamente como motivo (motive). La clave esta, dice Herman, para
hacer espacio al caracter en la ética kantiana, en entender cémo los deseos
son o pueden ser ocasion de los motivos y ser incorporados a ellos, y
a la vez concebir cémo los motivos racionales inciden en la estructura
o la “historia natural” del deseo, de modo que éste surja ya con la
orientacion racional-moral implicita en si mismo. Herman sostiene que
asi la ética kantiana puede dar cuenta incluso de las condiciones previas
al juicio moral (la percepcion de los rasgos moralmente relevantes de
la realidad en cuestion, por ejemplo) y a la vez explicar la motivacién
moral, con tanto éxito como podrian hacerlo las llamadas “éticas de la
virtud”, con la ventaja -sostiene la autora- de que la concepcion kantiana
del juicio moral tendria mayor flexibilidad que dichas éticas de la virtud
para adaptarse a circunstancias de perplejidad moral en un entorno
cambiante (Cfr. Herman, 2007: 2).

No discutiré en este texto esta tltima sugerencia. El punto que me
sirve para mostrar que la critica de Fichte es injusta es el del “papel
transformativo” (transformative role) que, explica Herman, en Kant
mismo juega el motivo moral en los deseos o impulsos naturales al
permear en la estructura completa de las intenciones y las maximas
del agente (Cfr. Herman, 2007: 7). La naturaleza humana, también en
su constitucion desiderativa, es sensible y responsiva ante la razén: el
desarrollo intelectual y moral normal de una persona madura supone

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



164 ViceNTE DE HArRO RomMmo

también tener deseos racionales, e incluso un deseo, de segundo orden,
de desear conforme a la razén en general (Cfr. Herman, 2007: 9). Esta
interpretacion de la ética kantiana no niega en absoluto la autonomia y
el cardcter a priori del principio moral —el imperativo categorico— en
cuanto a su validez y autoridad, pues se respeta el origen puramente
racional del principio y el orden normativo de los incentivos, y se tiene
en cuenta el caracter contingente de la reaccion patoldgica-natural, que
impide que ella sea el fundamento del juicio moral. Lo tinico que se
admite es la permeabilidad de algtin sentimiento o impulso natural, por
ejemplo el de la compasion, ante el respeto como aspecto subjetivo del
propio principio moral y sentimiento autogenerado por la razén.

Antes he puesto el ejemplo del amor practico que se decanta en
amor también sensible —por tanto, ya no puramente contingente, sino
moral—; Herman por su parte menciona el pasaje de la Tugendlehre
donde Kant afirma que, motivados desde el imperativo categorico,
debemos obligarnos a buscar los contextos (hospitales, prisiones)
donde el sentimiento de simpatia o compasion pueda fortalecerse (Cfr.
MS AKk; 457 y Herman 2007: 11, n.22). Es claro que, en ese caso, el
surgimiento del sentimiento compasivo no es ya puramente patologico
—ante la compasion patologica son conocidas las reservas kantianas—,
sino moralmente dirigido. Es en este sentido que lo que Herman llama
desire, Kant propiamente patologisches Gefiihl y Fichte un Naturtrieb,
son permeables a la razén y por ello se puede superar un elemental
modelo oposicional entre razén y deseo, libertad y naturaleza (que es el
modelo que presuponen quienes intentan salvar a Kant del formalismo
arguyendo que puede haber acciones sobredeterminadas —con mas de
un motivo determinante o Bestimmungsgrund, lo cual es incompatible
con la teoria kantiana de la accion, pero ante todo, como he tratado de
dejar claro, es innecesario). El desarrollo evolutivo normal y deseable
de los estados orécticos primitivos hacia motivaciones complejas estd ya
estructurado por los principios de la razén practica (Cfr. Herman, 2007:
16).

Aunque Herman se dedica mds a construir una teoria del juicio
moral a partir de estas consideraciones y soslaya un tanto la exégesis
de los pasajes, esta claro que en su interpretacion de la ética kantiana
tiene en mente de modo relevante a la Tugendlehre y la propuesta que ahi
hace Kant de una formacion del caracter moral, a partir de capacidades
naturales pre-dadas para la receptividad del deber (las “precondiciones
estéticas”, que no es un deber tener —ello seria circular— pero si es

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



UNA DISCUSION SOBRE LA POSICION SISTEMATICA DE LA METAPHYSIK DER SITTEN165

un deber formarlas, aguzarlas para lo que podriamos llamar percepcién
de lo moralmente relevante y para potenciar el actuar moral: Cfr. MS
AKk; 399ss.) y de la posibilidad de modular las disposiciones naturales
y afectivas desde la razén pura practica. Asi moduladas, el amor, la
compasion, la tendencia a la autopreservaciéon, a la sociabilidad, a
la insociabilidad, etcétera, toman un nuevo papel y un nuevo valor.
Muchas de las supuestas “contradicciones” que se han querido sefialar
en los textos kantianos, cuando Kant parece abrir paso a alguno de estos
sentimientos naturales en la accién moral y se le reprocha que desde sus
propios principios sdlo el respeto puede jugar dicho papel, surgen de un
malentendido respecto a esta cuestion: el respeto puede informar desde
dentro a estas reacciones afectivas si el caracter mismo ha sido formado
con la orientacion del principio moral, si existe ya una “jurisprudencia”
en las maximas de cumplimiento del deber. La maxima del amor
patolégico contingente, y la del amor practico que se sedimenta en la
afectividad hasta presentarse como también sensible, son completamente
diferentes y en el juicio moral tienen un distinto valor. Es falso, senala
atinadamente Herman, que la ética kantiana pretenda que un caracter
moral segregue u oprima necesariamente la vida afectiva. El motivo del
deber puede estar presente en ella (Herman, 2007: 21).

La argumentacion de Barbara Herman, reitero, puede parecer
demasiado reconstructiva, no exegética, y en esa medida distante a la
letra de los textos kantianos; pero ello es aparente. Esa impresion so6lo se
presenta si no se ha atendido a la Doctrina de la virtud, que es donde se
plantea en sentido diacrénico, progresivo, esta aproximacion del agente
moral no solo a la autonomia sino a la autocracia, es decir, a la fortaleza
moral de la virtud que termina, no sojuzgando, sino conformando la
afectividad del agente. La admision de una habituacion'® moral que

10" Podria objetarseme que, en la misma MS, Kant rechaza la nocién de

habito. La base textual de este malentendido estad en MS Akk.407-409. Ahi Kant
rechaza el habito entendido como costumbre mecanica (assuetudo). En ese caso, la
acciéon queda determinada por una cierta necesidad surgida de la repeticién y
no de la reflexidn; el sujeto perderia con ello libertad. Pero una lectura detallada
del pasaje muestra que Kant acepta un habitus libertatis, es decir, surgido desde
la deliberacién moral —aunque luego agilizado por el ejercicio reiterado. Si el
acto surge de la disposicién interna (Gesinnung) moral, y supera asi la mera
mecanizacién del arbitrio (Willkiir), alcanzando el nivel de la voluntad (Wille),
en efecto es el camino del fortalecimiento moral, que es como Kant entiende

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



166 ViceNTE DE HARO RoMmo

configura y predispone las propias reacciones “naturales” —que por
tanto, via esa formacion, son ya libres y morales— y por tanto de una
conciliacion —siempre inacabada, pero real— de lo natural y lo libre
0 puro es estrictamente kantiana si se presta suficiente atencion a la
Metafisica de las costumbres. La critica de formalismo que hizo Fichte a
la ética de Kant —y tras él, Hegel y muchos otros— resulta errénea, y
de modo mucho mas patente a la luz del texto que ocupa una posiciéon
sistematica equiparable a la Sittenlehre.

En ultima instancia, y a la observacién de Maesschalck relativa a
que Kant no distingue deberes especificos como los de los estamentos
fichteanos, cabe responder que esto es precisamente porque los Principios
metafisicos de la doctrina de la virtud, en tanto atienden a la experiencia y
a datos considerados a posteriori, no pueden pretender una completud
absoluta y, a ese nivel de concrecidn, sélo pueden “esquematizar”," y no
determinar completamente, deberes para cada uno de los roles sociales,
sino solo incluirlos a modo de notas o corolarios. Que esto se asume
en la ética kantiana es notorio ya desde la segunda Critica, donde en
la tabla de las categorias de la libertad se define una para el juicio de
deberes especificos surgidos del estado (Zustand) del agente (Cfr. KpV
AKk: 66); y se enfatiza hacia el final de la Tugendlehre, donde se abordan
precisamente estos ethischen Pflichten der Menschen gegeneinander in
Ansehung ihres Zustandes (MS Akk: 468). Por otrolado, cabe cuestionar qué
tan favorecedores para la ética de Fichte son esos deberes estamentales o
de oficio que, aunque parecen sugerentes ante la conformacion concreta
de lo que hoy se entiende como “identidades practicas”,'? por otra parte,

la virtud (Tugend). Véase de nuevo el pasaje ya citado de MS Akk. 402: en ese
mismo texto sobre el paso del amor préctico al patologico se admite que esa
dindmica es la adquisicion del habito a la inclinacién a la beneficencia. En este
énfasis en que el habito no puede ser mero acostumbramiento mecanico, Kant
—sin saberlo, pues su conocimiento de la ética de Aristdteles fue mediado y
empobrecido por los comentadores—, coincide con el Estagirita, que nunca
soslayd que la areté como héxis es siempre héxis proairetiké (Cfr. EN 1105b, 1107al,
1144b31, 1105a30, etc.).

" Podria objetarse que en lo préctico no hay esquematizacién en sentido
estricto, pero el término que usa Kant es precisamente schematisieren en MS Akk.
468.

2° La expresion tal como hoy se entiende la introdujo Christine M.
Korsgaard. Para su caracterizacion general, Cfr.2000: 129-137.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



UNA DISCUSION SOBRE LA POSICION SISTEMATICA DE LA METAPHYSIK DER SITTEN167

en su contenido especifico, son la parte mas coyuntural, contextual e
histéricamente dependiente del sistema ético fichteano.

Bibliografia
Basica

De las obras base para este texto, he usado las siguientes versiones
originales y traducciones:

Fichte, J. G. (1798). Das System der Sittenlehre nach den Principien der
Wissenschaftslehre (SL). Jena/Leipzig: C. E. Gabler. Cito segun la
edicion de la Academia de las Ciencias de Baviera, bajo la direccién
de Reinhard Lauth (tomo 5, serie I). Las citas textuales las tomo de
(2005). J. Rivera de Rosales. (trad.) Madrid: Akal. (Citado como SL).

Kant, 1. (1990). Metaphysische Anfansgriinde der Tugendlehre (Metaphysik
der Sitten. Zweiter Teil), neu herausgegeben von B. Ludwig, mit einer
Einfiihrung >Kants System der Pflichten in der Metaphysik der Sitten<
von Mary Gregor. Hamburg: Felix Meiner Verlag. Consulto la
traduccion de (1989). A. Cortina y J. Conill. (trads.) Madrid: Tecnos.
Citado como MS segun la edicion de la Academia (AA 06).

El resto de las obras citadas de Kant son también citadas segun la
edicion de la Real Academia Prusiana de Ciencias (Kant’s Gesammelte
Schriften herausgegeben von der Koniglich Preufischen Akademie der
Wissenschaften, Berlin, 1900 y ss), actualmente Academia Alemana
de Ciencias, y con las abreviaturas usuales en Kant-Studien:

Anth- Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (AA 07).

laG-Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht (AA 08).
KpV-Kritik der praktischen Vernunft (AA 05).

KU-Kritik der Urteilskraft (AA 05).

MAM-Mutmaflicher Anfang der Menschengeschichte (AA 08).

RGV- Die Religion innerhalb der Grenzen der blofSen Vernunft (AA 06).

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



168 ViceNTE DE HARO RoMmo

V-Mo/Collins- Vorlesung zur Moralphilosophie (el manuscrito de Collins,
completado por Menzer a la luz del manuscrito de C.C. Mrongovius)
(AA27).

Secundaria

Aristoteles. (1988). (citado como EN): Etica Nicomagquea, Etica Eudemia.
Madrid: Gredos.

Baum, Manfred (2013). Prior Concepts of the Metaphysics of Morals. En
Kant’s Tugendlehre: a Comprehensive Commentary. A. Trampota, O.
Sensen, J. Timmermann. (eds.) Berlin: Walter de Gruyter.

Baxley, A. M. (2010). Kant’s Theory of Virtue: The Value of Autocracy. New
York: Cambridge University Press.

Betzler, M. (ed.) (2008). Kant s Ethics of Virtue. Berlin: Walter de Gruyter.

Breazeale, D. (2015). Der systematische Ort der Sittenlehre Fichtes. En
Fichtes System der Sittenlehre: ein kooperativen Kommentar (hsg. von
Jean-Christophe Merle und Andreas Schmidt). (267-293). Frankfurt
am Main: Vittorio Klostermann.

DeHaroRomo, V.(2015a). Una defensa delos deberes para con unomismo
en Kant y algunas observaciones respecto de su replanteamiento en
Fichte. En Signos Filosdficos, XVI1I, 34, 36-57.

De Haro Romo, V. (2015b). Duty, Virtue and Practical Reason in Kant’s
Metaphysics of Morals. Hildescheim: Georg Olms Verlag.

Denis, L. (2009). Kant's Metaphysics of Morals: A Critical Guide. New York:
Cambridge University Press.

Gregor, M. . (1963). Laws of Freedom, A Study of Kant's Method of Applying
the Categorical Imperative in the Metaphysik der Sitten. Oxford:
Blackwell.

Herman, B. (2007). Making Room for Character. En Moral Literacy. (1-
28). Cambridge-Massachussetts: Harvard University Press.

Korsgaard, C. M. (2000). Las fuentes de la normatividad. L. Lecuona y L. E.
Manriquez. (trads.) México: UNAM.

Maesschalck, Marc. (2015). Die Lehre von den bedingten Pflichten
(19-21). En Fichtes System der Sittenlehre: ein kooperativen Kommentar
(hsg. von Jean-Christophe Merle und Andreas Schmidt) (157-182).
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.

Munzel, G. F. (1999). Kant's Conception of Moral Character: the critical Link
of Morality, Anthropology and Reflective Judgement. Chicago: University
of Chicago Press.

Topicos, Revista de Filosofia 54 (2018)



UNA DISCUSION SOBRE LA POSICION SISTEMATICA DE LA METAPHYSIK DER SITTEN169

Schadow, S. (2013). Achtung fiir das Gesetz. Moral und Motivation bei Kant.
Gottingen: Walter de Gruyter.

Schwember, F. (2012). Libertad, corporalidad, impulso y ley moral en la
Doctrina de las costumbres de Fichte. En Oikeiosis and the Natural Basis
of Morality: from classical Stoicism to Modern Philosophy. A. Vigo. (ed.)
Hildesheim: Georg Olms Verlag.

Schick, F. (2015). Vermittlungen zwischen Natur und Freiheit- der
Naturtrieb in 08 des Systems der Sittenlehre. En Fichtes System der
Sittenlehre: ein kooperativen Kommentar (hsg. von Jean-Christophe
Merle und Andreas Schmidt). (75-92). Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann.

Schmidt, C. M. (2005). The Anthropological Dimension of Kant's
Metaphysics of Morals. En Kant-Studien 96. (8-81). Jahrg: Walter de
Gruyter.

Sherman, N. (1997). Making a Necessity of Virtue. New York: Cambridge
University Press.

Tugendhat, E. (1997). Lecciones de Etica. L. R. Rabanaque. (trad.)
Barcelona: Gedisa.

Vigo, A. (2011). Conciencia moral y destinacion del hombre. La
radicalizacién de un motivo kantiano en el pensamiento de Fichte.
En In umbra inteligencia: Estudios en homenaje al Prof. Juan Cruz Cruz.
A. L. Gonzalez, M. I. Zorroza. (eds.) (873-894). Pamplona: EUNSA.

Wilson, H. L. (1997). Kant’s Integration of Morality and Anthropology.
En Kant-Studien 88. (87-104). Jahrg: W. De Gruyter.

Wood, A. (1999). Kant’s Ethical Thought. New York: Cambridge University
Press.

Wood, A. (2015). Von der Natur zur Freiheit (System der Sittenlehre
[0 09-13). En Fichtes System der Sittenlehre: ein kooperativen Kommentar
(hsg. von Jean-Christophe Merle und Andreas Schmidt). (93-108).
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.

Toépicos, Revista de Filosofia 54 (2018)





