
Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017), 437-453.

Anti-Semitism and History: On the Role of 
“World Judaism”in Heidegger’s History of Being

Peter Trawny
University of Wuppertal/Martin-Heidegger-Institut

petertrawny@aol.com

Abstract
Since their publication in early 2014, Martin Heidegger’s Black 

Notebooks have prompted a debate both in academia and in 
public intellectual circles. Allegedly these notebooks show 
how Heidegger sympathized with anti-Semitism and National 
Socialism. On the basis of David Nirenberg’s analysis in his book 
Anti-Judaism: the Western Tradition, I discuss whether “anti-Ju-
daism” has a real referent or if, rather, anti-Judaism is a world-
view where the meaning of “the Jews” represents a function in 
the self-understanding of those who speak of “Jew” or “being 
Jewish,” although this meaning lacks any real referent. What is 
here referred to as ‘real or factual reference’ represents a con-
stant problem in philosophy. If philosophy always had to re-
fer to something real, then it would be a particular science like 
biology. The “object” of philosophy, however, seems to be a 
philosophical problem. In this case, therefore, the question is 
whether or not Heidegger’s philosophical discourse in the Black 
Notebooks corresponds to something in the world. In short, it all 
boils down to defining the type of anti-Semitism expressed in 
the Black Notebooks.

Key words: Heidegger, anti-Semitism, Judaism, Black 
Notebooks.

Received: 03 - 05- 2017. Accepted: 02 - 06 - 2017.



438 Peter Trawny

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Antisemitismo e historia: en torno a la 
función del “judaísmo mundial” en la Historia 

del ser de Heidegger*

Peter Trawny
University of Wuppertal/Martin-Heidegger-Institut

petertrawny@aol.com 

Resumen
Desde su publicación a principios de 2014 los Cuadernos 

negros de Martin Heidegger incitaron a un debate tanto en la 
academia como en la esfera intelectual pública. Supuestamente 
estos cuadernos ponen en evidencia cómo Heidegger comul-
gaba con el antisemitismo y el nacionalsocialismo. A partir del 
análisis elaborado por David Nirenberg en su libro Antijudaísmo: 
la tradición occidental, se discute si el referente del antijudaísmo 
representa un fenómeno real o si el antijudaísmo es una visión 
del mundo en donde el significado de “los judíos” representa 
una función en la autocomprensión de aquellos que hablan de 
“judío” o “ser judío”, sin que este significado posea un referente 
real. Aquello que aquí se denomina ‘referencia real o fáctica’ 
representa un problema constante para la filosofía. Si ésta tu-
viera siempre que remitirse a algo real, sería entonces una cien-
cia particular como la biología. El “objeto” de la filosofía parece 
ser, no obstante, un problema filosófico. Por ello, en este caso 
se trata llanamente de la cuestión de si el discurso filosófico de 
Heidegger en los Cuadernos negros se refiere o no a algo que pert-
enece al mundo. Se trata, en pocas palabras, de definir el tipo de 
antisemitismo que se expresa en los Cuadernos negros.

Palabras clave: Heidegger, antisemitismo, judaísmo, 
Cuadernos negros.  

Recibido: 03- 05 - 2017. Aceptado: 02 - 06 - 2017.
Una versión preliminar del presente artículo de Peter Trawny, editor de los 

Cuadernos negros de Heidegger, se presentó en el workshop «What should



439Antisemitismo e historia

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

No cabe duda de que las anotaciones de Heidegger sobre el 
“evidente talento calculador” y la “falta de mundo del judaísmo”, sobre 
el “judaísmo mundial” como “el tipo de humanidad absolutamente 
desvinculada capaz de asumir y concluir la tarea histórica-mundial 
de desarraigar al ente del ser” puesto que resulta “inaprehensible por 
todos lados”, o sobre la “judaicidad” [Judenschaft] como un “principio 
de destrucción” en la “época del occidente cristiano”, son todas ellas 
observaciones antisemitas. Sabemos, sobre todo a partir de cartas a su 
mujer y a Hannah Arendt, que entre 1938 y 1947/48 Heidegger potenció 
filosóficamente su resentimiento en contra del judaísmo.

Sin embargo, independientemente de que la pregunta sobre si las 
declaraciones de Heidegger son antisemitas tiene una respuesta clara, 
la pregunta por el tipo de antisemitismo que se expresa en los Cuadernos 
negros puede llevar a diversas respuestas. Existen también otras 
opiniones —cada vez más en los últimos tiempos, a mi parecer— que 
afirman que estas declaraciones 1) poseen un núcleo de verdad y, por 
ello, 2) o bien no son antisemitas o bien son efectivamente antisemitas, 
lo cual no cambia en nada su contenido de verdad. Obviamente, poco 
podemos hacer tanto filosófica como científicamente con estas opiniones. 
Además, aquella posición según la cual las posturas antisemitas se 
destruyen por sí mismas se ve reducida a una “corrección política” que 
habría que rechazar, tal como si fuese mejor que los discursos públicos 
estuviesen nuevamente abiertos a la polémica difamatoria. Se podría 
añadir más al respecto, sin embargo éste no es el lugar para hacerlo, en 
este intento por entender el antisemitismo de Heidegger.

Repito, por un lado no hay duda de que las declaraciones de 
Heidegger sobre el judaísmo son antisemitas, pero por otro, la pregunta 
por el tipo de antisemitismo que hay en ellas puede ser respondida de 

we do with Heidegger?» organizado en la Universidad Panamamericana 
(Ciudad de México) por André Laks (29 de marzo-1 de abril 2016). El workshop 
pretendía confrontar posibles acercamientos a la obra de Heidegger después de 
la publicación de los Cuadernos negros. En volúmenes posteriores se publicarán 
otros  artículos al respecto.  Con  la  publicación  de este artículo en donde Peter 
Trawny toma postura en la cuestión ya bien conocida por un gran público acerca 
del antisemitismo de Heidegger, esperamos fomentar una discusión abierta que 
se pueda reflejar ulteriormente en las páginas de nuestra revista. La traducción 
del presente artículo del alemán al español ha corrido a cargo de Federica 
González Luna.



440 Peter Trawny

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

diversas maneras. Esta discusión resulta necesaria, ya que comprender 
siempre significa hacer distinciones. Creo que las diversas acentuaciones 
en este tema pueden ser bastante útiles. De esta manera también se 
profundiza  en  el  problema  de que las ideas  filosóficas  frecuentemente 
se vinculan inmediata y veladamente con proyectos de pensamiento 
totalitarios. Entre más diferencias se encuentren mejor será la 
comprensión de este enredo y mucho más reflexivo el pensamiento.

Aun así, las discusiones que giran en torno al carácter del 
antisemitismo en los Cuadernos negros de Heidegger se quedan muy 
cortas. Sin duda resultan indispensables en el sentido de que aportan 
distinciones, pero sólo constituyen un momento en la investigación 
heideggeriana, la cual frecuentemente sólo gira alrededor de sí misma. 
La pregunta por la clase de antisemitismo que hay en Heidegger y 
su lugar en el fenómeno del antisemitismo o antijudaísmo en general 
ha sido pasada por alto. Solamente con una contextualización más 
amplia será posible comprender a qué clase de problema nos estamos 
enfrentando.

Para poder discutir sobre las observaciones antisemitas (o también 
antijudías) de Heidegger en un contexto más amplio, me referiré a un 
libro publicado en Estados Unidos hace dos años. Se titula Antijudaísmo: 
la tradición occidental, escrito por el historiador David Nirenberg. A 
Nirenberg le interesa comprender el “antijudaísmo” no simplemente 
como si fuera una “postura frente a los judíos y su religión”, sino como 
un “camino para enfrentarse críticamente al mundo”. Cito: “‘judaísmo’ 
no es únicamente la religión de un grupo determinado de personas con 
creencias específicas, sino también una categoría, un repertorio de ideas 
y atributos con los cuales los no-judíos pueden interpretar y criticar 
su propio mundo” (Nirenberg, 2014: 3). Habrá que mostrar que estos 
dos momentos del “judaísmo” en el fondo no tienen que ver uno con el 
otro. Para Nirenberg, este “repertorio de ideas y atributos” se creó hace 
mucho tiempo ya con los egipcios para luego, a través del cristianismo 
y el Islam, aterrizar en la modernidad, en los discursos intelectuales de 
los tiempos de Weimar. Las explicaciones de Nirenberg terminan en esa 
época, y entre otras cosas haciendo referencia a la discusión de Davos 
entre Heidegger y Cassirer. En ella pudo detectar “ideas y atributos” 
del antijudaísmo que han determinado desde hace siglos la cultura 
occidental.

Pero, ¿por qué insiste tanto Nirenberg en la “crítica”? ¿En qué medida 
puede afirmar que “el pensamiento crítico haya surgido a través de la 



441Antisemitismo e historia

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

reflexión sobre el judaísmo” y “que de este modo también produjo al 
‘ser judío’, al cual (ser judío) critica el pensamiento crítico”? (Nirenberg, 
2014: 3) La comprensión del concepto de “crítica” de Nirenberg no se 
refiere a la “crítica” en sentido kantiano, sino que se refiere a aquel 
grupo de jóvenes filósofos alemanes a mediados del siglo XIX que se 
consideraban pioneros de la así llamada “verdadera crítica” —en alemán 
“kritische Kritik”. Dicho con más exactitud, para Nirenberg es Marx quien, 
en su ensayo En torno a la cuestión judía, observa desde un punto de vista 
crítico que la “sociedad burguesa” produce “continuamente a los judíos 
desde sus propias entrañas” (Marx, 1956-1990: 374 en Nirenberg, 2014: 
3). Aquí, Nirenberg descubre el punto culminante del antijudaísmo, el 
cual se hace transparente para sí mismo con el surgimiento de la crítica 
social y política —y no en la crítica kantiana, la cual según Nirenberg 
se mantiene dentro de los estereotipos antijudíos. Probablemente, se 
debería hacer una distinción aún más clara que la de Nirenberg entre 
una crítica antijudía —la cual ya de suyo no posee ningún referente 
fáctico— y la crítica de esta crítica antijudía.

Sea como fuere, la cuestión que me interesa no es si Nirenberg 
tiene razón respecto a estas explicaciones sobre la crítica. Para mí, se 
trata más bien de la cuestión —la cual también interesa a Nirenberg— 
de si el referente del antijudaísmo representa un fenómeno real o si 
el antijudaísmo es una visión del mundo, en donde el significado de 
“los judíos” representa una función en la autocomprensión de aquellos 
que hablan de “judío” o “ser judío”, sin que este significado posea un 
referente real. Aquello que aquí denomino referencia real o fáctica 
representa un problema constante para la filosofía. Si siempre tuviera 
que remitirse a algo real, sería entonces una ciencia particular como la 
biología. El “objeto” de la filosofía parece ser, no obstante, un problema 
filosófico. Por ello, en este caso se trata llanamente de la cuestión de si el 
discurso filosófico de Heidegger en los Cuadernos negros se refiere o no a 
algo perteneciente al mundo.

Asimismo, me gustaría considerar otra idea de Nirenberg, con el fin 
de que sea más claro aquello de lo que me quiero ocupar. En el contexto 
de la interpretación de las opiniones antijudías de Hegel, Nirenberg 
afirma: “Pero no preguntamos si Hegel o cualquier otro pensador era o 
no antisemita. Tan sólo queremos saber si el judaísmo juega una función 
especial en los sistemas proyectados por nuestros pensadores para 
describir el mundo y para comprenderlo; preguntamos, de qué modo 
influyó esta función, i.e., cómo pudo ser percibido y comprendido el 



442 Peter Trawny

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

lugar de los judíos en el mundo” (Nirenberg, 2014: 406). Este problema 
puede reformularse asimismo del siguiente modo: ¿es el “judío” un 
mito creado para desempeñar ciertas funciones en la autointerpretación 
de los mitólogos, o es el “judío” un figura real a la cual el antijudío 
reacciona de cierta forma?

Nirenberg discute esta cuestión con tres filósofos que se han 
expresado en torno a ella, a saber, Jean-Paul Sartre, Hannah Arendt y 
Theodor W. Adorno —este último junto a Max Horkheimer. Estos tres 
filósofos —Sartre, Arendt y Adorno— se han ocupado de esta cuestión 
sobre un posible o imposible referente del antijudaísmo/antisemitismo. 
Lo que quisiera intentar aquí es reflexionar en torno a Reflexiones sobre 
la cuestión judía de Sartre (1946), Los orígenes del totalitarismo de Arendt 
(aparecido en Estados Unidos en 1951 y en Alemania en 1955), y la 
Dialéctica de la ilustración de Adorno (1947). Después intentaré situar 
en este horizonte de comprensión los apuntes de Heidegger de los 
Cuadernos negros.

Jean-Paul Sartre
El texto de Sartre surgió antes de que se supiera sobre los crímenes 

en los campos de exterminio. Sin embargo, no volvió a revisar en modo 
alguno sus reflexiones después de esto. Sartre estaba convencido de que 
los “judíos” son una “idea”, un “mito”. Escribe “Lejos de engendrar la 
experiencia la noción de judío, es ésta, por el contrario, la que ilumina 
la experiencia; si el judío no existiera, el antisemita lo inventaría” 
(Sartre, 1948: 12). Naturalmente se trata de un punto de vista ambiguo, 
ya que denomina como “existente” aquello que tal como aparece en el 
“concepto” no es comprobable empíricamente. Por ende, es más bien la 
“idea que se tiene del judío, aquella que parece determinar la historia, y 
no ‘el hecho histórico’ el que genera la idea” (Sartre, 1948: 15). 

La pregunta que surge a partir de estas reflexiones es: ¿de qué modo 
pudo surgir esta asimetría entre la facticidad histórica y la “idea”? 
¿Cuál es el fondo [Grund] para este abismo [Abgrund] que yace entre el 
pensamiento y el hecho? Para Sartre, el “antisemita” está cerrado a las 
“razones y a la experiencia no porque su convicción sea fuerte”, sino 
más bien su convicción es fuerte “porque ha escogido de antemano 
ser impermeable” (Sartre, 1948: 19). El “antisemita ha elegido concluir 
falsamente porque anhela el enclaustramiento [Abgeschlossenheit]”. Este 
“enclaustramiento” no debe vincularse con la “frialdad”, la completa 
indiferencia del autor y del no-autor, de la cual Adorno hablará más 



443Antisemitismo e historia

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

tarde en su “dialéctica negativa”. Se trata, más bien, de comprender su 
significado con mayor profundidad. Sartre escribe: “El antisemita sólo 
concibe una forma de apropiación primitiva y territorial, fundada en 
una verdadera relación mágica de posesión real y en la cual el objeto 
poseído y su poseedor están unidos por un vínculo de participación 
mística; es el poeta de la propiedad inmobiliaria” (Sartre, 1948: 22).

Las atribuciones que primeramente engendran al “judaísmo”, tal 
como aparece en el antijudaísmo o antisemitismo, deben originarse 
según Sartre en los mismos que las producen. La atribución de una 
existencia desarraigada, del continuo estar de camino, debe tener su 
origen en un momento del carácter del antisemita. El hecho de que 
la movilidad universal sea algo no sólo malo, sino algo temible, sólo 
puede ser afirmado por el “poeta de la posesión fundamental”. Pero, 
¿cómo es que se llega a esta conclusión, a esta petitio principii de designar 
algo como “lo que tiene que ser temido”, si de hecho uno siempre ya 
lo ha temido y rechazado? Para Sartre, “el antisemita se adhiere a un 
irracionalismo de hecho como punto de partida” (Sartre, 1948: 23).

Si el antisemita toma partido por el “irracionalismo fáctico” no pudo 
haber sido simplemente por descuido. En la medida en que anhela el 
“enclaustramiento” e insiste en la “posesión fundamental” —y podría 
añadirse que insiste también en el “hogar” y su “tierra”— entonces 
éste encuentra en sí mismo aquello que combate. Aquello que, según el 
antisemita, constituye al judío es “la existencia del ‘judaísmo’ en él, de 
un principio judío equiparable al phlogiston o al poder somnífero del 
opio” (Sartre, 1948: 34). No debemos engañarnos, las “explicaciones 
por herencia y raza” fueron añadidas más tarde. No son “más que un 
delgado velo científico para esta convicción primitiva” (Sartre, 1948: 
34). Antes de que se desarrollaran las teorías raciales, el antisemita ya 
había descubierto el “principio judío”. Este “principio” es de naturaleza 
hipotética tal como el phlogiston. Éste produce una adicción, en la medida 
en que confunde los sentidos como “opio del pueblo”. 

Sartre va incluso más lejos al poner al lado de este principio otro 
más. El antisemita es arrastrado por un “principio metafísico de hacer 
el mal en cualquier circunstancia”, aun si “él tuviese que destruirse a sí 
mismo” (Sartre, 1948: 35). De acuerdo con Sartre esta autodestrucción, 
esta pulsión autodestructiva, por no decir esta pulsión de muerte que 
se encuentra en el antisemita, tiene un sentido exacto: según él, el 
antisemita “no entiende nada de la sociedad moderna” (Sartre, 1948: 
39). Es “incapaz de elaborar un plan constructivo” (Sartre, 1948: 39). 



444 Peter Trawny

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

El hecho de que el antijudaísmo posea este impulso antimoderno, que 
luego se identifica con el “judaísmo”, es un topos ya muy conocido 
que Sartre utiliza del siguiente modo: no es que el antijudaísmo funde 
al antimodernismo, sino que es el antimodernismo el que da pie al 
antijudaísmo. El antimodernismo de Heidegger salta a la vista, a pesar 
de que su pensamiento sea de hecho igualmente moderno. Desde esta 
perspectiva, el filósofo se vuelca contra sí mismo. En efecto, es incapaz 
de “elaborar un plan constructivo” y, muy por el contrario, parece que 
el pensar se destruye a sí mismo.

En resumen, Sartre sintetiza su posición en las siguientes palabras: 
“El judío es un hombre considerado por los demás hombres como un 
judío: ésta es la simple verdad de la cual hay que partir. En este sentido, 
el demócrata tiene razón frente al antisemita: el antisemita hace al judío” 
(Sartre, 1948: 64). Por ende, el antisemitismo no tiene ningún referente 
fáctico, y más bien se basa en un “gran mito maniqueo de los judíos” 
(Sartre, 1948: 87), con el cual el antisemita erige su mundo mítico.

Hannah Arendt
Hannah Arendt conoció la postura de Sartre. En los Elementos y 

orígenes del totalitarismo habla de ésta como de un “mito que de cierta 
manera se puso de moda entre los intelectuales desde que Sartre designó 
al judío de modo ‘existencialista’, como aquel que es visto y definido por 
el otro como judío” (Arendt, 1998: 20). El tono ya insinúa que Arendt 
no sentía gran simpatía por las reflexiones de Sartre. Pero aunque esta 
observación parezca tan desdeñosa, Arendt tomó en serio este problema 
en las primeras páginas de su primera obra capital.

A continuación, presentaré la crítica sistemática de Arendt a la 
postura sartriana, así como aquellas opiniones similares a las de aquél, 
para  así mostrar  el punto de partida  de su análisis del antisemitismo  
—término que claramente prefiere, pues como ella misma menciona, 
éste “obviamente no puede ser identificado con el odio religioso a los 
judíos” (Arendt, 1998: 30). 

Arendt subordina las reflexiones sartreana en torno a la cuestión judía 
al enfoque que ella denomina “teoría de la válvula de escape” o “teoría 
del antisemitismo eterno”. Según Arendt, ambas teorías se dirigen a 
“establecer la completa e inhumana inocencia y la falta de relación entre 
la víctima y aquello que le acontece”. A continuación, agrega que esta 
“inocencia” se puede encontrar realmente “en su carácter absoluto” en 



445Antisemitismo e historia

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

la reciente experiencia “de los campos de concentración y exterminio”. 
No obstante, esta “experiencia” no basta para confirmar dichas teorías, 
que de hecho parten del “presupuesto tácito” de que “la historia judía 
no pudo tener nada que ver con el antisemitismo y que en todo caso 
sería inadecuado operar aquí con los medios usuales del conocimiento 
histórico” (Arendt, 1998: 27). Podría ser que tuviera a Sartre a la vista 
al hacer esta crítica. En todo caso, toma partido definitivamente por 
considerar el fenómeno del antisemitismo con los “medios usuales del 
conocimiento histórico”.

La teoría de la válvula de escape, también denominada “teoría del 
chivo expiatorio”, afirma que los judíos han sido perseguidos a través 
de la historia de modo contingente bajo acusaciones absurdas, para así 
encontrar “culpables” de ciertos fenómenos como las epidemias. La 
filósofa ha aclarado mediante un chiste de los años veinte aquello que 
esta teoría pretende criticar realmente. El chiste reza así: “Un antisemita 
afirma que los judíos son culpables de la guerra; la respuesta es: sí, los 
judíos y los ciclistas. ‘¿Por qué los ciclistas?’, pregunta uno; ‘¿por qué 
los judíos?’, pregunta el otro” (Arendt, 1998: 28). Este juego pretende 
mostrar que no existe ninguna relación entre las atribuciones que hace 
el antisemita al judío y la facticidad judía. Da exactamente lo mismo si 
los “judíos” o los “ciclistas” causaron la Primera Guerra Mundial. Tanto 
una como la otra declaración resultan igualmente absurdas.

Sin embargo, Arendt formula su objeción: si “se quiere aclarar por 
qué los judíos sirven para fungir de chivo expiatorio, se ha renunciado 
ya a la tesis de que no hay ninguna relación entre la víctima y aquello 
que le acontece y se realiza la investigación histórica del modo más 
usual” (Arendt, 1998: 28). Dicha “investigación histórica va a conducir 
difícilmente otra vez a algo distinto a que la historia la hacen muchos 
y diversos grupos y que cuando a un grupo se le adjudica uno u otro 
papel, esto ha de tener sus razones históricas” (Arendt, 1998: 28). 
Y luego continúa: “Sin embargo, aquí el chivo expiatorio deja de ser 
simplemente una válvula de escape ocasional y una víctima inocente: 
resulta que es un ser histórico y está atrapado en el mundo político. En 
este encadenamiento histórico no se deja de ser responsable sólo por el 
hecho de haber sido víctima de una injusticia” (Arendt, 1998: 28).

Esta última línea es sin duda problemática. ¿Acaso Arendt quiere 
decir que toda “víctima de injusticia” es también “responsable” de esta 
“injusticia”? Sin embargo, debemos analizar esta línea en su contexto. 
En repetidas ocasiones Arendt ha subrayado que “nada nos impacta tan 



446 Peter Trawny

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

terriblemente como la absoluta inocencia de todos aquellos que fueron 
apresados en la máquina de terror” (Arendt, 1998: 29). Si escucho esta 
línea en su sentido más fuerte, se puede descartar de una vez que Arendt 
vea una “corresponsabilidad” de los judíos en la Shoa. Lo confirma el 
hecho de que ella destacó explícitamente que “en este caso parece bien 
ser que se trata del chivo expiatorio de dichas teorías”. No hay “ninguna 
duda de que aquí surge por vez primera la tentación de querer aclarar 
el antisemitismo como algo que de ninguna manera tiene que ver con la 
existencia histórica de los judíos” (Arendt, 1998: 31-32). 

A raíz de esta experiencia, parece al mismo tiempo que Arendt advierte 
contra la afirmación de la absoluta “inocencia” en Auschwitz pues, en 
retrospectiva, con esta afirmación se eliminaría el “encadenamiento 
histórico” —extraño concepto— de los judíos. Por ello, para Arendt se 
trata de mostrar la “corresponsabilidad” de los judíos en el surgimiento 
del antisemitismo. Esto quiere decir que el antisemitismo posee un 
referente fáctico. Debió haber judíos que causaron conjuntamente el 
nacimiento del antisemitismo.

Arendt ha mostrado de modo muy preciso el “punto” en que 
el antisemitismo se ha desprendido de la referencia fáctica. Fue el 
“surgimiento de los primeros partidos antisemitas en los años setenta 
y ochenta del siglo diecinueve, en donde la limitada base real de los 
conflictos de interés y de la experiencia comprensible se abandonan, y 
se tomó el camino que al fin y al cabo llevó a la ‘solución final’”. En 
la “época del imperialismo y en la subsiguiente época de movimientos 
y estados totalitarios, la cuestión judía o la ideología antisemita se 
mezclaron indisolublemente con problemas que nada tenían que ver 
con la realidad de la historia judía moderna”. Arendt atribuye en esta 
época un papel clave a los Protocolos de los sabios de Sión, el “libro de texto 
para la conquista del mundo”, la “biblia de un movimiento de masas”, 
los cuales además no poseían ningún referente fáctico (Cfr. Arendt, 
1998: 29).

Aquello que Arendt pretende en su historia del antisemitismo 
es mostrar en qué medida el judaísmo ejerció funciones sociales 
significativas en el “estado nacional”. De esta forma, éste ocupó una 
posición clave en los “bancos alemanes” hasta los años veinte y desde 
hacía más de cien años. Recién con la caída del “estado nacional”, el 
judaísmo llegó a una posición en la cual representaba tan sólo “riqueza, 
pero no aquella función visible”. “La riqueza sin poder, así como el orgullo 
sin voluntad política”, se convirtieron en “algo que fue percibido como 



447Antisemitismo e historia

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

parasitario, superficial y desafiante” (Arendt, 1998: 27). Nirenberg indica 
críticamente que “Arendt saca las estadísticas necesarias frecuentemente 
de aquellas obras que los economistas nacionalsocialistas utilizaban 
para fundamentar su propaganda partidista” (Nirenberg, 2014: 463). De 
esta manera, ella se remitiría a la “‘ciencia combativa’ de Walter Frank 
y a su ‘Instituto del Reich para la historia de la nueva Alemania’ y así 
fundamenta también su acusación a los Rotschild y a otro banquero judío 
de ‘reaccionarios’ y de ‘parásitos de un cuerpo corrupto’” (Nirenberg, 
2014: 463). 

El modo de proceder de Arendt es precario. Por una parte, parece 
plausible su insistencia en que el judaísmo debe ser un actor real. Pues, ¿no 
es verdad que las reflexiones de Sartre sobre la cuestión judía suprimen 
el judaísmo en tanto factum histórico, de modo que ella puede hacer 
explícita su teoría de la “mitología antisemita”? Para Arendt no sería 
posible que el judaísmo no hubiese jugado ningún papel en el “mundo 
político”. ¿No hay por ello un problema latente en la tesis de Nirenberg, 
en la medida en que niega cualquier tipo de “corresponsabilidad” 
del judío fáctico en la historia, o al menos su falta de interés en ella? 
Ciertamente, pero ahí reside precisamente la más fuerte objeción de 
Arendt: ¿Acaso los “asesinos de los campos de concentración”, quienes 
sólo obedecían órdenes sin implicarse personalmente, que insistían en 
su diligencia y no en su odio, no guardan un horroroso parecido con los 
“inocentes” instrumentos de un proceso histórico inhumano, como el 
que ella misma siempre ha considerado, al suponer un antisemitismo 
eterno independiente de cualquier responsabilidad individual? 

Por otra parte, a través de un método ingenuo, Arendt toma como 
punto de partida una “experiencia” fáctica, a partir de la cual se hace 
plausible una suerte de “resentimiento”. En este punto, parece estar 
perdiendo de vista aquello que objetaron ya Nirenberg (y Sartre), 
a saber, que la sola mirada a esta “experiencia” podría estar ya de 
antemano influida por “ideas y atributos” que nada tienen que ver con 
la referencia fáctica. ¿No sería posible que la hermenéutica de la historia 
de Arendt esté ya plagada de prejuicios de los cuales ella no estaba 
consciente? ¿Será casualidad que Arendt parece interesarse sobre todo 
por el judaísmo que, tal como formula Nirenberg, está “vinculado al 
dinero”? ¿No existen en la perspectiva histórica de Arendt “premisas 
ideológicas”, que uno que otro crítico hayan considerado antisemitas y 
que, por ende, confirmen justo aquello que Nirenberg y Sartre afirman, 



448 Peter Trawny

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

esto es, que las “ideas y atributos” preconcebidos han engendrado el 
“judaísmo” que no existe fácticamente?

Sin embargo, Arendt y Sartre coinciden en lo que respecta a la 
potenciación nacionalsocialista del antisemitismo. Cuando Sartre 
escribió las Réflexions sur la question juive no sabía aún nada de los 
campos de destrucción. Y a pesar de ello, en relación con lo que Arendt 
denominaba “gestión del asesinato masivo”, hubiera estado de acuerdo 
con el pensamiento sartreano de que “el antisemitismo del antisemita” 
no emerge “de ningún factor externo”.

Theodor Adorno
La conclusión de Adorno y Horkheimer en Dialéctica de la ilustración 

se titula los “Elementos del antisemitismo”. Por ende, para su 
comprensión se debe tomar en cuenta el proyecto entero de dicha obra. 
En la “autodestrucción de la ilustración”, en la “recaída de la ilustración 
en una mitología”, el antisemitismo encarna la última fase histórica. El 
así llamado “proceso de cegamiento” [Verblendungszusammenhang], que 
envuelve a la historia desde la aparición del mito, alcanza en esa última 
fase su más atroz consecuencia.

Según esto, los judíos serían “aquel grupo, que hoy, tanto práctica 
como teóricamente, atrae sobre sí mismo la voluntad de aniquilación, 
la cual es producida por un ‘orden social equivocado‘“ (Adorno y 
Horkheimer, 1994: 213). Ellos estarían marcados por el “mal absoluto en 
cuanto mal absoluto“. Con ello, Adorno desarrolla fundamentalmente 
una idea ya formulada por Marx, al afirmar que “la sociedad burguesa” 
engendra “continuamente al judío a partir de sus propias entrañas”. Sin 
embargo, aquello que “produce” no es propiamente al judío mismo, sino 
una “imagen del judío”. El antisemitismo sería entonces un “esquema 
inculcado, un ritual de la civilización” (Adorno y Horkheimer, 1994: 
216). 

En la medida en que el antisemitismo se desarrolla en el “orden social 
equivocado”, tampoco hay “ningún antisemitismo genuino”, como 
“ciertamente” no hay “ningún antisemita de nacimiento”. “Los adultos, 
para quienes el llamado a derramar sangre judía se había convertido 
en segunda naturaleza”, conocían “tan poco la razón de ello, como los 
jóvenes” (Adorno y Horkheimer, 1994: 216). La ignorancia del antisemita 
surge de la situación histórica de su mundo. “Entre antisemitismo y 
totalidad” existió “desde el principio el más íntimo de los vínculos” 
(Adorno y Horkheimer, 1994: 217). “La ceguera” todo lo abarca. Más 



449Antisemitismo e historia

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

tarde en la obra titulada Minima moralia, Adorno escribe aquella línea en 
contra de Hegel, a saber: “La totalidad es lo no-verdadero” [Das Ganze 
ist das Unwahre]. Para Adorno, la “totalidad” aniquila lo singular, lo 
individual que, en su dolor, remite a lo verdadero.

En esta “ceguera”, en esta “obnubilación”, el judaísmo no puede 
aparecer más que como una imagen, es decir, como algo producido. 
Asimismo, Adorno habla de la “quimera” de la conspiración del banquero 
judío codicioso, que financia al bolchevismo, esto es, de la “quimera” de 
los Protocolos de los sabios de Sión. De modo semejante a Arendt, Adorno 
concede, no obstante, que “los judíos bautizados llegaron naturalmente 
a altas posiciones en la administración y la industria en la historia de 
Europa e incluso en el Imperio alemán” (Adorno y Horkheimer: 1994: 
219).

Sin embargo, para Adorno, esta facticidad histórica no juega ningún 
papel en el caso del antisemitismo. Todo aquello que tenga que decir 
el antisemita sobre el judío se funda en una “proyección falsa”. Según 
Adorno, es en este punto cuando el antisemitismo comienza a hacerse 
patológico. El antisemita es “paranoico”. “En el facismo, la política 
se aprovecha” de la actitud paranoica para determinar “el objeto de 
la enfermedad” como algo “cercano a la realidad”. Por consiguiente, 
“un sistema disparatado se convierte en norma racional del mundo” 
(Adorno y Horkheimer, 1994: 231). De este modo, “aquel elemento 
patológico en el antisemitismo no consiste en la actitud proyectiva, sino 
en la suspensión de la capacidad reflexiva” (Adorno y Horkheimer, 1994: 
233). Si ciertas proyecciones correspondiesen a la economía patológica 
del sujeto, entonces éste podría reflexionar de todas maneras. Pero no es 
el caso del antisemita. “En vez de la voz de la conciencia”, el ‘sujeto’ oye 
“voces”; “en vez de adentrarse en sí mismo para retomar el protocolo 
de su propia hambre de poder”, le atribuye “a otros los Protocolos de los 
sabios de Sión” (Adorno y Horkheimer, 1994: 233). 

En resumen, Adorno se encuentra más bien del lado de Sartre 
y Nirenberg. No hay ninguna facticidad histórica para la cual 
el antisemitismo fuera una respuesta. Aquello que constituye al 
antisemitismo es una pérdida de realidad: “En el lugar de la experiencia 
entra el cliché”, escribe Adorno (Adorno y Horkheimer, 1994: 244). Si el 
antisemita estuviera en busca de la “experiencia” entonces tendría que 
destruir sus “clichés”, los estereotipos con que él encubre al judaísmo. 
El antisemitismo sigue, sin interrupciones y con consecuencias mortales, 



450 Peter Trawny

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

una “apariencia petrificada de la realidad” (Adorno y Horkheimer, 
1994: 248). 

Martin Heidegger
Ahora bien, la pregunta es: ¿cuál es el lugar de los apuntes 

antisemitas de Heidegger en los Cuadernos negros en este contexto de 
interpretaciones sobre antisemitismo? ¿Se puede verificar que en estas 
anotaciones haya una referencia fáctica o que no se trate sino de una 
“mitología antisemita” del “poeta de la propiedad fundamental”, 
un “cliché”, o incluso una “proyección falsa”? ¿Y qué sucedería si se 
tuviese que admitir que el antisemitismo heideggeriano es al menos 
un mito, si no es que una fantasmagoría? ¿Qué significaría esto para 
este antisemitismo y más allá, para todo el marco en que aparece este 
antisemitismo, a saber, la Historia del ser?

Las declaraciones de Heidegger sobre los judíos son antisemitas en 
el sentido de Sartre y Adorno. Se sirven de estereotipos que no remiten a 
ningún factum histórico. Y esto coincide con la ausencia de un verdadero 
tratamiento del judaísmo por parte de Heidegger. No puede mostrarse 
ninguna lectura específica ni interpretación del Antiguo Testamento, ni 
tampoco el interés por algún autor judío como Martin Buber o Franz 
Rosenzweig. No existe ninguna referencia al discurso sionista de los 
años veinte ni particularmente de principios de los treinta, ni tampoco 
se refiere a discusiones antisemitas. De hecho, Heidegger tenía varios 
estudiantes judíos, aunque éstos estaban ya tan asimilados, que su 
judaísmo claramente no era ningún problema entre ellos. Incluso el 
diálogo con Hannah Arendt tras su regreso a Alemania a inicios de 
los años cincuenta, hasta donde lo conocemos, no pasa de ser meros 
“clichés”. Nunca se dio por parte de Heidegger ningún acercamiento al 
judaísmo —tomando en cuenta los textos publicados hasta ahora.

Sin embargo, si las declaraciones de Heidegger sobre el judaísmo 
en los Cuadernos negros no apuntan a ningún referente real, se puede 
preguntar por su significado en los textos heideggerianos. Retomando 
lo que dice Nirenberg en relación con Hegel, no se trata de la pregunta 
de si el pensador era o es antisemita. Más bien, se trata de “reconocer si 
el judaísmo ocupa una función especial en los sistemas proyectados por 
nuestros diversos pensadores para describir y comprender el mundo” 
(Nirenberg, 2014: 407). 

¿Cuál es entonces la “función” del discurso heideggeriano sobre el 
“judaísmo mundial”, como puede encontrarse al final de los años treinta 



451Antisemitismo e historia

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

en las Reflexiones y Anotaciones? Para responder esta cuestión, quisiera 
citar algunos pasajes problemáticos. 

A principios de los años cuarenta Heidegger escribió en una ocasión: 
“La pregunta por el papel del ‘judaísmo mundial’ no es racista [rassisch], 
sino una cuestión metafísica sobre el tipo de humanidad absolutamente 
desvinculada, capaz de asumir la tarea histórica-mundial de desarraigar 
al ente del ser” (Heidegger, Überlegungen XIV, 2014: 121). La fuente 
principal del concepto de “judaísmo mundial” [Weltjudentum] es 
los Protocolos de los sabios de Sión, es decir, mitos de una conspiración 
mundial de los judíos. A este mito también pertenece la caracterización 
de Heidegger de que el “judaísmo mundial” resulta “inaprehensible 
por todos lados” [überall unfassbar], para aun así haber representado un 
papel en los acontecimientos de la Segunda Guerra Mundial. Arendt 
denomina a los Protocolos como la “biblia de un movimiento masivo”. 
Quisiera añadir que existe una multitud de “cristianos” que de ninguna 
manera han leído esta “biblia”. Aunque esto tampoco sería necesario, 
pues en un sentido muy amplio, cristiano es aquel que ha crecido en una 
cultura cristiana. 

Heidegger atribuye al “judaísmo mundial” un sentido “metafísico” 
y no “racista”. De esta manera, el judaísmo adquiere un papel en la 
narrativa filosófica de la Historia del ser, desarrollada por Heidegger 
especialmente durante los años treinta y cuarenta. En este marco, 
Heidegger narra una historia apocalíptica, según la cual en la fase 
terminal del “olvido del ser” [Seinsvergessenheit] o del “nihilismo”, 
el sobrepoderío de la “maquinación” [Machenschaft] (la técnica) se 
apropiará del mundo. La “diferencia ontológica”, la relación entre el 
“Ser” y el “ente”, explotará en la medida en que el “ente” obtenga la 
primacía sobre el “Ser”. Ya sólo existe la acción técnica del “ente”. 

Para Heidegger, esta acción técnica debe ser ejecutada por un 
“tipo especial de humanidad”: el “judaísmo mundial”; ya que éste está 
“absolutamente desvinculado” —desarraigado en un sentido tanto 
existencial como intelectual—, y por ende, es capaz de llevar a cabo 
la ‘tarea histórica-mundial’ de la culminación del “olvido del ser”. La 
atribución de estar “absolutamente desvinculada” indica la posición 
especial que distingue al “judaísmo mundial” de los nacionalsocialistas 
y de los bolcheviques, por ejemplo. Quizá éstos también estén 
“desvinculados” en la medida en que sirven a la “maquinación”; sin 
embargo, no “absolutamente”, porque aún reconocen los límites de una 



452 Peter Trawny

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

ideología. El “judaísmo mundial” es el primero en estar liberado de todo 
límite y condicionamiento —como el sujeto moderno.

Esta narrativa no expresa nada en torno al judaísmo. En el texto 
heideggeriano, el “judaísmo mundial” más bien cumple únicamente 
una función mitológica al interior de la narración de la Historia del ser. 
Si, por consiguiente, los intérpretes de Heidegger se preguntan por qué 
Heidegger “cayó tan profundamente en tal propaganda antisemita” a 
finales de los años treinta, es decir, ya liberado en varios sentidos del 
nacionalsocialismo, como lo hace por ejemplo David Krell, podría 
contestarse de forma consecuente que en la Historia del ser debía 
representarse un papel que nadie podía representar mejor que el 
“judaísmo mundial”: 

Entonces, ¿por qué y cómo pudimos haber caído 
en el nivel más bajo de semejante propaganda tan 
tardíamente, justo en el momento de su mayor 
alergia ante la actual forma del ‘movimiento’ nacional 
socialista? Ciertamente nadie que esté involucrado en 
la industria del escándalo será capaz de responder a 
esta pregunta – una de las más serias y difíciles que los 
Cuadernos negros plantean (Krell, 2015: 172).

Es extraño que la comprensión y la descripción del mundo se sirva 
frecuentemente de narraciones fantásticas que nada tienen que ver con 
la facticidad histórica de los sucesos. En todo caso, Heidegger advierte 
varias veces que la “historiografía [Historie] y la técnica son lo mismo” 
(Heidegger, 2011, 77: 125), esto es, que el discurso sobre la facticidad 
histórica de los sucesos no tiene relevancia filosófica. Si se admite 
que la filosofía va más allá de la facticidad histórica del mundo, que 
trasciende y transforma la facticidad en la medida en que pregunta 
por su origen y sus condiciones, ¿puede, no obstante, “aislarse” de 
tal modo de la realidad al grado de que sólo narre su propia historia? 
Precisamente ahí, en aquello que Heidegger mismo denomina “Mito-
logía del acontecimiento” [Mytho-logie des Ereignisses] yace el auténtico 
problema de este pensamiento. En la medida en que dicho pensar 
se considera a sí mismo como “acontecido” [er-eignet], y de hecho es 
necesario que se considere así, comienza a girar sobre su propio eje de 
modo completamente auto-poiético: siendo él mismo “absolutamente 
desvinculado”, justo porque tiene que considerarse como absolutamente 
vinculado, coarta toda relación con la realidad “meramente” histórica. 



453Antisemitismo e historia

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Que el antisemitismo se funde en un “gran mito maniqueo de 
los judíos” (Sartre), o que sea una “falsa proyección” (Adorno), 
evidentemente no dice nada sobre las consecuencias políticas que 
llevaron de modo tan realista hacia la Shoa. Justamente un pensamiento 
que se aparta en tan gran medida de la realidad, para caminar en alturas 
míticas, parece llevar a decisiones terribles en el sentido político. Las 
ideologías del siglo XX son testimonio de este horror. Sartre escribe en 
sus Réflexions sur la question juive: “El antisemita es el hombre que quiere 
ser un peñasco implacable, torrente furioso, rayo devastador: todo 
menos un hombre” (Sartre: 1948:49). 

Bibliografía
Adorno, T. y Horkheimer, M. (1994). Dialéctica de la ilustración. Sánchez, 

J. (trad.) Madrid: Trotta.
Arendt, H. (1998). Los orígenes del totalitarismo. Solana, G. (trad.) Madrid: 

Alianza.
Heidegger, M. (2014). Überlegungen XII-XV (Schwarze Hefte 1939-1941). 

Gesamtausgabe 96. Trawny, P. (ed.) Frankfurt: Vittorio Klostermann.
____ (2011). La historia del ser. Picotti, D. (trad.) Buenos Aires: Biblioteca 

Internacional Martin Heidegger.  
Krell, D. (2015). Ecstasy, Catastrophe. Heidegger from Being and Time to the 

Black Notebooks. New York: SUNY Press.
Marx, K. (1956-1990). Zur Judenfrage. En Marx, K.y F. Engels, Werke. vol. 

43. (347-377) Berlín: Dietz. 
Nirenberg, D. (2014). Anti-judaism. The Western Tradition. Nueva York: 

Norton & Company.
Sartre, J. P. (1948). Reflexiones sobre la cuestión judía. Bianco, J. (trad.) 

Buenos Aires: Sur.


