To OBEY THE Laws? UTiLITARIANISM, FORENSIC

RHETORIC AND AUTHORITY IN PLATO’S CRrITO (5026-
50b5)

Eduardo Esteban Magoja
Universidad de Buenos Aires, Facultad de Derecho
magojaeduardo@gmail.com

Abstract

In Plato’s Crito an interesting utilitarian argument is used
in order to justify the political obligation of the citizens. The ar-
gument holds that the violation of laws leads to the destruction
of any legal system and carries harmful results for the commu-
nity members (50a6-50c). In this paper, we shall make a critical
analysis of the argument under the postulates of three utilitari-
an versions: act utilitarianism, utilitarian generalization and rule
utilitarianism. We will see how this kind of argumentation has
some drawbacks when it comes to justify the obedience to law.
Once we have done this study we will offer another complemen-
tary interpretation about the meaning of the passage in which its
forensic rhetorical side and the idea of the authority of law will
be highlighted.

Keywords: utilitarianism, Crito, obedience, law.

Received: 08 - 06 - 2016. Accepted: 05 - 10 - 2016.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017), 411-434.



412 Epuarpo EsTEBAN MaGojA

{OBEDECER LAS LEYES?: UTILITARISMO, RETORICA
FORENSE Y AUTORIDAD EN EL CRITON DE PLATON

(50a6-50b5)

Eduardo Esteban Magoja
Universidad de Buenos Aires, Facultad de Derecho
magojaeduardo@gmail.com

Resumen

En el Criton de Platon se recurre a un interesante argumento
utilitarista parajustificar la obligacion politica de los ciudadanos.
El argumento sostiene que la violacion de las leyes lleva a la
destruccion de cualquier sistema juridico y acarrea resultados
perjudiciales para los miembros de la comunidad (50a6-50c).
En este trabajo realizaremos un analisis critico del argumento
bajo los postulados de tres corrientes utilitaristas: el utilitarismo
de acto, la generalizacion utilitarista y el utilitarismo de regla.
Veremos cdmo esta clase de argumentacion presenta algunos
inconvenientes a la hora de justificar la obediencia al derecho.
Una vez realizado este estudio se propondra otra interpretacién
complementaria sobre el significado del pasaje, en la que se
destacara su costado retorico forense y la idea de la autoridad
del derecho.

Palabras clave: utilitarismo, Critén, obediencia, derecho.

Recibido: 08 - 06 - 2016. Aceptado: 05 - 10 - 2016.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



éOBEDECER LAS LEYES? 413

1. Introduccion

Desde una mirada iusfilosofica el Critén de Platon representa una
deslumbrante y apasionante discusion entre Sdcrates y Critén acerca del
alcance del deber (o la obligacién)' del filosofo de obedecer el derecho
ateniense. Sin duda este didlogo platénico no sélo pone en evidencia
como el problema de la obediencia al derecho aparece planteado en la
Atenas de principios del siglo IV a.C., sino que también proporciona
argumentos iusfilosoficos por los cuales los ciudadanos deben someterse
a la autoridad de las leyes de la pélis. En efecto, Socrates se vio obligado
a preguntarse, en uno de los momentos mas criticos de su vida, sobre un
tema crucial para la filosofia del derecho: ;hay que obedecer las leyes de
Atenas, si estas fueran injustas? ;Cuales son los argumentos especificos
para justificar la conducta obediente que exige una ley injusta? Y, mads

! En el uso corriente del lenguaje tanto el término deber como obligacién

parecieran significar lo mismo, pero estrictamente hablando no son sinénimos
(Brandt, 1964: 374-393; Hart, 1977: 5-33). Siguiendo la distincién establecida hace
tiempo por Hart (1955: 288 n. 7), cuando hablamos de obligacién nos estamos
refiriendo a un requerimiento moral que satisface las siguientes condiciones:
primero, las obligaciones pueden ser voluntariamente asumidas o creadas;
segundo, las obligaciones son debidas a determinadas personas (el titular del
derecho); tercero, cada obligacién cuenta con un correlativo derecho de exigir
su cumplimiento; cuarto: las obligaciones no se originan en el caracter especial
de las acciones obligatorias sino en la naturaleza de las relaciones que existen
entre las partes. En cambio, los deberes suponen requerimientos morales pero
asociados con una posicién especifica que tiene un individuo en un grupo
humano, como puede ser la posicién de hijo en el grupo familiar o de ciudadano
en la comunidad politica. De acuerdo con estas precisiones, Malem Sefha
(2000: 522-523) nos explica que el uso de expresiones como deber u obligacion
dependera del tipo de teoria que intenta explicar el fenémeno de la obediencia
al derecho, ya que éstas justifican de diferente manera cémo un individuo queda
moralmente obligado con el Estado o con los demds ciudadanos. Por ejemplo,
para las teorias voluntaristas, que comprende las teorias del consentimiento en
sus diferentes variantes (como la teoria del contrato social, por ejemplo), serd mas
adecuado utilizar el término obligacién; en cambio, para las teorias teleologicas
(utilitarismo) y deontoldgicas (las teorias del fair play, del deber de gratitud o del
deber natural de apoyar las instituciones justas) resulta mas propicio emplear el
término deber. En virtud de que este trabajo se centra en estudiar cémo aparece
planteado el argumento utilitarista en Critén, emplearemos el concepto de deber.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



414 Epuarpo EsTEBAN MaGojA

alla de la justicia o injusticia de la ley, ;cudles son las razones que
justifican la obediencia al derecho??

En el marco de las investigaciones, en lineas generales, se ha
interpretado que los argumentos destinados a justificar la conducta
obediente del filésofo descansan en el consentimiento (51c6-52e5), el fair
play (49€9-50aly 54c2-6) y la gratitud (50d1-51a2). Incluso algunos autores
han sostenido que los motivos que impulsaron a Sécrates a cumplir la
sentencia se hallan en la educacion (paideia) a sus hijos® o que su muerte
era paradojicamente la tnica posibilidad que tenia para continuar con
su vida filosofica.* Entre los diferentes argumentos que se instalan en el
dialogo, existe uno de corte utilitarista que quedara cristalizado en la
historia del pensamiento juridico y politico: el incumplimiento de las
leyes por parte de los particulares lleva a la destruccién de cualquier
sistema juridico y consecuentemente acarrea resultados perjudiciales
para toda la comunidad (50a6-50b5). Este tipo de argumento pareciera
encontrar cobijo en los postulados que sostiene la teoria utilitarista de
Bentham (2008 [1780]), Mill (2007 [1863]), Sidgwick (1981 [1874]) y los
seguidores de esta corriente filosofica (Smart, 1981, por ejemplo). En
efecto, el utilitarismo que siguen estos autores, conocido comtinmente
como utilitarismo de acto, puede ser utilizado para analizar el argumento
socratico en tanto considera que la accion de los individuos de cumplir
con las leyes que buscan la convivencia pacifica y el orden social,
maximiza el bienestar de los miembros de la sociedad. Sin embargo, el
pasaje platénico puede ser estudiado por lo menos mediante otras dos
variantes mas: la generalizacion del utilitarismo y el utilitarismo de regla.’®

2 La literatura que abordd estos interrogantes es sumamente extensa.

Al respecto, se destacan los trabajos de Martin (1970), Wade (1971), Woozley
(1971 y 1979), Allen (1972 y 1980), Vlastos (1995 [1974]), Young (1974), Congleton
(1974), D’ Amato (1976), DeLue (1977), Dyson (1978), Santas (1979), Kraut (1981
y 1984), Hermann (1981), Colson (1985), Irwin (1986), C. Johnson (1990), Penner
(1997), Rivas Pala (1996), Colaiaco (2001), Dingman (2005), Hanna (2007), Hecht
(2011), Garver (2012), Hansen (2015), entre muchos otros.

3 Cf. Neufeld (2003).

4 Cf. Colson (1989).

> Por supuesto que hay muchas mds variantes utilitaristas mediante
las cuales se podria analizar el pasaje platonico. Sin embargo, creo que es
suficiente con estudiar el argumento de Socrates a la luz de las tres vertientes
del utilitarismo que se han mencionado.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



éOBEDECER LAS LEYES? 415

Segtn la primera de estas versiones, la conducta correcta se determina
en funcidn de las consecuencias que se derivan de su generalizacién; por
eso, si la desobediencia generalizada conduce a la ruina del Estado, la
obediencia al derecho se vuelve necesaria para garantizar la integridad
estatal. En cambio, de acuerdo con el utilitarismo de regla aquello que
maximiza el bienestar no son actos individuales ni clases de acciones,
sino la aceptacion de una regla general, como la que prohibe dafiar a los
demas u ordena cumplir las promesas, decir la verdad o, en el caso de la
obediencia al derecho, obedecer las leyes.

Este trabajo tiene el propdsito de realizar un analisis critico del
argumento instalado por las Leyes (como personajes del dialogo), desde
las variantes del utilitarismo mencionadas, con el objeto de comprobar
la plausibilidad que tienen para justificar la obediencia al derecho en el
caso particular del Criton. Veremos cémo esta clase de argumentacion
se encuentra con algunos obstaculos. Una vez realizado este estudio se
propondra otra interpretacién alternativa y complementaria sobre el
significado que encierra el pasaje bajo examen que destaque tanto su

costado retdrico forense como la idea de la autoridad del derecho.

2.Elfenémeno delaobedienciaal derecho y larabrica utilitarista

Enlineas generales, el utilitarismo es una ética normativa que sostiene
que el acto o laregla moralmente correcta es aquella que genera la mayor
felicidad (utilidad) entre los miembros de la comunidad.® Aunque
existen diferentes variantes del utilitarismo,” toda teoria utilitarista
esta compuesta, como minimo, de dos elementos fundamentales que se
relacionan entre si: una definicion del concepto de utilidad y un principio
segun el cual se debe buscar maximizar la utilidad.® Con respecto a la
nocion de utilidad, los autores han brindado numerosas propuestas;
por ejemplo, el utilitarismo clasico define la utilidad como un estado
psicologico de placer y ausencia de dolor, mientras que las versiones
modernas la explican en términos de satisfaccion de preferencias

¢  Cf. Kymlicka (1995: 21).

7 Por ejemplo, el utilitarismo de acto o de regla, el universalista o egoista,
entre otras clases.

8 Cf. Kymlicka (1995: 24).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



416 Epuarpo EsTEBAN MaGoja

informadas o racionales.” Cualquiera sea la definicion que se adopte, la
utilidad se combina con el segundo elemento del utilitarismo, es decir, el
principio de utilidad. Este componente, que sin duda constituye el rasgo
distintivo de la teoria, se manifiesta de manera ligeramente distinta
segun se trate del utilitarismo de acto, la generalizacion del utilitarismo o
el utilitarismo de regla, que son las versiones que estudiaremos aqui. En
el caso del utilitarismo de acto, la formulacién del principio de utilidad
establece que una accion es correcta si, de las alternativas posibles, su
realizacion produce la suma neta mas alta de utilidad sobre todos los
afectados.’” O como sostiene el propio Bentham (2008 [1780]: 12), el
principio de utilidad aprueba o desaprueba cualquier accion de que se
trate, seguin la tendencia que parece tender a aumentar o disminuir la
felicidad de la parte cuyo interés esta en juego.'!

En segundo lugar, la generalizacion utilitarista sostiene que
la correccion moral de una accién se determina en funcién de las
consecuencias que se seguirian si todos los individuos llevaran a cabo la
misma conducta. Como afirma Harrison (1952-53: 107), existen algunas
acciones que se deben seguir porque si fueran cumplidas de manera
generalizada maximizarian el bienestar general, sin perjuicio de que su
realizacion individual no produzca por si sola ningtin beneficio. O de
manera adversa, existen algunas acciones que hay que abstenerse de
realizar porque su generalizacion provocaria consecuencias dafiosas,
aun cuando la accién aislada no genere ningtin perjuicio.'

En dltimo término, en el supuesto del utilitarismo de regla ya no
son acciones individuales ni clases de acciones las que son juzgadas por
el principio de utilidad, sino que éste se aplica a determinadas reglas

% Sobre las diferentes definiciones que se han dado del concepto de

utilidad, ver Kymlicka (1995: 24-31).

10 Asi, Sidgwick (1981 [1874]: 411) dice que la conducta objetivamente
correcta es aquella que produce la mayor cantidad de felicidad en su conjunto.

O como expresa Mill (2007 [1863]: 49-50) de manera muy similar: “El
credo que acepta como fundamento de la moral la Utilidad, o el Principio de la
mayor Felicidad, mantiene que las acciones son correctas (right) en la medida
en que tienden a promover la felicidad, incorrectas (wrong) en cuanto tienden a
producir lo contrario a la felicidad”.

2 Para un estudio mds profundo de esta variante utilitarista, ver Farrell
(1992: 202-207).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



éOBEDECER LAS LEYES? 417

generales.” Al ser asi, en el utilitarismo de regla una accién particular
sera correcta o incorrecta si es aceptada por ciertas reglas (como la que
prohibe violar las promesas o matar) que son evaluadas directamente
con el principio de utilidad." En este sentido, Brandt (1992: 114), el
defensor mas destacado de este tipo de utilitarismo, explica que la
correccion de un acto no se determina por su utilidad relativa, sino por
la utilidad de tener una regla moral relevante. No hay que suponer, por
cierto, que si un utilitarista le concede un espacio a las reglas sera un
defensor del utilitarismo de regla.” Es posible que incluso los seguidores
del utilitarismo de acto admitan reglas, pero en este caso ellas ocuparan
un lugar secundario. Las reglas en el utilitarismo de acto actian como
guias practicas que, por un lado, nos indican qué clases de actos
habitualmente generan mejores o peores consecuencias de acuerdo con
la experiencia y, por el otro, nos brindan mayor facilidad al momento
de realizar el calculo de los efectos de ciertos actos.'* Tampoco hay que
confundir el utilitarismo de regla con la generalizacion utilitarista, ya
que la correccion moral de una accién en ambas teorias se determina
de manera distinta.'” Mientras que en el utilitarismo de regla la acciéon
correcta es aquella que cae dentro de una regla que maximiza la utilidad,
en la generalizacion utilitarista la correccion de la accién se determina
en funcion de las consecuencias que se derivan de su realizacién
generalizada. Sobre este punto, ademas, Farrell (1992: 207) aclara que
la generalizacién utilitarista, a diferencia del utilitarismo de regla, no se
refiere a ninguna regla, sino precisamente a clases de acciones.

Queda claro que, en el utilitarismo, sea la version de que se trate,
la accién correcta es una ecuacion entre la definicion del concepto de
utilidad y la aplicacion del principio de utilidad, que se puede formular
apelando a reglas o acciones. No existe, pues, ninguna acciéon o regla
que sea intrinsecamente correcta, ya que su valor moral depende
estrictamente de sus consecuencias.

13 Cf. Brandt (1963: 109); Diggs (1964: 36); Farrell (1992: 195-202); Nino
(2000: 395); Rachels (2007: 179-180).

14 Cf. Smart (1981: 17).

15 Cf. Mackie (2000: 154).

16 Cf. Farrell (1992: 197); Mackie (2000: 154-155); Nino (2000: 396); Lyons
(2002: 120).

17 Cf. Farrell (1992: 202).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



418 Epuarpo EsTEBAN MaGoja

Ahora bien, aunque el utilitarismo es una teoria polivalente que
puede aplicarse a todo contexto social e institucional, desde las relaciones
familiares, de amistad o de vecindad, hasta las relaciones entre Estados,
no resulta facil encontrar en las grandes obras de los utilitaristas clasicos
(Bentham, 2008 [1780] o Sidgwick, 1981 [1874]) o en la versidn utilitarista
de Mill (2007 [1863]),'® argumentos especificos que versen sobre el deber
de los ciudadanos de obedecer el derecho.

Hume (2005 [1740]), uno de los autores que se ubica dentro de los
antecedentes de esa corriente ética, lleva a cabo un interesante analisis
sobre el tema, pero no es estrictamente realizado desde una mirada
utilitarista.” No nos detendremos a ver en detalle su propuesta,
pues nos desviariamos del hilo conductor que guia la exposicién; sin
embargo, resulta importante mostrar algunos rasgos de su pensamiento.
Por ejemplo, en A Treatise of Human Nature, Hume (2005 [1740]: 462 y
464) sostiene que el gobierno es una invenciéon humana para el interés
de la sociedad y la obediencia que los individuos le deben descansa
solo en los beneficios que se derivan de su existencia. Ademas, Hume
considera que la resistencia “al poder supremo [...] tiende directamente
a la destruccién de todo gobierno y a la produccion de una anarquia
y confusién total en el género humano”, de modo que “el gobierno
es enteramente inttil sin una exacta obediencia”.”® También en On the
Original Contract Hume (2011 [1748]: 95) afirma que no hay nada tan

8 No todos aceptan que Mill sea uno de los grandes autores del utilitarismo

clasico. Una de las razones principales para sostener esto es que su versiéon no
solo aplica un calculo cuantitativo del placer, sino también cualitativo. En efecto,
Mill (2007 [1863]: 52) entiende que “es del todo compatible con el principio de
utilidad el reconocer el hecho de que algunos tipos de placer son mas deseables
y valiosos que otros” y, por eso, “[s]eria absurdo que mientras que al examinar
todas las demas cosas se tiene en cuenta la calidad ademas de la cantidad, la
estimacion de los placeres se supusiese que dependia tan s6lo de la cantidad”.

19 Segun Sobel (1997), por ejemplo, en el pensamiento de Hume se
puede advertir claramente la presencia de un utilitarismo de regla. En cambio,
para Harrison (1952-53), hay cierto parecido con la explicacion que brinda la
generalizacion utilitarista con respecto al fendmeno de la obediencia al derecho.

2 Claro que esto no significa que Hume (2005 [1740]: 463) acepta laidea de
una obediencia absoluta, pues expresamente dice que la “regla general requiere
sumision, y solo en los casos de gravosa tirania y opresion la excepcion puede
tener lugar”. Con respecto a la propuesta de Hume en materia de obediencia al
derecho desde una vision utilitarista, ver Klosko (2004 [1992]: 137-141).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



éOBEDECER LAS LEYES? 419

terrible como la total disolucién del gobierno. La sociedad no puede
mantenerse sin la autoridad de los magistrados y esta autoridad no
tardara en ser despreciada si no es rigurosamente obedecida.”’ Asi
pues, concluye que sin la obediencia al gobierno no podria subsistir la
sociedad.”

Dejando de lado la postura de Hume, en las obras de Bentham, por
nombrar al padre del utilitarismo, s6lo hay un tratamiento tangencial
del tema. En A Fragment of Government, Bentham (2001 [1891]: 160-161)
se limita a sefialar que cada individuo debe obedecer siempre que los
dafios probables de la obediencia sean inferiores a los dafios probables de
la resistencia: porque tomando a todo el cuerpo en conjunto, es su deber
obedecer siempre que sea su interés, y no mas alla. Se puede decir, pues,
que existe un silencio sobre el fenémeno de la obediencia al derecho
desde el utilitarismo clasico.” Tal vez esto se deba al contexto politico
en el que escribieron estos autores. O quizas a que el tipo de utilitarismo
que ellos defienden no tenga mucho que decir sobre el tema y en realidad
la generalizacion utilitarista o el utilitarismo de regla, aunque también
padezcan de algunos problemas, son los mas adecuados para elaborar
los argumentos que justifiquen por qué los individuos deben obedecer
el derecho. Los problemas que se derivan al fundamentar la obediencia
al derecho desde estas versiones utilitaristas seran tratados al analizar el

argumento instalado por Sdcrates.

3. El incumplimiento generalizado de las leyes: ;juna causa
posible de la destruccion de la pélis?

Veamos como en el Critén se inserta el argumento utilitarista para
justificar la obligacion politica de los ciudadanos de someterse a la
autoridad de la pdlis. En el marco del dialogo imaginario que mantiene
Socrates con las Leyes personificadas de Atenas, éstas exponen la
argumentacion en 50a6-50b5 de la siguiente manera:

AAAT @de okoOmeL el HéAAovowy MUy €vOEévde eite
amodwpaokewy, el®’ Omwg del Ovopdoatr TOUTO,
€EAOOVTEG Ol VOpOoL Kal TO KOWOV TNC TOAewg

2 Cf. Hume (2011 [1748]: 101).
2 Cf. Hume (2011 [1748]: 102).
2 Sobre este punto, ver Simmons (1979: 45 y ss.).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



420 Epuarpo EsTEBAN MaGoja

eruotavteg égowvtor “Eimé pot, @ Zakeateg, T €V v
€XEIC TOLELV; AAAO TL 1) TOUTW TQ €QYW @ EMLXELQELS
dLvoT) Tovg Te VOHOUS UAC ATIOAETAL KAl COUTIAO OV
TV TOALV TO 0OV LLEQOG; T) DOKEL OOL OLOV TE ETL EKELVNV
TV MOAWV elvat kat pn avateteadBal, €v 1 av al
yevopevat dliat Undev loxVwov AAX VO LW TV
axvpol te Yiyvwvtat kat duxdpOeipwvtar” 2

Pero examinalo de esta manera. Si estando nosotros
a punto de escapar de aqui —o como se deba llamar a
esto— llegaran las Leyes y la comunidad politica y tras
detenerse preguntaran: “Dime, Socrates, ;qué tienes en
mente hacer? ;Con esta accion que emprendes, intentas
destruirnos a nosotras las Leyes y también a toda
la pélis, en lo que a ti te toca? ;O crees que es posible
que subsista todavia y no se destruya aquella pélis en
la cual las sentencias pronunciadas no tengan fuerza,
sino que resulten sin autoridad y destruidas por los

particulares?”.

Ante todo, hay que realizar dos precisiones. En primer lugar, es
necesario senalar que no es la sentencia del tribunal que juzgo a Socrates
la que aparece personificada reclamando obediencia, ni tampoco las
sentencias dictadas dentro de la comunidad politica, sino que son las
leyes de Atenas representando el ordenamiento juridico de la polis.® En
segundo lugar, en relacion con lo indicado con anterioridad, el discurso
sobre las Leyes no gira simplemente en torno al complimiento de la
sentencia que conden6 a Socrates a muerte, sino al cumplimiento de las
disposiciones juridicas del ordenamiento juridico ateniense por parte de
todos los ciudadanos. En efecto, al principio el argumento de las Leyes
afirma que el acto de desobediencia por parte de Socrates destruiria la

2 Eltexto corresponde alaedicién de Burnet (1929) y todas las traducciones

del griego al espanol me pertenecen.

% Cf. En efecto, en el pasaje 50a7-8 Socrates invoca a “las Leyes y la
comunidad politica” (ot vopotl kai 0 kowvov g moAewc). Eggers Lan (2010:
150) deja en claro que “no se trata de dos personajes [...] sino de uno solo: el
Estado ateniense con su ordenamiento juridico, que es el que estd a punto de
infringir Socrates en el supuesto caso de fugarse”.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



éOBEDECER LAS LEYES? 421

polis: solo se pone énfasis en su conducta. Sin embargo, se vislumbra que
esta primera parte de la argumentacion es exagerada, pues la conducta
aislada del filésofo no podria nunca poner en riesgo la subsistencia del
gobierno de Atenas. De hecho, en algunos Estados abundan los casos de
desobediencia a las leyes, sin que se comprometa su propia existencia.
En realidad, el argumento cobra fuerza en la segunda parte de la
argumentacion, cuando las Leyes dejan de referirse al caso particular
de Socrates y amplian el acto de desobediencia a los individuos que se
hallan bajo su orbita: los ididtai. Para las Leyes, entonces, pareciera ser
que existe un deber general de someterse a la autoridad del derecho
por cuanto la desobediencia de los particulares lleva necesariamente a
la destruccion de la pélis. De acuerdo con estas consideraciones y con el
objeto de respetar el argumento que se esta examinando, en lo que sigue
no solo se tendra en cuenta la conducta de Socrates, sino que también
se considerara la accion de desobediencia de todos los ciudadanos
atenienses, del mismo modo que lo hacen las propias Leyes. Pero debe
tenerse en claro que, cuando se realiza esa referencia, al mismo tiempo
se incluye la conducta de Socrates, que es la que tiene mayor relevancia
en este analisis.

Ahora bien, debido a la vaguedad del pasaje platonico y la brevedad
con que se instala la argumentacion, creo que la explicacion puede
ser analizada sin mayores dificultades desde las diferentes posiciones
utilitaristas propuestas: el utilitarismo de acto, la generalizacion del
utilitarismo y el utilitarismo de regla. Estas versiones brindan una
justificacion ligeramente distinta de la obediencia al derecho, con
ventajas y desventajas que le son propias a cada una. Analicemos en el
dialogo cada una de ellas por separado.

Bajo el prisma del utilitarismo de acto se puede pensar que las Leyes
justifican el deber de Sécrates y los demads ciudadanos de obedecer el
derecho en el sentido de que es necesario que ellos cumplan con aquéllas
para maximizar el bienestar de los miembros de la comunidad. O, para
decirlo con otras palabras, la pélis s6lo puede promover el bienestar
general si las leyes son cumplidas y debido a que ningtin gobierno
puede subsistir si los requerimientos juridicos no son acatados por
los ciudadanos —como afirman las Leyes—, la obediencia al derecho es
indispensable para mantener su continuidad.

Ya desde un principio surge un problema en la argumentacion, que
se encuentra insito en la respuesta que pudiera dar el utilitarismo de
acto para justificar la obediencia al derecho. En efecto, segtin esta linea

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



422 Epuarpo EsTEBAN MaGojA

de pensamiento, el bienestar general, que depende de la subsistencia
de la pdlis, se alcanza en la medida de que los ciudadanos obedezcan
los requerimientos juridicos, ya que su cumplimiento tiene mejores
consecuencias que su desobediencia. Sin embargo, no es posible
afirmar que todos los ciudadanos deben obedecer las leyes, pues desde
el utilitarismo de acto el céalculo utilitarista se realiza de acuerdo con
la conducta de cada agente y habria que analizar cada una de ellas
por separado para saber si maximiza o no la utilidad.?® Al ser asi, no
necesariamente cada ciudadano debe obedecerel derecho paramaximizar
la utilidad, ya que existen situaciones en que la desobediencia es la
conducta maximizadora.” Por ejemplo, supongamos que un individuo
siguiera el principio utilitarista de acto y a la hora de cumplir con las
obligaciones establecidas en un contrato advierte que su incumplimiento
proporciona la maxima utilidad neta esperable. De ser as, el contratante
deberia llevar a cabo la conducta contraria a la ley. Como plantea Brandt
(1994: 450), si seguimos este tipo de razonamiento en la vida cotidiana
muchas instituciones resultarian socavadas. Entonces, desde esta
mirada, el argumento de las Leyes resulta problematico para justificar
por qué los ciudadanos deben obedecer el derecho, ya que se legitima
tanto la obediencia como la desobediencia de las leyes siempre que la
accién maximice el bienestar general. De hecho, en el caso particular de
Socrates se impone la segunda opcidon. De acuerdo con la lectura que
hace Allen (1980: 84), hay varios elementos en Apologia de Sécrates de
Platon, detallados por el propio Socrates, que muestran que si se hubiera
escapado de prision probablemente habria generado mayores beneficios
paralacomunidad de Atenas. Pues bien, ademas del dolor que produciria
sobre sus familiares y amigos, la sabiduria del filésofo era bien conocida
en las pdleis vecinas y su injusta condena daria una pobre imagen de
la ciudad de Atenas y de todos aquellos que lo juzgaron (Apol. 38cl-
3). Incluso mas: seguin Sdcrates, los jueces recibirian un castigo mucho
mas duro que su muerte: se multiplicarian los jovenes fil6sofos que los
sometan a prueba y les reprochen con mayor fuerza la posibilidad de
vivir con correccion (Apol. 39¢8-39d2).

El argumento que pudieran dar las Leyes desde la variante de la
generalizacion utilitarista también padece de algunos problemas.

% Cf. Simmons (1979: 47).
2 Cf. Smith (1999 [1973]: 89); Simmons (1979: 49); Malem Sefia (2000: 528);
Knowles (2010: 146); Horton (2010: 57).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



éOBEDECER LAS LEYES? 423

A diferencia del utilitarismo de acto, el argumento no apela a las
consecuencias desfavorables que los actos individuales de desobediencia
pueden producir, sino a aquellas que se derivan de la desobediencia
generalizada. La pregunta que estructura la argumentacion es qué
sucederia si todos los individuos desobedecieran el sistema juridico
ateniense. La respuesta no seria otra que la existencia de un gran
caos y desorden institucional, razon por la cual todos los ciudadanos
tienen el deber de obedecer el derecho para garantizar la integridad
de la pdlis y asegurar el bienestar social. Sin embargo, se puede marcar
un inconveniente en el argumento: la idea de que el incumplimiento
generalizado de las normas juridicas genera consecuencias perniciosas
para todos los miembros de la comunidad es muy vaga. En efecto, si
bien la desobediencia generalizada destruiria cualquier gobierno
siempre que la obediencia al derecho sea maximizadora, lo cierto es que
cuando éstano lo es, la integridad de la institucion no necesariamente se
veria afectada.” El argumento, pues, sélo llega a explicar por qué todos
los ciudadanos deben obedecer el derecho cuando la obediencia tiene
mejores resultados, pero si no fuese asi la desobediencia no atentaria
contra la subsistencia de la pédlis. Lamentablemente las fuentes no nos
informan si la obediencia en la Atenas de principios del siglo IV a. C.
era 0 no maximizadora, de modo que no se puede saber con certeza
las consecuencias de la desobediencia. Sélo se puede afirmar que, si la
obediencia generalizada en realidad maximizaba la utilidad, Sdcrates
tenia el deber de obedecer el derecho y el razonamiento elaborado por
las Leyes es muy convincente.

Resta ahora analizar el argumento delas Leyes alaluz del utilitarismo
de regla. Como se ha explicado, de acuerdo con esta vertiente ya no es
el acto del individuo el que maximiza el bienestar, sino la aceptacién
de una regla moral. Esta regla debe ser disefiada de acuerdo con qué
acciones en general, o con qué clase de acciones en determinadas
circunstancias, son las mas adecuadas para maximizar el bienestar
general. Su aceptacion debera tener, pues, mejores consecuencias que
la aceptacion de cualquier otro grupo de reglas alternativas. De acuerdo
con esta teoria, entonces, existe un deber de obedecer el derecho si y sélo

2 Enefecto, Smith (1999 [1973]: 91) sostiene que “even if the generalization

argument is regarded as an acceptable principle of prima facie obligation, the
most it demonstrates is that there is a specific prima facie obligation to obey the
law whenever the consequences of obedience are optimific”.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



424 Epuarpo EsTEBAN MaGojA

si la aceptacion general de la regla “obedecer las leyes” tiene mejores
consecuencias dentro de la sociedad en comparacién con el supuesto de
que ésta no fuera aceptada. Incluso segtin este argumento se dice que la
falta de aceptacion de la regla podria generar una serie de violaciones
a la ley que afectaria gravemente la institucionalidad del gobierno.
Ahora bien, siguiendo la critica formulada por Smith (1999 [1973]: 92-
93), se puede decir que el argumento resulta engafioso, pues hay buenas
razones para dudar de ese pronostico tan ltigubre. En efecto, aun cuando
los individuos no aceptaran esa regla general, las leyes estan respaldadas
por sanciones, que les daran a los particulares fuertes incentivos para no
desobedecerlas. Ademas, los ciudadanos aceptan otras reglas morales,
como la que prohibe dafiar a los otros u ordena mantener las promesas,
que hacen que ellos acttien de acuerdo con lo establecido por las leyes. Es
un error creer que reinara el libertinaje cuando no haya una regla general
de obediencia a la ley. No hay ninguna buena razon para creer que en
una sociedad la aceptacion de la regla “obedecer la ley” tendra mejores
consecuencias que en otra en la cual la regla no esté reconocida. Y si
asi fuera, tampoco hay buenas razones para afirmar que la aceptacion
de esa regla tendra mejores consecuencias que el reconocimiento de
cualquier regla alternativa.” A partir de estas observaciones, se puede
decir que el argumento de las Leyes, interpretado bajo los postulados
del utilitarismo de regla, es insuficiente para probar la existencia de un
deber de obedecer el derecho en cabeza de Sdcrates y los ciudadanos
atenienses. Sin ir mas lejos, el propio Socrates no pareciera verse
impulsado a realizar la conducta obediente en virtud de la aceptaciéon de
una regla general de obedecer el derecho, sino que su comportamiento
se adecua a lo dispuesto en la sentencia que lo condené a muerte porque
en realidad acepta otras reglas morales. De hecho, uno de los primeros
argumentos que utiliza Soécrates para rechazar el plan de fuga de su
amigo Critdn es que nunca es correcto cometer injusticias, retribuir con
injusticia o devolver mal por mal (49¢10-49d9).*

29

130-134).
30

Sobre el problema que refiere al conflicto de reglas, ver Brandt (1963:

Hecht (2011) realiza un analisis detallado de este argumento y lo
enmarca dentro del principio del fair play.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



éOBEDECER LAS LEYES? 425

4. Derecho, retdrica y autoridad

Todo lo expuesto hasta aqui revela que el argumento de las Leyes,
analizado desde el paradigma utilitarista, no es del todo concluyente
para justificar por qué Sécrates y los ciudadanos atenienses deben
obedecer el derecho. Sin embargo, teniendo en cuenta algunos
pasajes del dialogo platonico creo que en el caso particular del Critén
este argumento, ademas de admitir una justificacion utilitarista de la
obediencia al derecho, también pone en juego otros aspectos retoricos y
juridicos que complementan, refuerzan y permiten comprender un poco
mejor el significado de la argumentacién.

Siguiendo la propuesta de Woozley (1979: 126), el argumento de
50a6-50b5, conjugado con otros pasajes del dialogo, pretende etiquetar
a Socrates como “destructor de las leyes” (vouwv diadpBogeic) a través
de una serie de expresiones lingiiisticas fuertemente persuasivas,
conmovedoras y atractivas. En efecto, en 50c9-50d1 las Leyes le
preguntan a Socrates cual es la razén que lo impulsa a destruirlas a ellas
y la polis, y en 52¢8-52d1 agregan que €l, sin sentir vergiienza ni tenerlas
en cuenta, intenta destruirlas como si fuera el peor de los esclavos. Mas
adelante (53b3-53c3) el argumento adquiere otro rumbo y las Leyes se
centran en estigmatizar al fildsofo como enemigo de las péleis:

aUTOG O TETOV HEV €AV ElG TV £YYUTATA TLVAL
mOAewVv EAONC, 1) OnPale ) Méyapade —evvopovvTaL
Yoo Aapdotegat—moAEpoc fEelc, @ Ladkoates, TN
ToUTWV MoAltelR, Kat ooLmeQ KrdovIal TV avTWV
noAewv DmoPAEPovtatl oe diapOogéa 1) yovpevoL TV
VoUWV, kal Pefalwoels tolg dikaotals v dd&av,
wote doketv 000wc v diknv dikaocar 60TC YaQ
VopwVv dxdBopels oty 0dodoa oL dOEetev av
VEwV Ye Kal avontwv avlownwv diadBoevec eivat.

Si tti mismo, en primer lugar, te diriges a algunas de las
poleis mas cercanas, a Tebas o a Mégara —pues ambas
estan bien legisladas— llegaras, Socrates, como enemigo
de su régimen politico; y cuantos se preocupan de sus
propias pdleis te miraran con desprecio teniéndote por
destructor de las leyes, y confirmaras la opinion frente a

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



426 Epuarpo EsTEBAN MAGOjA

los jueces, de manera que la sentencia parecera dictada
rectamente. Pues quien es destructor de las leyes,
precisamente podria parecer en alguna medida que es
destructor de jévenes y de hombres insensatos.

Las Leyes, en su caracter de organismo creador de la conducta
antijuridica, establecen y definen la accion de Sécrates como desviada,
incluso en otras comunidades politicas. Socrates es catalogado como
enemigo del ndmos, quedando expuesto a reacciones sociales que lo
perjudicarian cada vez que intente interactuar con las pdleis vecinas. Al ser
rotulado de esta manera, pues, Socrates cargara con las consecuencias que
se derivan de su accionar y sera rechazado en cualquier otra comunidad
en donde se respete la ley. Incluso este argumento se refuerza cuando
a continuacion las Leyes le sugieren a Sécrates que puede marcharse
de Atenas y dirigirse al Estado barbaro de Tesalia, junto a los amigos
de Critén que le daran hospitalidad, ya que alli reinan el desorden y el
libertinaje y lo escucharan con regocijo narrar el modo ridiculo en que
se fugd de prision (53d1-7).

Pero ademas de este sentido retdrico el argumento se proyecta
hacia un tema que es estrictamente juridico: la autoridad del derecho.”
Muchos filésofos y juristas afirman que la autoridad es un elemento
esencial del derecho y que ésta no puede basarse sélo en la fuerza, sino
que requiere la aceptacion de los individuos. En efecto, por lo comtun
se suele pensar que si la funcién primordial del sistema juridico de un
Estado es regular las conductas de los individuos que viven en sociedad
con el objeto de alcanzar una convivencia pacifica, debe pretender
autoridad legitima.*> Sin ésta, pues, el derecho dificilmente puede

31 Sin duda abordar con profundidad este punto excederia
considerablemente los propdsitos de este trabajo. De hecho, en la literatura existe
toda una compleja discusion sobre el fendmeno de la autoridad del derecho,
en la cual se destacan principalmente los trabajos de Raz (1981, 1982: 17-44,
1986: 23-37 y 2001: 227-257), Wolff (1998 [1971]: 1-19), Finnis (2000: 262-288) y
Himma (2001), entre muchos otros. Simplemente aqui basta con realizar algunas
consideraciones generales al respecto, que seran suficientes para comprender el
problema que se halla inserto en el argumento del Critén que se viene analizando
en esta ocasion.

32 Es importante destacar la relacion entre autoridad efectiva o de facto
y autoridad legitima o de iure. Segtin Raz (1982: 45) una supone la otra, ya que
afirmar que “un gobierno es un gobierno de facto es conceder que su pretension

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



éOBEDECER LAS LEYES? 427

lograr sus fines. La autoridad del derecho, que no es mas que un tipo de
autoridad delimitada por su objeto, puede ser entendida como el poder
de exigir a los ciudadanos la realizaciéon de determinada conducta, sin
que éstos se nieguen a hacerlo aun cuando lo puedan hacer.*® Existe,
pues, un derecho de establecer leyes que impone sobre los destinatarios
un deber de obediencia.’* Al respecto, Wolff (1998 [1971]: 5) sostiene
que reclamar autoridad es reclamar el derecho a ser obedecido: ella
puede significar tener ese derecho o puede significar tener un reclamo
reconocido y aceptado por aquellos a los que va dirigido. Raz (1982:
46-47) es muy claro al precisar la nocién, cuando explica que el derecho
tiene autoridad cuando la existencia de una norma juridica que requiere
cierta accion constituye una razon protegida para llevar a cabo la conducta
requerida. Esto significa que una norma es autoritativa si su existencia
constituye una razon para realizar una acciéon y al mismo tiempo una
razon para excluir cualquier otro tipo de consideraciones en su contra.*
La autoridad del derecho supone, en definitiva, que sus normas son
las razones de la conducta obediente® y obedecer, claro estd, es hacer
aquello que el derecho reclama porque este mismo lo establece.”

Hay una estrecha relacion entre las nociones de autoridad y
obediencia: sostener que el derecho tiene autoridad sobre los individuos

de ser gobierno de iure es reconocida por un niimero suficiente de gente dotada
suficientemente de poder que le asegura el control sobre cierta drea. Una persona
tiene autoridad efectiva o de facto, sdlo si la gente sobre la cual tiene autoridad
lo considera autoridad legitima”. La idea central de Raz es que alguien tiene
autoridad de facto cuando tiene a su vez la pretension de gozar de autoridad de
iure. Sobre este tema, ver Raz (1986: 23-28 y 2001: 232-238).

% Aqui se emplea la definicion genérica de Kojeve (2006: 36), solo que
para limitarla al campo juridico se utiliza el Estado y los ciudadanos como
sujetos intervinientes de la relacion.

3 En efecto, segin Raphael (1970: 78), la autoridad implica que aquellos
que la ejercitan tienen el derecho de establecer 6rdenes y éstas deben ser
obedecidas por los ciudadanos.

% Para un mayor estudio de la autoridad como razones protegidas, ver
Raz (1982: 17-44 y 1986: 38-69).

% Segtin Fuller (1958: 656), por ejemplo, la propia existencia de las leyes
tiene la particularidad de crear un deber moral de obediencia sobre lo que éstas
disponen.

% Cf. Wolff (1998 [1971]: 9).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



428 Epuarpo EsTEBAN MaGoja

supone que éstos deban obedecer a aquél.*® Pero no todos aceptan esta
postura: existen algunos autores que no consideran a la obediencia como
un elemento esencial de la nocién de autoridad.* Mas alla de estas voces
disidentes, el cruce autoridad/obediencia es generalmente aceptado en
la literatura. Asi pues, segun Pitkin (1966: 39-40) llamar a alguien como
autoridad legitima normalmente implica que debe ser obedecido: el
significado de “autoridad” comprende la idea de que aquellos sujetos
a ella estan obligados a obedecer. O de acuerdo con Raz (1981: 117) el
concepto de autoridad legitima implica la obligacién de obedecer por
parte de los sujetos bajo su poder.*® También en un sentido similar a
estos autores se expresan Raphael (1970: 78-82), Anscombe (1978) y
Finnis (2000: 261-288 y 2011b: 82-87).

Ahora bien, esta lectura sobre el concepto de autoridad ya se
encontraba presente en el pensamiento de Aristoteles. Probablemente
inspirado en el Criton de Platon, el Estagirita sostiene, al hablar sobre
la necesidad de las magistraturas que se encargan de las ejecuciones de
las penas de los condenados, las deudas y la custodia de los presos, que
carece de sentido y no se obtiene ninguin provecho si hay juicios sobre
cuestiones de justicia que no alcanzan su cumplimiento (Pol. 1322a5-8).
Al parecer, de esto quiere dar cuenta también el argumento instalado
por las Leyes. La clave descansa en la naturaleza de la autoridad del
derecho.”! En efecto, el derecho ateniense exige ser obedecido para
mantener su autoridad. En caso de que todos los ciudadanos no acepten
ese derecho y no se sientan obligados a realizar la conducta obediente,
su autoridad se vera gravemente cercenada. No habra, pues, poder

normativo alguno que pueda exigir la realizacién de ninguna conducta.

6. Conclusiones

En este trabajo se ha tratado de explicar como en el argumento
instalado por las Leyes en 50a6-50b5 se hace uso del paradigma
utilitarista para fundar el deber de Socrates y los demads ciudadanos
atenienses de someterse a la autoridad de la pdlis. En virtud de ello, nos

3 Cf. Beran (1977: 260); Fernandez Garcia (1994: 57).

% Tal es el caso, por ejemplo, de Sartorius (1999 [1981]: 144 y ss.),
Greenawalt (1987: 47-61) y Edmundson (1998: 1-70).

0 Enigual sentido se expresa Raz (1985: 6).

4 Cf. Allen (1972: 564).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



éOBEDECER LAS LEYES? 429

hemos centrado en analizar el argumento bajo el prisma del utilitarismo
de acto, la generalizacion utilitarista y el utilitarismo de regla, ya
que estas versiones, a mi juicio, eran las mas prometedoras a la hora
de explicar el fenéomeno de la obediencia al derecho. Sin embargo, al
realizar el andlisis propuesto, hemos podido advertir que el argumento
de las Leyes interpretado desde la vision utilitarista, en las distintas
variantes utilizadas, no resulta del todo satisfactorio para justificar por
qué Socrates debe obedecer las disposiciones juridicas. En razén de ello,
se busco descifrar cual podria ser el sentido del argumento teniendo en
cuenta el contexto general del dialogo platonico. Esto no significé en
ningin momento negar la fuerza ni tampoco los méritos del argumento
utilitarista ofrecido por las Leyes en su discurso; simplemente implicd
la necesidad de complementarlo con otros elementos del didlogo para
terminar de comprender o al menos tener un panorama mas completo
de su significado.

La integracion del argumento utilitarista con otros pasajes de la
obra ha permitido ofrecer otras dos propuestas que complementan
la argumentacion: el discurso de las Leyes esta destinado también a
estigmatizar a Socrates como enemigo del sistema juridico y, ademas,
a reafirmar la autoridad del derecho que se veria afectada en caso de
que los particulares desobedecieran las normas juridicas. Bajo este
panorama, en suma, el argumento instalado por las Leyes en los pasajes
analizados presenta un triple significado integrado por una explicacion
utilitarista acerca de por qué se debe obedecer el derecho, un argumento
retorico y finalmente una justificaciéon que apela a la nocién de la
autoridad del derecho. Todos estos elementos se complementan entre
si, dando al argumento un sustento filosofico, retdrico y juridico que en
su conjunto sustentan el reclamo de obediencia formulado por las Leyes
ante la posible fuga de Socrates planeada por Criton.

Agradecimientos

Quisiera agradecer a los arbitros anénimos por los comentarios
y sugerencias realizados, pues me ayudaron a mejorar el rigor

argumentativo y la claridad expositiva del trabajo.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



430 Epuarpo EsTEBAN MaGoja

Bibliografia

Primaria

Burnet, J. (ed.) (1929). Plato’s Euthyphro, Apology of Socrates and Crito.
Oxford: Clarendon Press.

Eggers Lan, C. (trad.) (2010). Platén. Criton. Buenos Aires: Eudeba.

Gomez-Lobo, A. (trad.) (1998). Platon. Criton. Santiago de Chile: Editorial
Universitaria.

Marias, J. & Araujo, M. (eds.) (1951). Aristételes. Politica. Edicion bilingtie.
Madrid: Institutos de Estudios Politicos.

Secundaria

Allen, R. E. (1980). Socrates and Legal Obligation. Minneapolis: University
of Minnesota.

___(1972). Law and Justice in Plato’s Crito. En The Journal of Philosophy,
69, 18, 557-567.

Anscombe, G. E. M. (1978). On the Source of the Authority of the State.
En Ratio, 20, 1, 1-28.

Bentham, J. (2008 [1780]). Los principios de la moral y la legislacién. Buenos
Aires: Claridad.

(2001 [1891]). A Fragment of Government. Union, N.J.: Lawbook
Exchange.

Beran, H. (1977). In Defense of the Consent Theory of Political Obligation
and Authority. En Ethics, 87, 3, 260-271.

Brandt, R. B. (1994). Teoria Etica. Madrid: Alianza Editorial.

_(1992). Morality, Utilitarianism and Rights. Cambridge: University
Press.

____(1964). The Concepts of Obligation and Duty. En Mind, New Series,
73,291, 374-393.

__ (1963). Toward a Credible Form of Utilitarianism. En Castaneda,
H. N. & Nakhnikian, G. (eds.) Morality and the Language of Conduct.
(107-143). Detroit: Wayne State University Press.

Colaiaco, J. A. (2001). Socrates against Athens. Philosophy on Trial. London:
Routledge.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



éOBEDECER LAS LEYES? 431

Colson, D. D. (1985). On appealing to Athenian law to justify Socrates’
disobedience. En Apeiron: A Journal for Ancient Philosophy and Science,
19, 2, 133-151.

Congleton, A. (1974). Two Kinds of Lawlessness: Plato’s Crito. En Political
Theory, 2, 4, 432-446.

D’Amato, A. (1976). Obligation to Obey the Law: A Study of the Death
of Socrates. En Southern California Law Review, 49, 1079-1108.

DeLue, S. D. (1977). Plato’s Crito as a Defense of Critical Inquiry. En The
Journal of Politics, 39, 2, 472-479.

Diggs, B. J. (1964). Rules and Utilitarianism. En American Philosophical
Quarterly, 1, 1, 32-44.

Dingman, K. (2005). Obedience to the State in the Apology and the Crito.
En Aporia, 15, 1, 35-50.

Dyson, M. (1978). The Structure of the Laws” Speech in Plato’s Crito. En
The Classical Quarterly, New Series, 28, 2, 427-436.

Edmundson, W. A. (1998). Three Anarchical Fallacies: An Essay on Political
Authority. Cambridge: University Press.

Farrell, M. D. (1992). Métodos de la ética. Buenos Aires: Abeledo-Perrot.

Fernandez Garcia, E. (1994). La obediencia al Derecho. Madrid: Editorial
Civitas.

Finnis, J. (2011). Positivism and "Authority’. En Philosophy of Law.
Collected Essays, vol. IV. (74-87). Oxford: University Press.

___ (2000). Ley Natural y Derechos Naturales. Buenos Aires: Abeledo-
Perrot.

Fuller, L. (1958). Positivism and Fidelity to Law: A Reply to Professor
Hart. En Harvard Law Review, 71, 4, 630-672.

Garver, E. (2012). Plato’s Crito and the Nature of Persuasion and
Obedience. En Polis, 29, 1, 1-20.

Greenawalt, K. (1987). Conflicts of Law and Morality. New York: Oxford
University Press.

Hanna, N. (2007). Socrates and Superiority. En The Southern Journal of
Philosophy, 45, 2, 251-268

Hansen, M. H. (2015) Political Obligation in Ancient Greece and in the
Modern World. Scientia Danica. Copenhagen: Det Kongelige Danske
Videnskabernes Selskab.

Harrison, J. (1952-53). Utilitarianism, Universalisation, and Our Duty to
Be Just. En Proceedings of the Aristotelian Society, New Series, 53, 105-
134.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



432 Epuarpo EsTEBAN MaGojA

Hart, H. L. A. (1977). Obligacion juridica y obligacion moral. En
Cuadernos de Critica, UNAM, 3, 5-33.

___ (1955). Are There Any Natural Rights? En Philosophical Review, 64,
2,175-191.

Hecht, J. (2011). Fair Play: Resolving the Crito-Apology Problem. En
History of Political Thought, 32, 4, 543-564.

Hermann. D. H. ]J. (1981). Socrates on Justice and Legal Obligation. En
Seton Hall L. Rev., 11, 4, 663-678.

Himma, K. E. (2001). Law’s Claim of Legitimate Authority. En Coleman,
J. L. (ed.) Hart’s Postscript: Essays on the Postscript to the Concept of
Law. (271-309). Oxford: University Press.

Horton, J. P. (2010). Political Obligation. Basingstoke: Pelgrave Macmillan.

Hume, D. (2011 [1748]). Del contrato original. En Ensayos Politicos. (91-
106). Buenos Aires: Claridad.

(2005 [1740]). Tratado de la Naturaleza Humana. México: Editorial
Porrua.

Irwin, T. H. (1986). Socratic Inquiry and Politics. En Ethics, 96, 2, 400-415.

Johnson, C. (1990). Socrates on Obedience and Justice. En The Western
Political Quarterly, 43, 4, 719-740.

Klosko, G. (2004 [1992]). The Principle of Fairness and Political Obligation.
Lanham, Md.: Rowman & Littlefield.

Knowles, D. (2010). Political Obligation. A critical introduction. London:
Routledge.

Kojeve, A. (2006). La nocién de autoridad. Buenos Aires: Nueva Vision.

Kraut, R. (1984). Socrates and the State. New Jersey: Princeton University
Press.

___ (1981). Plato’s Apology and Crito: Two Recent Studies. En Ethics,
91, 4, 651-664.

Kymlicka, W. (1995). Filosofia politica contempordnea. Una introduccion.
Barcelona: Ariel.

Lyons, D. (2002). Forms and Limits of Utilitarianism. Oxford: Clarendon
Press.

Mackie, J. L. (2000). Etica. La invencién de lo bueno y lo malo. Barcelona:
Gedisa.

Malem Sefia, J. F. (2000). La obediencia al derecho. En Garzon Valdés, E.
& Laporta, F. ]. (eds.) El derecho y la justicia. (521-536). Madrid: Trotta.

Martin, R. (1970). Socrates on Disobedience to Law. En The Review of
Metaphysics, 24, 1, 21-38.

Mill, J. S. (2007 [1863]). EI utilitarismo. Madrid: Alianza Editorial.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



éOBEDECER LAS LEYES? 433

Nino, C. (2000). Introduccion al andlisis del derecho. Buenos Aires: Astrea.

Penner, T. (1997). Two Notes on the Crito: The Impotence of the Many,
and ‘Persuade or Obey’. En The Classical Quarterly, New Series, 47,
1, 153-166.

Pitkin, H. (1966). Obligation and Consent II. En The American Political
Science Review, 60, 1, 39-52.

Rachels, J. (2007). Introduccion a la filosofia moral. México: F.C.E.

Raphael, D. D. (1970). Problems of Political Philosophy. New York: Praeger
Publishers, Inc.

Raz, J. (2001). La ética en el dmbito piiblico. Barcelona: Gedisa.

___ (1986). The Morality of Freedom. Oxford: Clarendon Press.

___ (1985). Authority and Justification. En Philosophy & Public Affairs,
14,1, 3-29.

_ (1982). La Autoridad del Derecho. Ensayos sobre Moral y Derecho.
Meéxico: UN.A.M.

___ (1981). Authority and Consent. En Virginia Law Review, 67, 1, 103-
131.

Rivas Pala, P. (1996). Justicia, Comunidad, Obediencia. El pensamiento
de Sdcrates ante la Ley. Pamplona: EUNSA.

Santas, G. (1979). Socrates: Philosophy in Plato’s Early Dialogues. London:
Routledge & Kegan Paul.

Sartorius, R. (1999 [1981]). Political Authority and Political Obligation.
En Edmundson, W. A. (ed.) The Duty to Obey the Law. (143-157) .
Lanham, Md.: Rowman & Littlefield.

Sidgwick, H. (1981 [1874]). The Methods of Ethics. Indianapolis: Hackett.

Simmons, A. ]J. (1979). Moral Principles and Political Obligation. New
Jersey: Princeton University Press.

Smart, J. J. C. & Williams, B. (1981). Utilitarismo: pro y contra. Madrid:
Tecnos.

Smith, M. B. E. (1999 [1973]). Is There a Prima Facie Obligation to Obey
the Law? En Edmundson, W. A. (ed.) The Duty to Obey the Law. (75-
106). Lanham, Md.: Rowman & Littlefield.

Sobel, J. H. (1997). Hume’s Utilitarian Theory of Right Action. En The
Philosophical Quarterly, 47, 186, 55-72.

Vlastos, G. (1995 [1974]). Socrates on Political Obedience and
Disobedience. En Graham, D. W. (ed.) Gregory Viastos. Studies in
Greek Philosophy. Socrates, Plato, and Their Tradition, vol. II, Princeton:
University Press.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



434 Epuarpo EsTEBAN MaGojA

Wade, F. C. (1971). In Defense of Socrates. En The Review of Metaphysics,
25,2, 311-325.

Wolff, R. P. (1998 [1971]). In Defense of Anarchism, Berkeley: University
of California.

Woozley, A. D. (1979). Law and Obedience: the arquments of Plato’s Crito.
London: Duckworth.

___ (1971). Socrates on Disobeying the Law. En Vlastos, G. (ed.) The
Philosophy of Socrates. (229-318). New York: Anchor Books.

Young, G. (1974). Socrates and Obedience. En Phronesis, 19, 1, 1-29.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



