
Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017), 411-434.

To Obey the Laws? Utilitarianism, Forensic 
Rhetoric and Authority in Plato’s Crito (50a6-

50b5)

Eduardo Esteban Magoja
Universidad de Buenos Aires, Facultad de Derecho

magojaeduardo@gmail.com

Abstract
In Plato’s Crito an interesting utilitarian argument is used 

in order to justify the political obligation of the citizens. The ar-
gument holds that the violation of laws leads to the destruction 
of any legal system and carries harmful results for the commu-
nity members (50a6-50c). In this paper, we shall make a critical 
analysis of the argument under the postulates of three utilitari-
an versions: act utilitarianism, utilitarian generalization and rule 
utilitarianism. We will see how this kind of argumentation has 
some drawbacks when it comes to justify the obedience to law. 
Once we have done this study we will offer another complemen-
tary interpretation about the meaning of the passage in which its 
forensic rhetorical side and the idea of the authority of law will 
be highlighted. 

Keywords: utilitarianism, Crito, obedience, law. 

Received: 08 - 06 - 2016.  Accepted: 05 - 10 - 2016.



412 Eduardo Esteban Magoja

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

¿Obedecer las leyes?: utilitarismo, retórica 
forense y autoridad en el Critón de Platón 

(50a6-50b5)

Eduardo Esteban Magoja
Universidad de Buenos Aires, Facultad de Derecho

magojaeduardo@gmail.com 

Resumen
En el Critón de Platón se recurre a un interesante argumento 

utilitarista para justificar la obligación política de los ciudadanos. 
El argumento sostiene que la violación de las leyes lleva a la 
destrucción de cualquier sistema jurídico y acarrea resultados 
perjudiciales para los miembros de la comunidad (50a6-50c). 
En este trabajo realizaremos un análisis crítico del argumento 
bajo los postulados de tres corrientes utilitaristas: el utilitarismo 
de acto, la generalización utilitarista y el utilitarismo de regla. 
Veremos cómo esta clase de argumentación presenta algunos 
inconvenientes a la hora de justificar la obediencia al derecho. 
Una vez realizado este estudio se propondrá otra interpretación 
complementaria sobre el significado del pasaje, en la que se 
destacará su costado retórico forense y la idea de la autoridad 
del derecho.

Palabras clave: utilitarismo, Critón, obediencia, derecho.

Recibido: 08 - 06 - 2016. Aceptado: 05 - 10 - 2016.



413¿Obedecer las leyes?

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

1. Introducción 
Desde una mirada iusfilosófica el Critón de Platón representa una 

deslumbrante y apasionante discusión entre Sócrates y Critón acerca del 
alcance del deber (o la obligación)1 del filósofo de obedecer el derecho 
ateniense. Sin duda este diálogo platónico no sólo pone en evidencia 
cómo el problema de la obediencia al derecho aparece planteado en la 
Atenas de principios del siglo IV a.C., sino que también proporciona 
argumentos iusfilosóficos por los cuales los ciudadanos deben someterse 
a la autoridad de las leyes de la pólis. En efecto, Sócrates se vio obligado 
a preguntarse, en uno de los momentos más críticos de su vida, sobre un 
tema crucial para la filosofía del derecho: ¿hay que obedecer las leyes de 
Atenas, si estas fueran injustas? ¿Cuales son los argumentos específicos 
para justificar la conducta obediente que exige una ley injusta? Y, más 

1  En el uso corriente del lenguaje tanto el término deber como obligación 
parecieran significar lo mismo, pero estrictamente hablando no son sinónimos 
(Brandt, 1964: 374-393; Hart, 1977: 5-33). Siguiendo la distinción establecida hace 
tiempo por Hart (1955: 288 n. 7), cuando hablamos de obligación nos estamos 
refiriendo a un requerimiento moral que satisface las siguientes condiciones: 
primero, las obligaciones pueden ser voluntariamente asumidas o creadas; 
segundo, las obligaciones son debidas a determinadas personas (el titular del 
derecho); tercero, cada obligación cuenta con un correlativo derecho de exigir 
su cumplimiento; cuarto: las obligaciones no se originan en el carácter especial 
de las acciones obligatorias sino en la naturaleza de las relaciones que existen 
entre las partes. En cambio, los deberes suponen requerimientos morales pero 
asociados con una posición específica que tiene un individuo en un grupo 
humano, como puede ser la posición de hijo en el grupo familiar o de ciudadano 
en la comunidad política. De acuerdo con estas precisiones, Malem Seña 
(2000: 522-523) nos explica que el uso de expresiones como deber u obligación 
dependerá del tipo de teoría que intenta explicar el fenómeno de la obediencia 
al derecho, ya que éstas justifican de diferente manera cómo un individuo queda 
moralmente obligado con el Estado o con los demás ciudadanos. Por ejemplo, 
para las teorías voluntaristas, que comprende las teorías del consentimiento en 
sus diferentes variantes (como la teoría del contrato social, por ejemplo), será más 
adecuado utilizar el término obligación; en cambio, para las teorías teleológicas 
(utilitarismo) y deontológicas (las teorías del fair play, del deber de gratitud o del 
deber natural de apoyar las instituciones justas) resulta más propicio emplear el 
término deber. En virtud de que este trabajo se centra en estudiar cómo aparece 
planteado el argumento utilitarista en Critón, emplearemos el concepto de deber.



414 Eduardo Esteban Magoja

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

allá de la justicia o injusticia de la ley, ¿cuáles son las razones que 
justifican la obediencia al derecho? 2

En el marco de las investigaciones, en líneas generales, se ha 
interpretado que los argumentos destinados a justificar la conducta 
obediente del filósofo descansan en el consentimiento (51c6-52e5), el fair 
play (49e9-50a1 y 54c2-6) y la gratitud (50d1-51a2). Incluso algunos autores 
han sostenido que los motivos que impulsaron a Sócrates a cumplir la 
sentencia se hallan en la educación (paideía) a sus hijos3 o que su muerte 
era paradójicamente la única posibilidad que tenía para continuar con 
su vida filosófica.4 Entre los diferentes argumentos que se instalan en el 
diálogo, existe uno de corte utilitarista que quedará cristalizado en la 
historia del pensamiento jurídico y político: el incumplimiento de las 
leyes por parte de los particulares lleva a la destrucción de cualquier 
sistema jurídico y consecuentemente acarrea resultados perjudiciales 
para toda la comunidad (50a6-50b5). Este tipo de argumento pareciera 
encontrar cobijo en los postulados que sostiene la teoría utilitarista de 
Bentham (2008 [1780]), Mill (2007 [1863]), Sidgwick (1981 [1874]) y los 
seguidores de esta corriente filosófica (Smart, 1981, por ejemplo). En 
efecto, el utilitarismo que siguen estos autores, conocido comúnmente 
como utilitarismo de acto, puede ser utilizado para analizar el argumento 
socrático en tanto considera que la acción de los individuos de cumplir 
con las leyes que buscan la convivencia pacífica y el orden social, 
maximiza el bienestar de los miembros de la sociedad. Sin embargo, el 
pasaje platónico puede ser estudiado por lo menos mediante otras dos 
variantes más: la generalización del utilitarismo y el utilitarismo de regla.5 

2  La literatura que abordó estos interrogantes es sumamente extensa. 
Al respecto, se destacan los trabajos de Martin (1970), Wade (1971), Woozley 
(1971 y 1979), Allen (1972 y 1980), Vlastos (1995 [1974]), Young (1974), Congleton 
(1974), D’Amato (1976), DeLue (1977), Dyson (1978), Santas (1979), Kraut (1981 
y 1984), Hermann (1981), Colson (1985), Irwin (1986), C. Johnson (1990), Penner 
(1997), Rivas Palá (1996), Colaiaco (2001), Dingman (2005), Hanna (2007), Hecht 
(2011), Garver (2012), Hansen (2015), entre muchos otros. 

3  Cf. Neufeld (2003).
4  Cf. Colson (1989). 
5  Por supuesto que hay muchas más variantes utilitaristas mediante 

las cuales se podría analizar el pasaje platónico. Sin embargo, creo que es 
suficiente con estudiar el argumento de Sócrates a la luz de las tres vertientes 
del utilitarismo que se han mencionado.



415¿Obedecer las leyes?

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Según la primera de estas versiones, la conducta correcta se determina 
en función de las consecuencias que se derivan de su generalización; por 
eso, si la desobediencia generalizada conduce a la ruina del Estado, la 
obediencia al derecho se vuelve necesaria para garantizar la integridad 
estatal. En cambio, de acuerdo con el utilitarismo de regla aquello que 
maximiza el bienestar no son actos individuales ni clases de acciones, 
sino la aceptación de una regla general, como la que prohíbe dañar a los 
demás u ordena cumplir las promesas, decir la verdad o, en el caso de la 
obediencia al derecho, obedecer las leyes.

Este trabajo tiene el propósito de realizar un análisis crítico del 
argumento instalado por las Leyes (como personajes del diálogo), desde 
las variantes del utilitarismo mencionadas, con el objeto de comprobar 
la plausibilidad que tienen para justificar la obediencia al derecho en el 
caso particular del Critón. Veremos cómo esta clase de argumentación 
se encuentra con algunos obstáculos. Una vez realizado este estudio se 
propondrá otra interpretación alternativa y complementaria sobre el 
significado que encierra el pasaje bajo examen que destaque tanto su 
costado retórico forense como la idea de la autoridad del derecho.

2. El fenómeno de la obediencia al derecho y la rúbrica utilitarista
En líneas generales, el utilitarismo es una ética normativa que sostiene 

que el acto o la regla moralmente correcta es aquella que genera la mayor 
felicidad (utilidad) entre los miembros de la comunidad.6 Aunque 
existen diferentes variantes del utilitarismo,7 toda teoría utilitarista 
está compuesta, como mínimo, de dos elementos fundamentales que se 
relacionan entre sí: una definición del concepto de utilidad y un principio 
según el cual se debe buscar maximizar la utilidad.8 Con respecto a la 
noción de utilidad, los autores han brindado numerosas propuestas; 
por ejemplo, el utilitarismo clásico define la utilidad como un estado 
psicológico de placer y ausencia de dolor, mientras que las versiones 
modernas la explican en términos de satisfacción de preferencias 

6  Cf. Kymlicka (1995: 21). 
7  Por ejemplo, el utilitarismo de acto o de regla, el universalista o egoísta, 

entre otras clases. 
8  Cf. Kymlicka (1995: 24).



416 Eduardo Esteban Magoja

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

informadas o racionales.9 Cualquiera sea la definición que se adopte, la 
utilidad se combina con el segundo elemento del utilitarismo, es decir, el 
principio de utilidad. Este componente, que sin duda constituye el rasgo 
distintivo de la teoría, se manifiesta de manera ligeramente distinta 
según se trate del utilitarismo de acto, la generalización del utilitarismo o 
el utilitarismo de regla, que son las versiones que estudiaremos aquí. En 
el caso del utilitarismo de acto, la formulación del principio de utilidad 
establece que una acción es correcta si, de las alternativas posibles, su 
realización produce la suma neta más alta de utilidad sobre todos los 
afectados.10 O como sostiene el propio Bentham (2008 [1780]: 12), el 
principio de utilidad aprueba o desaprueba cualquier acción de que se 
trate, según la tendencia que parece tender a aumentar o disminuir la 
felicidad de la parte cuyo interés está en juego.11 

En segundo lugar, la generalización utilitarista sostiene que 
la corrección moral de una acción se determina en función de las 
consecuencias que se seguirían si todos los individuos llevaran a cabo la 
misma conducta. Como afirma Harrison (1952-53: 107), existen algunas 
acciones que se deben seguir porque si fueran cumplidas de manera 
generalizada maximizarían el bienestar general, sin perjuicio de que su 
realización individual no produzca por sí sola ningún beneficio. O de 
manera adversa, existen algunas acciones que hay que abstenerse de 
realizar porque su generalización provocaría consecuencias dañosas, 
aun cuando la acción aislada no genere ningún perjuicio.12

En último término, en el supuesto del utilitarismo de regla ya no 
son acciones individuales ni clases de acciones las que son juzgadas por 
el principio de utilidad, sino que éste se aplica a determinadas reglas 

9  Sobre las diferentes definiciones que se han dado del concepto de 
utilidad, ver Kymlicka (1995: 24-31).

10  Así, Sidgwick (1981 [1874]: 411) dice que la conducta objetivamente 
correcta es aquella que produce la mayor cantidad de felicidad en su conjunto. 

11  O como expresa Mill (2007 [1863]: 49-50) de manera muy similar: “El 
credo que acepta como fundamento de la moral la Utilidad, o el Principio de la 
mayor Felicidad, mantiene que las acciones son correctas (right) en la medida 
en que tienden a promover la felicidad, incorrectas (wrong) en cuanto tienden a 
producir lo contrario a la felicidad”. 

12  Para un estudio más profundo de esta variante utilitarista, ver Farrell 
(1992: 202-207).



417¿Obedecer las leyes?

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

generales.13 Al ser así, en el utilitarismo de regla una acción particular 
será correcta o incorrecta si es aceptada por ciertas reglas (como la que 
prohíbe violar las promesas o matar) que son evaluadas directamente 
con el principio de utilidad.14 En este sentido, Brandt (1992: 114), el 
defensor más destacado de este tipo de utilitarismo, explica que la 
corrección de un acto no se determina por su utilidad relativa, sino por 
la utilidad de tener una regla moral relevante. No hay que suponer, por 
cierto, que si un utilitarista le concede un espacio a las reglas será un 
defensor del utilitarismo de regla.15 Es posible que incluso los seguidores 
del utilitarismo de acto admitan reglas, pero en este caso ellas ocuparán 
un lugar secundario. Las reglas en el utilitarismo de acto actúan como 
guías prácticas que, por un lado, nos indican qué clases de actos 
habitualmente generan mejores o peores consecuencias de acuerdo con 
la experiencia y, por el otro, nos brindan mayor facilidad al momento 
de realizar el cálculo de los efectos de ciertos actos.16 Tampoco hay que 
confundir el utilitarismo de regla con la generalización utilitarista, ya 
que la corrección moral de una acción en ambas teorías se determina 
de manera distinta.17 Mientras que en el utilitarismo de regla la acción 
correcta es aquella que cae dentro de una regla que maximiza la utilidad, 
en la generalización utilitarista la corrección de la acción se determina 
en función de las consecuencias que se derivan de su realización 
generalizada. Sobre este punto, además, Farrell (1992: 207) aclara que 
la generalización utilitarista, a diferencia del utilitarismo de regla, no se 
refiere a ninguna regla, sino precisamente a clases de acciones.

Queda claro que, en el utilitarismo, sea la versión de que se trate, 
la acción correcta es una ecuación entre la definición del concepto de 
utilidad y la aplicación del principio de utilidad, que se puede formular 
apelando a reglas o acciones. No existe, pues, ninguna acción o regla 
que sea intrínsecamente correcta, ya que su valor moral depende 
estrictamente de sus consecuencias.

13  Cf. Brandt (1963: 109); Diggs (1964: 36); Farrell (1992: 195-202); Nino 
(2000: 395); Rachels (2007: 179-180).

14  Cf. Smart (1981: 17).
15  Cf. Mackie (2000: 154).
16  Cf. Farrell (1992: 197); Mackie (2000: 154-155); Nino (2000: 396); Lyons 

(2002: 120).
17  Cf. Farrell (1992: 202).



418 Eduardo Esteban Magoja

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Ahora bien, aunque el utilitarismo es una teoría polivalente que 
puede aplicarse a todo contexto social e institucional, desde las relaciones 
familiares, de amistad o de vecindad, hasta las relaciones entre Estados, 
no resulta fácil encontrar en las grandes obras de los utilitaristas clásicos 
(Bentham, 2008 [1780] o Sidgwick, 1981 [1874]) o en la versión utilitarista 
de Mill (2007 [1863]),18 argumentos específicos que versen sobre el deber 
de los ciudadanos de obedecer el derecho.

Hume (2005 [1740]), uno de los autores que se ubica dentro de los 
antecedentes de esa corriente ética, lleva a cabo un interesante análisis 
sobre el tema, pero no es estrictamente realizado desde una mirada 
utilitarista.19 No nos detendremos a ver en detalle su propuesta, 
pues nos desviaríamos del hilo conductor que guía la exposición; sin 
embargo, resulta importante mostrar algunos rasgos de su pensamiento. 
Por ejemplo, en A Treatise of Human Nature, Hume (2005 [1740]: 462 y 
464) sostiene que el gobierno es una invención humana para el interés 
de la sociedad y la obediencia que los individuos le deben descansa 
sólo en los beneficios que se derivan de su existencia. Además, Hume 
considera que la resistencia “al poder supremo […] tiende directamente 
a la destrucción de todo gobierno y a la producción de una anarquía 
y confusión total en el género humano”, de modo que “el gobierno 
es enteramente inútil sin una exacta obediencia”.20 También en On the 
Original Contract Hume (2011 [1748]: 95) afirma que no hay nada tan 

18  No todos aceptan que Mill sea uno de los grandes autores del utilitarismo 
clásico. Una de las razones principales para sostener esto es que su versión no 
sólo aplica un cálculo cuantitativo del placer, sino también cualitativo. En efecto, 
Mill (2007 [1863]: 52) entiende que “es del todo compatible con el principio de 
utilidad el reconocer el hecho de que algunos tipos de placer son más deseables 
y valiosos que otros” y, por eso, “[s]ería absurdo que mientras que al examinar 
todas las demás cosas se tiene en cuenta la calidad además de la cantidad, la 
estimación de los placeres se supusiese que dependía tan sólo de la cantidad”. 

19  Según Sobel (1997), por ejemplo, en el pensamiento de Hume se 
puede advertir claramente la presencia de un utilitarismo de regla. En cambio, 
para Harrison (1952-53), hay cierto parecido con la explicación que brinda la 
generalización utilitarista con respecto al fenómeno de la obediencia al derecho.

20  Claro que esto no significa que Hume (2005 [1740]: 463) acepta la idea de 
una obediencia absoluta, pues expresamente dice que la “regla general requiere 
sumisión, y sólo en los casos de gravosa tiranía y opresión la excepción puede 
tener lugar”. Con respecto a la propuesta de Hume en materia de obediencia al 
derecho desde una visión utilitarista, ver Klosko (2004 [1992]: 137-141).



419¿Obedecer las leyes?

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

terrible como la total disolución del gobierno. La sociedad no puede 
mantenerse sin la autoridad de los magistrados y esta autoridad no 
tardará en ser despreciada si no es rigurosamente obedecida.21 Así 
pues, concluye que sin la obediencia al gobierno no podría subsistir la 
sociedad.22 

Dejando de lado la postura de Hume, en las obras de Bentham, por 
nombrar al padre del utilitarismo, sólo hay un tratamiento tangencial 
del tema. En A Fragment of Government, Bentham (2001 [1891]: 160-161) 
se limita a señalar que cada individuo debe obedecer siempre que los 
daños probables de la obediencia sean inferiores a los daños probables de 
la resistencia: porque tomando a todo el cuerpo en conjunto, es su deber 
obedecer siempre que sea su interés, y no más allá. Se puede decir, pues, 
que existe un silencio sobre el fenómeno de la obediencia al derecho 
desde el utilitarismo clásico.23 Tal vez esto se deba al contexto político 
en el que escribieron estos autores. O quizás a que el tipo de utilitarismo 
que ellos defienden no tenga mucho que decir sobre el tema y en realidad 
la generalización utilitarista o el utilitarismo de regla, aunque también 
padezcan de algunos problemas, son los más adecuados para elaborar 
los argumentos que justifiquen por qué los individuos deben obedecer 
el derecho. Los problemas que se derivan al fundamentar la obediencia 
al derecho desde estas versiones utilitaristas serán tratados al analizar el 
argumento instalado por Sócrates. 

3. El incumplimiento generalizado de las leyes: ¿una causa 
posible de la destrucción de la pólis?
Veamos cómo en el Critón se inserta el argumento utilitarista para 

justificar la obligación política de los ciudadanos de someterse a la 
autoridad de la pólis. En el marco del diálogo imaginario que mantiene 
Sócrates con las Leyes personificadas de Atenas, éstas exponen la 
argumentación en 50a6-50b5 de la siguiente manera:

Ἀλλ᾽ ὧδε σκόπει. εἰ μέλλουσιν ἡμῖν ἐνθένδε εἴτε 
ἀποδιδράσκειν, εἴθ᾽ ὅπως δεῖ ὀνομάσαι τοῦτο, 
ἐλθόντες οἱ νόμοι καὶ τὸ κοινὸν τῆς πόλεως 

21  Cf. Hume (2011 [1748]: 101).
22  Cf. Hume (2011 [1748]: 102).
23  Sobre este punto, ver Simmons (1979: 45 y ss.).



420 Eduardo Esteban Magoja

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

ἐπιστάντες ἔροιντο· “Εἰπέ μοι, ὦ Σώκρατες, τί ἐν νῷ 
ἔχεις ποιεῖν; ἄλλο τι ἢ τούτῳ τῷ ἔργῳ ᾧ ἐπιχειρεῖς 
διανοῇ τούς τε νόμους ἡμᾶς ἀπολέσαι καὶ σύμπασαν 
τὴν πόλιν τὸ σὸν μέρος; ἢ δοκεῖ σοι οἷόν τε ἔτι ἐκείνην 
τὴν πόλιν εἶναι καὶ μὴ ἀνατετράφθαι, ἐν ᾗ ἂν αἱ 
γενόμεναι δίκαι μηδὲν ἰσχύωσιν ἀλλὰ ὑπὸ ἰδιωτῶν 
ἄκυροί τε γίγνωνται καὶ διαφθείρωνται;” 24

Pero examínalo de esta manera. Si estando nosotros 
a punto de escapar de aquí –o como se deba llamar a 
esto– llegaran las Leyes y la comunidad política y tras 
detenerse preguntaran: “Dime, Sócrates, ¿qué tienes en 
mente hacer? ¿Con esta acción que emprendes, intentas 
destruirnos a nosotras las Leyes y también a toda 
la pólis, en lo que a ti te toca? ¿O crees que es posible 
que subsista todavía y no se destruya aquella pólis en 
la cual las sentencias pronunciadas no tengan fuerza, 
sino que resulten sin autoridad y destruidas por los 
particulares?”.

Ante todo, hay que realizar dos precisiones. En primer lugar, es 
necesario señalar que no es la sentencia del tribunal que juzgó a Sócrates 
la que aparece personificada reclamando obediencia, ni tampoco las 
sentencias dictadas dentro de la comunidad política, sino que son las 
leyes de Atenas representando el ordenamiento jurídico de la pólis.25 En 
segundo lugar, en relación con lo indicado con anterioridad, el discurso 
sobre las Leyes no gira simplemente en torno al complimiento de la 
sentencia que condenó a Sócrates a muerte, sino al cumplimiento de las 
disposiciones jurídicas del ordenamiento jurídico ateniense por parte de 
todos los ciudadanos. En efecto, al principio el argumento de las Leyes 
afirma que el acto de desobediencia por parte de Sócrates destruiría la 

24  El texto corresponde a la edición de Burnet (1929) y todas las traducciones 
del griego al español me pertenecen. 

25  Cf. En efecto, en el pasaje 50a7-8 Sócrates invoca a “las Leyes y la 
comunidad política” (οἱ νόμοι καὶ τὸ κοινὸν τῆς πόλεως). Eggers Lan (2010: 
150) deja en claro que “no se trata de dos personajes […] sino de uno solo: el 
Estado ateniense con su ordenamiento jurídico, que es el que está a punto de 
infringir Sócrates en el supuesto caso de fugarse”.



421¿Obedecer las leyes?

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

pólis: sólo se pone énfasis en su conducta. Sin embargo, se vislumbra que 
esta primera parte de la argumentación es exagerada, pues la conducta 
aislada del filósofo no podría nunca poner en riesgo la subsistencia del 
gobierno de Atenas. De hecho, en algunos Estados abundan los casos de 
desobediencia a las leyes, sin que se comprometa su propia existencia. 
En realidad, el argumento cobra fuerza en la segunda parte de la 
argumentación, cuando las Leyes dejan de referirse al caso particular 
de Sócrates y amplían el acto de desobediencia a los individuos que se 
hallan bajo su órbita: los idiôtai. Para las Leyes, entonces, pareciera ser 
que existe un deber general de someterse a la autoridad del derecho 
por cuanto la desobediencia de los particulares lleva necesariamente a 
la destrucción de la pólis. De acuerdo con estas consideraciones y con el 
objeto de respetar el argumento que se está examinando, en lo que sigue 
no sólo se tendrá en cuenta la conducta de Sócrates, sino que también 
se considerará la acción de desobediencia de todos los ciudadanos 
atenienses, del mismo modo que lo hacen las propias Leyes. Pero debe 
tenerse en claro que, cuando se realiza esa referencia, al mismo tiempo 
se incluye la conducta de Sócrates, que es la que tiene mayor relevancia 
en este análisis. 

Ahora bien, debido a la vaguedad del pasaje platónico y la brevedad 
con que se instala la argumentación, creo que la explicación puede 
ser analizada sin mayores dificultades desde las diferentes posiciones 
utilitaristas propuestas: el utilitarismo de acto, la generalización del 
utilitarismo y el utilitarismo de regla. Estas versiones brindan una 
justificación ligeramente distinta de la obediencia al derecho, con 
ventajas y desventajas que le son propias a cada una. Analicemos en el 
diálogo cada una de ellas por separado.

Bajo el prisma del utilitarismo de acto se puede pensar que las Leyes 
justifican el deber de Sócrates y los demás ciudadanos de obedecer el 
derecho en el sentido de que es necesario que ellos cumplan con aquéllas 
para maximizar el bienestar de los miembros de la comunidad. O, para 
decirlo con otras palabras, la pólis sólo puede promover el bienestar 
general si las leyes son cumplidas y debido a que ningún gobierno 
puede subsistir si los requerimientos jurídicos no son acatados por 
los ciudadanos –como afirman las Leyes–, la obediencia al derecho es 
indispensable para mantener su continuidad. 

Ya desde un principio surge un problema en la argumentación, que 
se encuentra ínsito en la respuesta que pudiera dar el utilitarismo de 
acto para justificar la obediencia al derecho. En efecto, según esta línea 



422 Eduardo Esteban Magoja

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

de pensamiento, el bienestar general, que depende de la subsistencia 
de la pólis, se alcanza en la medida de que los ciudadanos obedezcan 
los requerimientos jurídicos, ya que su cumplimiento tiene mejores 
consecuencias que su desobediencia. Sin embargo, no es posible 
afirmar que todos los ciudadanos deben obedecer las leyes, pues desde 
el utilitarismo de acto el cálculo utilitarista se realiza de acuerdo con 
la conducta de cada agente y habría que analizar cada una de ellas 
por separado para saber si maximiza o no la utilidad.26 Al ser así, no 
necesariamente cada ciudadano debe obedecer el derecho para maximizar 
la utilidad, ya que existen situaciones en que la desobediencia es la 
conducta maximizadora.27 Por ejemplo, supongamos que un individuo 
siguiera el principio utilitarista de acto y a la hora de cumplir con las 
obligaciones establecidas en un contrato advierte que su incumplimiento 
proporciona la máxima utilidad neta esperable. De ser así, el contratante 
debería llevar a cabo la conducta contraria a la ley. Como plantea Brandt 
(1994: 450), si seguimos este tipo de razonamiento en la vida cotidiana 
muchas instituciones resultarían socavadas. Entonces, desde esta 
mirada, el argumento de las Leyes resulta problemático para justificar 
por qué los ciudadanos deben obedecer el derecho, ya que se legitima 
tanto la obediencia como la desobediencia de las leyes siempre que la 
acción maximice el bienestar general. De hecho, en el caso particular de 
Sócrates se impone la segunda opción. De acuerdo con la lectura que 
hace Allen (1980: 84), hay varios elementos en Apología de Sócrates de 
Platón, detallados por el propio Sócrates, que muestran que si se hubiera 
escapado de prisión probablemente habría generado mayores beneficios 
para la comunidad de Atenas. Pues bien, además del dolor que produciría 
sobre sus familiares y amigos, la sabiduría del filósofo era bien conocida 
en las póleis vecinas y su injusta condena daría una pobre imagen de 
la ciudad de Atenas y de todos aquellos que lo juzgaron (Apol. 38c1-
3). Incluso más: según Sócrates, los jueces recibirían un castigo mucho 
más duro que su muerte: se multiplicarían los jóvenes filósofos que los 
sometan a prueba y les reprochen con mayor fuerza la posibilidad de 
vivir con corrección (Apol. 39c8-39d2).

El argumento que pudieran dar las Leyes desde la variante de la 
generalización utilitarista también padece de algunos problemas. 

26  Cf. Simmons (1979: 47).
27  Cf. Smith (1999 [1973]: 89); Simmons (1979: 49); Malem Seña (2000: 528); 

Knowles (2010: 146); Horton (2010: 57).



423¿Obedecer las leyes?

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

A diferencia del utilitarismo de acto, el argumento no apela a las 
consecuencias desfavorables que los actos individuales de desobediencia 
pueden producir, sino a aquellas que se derivan de la desobediencia 
generalizada. La pregunta que estructura la argumentación es qué 
sucedería si todos los individuos desobedecieran el sistema jurídico 
ateniense. La respuesta no sería otra que la existencia de un gran 
caos y desorden institucional, razón por la cual todos los ciudadanos 
tienen el deber de obedecer el derecho para garantizar la integridad 
de la pólis y asegurar el bienestar social. Sin embargo, se puede marcar 
un inconveniente en el argumento: la idea de que el incumplimiento 
generalizado de las normas jurídicas genera consecuencias perniciosas 
para todos los miembros de la comunidad es muy vaga. En efecto, si 
bien la desobediencia generalizada destruiría cualquier gobierno 
siempre que la obediencia al derecho sea maximizadora, lo cierto es que 
cuando ésta no lo es, la integridad de la institución no necesariamente se 
vería afectada.28 El argumento, pues, sólo llega a explicar por qué todos 
los ciudadanos deben obedecer el derecho cuando la obediencia tiene 
mejores resultados, pero si no fuese así la desobediencia no atentaría 
contra la subsistencia de la pólis. Lamentablemente las fuentes no nos 
informan si la obediencia en la Atenas de principios del siglo IV a. C. 
era o no maximizadora, de modo que no se puede saber con certeza 
las consecuencias de la desobediencia. Sólo se puede afirmar que, si la 
obediencia generalizada en realidad maximizaba la utilidad, Sócrates 
tenía el deber de obedecer el derecho y el razonamiento elaborado por 
las Leyes es muy convincente.

Resta ahora analizar el argumento de las Leyes a la luz del utilitarismo 
de regla. Como se ha explicado, de acuerdo con esta vertiente ya no es 
el acto del individuo el que maximiza el bienestar, sino la aceptación 
de una regla moral. Esta regla debe ser diseñada de acuerdo con qué 
acciones en general, o con qué clase de acciones en determinadas 
circunstancias, son las más adecuadas para maximizar el bienestar 
general. Su aceptación deberá tener, pues, mejores consecuencias que 
la aceptación de cualquier otro grupo de reglas alternativas. De acuerdo 
con esta teoría, entonces, existe un deber de obedecer el derecho si y sólo 

28  En efecto, Smith (1999 [1973]: 91) sostiene que “even if the generalization 
argument is regarded as an acceptable principle of prima facie obligation, the 
most it demonstrates is that there is a specific prima facie obligation to obey the 
law whenever the consequences of obedience are optimific”.



424 Eduardo Esteban Magoja

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

si la aceptación general de la regla “obedecer las leyes” tiene mejores 
consecuencias dentro de la sociedad en comparación con el supuesto de 
que ésta no fuera aceptada. Incluso según este argumento se dice que la 
falta de aceptación de la regla podría generar una serie de violaciones 
a la ley que afectaría gravemente la institucionalidad del gobierno. 
Ahora bien, siguiendo la crítica formulada por Smith (1999 [1973]: 92-
93), se puede decir que el argumento resulta engañoso, pues hay buenas 
razones para dudar de ese pronóstico tan lúgubre. En efecto, aun cuando 
los individuos no aceptaran esa regla general, las leyes están respaldadas 
por sanciones, que les darán a los particulares fuertes incentivos para no 
desobedecerlas. Además, los ciudadanos aceptan otras reglas morales, 
como la que prohíbe dañar a los otros u ordena mantener las promesas, 
que hacen que ellos actúen de acuerdo con lo establecido por las leyes. Es 
un error creer que reinará el libertinaje cuando no haya una regla general 
de obediencia a la ley. No hay ninguna buena razón para creer que en 
una sociedad la aceptación de la regla “obedecer la ley” tendrá mejores 
consecuencias que en otra en la cual la regla no esté reconocida. Y si 
así fuera, tampoco hay buenas razones para afirmar que la aceptación 
de esa regla tendrá mejores consecuencias que el reconocimiento de 
cualquier regla alternativa.29 A partir de estas observaciones, se puede 
decir que el argumento de las Leyes, interpretado bajo los postulados 
del utilitarismo de regla, es insuficiente para probar la existencia de un 
deber de obedecer el derecho en cabeza de Sócrates y los ciudadanos 
atenienses. Sin ir más lejos, el propio Sócrates no pareciera verse 
impulsado a realizar la conducta obediente en virtud de la aceptación de 
una regla general de obedecer el derecho, sino que su comportamiento 
se adecua a lo dispuesto en la sentencia que lo condenó a muerte porque 
en realidad acepta otras reglas morales. De hecho, uno de los primeros 
argumentos que utiliza Sócrates para rechazar el plan de fuga de su 
amigo Critón es que nunca es correcto cometer injusticias, retribuir con 
injusticia o devolver mal por mal (49c10-49d9).30 

29  Sobre el problema que refiere al conflicto de reglas, ver Brandt (1963: 
130-134).

30  Hecht (2011) realiza un análisis detallado de este argumento y lo 
enmarca dentro del principio del fair play. 



425¿Obedecer las leyes?

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

4. Derecho, retórica y autoridad
Todo lo expuesto hasta aquí revela que el argumento de las Leyes, 

analizado desde el paradigma utilitarista, no es del todo concluyente 
para justificar por qué Sócrates y los ciudadanos atenienses deben 
obedecer el derecho. Sin embargo, teniendo en cuenta algunos 
pasajes del diálogo platónico creo que en el caso particular del Critón 
este argumento, además de admitir una justificación utilitarista de la 
obediencia al derecho, también pone en juego otros aspectos retóricos y 
jurídicos que complementan, refuerzan y permiten comprender un poco 
mejor el significado de la argumentación. 

Siguiendo la propuesta de Woozley (1979: 126), el argumento de 
50a6-50b5, conjugado con otros pasajes del diálogo, pretende etiquetar 
a Sócrates como “destructor de las leyes” (νόμων διαφθορεύς) a través 
de una serie de expresiones lingüísticas fuertemente persuasivas, 
conmovedoras y atractivas. En efecto, en 50c9-50d1 las Leyes le 
preguntan a Sócrates cuál es la razón que lo impulsa a destruirlas a ellas 
y la pólis, y en 52c8-52d1 agregan que él, sin sentir vergüenza ni tenerlas 
en cuenta, intenta destruirlas como si fuera el peor de los esclavos. Más 
adelante (53b3-53c3) el argumento adquiere otro rumbo y las Leyes se 
centran en estigmatizar al filósofo como enemigo de las póleis: 

αὐτὸς δὲ πρῶτον μὲν ἐὰν εἰς τῶν ἐγγύτατά τινα 
πόλεων ἔλθῃς, ἢ Θήβαζε ἢ Μέγαράδε—εὐνομοῦνται 
γὰρ ἀμφότεραι—πολέμιος ἥξεις, ὦ Σώκρατες, τῇ 
τούτων πολιτείᾳ, καὶ ὅσοιπερ κήδονται τῶν αὑτῶν 
πόλεων ὑποβλέψονταί σε διαφθορέα ἡγούμενοι τῶν 
νόμων, καὶ βεβαιώσεις τοῖς δικασταῖς τὴν δόξαν, 
ὥστε δοκεῖν ὀρθῶς τὴν δίκην δικάσαι· ὅστις γὰρ 
νόμων διαφθορεύς ἐστιν σφόδρα που δόξειεν ἂν 
νέων γε καὶ ἀνοήτων ἀνθρώπων διαφθορεὺς εἶναι.

Si tú mismo, en primer lugar, te diriges a algunas de las 
póleis más cercanas, a Tebas o a Mégara –pues ambas 
están bien legisladas– llegarás, Sócrates, como enemigo 
de su régimen político; y cuantos se preocupan de sus 
propias póleis te mirarán con desprecio teniéndote por 
destructor de las leyes, y confirmarás la opinión frente a 



426 Eduardo Esteban Magoja

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

los jueces, de manera que la sentencia parecerá dictada 
rectamente. Pues quien es destructor de las leyes, 
precisamente podría parecer en alguna medida que es 
destructor de jóvenes y de hombres insensatos. 

Las Leyes, en su carácter de organismo creador de la conducta 
antijurídica, establecen y definen la acción de Sócrates como desviada, 
incluso en otras comunidades políticas. Sócrates es catalogado como 
enemigo del nómos, quedando expuesto a reacciones sociales que lo 
perjudicarían cada vez que intente interactuar con las póleis vecinas. Al ser 
rotulado de esta manera, pues, Sócrates cargará con las consecuencias que 
se derivan de su accionar y será rechazado en cualquier otra comunidad 
en donde se respete la ley. Incluso este argumento se refuerza cuando 
a continuación las Leyes le sugieren a Sócrates que puede marcharse 
de Atenas y dirigirse al Estado bárbaro de Tesalia, junto a los amigos 
de Critón que le darán hospitalidad, ya que allí reinan el desorden y el 
libertinaje y lo escucharán con regocijo narrar el modo ridículo en que 
se fugó de prisión (53d1-7).

Pero además de este sentido retórico el argumento se proyecta 
hacia un tema que es estrictamente jurídico: la autoridad del derecho.31 
Muchos filósofos y juristas afirman que la autoridad es un elemento 
esencial del derecho y que ésta no puede basarse sólo en la fuerza, sino 
que requiere la aceptación de los individuos. En efecto, por lo común 
se suele pensar que si la función primordial del sistema jurídico de un 
Estado es regular las conductas de los individuos que viven en sociedad 
con el objeto de alcanzar una convivencia pacífica, debe pretender 
autoridad legítima.32 Sin ésta, pues, el derecho difícilmente puede 

31  Sin duda abordar con profundidad este punto excedería 
considerablemente los propósitos de este trabajo. De hecho, en la literatura existe 
toda una compleja discusión sobre el fenómeno de la autoridad del derecho, 
en la cual se destacan principalmente los trabajos de Raz (1981, 1982: 17-44, 
1986: 23-37 y 2001: 227-257), Wolff (1998 [1971]: 1-19), Finnis (2000: 262-288) y 
Himma (2001), entre muchos otros. Simplemente aquí basta con realizar algunas 
consideraciones generales al respecto, que serán suficientes para comprender el 
problema que se halla inserto en el argumento del Critón que se viene analizando 
en esta ocasión.

32  Es importante destacar la relación entre autoridad efectiva o de facto 
y autoridad legítima o de iure. Según Raz (1982: 45) una supone la otra, ya que 
afirmar que “un gobierno es un gobierno de facto es conceder que su pretensión 



427¿Obedecer las leyes?

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

lograr sus fines. La autoridad del derecho, que no es más que un tipo de 
autoridad delimitada por su objeto, puede ser entendida como el poder 
de exigir a los ciudadanos la realización de determinada conducta, sin 
que éstos se nieguen a hacerlo aun cuando lo puedan hacer.33 Existe, 
pues, un derecho de establecer leyes que impone sobre los destinatarios 
un deber de obediencia.34 Al respecto, Wolff (1998 [1971]: 5) sostiene 
que reclamar autoridad es reclamar el derecho a ser obedecido: ella 
puede significar tener ese derecho o puede significar tener un reclamo 
reconocido y aceptado por aquellos a los que va dirigido. Raz (1982: 
46-47) es muy claro al precisar la noción, cuando explica que el derecho 
tiene autoridad cuando la existencia de una norma jurídica que requiere 
cierta acción constituye una razón protegida para llevar a cabo la conducta 
requerida. Esto significa que una norma es autoritativa si su existencia 
constituye una razón para realizar una acción y al mismo tiempo una 
razón para excluir cualquier otro tipo de consideraciones en su contra.35 
La autoridad del derecho supone, en definitiva, que sus normas son 
las razones de la conducta obediente36 y obedecer, claro está, es hacer 
aquello que el derecho reclama porque este mismo lo establece.37

Hay una estrecha relación entre las nociones de autoridad y 
obediencia: sostener que el derecho tiene autoridad sobre los individuos 

de ser gobierno de iure es reconocida por un número suficiente de gente dotada 
suficientemente de poder que le asegura el control sobre cierta área. Una persona 
tiene autoridad efectiva o de facto, sólo si la gente sobre la cual tiene autoridad 
lo considera autoridad legítima”. La idea central de Raz es que alguien tiene 
autoridad de facto cuando tiene a su vez la pretensión de gozar de autoridad de 
iure. Sobre este tema, ver Raz (1986: 23-28 y 2001: 232-238).

33  Aquí se emplea la definición genérica de Kojève (2006: 36), sólo que 
para limitarla al campo jurídico se utiliza el Estado y los ciudadanos como 
sujetos intervinientes de la relación.

34  En efecto, según Raphael (1970: 78), la autoridad implica que aquellos 
que la ejercitan tienen el derecho de establecer órdenes y éstas deben ser 
obedecidas por los ciudadanos.

35  Para un mayor estudio de la autoridad como razones protegidas, ver 
Raz (1982: 17-44 y 1986: 38-69). 

36  Según Fuller (1958: 656), por ejemplo, la propia existencia de las leyes 
tiene la particularidad de crear un deber moral de obediencia sobre lo que éstas 
disponen. 

37  Cf. Wolff (1998 [1971]: 9).



428 Eduardo Esteban Magoja

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

supone que éstos deban obedecer a aquél.38 Pero no todos aceptan esta 
postura: existen algunos autores que no consideran a la obediencia como 
un elemento esencial de la noción de autoridad.39 Más allá de estas voces 
disidentes, el cruce autoridad/obediencia es generalmente aceptado en 
la literatura. Así pues, según Pitkin (1966: 39-40) llamar a alguien como 
autoridad legítima normalmente implica que debe ser obedecido: el 
significado de “autoridad” comprende la idea de que aquellos sujetos 
a ella están obligados a obedecer. O de acuerdo con Raz (1981: 117) el 
concepto de autoridad legítima implica la obligación de obedecer por 
parte de los sujetos bajo su poder.40 También en un sentido similar a 
estos autores se expresan Raphael (1970: 78-82), Anscombe (1978) y 
Finnis (2000: 261-288 y 2011b: 82-87). 

Ahora bien, esta lectura sobre el concepto de autoridad ya se 
encontraba presente en el pensamiento de Aristóteles. Probablemente 
inspirado en el Critón de Platón, el Estagirita sostiene, al hablar sobre 
la necesidad de las magistraturas que se encargan de las ejecuciones de 
las penas de los condenados, las deudas y la custodia de los presos, que 
carece de sentido y no se obtiene ningún provecho si hay juicios sobre 
cuestiones de justicia que no alcanzan su cumplimiento (Pol. 1322a5-8). 
Al parecer, de esto quiere dar cuenta también el argumento instalado 
por las Leyes. La clave descansa en la naturaleza de la autoridad del 
derecho.41 En efecto, el derecho ateniense exige ser obedecido para 
mantener su autoridad. En caso de que todos los ciudadanos no acepten 
ese derecho y no se sientan obligados a realizar la conducta obediente, 
su autoridad se verá gravemente cercenada. No habrá, pues, poder 
normativo alguno que pueda exigir la realización de ninguna conducta. 

6. Conclusiones

En este trabajo se ha tratado de explicar cómo en el argumento 
instalado por las Leyes en 50a6-50b5 se hace uso del paradigma 
utilitarista para fundar el deber de Sócrates y los demás ciudadanos 
atenienses de someterse a la autoridad de la pólis. En virtud de ello, nos 

38  Cf. Beran (1977: 260); Fernández García (1994: 57).
39  Tal es el caso, por ejemplo, de Sartorius (1999 [1981]: 144 y ss.), 

Greenawalt (1987: 47-61) y Edmundson (1998: 1-70).
40  En igual sentido se expresa Raz (1985: 6).
41  Cf. Allen (1972: 564). 



429¿Obedecer las leyes?

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

hemos centrado en analizar el argumento bajo el prisma del utilitarismo 
de acto, la generalización utilitarista y el utilitarismo de regla, ya 
que estas versiones, a mi juicio, eran las más prometedoras a la hora 
de explicar el fenómeno de la obediencia al derecho. Sin embargo, al 
realizar el análisis propuesto, hemos podido advertir que el argumento 
de las Leyes interpretado desde la visión utilitarista, en las distintas 
variantes utilizadas, no resulta del todo satisfactorio para justificar por 
qué Sócrates debe obedecer las disposiciones jurídicas. En razón de ello, 
se buscó descifrar cuál podría ser el sentido del argumento teniendo en 
cuenta el contexto general del diálogo platónico. Esto no significó en 
ningún momento negar la fuerza ni tampoco los méritos del argumento 
utilitarista ofrecido por las Leyes en su discurso; simplemente implicó 
la necesidad de complementarlo con otros elementos del diálogo para 
terminar de comprender o al menos tener un panorama más completo 
de su significado.

La integración del argumento utilitarista con otros pasajes de la 
obra ha permitido ofrecer otras dos propuestas que complementan 
la argumentación: el discurso de las Leyes está destinado también a 
estigmatizar a Sócrates como enemigo del sistema jurídico y, además, 
a reafirmar la autoridad del derecho que se vería afectada en caso de 
que los particulares desobedecieran las normas jurídicas. Bajo este 
panorama, en suma, el argumento instalado por las Leyes en los pasajes 
analizados presenta un triple significado integrado por una explicación 
utilitarista acerca de por qué se debe obedecer el derecho, un argumento 
retórico y finalmente una justificación que apela a la noción de la 
autoridad del derecho. Todos estos elementos se complementan entre 
sí, dando al argumento un sustento filosófico, retórico y jurídico que en 
su conjunto sustentan el reclamo de obediencia formulado por las Leyes 
ante la posible fuga de Sócrates planeada por Critón. 

Agradecimientos
Quisiera agradecer a los árbitros anónimos por los comentarios 

y sugerencias realizados, pues me ayudaron a mejorar el rigor 
argumentativo y la claridad expositiva del trabajo.



430 Eduardo Esteban Magoja

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Bibliografía

Primaria
Burnet, J. (ed.) (1929). Plato’s Euthyphro, Apology of Socrates and Crito. 

Oxford: Clarendon Press.
Eggers Lan, C. (trad.) (2010). Platón. Critón. Buenos Aires: Eudeba.
Gómez-Lobo, A. (trad.) (1998). Platón. Critón. Santiago de Chile: Editorial 

Universitaria. 
Marías, J. & Araujo, M. (eds.) (1951). Aristóteles. Política. Edición bilingüe. 

Madrid: Institutos de Estudios Políticos. 

Secundaria
Allen, R. E. (1980). Socrates and Legal Obligation. Minneapolis: University 

of Minnesota. 
____ (1972). Law and Justice in Plato’s Crito. En The Journal of Philosophy, 

69, 18, 557-567.
Anscombe, G. E. M. (1978). On the Source of the Authority of the State. 

En Ratio, 20, 1, 1-28.
Bentham, J. (2008 [1780]). Los principios de la moral y la legislación. Buenos 

Aires: Claridad. 
____ (2001 [1891]). A Fragment of Government. Union, N.J.: Lawbook 

Exchange.
Beran, H. (1977). In Defense of the Consent Theory of Political Obligation 

and Authority. En Ethics, 87, 3, 260-271.
Brandt, R. B. (1994). Teoría Ética. Madrid: Alianza Editorial. 
____ (1992). Morality, Utilitarianism and Rights. Cambridge: University 

Press. 
____ (1964). The Concepts of Obligation and Duty. En Mind, New Series, 

73, 291, 374-393.
____ (1963). Toward a Credible Form of Utilitarianism. En Castaneda, 

H. N. & Nakhnikian, G. (eds.) Morality and the Language of Conduct. 
(107-143). Detroit: Wayne State University Press.

Colaiaco, J. A. (2001). Socrates against Athens. Philosophy on Trial. London: 
Routledge.



431¿Obedecer las leyes?

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Colson, D. D. (1985). On appealing to Athenian law to justify Socrates’ 
disobedience. En Apeiron: A Journal for Ancient Philosophy and Science, 
19, 2, 133-151.

Congleton, A. (1974). Two Kinds of Lawlessness: Plato’s Crito. En Political 
Theory, 2, 4, 432-446.

D’Amato, A. (1976). Obligation to Obey the Law: A Study of the Death 
of Socrates. En Southern California Law Review, 49, 1079-1108.

DeLue, S. D. (1977). Plato’s Crito as a Defense of Critical Inquiry. En The 
Journal of Politics, 39, 2, 472-479. 

Diggs, B. J. (1964). Rules and Utilitarianism. En American Philosophical 
Quarterly, 1, 1, 32-44.

Dingman, K. (2005). Obedience to the State in the Apology and the Crito. 
En Aporia, 15, 1, 35-50.

Dyson, M. (1978). The Structure of the Laws’ Speech in Plato’s Crito. En 
The Classical Quarterly, New Series, 28, 2, 427-436.

Edmundson, W. A. (1998). Three Anarchical Fallacies: An Essay on Political 
Authority. Cambridge: University Press.

Farrell, M. D. (1992). Métodos de la ética. Buenos Aires: Abeledo-Perrot.
Fernández García, E. (1994). La obediencia al Derecho. Madrid: Editorial 

Civitas.
Finnis, J. (2011). Positivism and ´Authority´. En Philosophy of Law. 

Collected Essays, vol. IV. (74-87). Oxford: University Press. 
____ (2000). Ley Natural y Derechos Naturales. Buenos Aires: Abeledo-

Perrot.
Fuller, L. (1958). Positivism and Fidelity to Law: A Reply to Professor 

Hart. En Harvard Law Review, 71, 4, 630-672.
Garver, E. (2012). Plato’s Crito and the Nature of Persuasion and 

Obedience. En Polis, 29, 1, 1-20.
Greenawalt, K. (1987). Conflicts of Law and Morality. New York: Oxford 

University Press.
Hanna, N. (2007). Socrates and Superiority. En The Southern Journal of 

Philosophy, 45, 2, 251-268
Hansen, M. H. (2015)  Political Obligation in Ancient Greece and in the 

Modern World. Scientia Danica. Copenhagen: Det Kongelige Danske 
Videnskabernes Selskab.

Harrison, J. (1952-53). Utilitarianism, Universalisation, and Our Duty to 
Be Just. En Proceedings of the Aristotelian Society, New Series, 53, 105-
134.



432 Eduardo Esteban Magoja

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Hart, H. L. A. (1977). Obligación jurídica y obligación moral. En 
Cuadernos de Crítica, UNAM, 3, 5-33. 

____ (1955). Are There Any Natural Rights? En Philosophical Review, 64, 
2, 175-191.

Hecht, J. (2011). Fair Play: Resolving the Crito-Apology Problem. En 
History of Political Thought, 32, 4, 543-564.

Hermann. D. H. J. (1981). Socrates on Justice and Legal Obligation. En 
Seton Hall L. Rev., 11, 4, 663-678.

Himma, K. E. (2001). Law’s Claim of Legitimate Authority. En Coleman, 
J. L. (ed.) Hart’s Postscript: Essays on the Postscript to the Concept of 
Law. (271-309). Oxford: University Press.

Horton, J. P. (2010). Political Obligation. Basingstoke: Pelgrave Macmillan.
Hume, D. (2011 [1748]). Del contrato original. En Ensayos Políticos. (91-

106). Buenos Aires: Claridad. 
____ (2005 [1740]). Tratado de la Naturaleza Humana. México: Editorial 

Porrúa.
Irwin, T. H. (1986). Socratic Inquiry and Politics. En Ethics, 96, 2, 400-415.
Johnson, C. (1990). Socrates on Obedience and Justice. En The Western 

Political Quarterly, 43, 4, 719-740.
Klosko, G. (2004 [1992]). The Principle of Fairness and Political Obligation. 

Lanham, Md.: Rowman & Littlefield.
Knowles, D. (2010). Political Obligation. A critical introduction. London: 

Routledge.
Kojève, A. (2006). La noción de autoridad. Buenos Aires: Nueva Visión.
Kraut, R. (1984). Socrates and the State. New Jersey: Princeton University 

Press. 
____ (1981). Plato’s Apology and Crito: Two Recent Studies. En Ethics, 

91, 4, 651-664.
Kymlicka, W. (1995). Filosofía política contemporánea. Una introducción. 

Barcelona: Ariel.
Lyons, D. (2002). Forms and Limits of Utilitarianism. Oxford: Clarendon 

Press.
Mackie, J. L. (2000). Ética. La invención de lo bueno y lo malo. Barcelona: 

Gedisa.
Malem Seña, J. F. (2000). La obediencia al derecho. En Garzón Valdés, E. 

& Laporta, F. J. (eds.) El derecho y la justicia. (521-536). Madrid: Trotta.
Martin, R. (1970). Socrates on Disobedience to Law. En The Review of 

Metaphysics, 24, 1, 21-38.
Mill, J. S. (2007 [1863]). El utilitarismo. Madrid: Alianza Editorial.



433¿Obedecer las leyes?

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Nino, C. (2000). Introducción al análisis del derecho. Buenos Aires: Astrea.
Penner, T. (1997). Two Notes on the Crito: The Impotence of the Many, 

and ‘Persuade or Obey’. En The Classical Quarterly, New Series, 47, 
1, 153-166.

Pitkin, H. (1966). Obligation and Consent II. En The American Political 
Science Review, 60, 1, 39-52.

Rachels, J. (2007). Introducción a la filosofía moral. México: F.C.E.
Raphael, D. D. (1970). Problems of Political Philosophy. New York: Praeger 

Publishers, Inc. 
Raz, J. (2001). La ética en el ámbito público. Barcelona: Gedisa. 
____ (1986). The Morality of Freedom. Oxford: Clarendon Press. 
____ (1985). Authority and Justification. En Philosophy & Public Affairs, 

14, 1, 3-29.
____ (1982). La Autoridad del Derecho. Ensayos sobre Moral y Derecho. 

México: U.N.A.M.
____ (1981). Authority and Consent. En Virginia Law Review, 67, 1, 103-

131.
Rivas Palá, P. (1996). Justicia, Comunidad, Obediencia. El pensamiento 

de Sócrates ante la Ley. Pamplona: EUNSA.
Santas, G. (1979). Socrates: Philosophy in Plato’s Early Dialogues. London: 

Routledge & Kegan Paul.
Sartorius, R. (1999 [1981]). Political Authority and Political Obligation. 

En Edmundson, W. A. (ed.) The Duty to Obey the Law. (143-157) . 
Lanham, Md.: Rowman & Littlefield.

Sidgwick, H. (1981 [1874]). The Methods of Ethics. Indianapolis: Hackett.
Simmons, A. J. (1979). Moral Principles and Political Obligation. New 

Jersey: Princeton University Press.
Smart, J. J. C. & Williams, B. (1981). Utilitarismo: pro y contra. Madrid: 

Tecnos.
Smith, M. B. E. (1999 [1973]). Is There a Prima Facie Obligation to Obey 

the Law? En Edmundson, W. A. (ed.) The Duty to Obey the Law. (75-
106). Lanham, Md.: Rowman & Littlefield.

Sobel, J. H. (1997). Hume’s Utilitarian Theory of Right Action. En The 
Philosophical Quarterly, 47, 186, 55-72. 

Vlastos, G. (1995 [1974]). Socrates on Political Obedience and 
Disobedience. En Graham, D. W. (ed.) Gregory Vlastos. Studies in 
Greek Philosophy. Socrates, Plato, and Their Tradition, vol. II, Princeton: 
University Press.



434 Eduardo Esteban Magoja

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Wade, F. C. (1971). In Defense of Socrates. En The Review of Metaphysics,  
25, 2, 311-325.

Wolff, R. P. (1998 [1971]). In Defense of Anarchism, Berkeley: University 
of California.

Woozley, A. D. (1979). Law and Obedience: the arguments of Plato’s Crito. 
London: Duckworth. 

____ (1971). Socrates on Disobeying the Law. En Vlastos, G. (ed.) The 
Philosophy of Socrates. (229-318). New York: Anchor Books.

Young, G. (1974). Socrates and Obedience. En Phronesis, 19, 1, 1-29.


