CriTIQUE OF THE FIGURE OF PROTAGORAS IN BoOk I
OF ARISTOTLE'S METAPHYSICS

Diego Tabakian

Universidad de Buenos Aires
Concejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas

diego-tabakian@hotmail.com

Abstract

When positing the principle of non-contradiction (PNC)
(Metaph. I'. 4-6 & 8), Aristotle discusses with a number of inter-
locutors, from the Pre-Socratics to Protagoras, being the latter
well-known in Antiquity for subverting the concept of truth
(aAnOetar) with his doctrine of the “homo mesura”, stating the
impossibility of false discourse. I think that a careful reading of
Book I' that rescues the figure of the Abderite could show how
the critique of the Sophist would be the key when developing the
Aristotelian thought on the question of truth. In the first section
(81) I shall offer some considerations concerning the PNC that
are relevant in order to understand the motivations underlying
the Aristotelian critique against this sophist. Next (§2) I shall an-
alyze two Aristotelian arguments against those adversaries who
discuss in bad faith: on the one hand, the “refutation” in Metaph.
I'. 4 and, on the other hand, the “argument of the contrary ap-
pearances” in Metaph. I'. 5. My hypothesis is that some of the
theoretical arguments sketched in I'. 4 allow us to reconstruct a
serious Aristotelian critique against Protagoras in I'. 5. Finally
(83) I shall present a synthesis of the path traced within the arti-
cle and offer some conclusions.

Keywords: Aristotle, Protagoras, PNC, truth.

Received: 07 - 06 - 2016. Accepted: 15 - 08 - 2016.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017), 373-410.



374 Dieco TABAKIAN

CRITICA DE LA FIGURA DE PROTAGORAS EN EL LiBrRO I
DE LA METAFisICA DE ARISTOTELES.

Diego Tabakian

Universidad de Buenos Aires
Concejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
diego-tabakian@hotmail.com

Resumen

En su defensa del Principio de no-contradiccién (PNC)
(Metaph. I'. 4-6 y 8), Aristoteles discute con varios interlocutores,
desde los presocraticos hasta el sofista Protagoras, este
altimo ampliamente conocido en la Antigiiedad por trastocar
el concepto de verdad (dinbewr) con su doctrina del “homo
mensura”, declarando asi la imposibilidad del discurso falso.
Consideramos que una lectura atenta del Libro I' que rescate la
figura del abderita puede mostrar como la critica del sofista es
clave para la constitucion del pensamiento aristotélico en torno
al problema de la verdad. En la primera seccion (§1) expondré
algunas consideraciones sobre el PNC que son relevantes para entender
las motivaciones detrds de las criticas aristotélicas al sofista. A
continuacion (§2), analizaré dos de los argumentos aristotélicos contra
los adversarios que discuten de mala fe: por una parte, la “refutacion”
de Metaph. I'. 4y, por otra parte, el “argumento de las apariencias
contrarias” de Metaph. I. 5. Mi hipétesis es que algunos elementos
teoricos esbozados en I'. 4 permiten reconstruir una critica aristotélica
seria contra Protagoras en I. 5. Finalmente (§3) expondré una sintesis
del camino recorrido y ofreceré algunas conclusiones.

Palabras clave: Aristételes, Protagoras, PNC, verdad.

Recibido: 07 - 06 - 2016. Aceptado: 15 - 08 - 2016.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



CRITICA DE LA FIGURA DE PROTAGORAS EN EL LiBRO I’ 375

Introduccion*

En el libro I' de la Metafisica, Aristoteles argumenta a favor de una
ciencia que —a diferencia de las ciencias particulares—, versa sobre los
principios y las causas universales que refieren a todo lo que es. En los
primeros dos capitulos del libro, el Estagirita muestra la posibilidad de
la filosofia primera, y demarca esquematicamente sus contenidos: las
propiedades que universalmente le convienen al ente en tanto ente. En
este marco, y en lo que resta del libro, el filésofo emprende la defensa
del principio de no contradiccién (PNC),! el mas firme de los axiomas
estudiados por la filosofia primera (I'.3).2

En su defensa del PNC (Metaph. I'.4-6 y 8), Aristoteles discute con
varios interlocutores, desde los presocraticos hasta el sofista Protagoras,
conocido en la Antigiiedad por su obra “Sobre la verdad” (aAn0ewa) y
su doctrina del “homo mensura”. La recepcion y critica del sofista en el

*Una version preliminar de este trabajo fue expuesta en las VI Jornadas de
Filosofia Antigua “Doctor Francisco Olivieri”, en la Facultad de Humanidades
de la Universidad Nacional de Mar del Plata, 30 de noviembre de 2015.

! EIPNC (asi como cualquier axioma investigado por la filosofia primera)
no pertenece a un género particular de entidades con exclusion de los otros, sino
que se da y se cumple en todas las cosas que son (en tanto que son). Es por ello
que todas las ciencias particulares se sirven de este principio: “Y, ciertamente,
todos se sirven de ellos [los axiomas]: como que son principios de lo que es, en
tanto que algo es, y cada género particular es algo que es; no obstante, se sirven
de ellos hasta donde les resulte suficiente. es decir, hasta donde se extiende el
género acerca del cual llevan a cabo sus demostraciones. Por consiguiente, y
puesto que es obvio que tales principios pertenecen a todas las cosas, en tanto que
cosas que son [...], su estudio corresponde también al que se ocupa de esclarecer
lo que es, en tanto que es” (Metaph. I'.3. 1005a23-29. Todas las Traducciones de la
Metafisica corresponden a Tomas Calvo Martinez, Ed. Gredos).

2 En Metaph. T.3 el Estagirita enuncia por primera vez el PNC y lo
caracteriza como el principio “mas firme” de todos (1005b11-22), puesto que: 1)
es imposible que alguien se equivoque respecto de él; 2) no es una hipédtesis o un
postulado especifico de una ciencia particular que deba poseerse para conocer;
3) su conocimiento es condicién de posibilidad de todo conocimiento. En esta
linea, Aristoteles emprenderia la “prueba” del PNC para dar cuenta del objeto
de estudio de la filosofia primera y, con ello, la posibilidad de dicha ciencia.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



376 Dieco TABAKIAN

Libro I' son clave para la constitucion del pensamiento aristotélico en
torno al problema de la verdad.

Para mostrar la influencia de Protagoras sobre el Estagirita expondré
algunas consideraciones sobre el PNC que son relevantes para entender
las motivaciones detras de las criticas aristotélicas al sofista (1). A
continuacion (2), analizaré dos de los argumentos aristotélicos contra
los adversarios que discuten de mala fe: por una parte, la “refutaciéon”
de Metaph. T'4 (dirigida principalmente contra los heracliteos) y, por
otra parte, el “argumento de las apariencias contrarias” de Metaph. I'.5
(discusion de la tesis protagoérica de la “homo mensura”). Mi hipédtesis
es que algunos elementos tedricos esbozados en I'.4 permiten reconstruir
una critica aristotélica seria contra Protagoras en I'. 5 y 6. Considero
que Aristoteles es deudor de la interpretacion platénica que le atribuye
al sofista una teoria de la percepcién y una ontologia heracliteas. Las
criticas que Platén y Aristoteles dirigen contra el relativismo protagdrico
se centran en una concepcion de la “percepcion” totalmente ajena al
sofista; por ende, cualquier intento de reconstruir una critica seria
contra Protagoras desde los escritos aristotélicos debe mantenerse
al margen de la interpretacion platonica. Aunque para Aristoteles el
relativismo protagdrico se funda en el flujo permanente heracliteo,
nosotros analizaremos las criticas aristotélicas a ambas doctrinas por
separado. Esta estrategia tiene por fin mostrar que la critica aristotélica
puede alcanzar al pensamiento protagdrico independientemente de
su asociacion con los heracliteos. De acuerdo con nuestra lectura, los
elementos tedricos que permiten esta critica se encuentran desarrollados
en el éAeyxog de Metaph. I'4,° dirigido a refutar al adversario heracliteo
que discute de mala fe y deben tenerse en cuenta, especialmente, en la
lectura de I'.6 En la ultima parte (3), expondré una sintesis del camino
recorrido y ofreceré algunas conclusiones.

8 Russell M. Dancy (1975), Barbara Cassin (1994), Paula Gottlieb (1992)
y Pierre Aubenque (1962) destacan la presencia y la importancia de Protagoras
en todo el libro I. Por su parte, Pilar Spangenberg (2014) sostiene que el
sofista constituye uno de los principales adversarios que Aristoteles tiene en
mente en la primera prueba de I'4. Aunque concordamos con la autora en
que la argumentaciéon de I'4 se aplica también a la refutacién de Protdgoras,
consideramos que el blanco principal del Estagirita alli son los heracliteos (ver
nota 8), y que la critica al sofista se desarrolla enI'.6 a partir de algunos elementos
teodricos esbozados en el éAeyyoc.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



CRITICA DE LA FIGURA DE PROTAGORAS EN EL LiBRO I’ 377

La tesis que Aristoteles discute explicitamente en I'.5, 6 y 8 es la
doctrina protagoérica de la “homo mensura”: “...el hombre (&vOowmov)
es la medida (pétpov’) de todas las cosas (xonudtwv), de las que son en
cuanto son (Tv Hev 6vtwyv wg €oty,), de las que no son en cuanto no son
(tv d¢ un Ovtwv we ovk €otwv)” (Teet. 152a2-4); cuya consecuencia es
la imposibilidad del discurso falso.

De acuerdo con la lectura tradicional* inspirada por Platon,
Protagoras sostuvo una posicion relativista sobre la verdad: es incorrecto
afirmar la verdad de algo si no se especifica para quien(es) (a)parece asi.
La doctrina protagoérica estipula que la verdad de cualquier (a)parecer

*  De acuerdo con los estudiosos contemporéaneos, la doctrina protagorica

puede leerse en clave “pragmatista”; Cfr. Héloise Moysan-Lapointe (2010) y
Oehler Klaus (2002). La primera autora realiza una interpretaciéon que vincula la
doctrina del “homo mensura” a la teoria de los dos discursos y al agnosticismo
protagdrico, intentando demostrar quela “verdad”, para Protdgoras, se encuentra
intimamente relacionada con el lenguaje, la vida social, y la experiencia. De
acuerdo con su lectura “constructivista”, la actividad retdrica y educativa del
sofista presupone una concepcién pragmatica de la “verdad”. Para el segundo,
Protagoras seria el primer pensador en conceptualizar la crucial distincién entre
la “pretension de verdad” de una afirmacion y su “validez” (su valor de verdad
efectivo). Dicha distincion explica la transicion desde afirmaciones individuales
verdaderas a los valores sociales y su validez: los juicios individuales que pasan
las pruebas de la observacion empirica y la experiencia son establecidos como
validos. La validez de una afirmacion verdadera se reduce al proceso en el que
demuestra ser verdadera. El corolario del discurso de Protdgoras (166a-168c),
segun Oehler, es que la investigacion a través de la praxis constituye el “puente”
que permite atravesar el vacio entre pretension de verdad y validez. Protagoras
habria explicado la falsedad desde una perspectiva psicoldgica: nuestros
pensamientos erran al no alcanzar sus objetos. La verdad es producida por el
hombre a través de la refutacion del error y la continua revisién de nuestros
valores: el producto final es un sistema de conceptos “plésticos” (herramientas
teleoldgicamente orientadas) que ayuda al hombre a entender la realidad y
modificar su vida. Por su parte, Gil Delannoi (1999) realiza una interpretacion
de Protdgoras a partir de la historia de la ciencia, destacando los conceptos
de “mesura”, “relaciéon” y “relatividad”, procurando distinguir la relatividad
del relativismo: si el concepto de “relativo” se reduce a un conjunto arbitrario
de puntos de vista acerca del mundo, entonces conduce al relativismo. Por el
contrario, si la relatividad es medida con precisiéon y rigurosidad, se neutraliza
su especificidad y se define un campo de validez; en otras palabras, no se
equipara con el relativismo, sino con una forma compleja de universalidad.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



378 Dieco TABAKIAN

es relativa al individuo; no hay (a)pareceres incorrectos porque todo
juicio se funda en objetos que (a)parecen exclusivamente en relacion con
un sujeto. En otras palabras, todos los juicios de un hombre (&vOowmoq)
son verdaderos porque describen como se le (a)parecen (dpatvetatr) las
cosas (xonpata) en un momento determinado; no hay cosas “en si”, sino
cosas que (a)parecen “en relacion” (uétoov) con un sujeto. Al reducir el
ser a lo que (a)parece al hombre, se anula la posibilidad de encontrar un
criterio que permita determinar la falsedad de las (a)pariencias y, por lo
tanto, dirimir el conflicto entre (a)pareceres contrarios.

Tal como aparece en la sentencia protagorica, el término d&vOowmog
puede interpretarse en varios sentidos: a) Los pasajes del Teeteto donde
Platon identifica conocimiento con sensacion, parecen sugerir que con
“hombre” Protagoras se refiere al individuo particular (ta percibes el
viento calido y yo el frio); b) el término puede también interpretarse en
un sentido genérico —asi como el hombre, otras especies (por ejemplo,
el cerdo) puede ser la medida de todas las cosas (161c4-5). Esta es la
interpretacion de Theodor Gomperz (1893); finalmente c) “hombre”,
tal como senala Eugene Dupréel (1968), puede tomarse en un sentido
social, haciendo referencia a una determinada polis: la comunidad
es la “medida” de lo justo y lo injusto (167c4-5). Por nuestra parte,
descartamos la interpretacion genérica de &vOowmoc; los ejemplos
textuales de las xorjuata (las percepciones, los valores, y la utilidad)
indican que estos “objetos” sélo pueden tener como medida al hombre
-no a otras especies. En esta linea, “hombre” puede adquirir un sentido
individual o colectivo dependiendo de la clase de xonudta que deba
ser medida.

De la sentencia del “homo mensura” se sigue que los (a)pareceres
-y los juicios que se basan en ellos— exceden el ambito de la percepcion
sensible; en efecto, Platon —por boca de Protagoras— afirma que una
multiplicidad de “asuntos” (lo honroso, lo vergonzoso, lo justo, lo
injusto, lo pio, y lo impio) son relativos a distintos (a)pareceres —
fundamentalmente en relacién con distintas ciudades (Teet. 167c2-7,
172b3, Crat. 385e-386¢). En esta linea, Gail Fine (1994: 213-214) distingue
entre un “protagorismo estrecho” (la percepcion del hombre esla medida
de los objetos sensibles) y un “protagorismo amplio” (la pavracia es
la medida de cualquier cosa o asunto que concierne al hombre).> De

5 De acuerdo con la autora, la doctrina del “homo mensura” no se

encuadra en ninguno de estos relativismos porque consiste, en realidad, en un

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



CRITICA DE LA FIGURA DE PROTAGORAS EN EL LiBRO I’ 379

acuerdo con esta distincion, Platén y Aristoteles habrian dirigido sus
objeciones contra un “protagorismo estrecho”.

A continuacién, es conveniente delinear los puntos centrales del
consenso generalizado entre los especialistas sobre la presencia de
Protagoras en I', y dar algunas precisiones previas sobre el contexto en
que Aristdteles lo nombra, asi como el contenido de las tesis que se le
adscriben. El modo peculiar en que el Estagirita lleva a cabo su defensa
del PNC dificulta vislumbrar contra quién(es) o contra qué posicion(es)
especifica(s) argumenta, de alli que elucidar la figura de Protagoras
no resulte una tarea sencilla. En primer lugar, podemos sefialar que
Aristoteles emplea en I' su metodologia de indagacion filosodfica, la
dialéctica.® El método aristotélico, en lineas generales, toma como punto
de partida de la investigacion las opiniones mas reputadas, para luego
examinarlas y deducir sus consecuencias. A partir de este relevamiento,
Aristoteles busca confrontar las posiciones en pugna, evaluar sus
justificaciones, y —si estas son igualmente convincentes—, arribar a una
aporia; su objetivo consiste en poner en evidencia todas las dificultades
que ha suscitado el problema en cuestion en los pensadores previos.
Para salir de la aporia, Aristoteles propone recorrer las dificultades a
partir de cada opinion en conflicto: si de alguna de estas opiniones se
deduce una contradiccion, entonces esta posicion queda refutada, y su
contraria queda indirectamente demostrada.

Dado que el objetivo del método es la elucidacién de los aciertos
y los desaciertos de sus predecesores, Aristoteles no realiza una
reconstruccion histdérica y sistematica de sus posiciones, sino que
expone sus teorias en el marco de un problema especifico, y los interroga
sobre cuestiones que él mismo busca responder. Es por ello que en I el
Estagirita saca conclusiones que deberian seguirse de las posiciones de
sus predecesores y emparenta opiniones de pensadores diferentes.

En el caso especifico de T, el Estagirita confronta su propia posiciéon
con la de un conjunto heterogéneo de pensadores que sostendrian,
por diferentes razones, la negacion del PNC. En I'4, la estrategia

infalibilismo que sostiene que todas las creencias son absolutamente verdaderas.

®  Numerosos especialistas han discutido las funciones del método
dialéctico y la legitimidad de las exposiciones y criticas que el Estagirita realiza
de las teorias de sus predecesores. Remitimos a Di Camillo (2012: 21-92) para un
tratamiento detallado de las multiples interpretaciones en pugna. Nos apoyamos
en su interpretacion de la funcién cognoscitiva del método diaporematico.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



380 Dieco TABAKIAN

aristotélica implementada para defender el principio consiste en una
“prueba indirecta”: se debe “forzar” a los adversarios mediante una
refutacion (éAeyxoc) (1006a5-18). En efecto, dado que el PNC es un
axioma no puede ser demostrado: si los principios que ofician de puntos
de partida de las demostraciones fueran ellos mismos demostrables,
entonces se incurriria en una regresion al infinito, puesto que siempre
podriamos solicitar la prueba del principio que se utilizé para probar el
principio demostrado.” Por otro lado, debido a que se trata del axioma
fundamental presupuesto en cualquier demostracién, no se lo puede
probar directamente sin cometer una peticion de principio, esto es, sin
utilizarlo. De alli que la tinica via posible para argumentar a favor del
PNC sea refutar al adversario, esto es, que €l mismo lo presuponga y lo
utilice en su discurso, contradiciéndose a si mismo y evidenciando la
validez del axioma.

En segundo lugar, es preciso sefialar que el Estagirita trazaen I'.5 una
distincién importante entre sus adversarios: por un lado, se encuentran
quienes niegan el PNC de buena fe (se encuentran en aporia) y, por el
otro, quienes proceden por el afan de discutir; a los primeros hay que
persuadirlos, mientras que a los segundos hay que refutarlos (1009a15-
22). Esta distincion parece, a primera vista, un hilo conductor viable
para diferenciar las posiciones de los adversarios y, por ende, distinguir
los argumentos aristotélicos. En esta linea, Jean-Louis Hundry (2013:
24) sostiene que quienes discuten de buena fe son los fisicos, mientras
que los que discuten por el placer de discutir son los dialécticos y los
sofistas. Sin embargo, la taxonomia descripta en I'.5 no es respetada
por el propio Aristételes (Cassin, 1989: 43). Podemos considerar que
a lo largo de I' se produce una progresiva mutacion en la figura del
interlocutor. En I'.3 Aristoteles afirma que es imposible que alguien, mas
alla de lo que dice, verdaderamente no crea en el PNC (1005b25-26), por
lo que necesariamente este interlocutor discutira de mala fe. Luego, en
I'.5, el Estagirita traza la distincion entre quienes estan auténticamente
en aporia y quienes discuten por el placer de discutir. No obstante, en

7 Para el Estagirita no todo puede conocerse por demostracion (An. Post.

1.3, 72b5-27). Las definiciones, en tanto principios de las demostraciones, no
pueden probarse por deducciéon (An. Pr. 1.3 46a34-39). Si los principios que
ofician de premisas en los silogismos fueran demostrables, tendriamos que
deducirlos de otros principios, y estos, a su vez, deducirlos de otros, y asi la
demostracion caeria en un regreso al infinito (An. Post. 90b28-29, 90b24-27).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



CRITICA DE LA FIGURA DE PROTAGORAS EN EL LiBRO I’ 381

I'.6 (1011a3-6), afirma que tanto quienes deben ser persuadidos como
quienes deben ser refutados se hallan en aporia, con lo cual desdibuja
la distincién trazada previamente. En efecto, si tanto los que deben ser
persuadidos como los que deben ser refutados se encuentran en aporia,
;por qué se debe refutar sélo a estos ultimos?

Una via posible para sortear la dificultad de identificar con quién(es)
discute Aristoteles y en qué grupo sitiia a Protagoras consistiria en
considerar que el interlocutor de I' no representa ningin personaje
histérico concreto, sino una construccién realizada por el filésofo.
Esta es la tesis de Russell Dancy (1975: 14), quien sostiene que en esta
construccion aparecen reunidas varias tesis elaborados por diferentes
pensadores, entre los cuales destaca la figura del sofista de Abdera.

En una interpretacién mas reciente, Evan Keeling (2013: 83-84)
sostiene que hay dos adversarios protagoricos presentes en I' que
representarian dos grupos diferentes de seguidores del sofista —cuyas
diferencias se basarian en interpretaciones distintas de la doctrina del
“homo mensura”. Por un lado, se encuentran los protagdricos que
aceptan utilizar relativizadores en sus discusiones; por el otro, estan los
protagdricos mas radicales que se rehtsan a utilizarlos, y niegan el PNC,
por lo que caerian en la refutacion aristotélica. Esta diferencia entre
dos clases de adversarios protagdricos coincidiria, segtin el autor, con
la distincion que Aristételes traza en I'.5. El problema de esta posicién
es que desconoce la mutacion progresiva de la clasificacion de los
adversarios, y que la exposicion de las teorias de los predecesores no se
realiza en un marco historico.

Por nuestra parte, consideramos que el contexto dialéctico de la
defensa del PNC es suficiente para determinar que el Estagirita retine
a varios pensadores en un grupo heterogéneo porque sus teorias
conducirian a la negacién del axioma. Este procedimiento no consiste
ni en una tergiversacion de las teorias de los predecesores, ni en la
construccion de un hibrido tedrico, sino en la problematizacion de las
teorias mas reputadas o difundidas en el marco de una investigacién
filosofica. Si el Estagirita no reproduce con exactitud las posiciones de
sus adversarios, ello se debe a que no es de su interés hacerlo, y que
discute con las teorias mas difundidas, no con las doctrinas tal y como
fueron desarrolladas por sus predecesores.

La heterogeneidad de figuras como Anaxagoras, Democrito, Cratilo
(Heraclito), Homero, y Protagoras impone la necesidad de establecer
algin tipo de distincidon entre unos y otros, de alli que Aristoteles

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



382 Dieco TABAKIAN

realice la distincion entre tipos de adversarios. Un claro ejemplo del
solapamiento de categorias de adversarios constituye el caso que nos
interesa aqui, Protagoras.

En I'.5 Aristoteles sefiala que quienes discuten de buena fe
incurrieron en aporia por atenerse equivocadamente al testimonio de
los sentidos: si no es posible que se genere lo que no es, y los contrarios
se generan a partir de la misma cosa, entonces la cosa es a la vez sus
contrarios (Metaph. 1009a22-25). Estos predecesores interpretaron
equivocadamente los datos obtenidos por los sentidos al basar su
investigacion exclusivamente en las entidades sensibles, las cuales
poseen una naturaleza indeterminada (1010al-4). Encabezan este grupo
Heraclito y Cratilo, debido a que niegan que pueda haber un discurso
verdadero sobre una realidad que continuamente cambia (1010a7-15).
En este grupo también esta incluido Protagoras, puesto que su doctrina
del “homo mensura” es también producto del mismo error (1009b1-2).
Luego, enI'.8, el Estagirita senala que todas las doctrinas que afirman la
falsedad universal o la verdad universal de todos los enunciados
—tesis claramente sofisticas— se identifican con el pensamiento heracliteo
(1012a29-34).

En I'.6, no obstante, el abderita es ubicado dentro del grupo de
interlocutores que discuten de mala fe y deben ser refutados (1011a28-
1011b6). ;Como se explica este cambio de valoracion respecto del
sofista?® ;Por qué Aristételes asocia a Protagoras con este colectivo de
fisicos?

8 No pretendo zanjar aqui el primer problema planteado, sino dar una

interpretacién plausible. ;Por qué Aristoteles incluye a Protdgoras dentro de un
grupo y luego lo excluye? Desde el punto de vista de su d6&a (su pensamiento
profundo), tanto los fisicos como Protagoras son iguales; la diferencia radica
en que los primeros estan dispuestos a mantener un dialogo honesto y a
poner en palabras su opinion, mientras que el sofista es esquivo: busca ganar
la discusion sin importarle su pensamiento. De esta diferencia ética, se sigue
que los primeros pueden ser persuadidos, pueden cambiar su d6Ea, mientras
que los segundos deben ser refutados en su discurso, no en su pensamiento.
Ambos estan en aporia por mantener la misma d0&a, pero sdlo el sofista debe ser
refutado dialécticamente (Aristoteles afirmaria que ambos deben ser refutados
porque la argumentacion que desarrolla puede refutar tanto al filbsofo heracliteo
como al sofista). El desplazamiento se explicaria porque, al iniciar el proceso
dialéctico, el Estagirita expone la multiplicidad de opiniones con base en lo
que tienen en comun, para luego separar la posicion que le sirve para probar

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



CRITICA DE LA FIGURA DE PROTAGORAS EN EL LiBRO I’ 383

Con respecto al segundo interrogante, es preciso sefialar que los
Adyot de Heraclito y Protagoras no se identifican sin mas: el primero
afirma que “la misma cosa es y no es” (Metaph. 1006a36, 1009a9-
12), mientras que el segundo proclama que “todo lo que aparece es
verdadero” (1009a7-9). Los nexos entre ambas doctrinas se encuentran
en su origen comun —ambas son un producto de la misma d6&x o del
mismo error— y en compartir la misma concepciéon de la sensacién
(aloBnowc). Protagoras habria llegado a la conclusion de que todo lo que
(a)parece a los sentidos es necesariamente verdadero por confundir, al
igual que los fisicos, sensacion con inteligencia (1009b12-21). Si todo lo
que (a)parece (patvopevov) debe presentarse a través de los sentidos
(aloBnowg), y todo (a)parecer (pavtaoia) es verdadero (aAnOeir),
entonces toda percepcion es verdadera para ese sujeto perceptor.

En los ultimos anos, algunos estudiosos han puesto de relieve que
en Metaph. I Aristételes sigue la interpretacion platénica de la tesis del
“homo mensura” y las criticas que su maestro le dirige al sofista en
el Teeteto.'® Alli, Platdon identifica la doctrina del “homo mensura” con
la tesis de Teeteto (el saber es sensacion), y con una “doctrina secreta”
(una version extrema de la doctrina del “flujo permanente” atribuida a

el PNC. En efecto, dado que la prueba del PNC se realiza indirectamente via
refutacion, Aristdteles requiere de un interlocutor que niegue el axioma y no
se deje persuadir. El éAeyyoc de I'.4 refuta, en sentido estricto, a los fisicos —si
bien el sofista aparece asociado a ellos, se trata de un Protagoras “heraclitizado”.
En los capitulos I'.5-6, el Estagirita nombra explicitamente al sofista y expone
fugazmente su pensamiento y sus implicancias; por ende, la refutacién de la
doctrina del “homo mensura” debe localizarse en I'.6.

?  Paula Gotlieb (1992), Mi-Kyoung Lee (2005) y Pilar Spangenberg (2009).

10" El Estagirita expone, en términos muy similares a Platon, el “argumento
delas apariencias contrarias” (Teet. 154a6-8, Metaph. I.51009a38-b11) e incluye en
su formulacién una mencién velada a la objecién que su maestro dirigi6 contra
Protagoras basada en los sensaciones defectuosas producidas por los suefios, las
enfermedades y la locura (Teet. 157e1-158a3). Aristoteles incluye en sus criticas
a Protagoras la objecion sobre los errores perceptivos: bajo circunstancias
adecuadas, la sensacion del propio no puede errar; no obstante, la sensacion que
se dirige a un objeto que no le es propio, estd inclinada a equivocarse (Metaph. I.5
1010b1-3, 1010b14-26). Ademas, Aristoteles reproduce casi de forma literal las
criticas que su maestro dirige contra el sofista: la auto-refutacién de la doctrina
del “homo mensura” (Teet. 169d-171c, Metaph. I.8 1012b15-23) y la refutacion
basada en el saber del experto (Teet. 177c-179b, Metaph. I'.5 1010b11-14).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



384 Dieco TABAKIAN

Heraclito). Siguiendo esta lectura, los especialistas han buscado desligar
la doctrina protagorica de la interpretacion platénica que minimiza la
davtaoiaalaaloBnoig, y acaba por reducir el pensamiento del abderita
a un “relativismo perceptual”.

En esta linea, se ha argumentado que las criticas aristotélicas (y
platdnicas) dirigidas contra Protagoras, presuponen una interpretacién
polémica de su doctrina, y no alcanzan a derribar al sofista (Spangenberg,
2009: 121). Christopher Kirwan (1993: 90), por ejemplo, afirma que los
argumentos de I'.4 son deliberadamente débiles, ya que Aristoteles los
habria expuesto con fines pedagogicos —para que sus alumnos comparen
y evalten argumentaciones. Por su parte, Michael Wedin (2003: 110)
sefnala que los argumentos dirigidos especificamente contra Protagoras
(I'.5-6) no constituyen refutaciones en sentido estricto, sino objeciones
que pretenden mostrar las consecuencias inaceptables que se seguirian
de su doctrina y, de este modo, debilitar la posicion del sofista.

Los especialistas han vislumbrado con total claridad la dependencia
de Aristoteles de una interpretacion que dista de ser fiel al pensamiento
protagdrico. Sin dejar de reconocer el posicionamiento platonico que el
Estagirita adopta, considero que los especialistas no han reconocido la
relevancia de los argumentos que Aristoteles elabora en I'. De acuerdo
con mi lectura, el tratamiento dialéctico y refutativo que comienza
en Metaph. I'4 se extiende a los capitulos donde Aristdteles critica
directamente a Protagoras (I".5-6). En virtud de este alcance, considero que
hay elementos tedricos importantes en el éAeyxoc contra los heracliteos
que pueden importarse al argumento de las (a)pariencias contrarias
dirigido contra Protagoras. En la seccion 2.2 me encargaré de reconstruir
la critica al sofista a partir de los argumentos y conclusiones del éAeyxoc
de Metaph. I' 4. De acuerdo con mi reconstrucciéon del argumento contra

Protagoras, la critica aristotélica afecta a un “protagorismo amplio”.

1. El principio de no contradiccion (PNC)

En esta seccion realizaré algunas observaciones sobre el PNC tal
como es conceptualizado en el pensamiento aristotélico con el fin de
esclarecer las razones que condujeron al Estagirita a confrontar con
Protagoras.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



CRITICA DE LA FIGURA DE PROTAGORAS EN EL LiBRO I’ 385

1.1. La formulacion del principio

En lineas generales, los estudiosos del pensamiento aristotélico
siguen o rechazan parcialmente la interpretacion del PNC realizada por
Jan Lukasiewicz (1910/1979); segun el légico polaco, Aristoteles realiza
tres formulaciones diferentes del PNC:

a. La formulacion ontoldgica: “es, pues, imposible que lo mismo se
dé y no se dé en lo mismo a la vez y en el mismo sentido” (Metaph. I'.3
1005b19-20, ver también I'.3 1005b26-27). En esta enunciacién se afirma
una imposibilidad en la realidad: los entes no pueden ser F y no ser F,
o tener F y no tener F simultineamente y en el mismo sentido. Aristételes
sefiala expresamente que debemos agregar una serie de precisiones (“a
la vez”, “en el mismo sentido”, etc.) si pretendemos afirmar la validez
del PNC; de lo contrario podria objetarse que el principio no se cumple
cuando su ambito de aplicacion cambia. En efecto, el PNC se cumple
siempre de acuerdo con una descripcion definida del ente que es objeto
de predicacion.

b. La formulacién ldgica o discursiva:'! “...puesto que es imposible
que dos afirmaciones contradictorias sean verdaderas a la vez respecto
de lo mismo, es evidente que tampoco es posible que los contrarios se
den a la vez en lo mismo” (Metaph. I'.6 1011b15-18). En otras palabras,
“no es posible que sea verdadero, a la vez, afirmar que lo mismo es
hombre y no es hombre” (Metaph. I.3 1006b33-34). Aqui, el Estagirita
afirma la imposibilidad en el plano del discurso sobre los entes: no puedo
afirmar F y, a la vez, negar F del mismo ente.

c. La formulacién psicoldgica:'* “Es, en efecto, imposible que un
individuo, quienquiera que sea, crea que lo mismo es y no es” (Metaph.

" La formulacién aqui presentada corresponde a la imposibilidad de

enunciar afirmaciones contradictorias. Una formulacion similar, pero que versa
sobre afirmaciones opuestas puede encontrarse en DI 12 21b17-18.

2 Esta “formulacién” es la mds controvertida, puesto que Aristételes
explicitamente afirma que algunos de los que niegan el PNC lo hacen por
encontrarse en una situacion aporética —han arribado a una opinion errada por
aferrarse al testimonio de sus sentidos. Si el Estagirita afirmara la validez del
PNC en el &mbito de la opinién, entonces no seria posible que haya adversarios
que tengan creencias contradictorias y discutan de buena fe. En lo que sigue,
argumentaremos a favor de una reduccién del plano psicolégico de aplicacién

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



386 Dieco TABAKIAN

I'.3, 1005b23-24). La imposibilidad de la contradiccion se encontraria en

el plano del pensamiento o de la opinién.

Aunque todas estas diferentes enunciaciones del PNC se encuentran
textualmente en I, el propio Lukasiewicz reconoce que el Estagirita no
las distingue claramente (1979, 50-1); ello se debe a que, en rigor, para
Aristoteles todas estas “formulaciones” refieren a un unico principio,
que se cumple en el ambito de las cosas (modyuata), en el de los
pensamientos (Puxn mabnudtwv), y en el de las palabras (povaui).
Para el Estagirita las distintas enunciaciones no constituyen principios
distintos: no hay un PNC ontoldgico y otro 16gico. El PNC admite varias
formulaciones porque su validez se extiende a distintos ambitos en
virtud del mismo fundamento. En lo que sigue, intentaré mostrar que el
PNC es fundamentalmente un principio ontologico que, en virtud de
sus supuestos e implicancias ontoldgicas, constituye el fundamento
de la validez de la no-contradiccion en los ambitos del lenguaje y del
pensamiento.

1.2. El Triangulo Semantico: los planos del lenguaje, el
pensamiento, y la realidad.

En DI 1, al formular el conocido “triangulo semantico” (16a2-9), el
Estagirita nos da algunas pistas sobre las relaciones que mantienen los
ambitos de aplicacion del PNC:

(1) Las expresiones que hay enla voz (povati) son simbolos (cUpBoAa)
y signos (onueia) de las afecciones del alma (Puxn maOnuatwv).” Estos
signos son convencionales, puesto que no son los mismos para todos.

del PNC al ambito 16gico (el pensamiento en general). No obstante, en atencion
a este problema, seguimos la importante precision de Politis (2004): es imposible
que alguien crea realmente en un caso particular de contradiccién (“Sdcrates
es hombre y no hombre”); sin embargo, es posible sostener la creencia de que
el PNC, en tanto axioma universal, no es absolutamente valido a partir de una
interpretacion equivocada del testimonio de los sentidos.

3 No analizo aqui la espinosa diferencia conceptual entre “simbolo”
y “signo”, Cfr. a Kretzman (1974) y Bordoni (1994). Respecto del alcance del
término maOuata ha habido una amplia disputa entre los especialistas. Entre
los comentadores antiguos, Amonio, Boecio y Tomas identifican las “afecciones
del alma” con los conceptos (vorjuata). Sobre la base de De An. 432a7-14,
Kretzman propone entenderlos como impresiones sensibles o imdagenes
mentales. En contra de estas interpretaciones, Bordoni sefiala que el pensamiento

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



CRITICA DE LA FIGURA DE PROTAGORAS EN EL LiBRO I’ 387

(2) Las afecciones del alma (Yvxn mabnuatwv) constituyen
semejanzas (opowopata) de las cosas (modypata). Puesto que las cosas
son las mismas para todos, las afecciones del alma, en virtud de su
semejanza, también lo son.

Empecemos por la primer “pista”: la relaciéon lenguaje-pensamiento.
Aristoteles afirma que asi como el lenguaje escrito es “simbolo” del
lenguaje hablado, el lenguaje hablado es “simbolo” de las afecciones
del alma. ;Cémo entender esta relacion simbdlica? El lenguaje re-
presenta un objeto (presente en el lenguaje hablado o en el alma) en un
medio diferente (el escrito o el sonoro). Lo expresado en el lenguaje (un
nombre, una oracion, etc.) se deriva de un objeto mental (un concepto,
una proposicion, etc.) al cual refiere. Por otro lado, las expresiones en la
voz consisten en “signos” de las afecciones del alma, es decir, en sefiales
que refieren al contenido animico que se pretende comunicar.

En suma, para el Estagirita las oraciones, en tanto simbolos-signos,
consisten en expresiones verbales de las afecciones del alma; de ello se
sigue que las condiciones de verdad del lenguaje y del pensamiento son

idénticas:

En efecto, el mismo enunciado parece ser tanto
verdadero como falso; si fuese verdad, por ejemplo, el
enunciado “alguien esta sentado”, ese mismo enunciado
resultara falso si ese alguien se incorpora. Pero ocurrira
también lo mismo con la opinién. Pues quien esta en lo
correcto al opinar que un hombre esta sentado, si éste
se incorpora, opinara ahora falsamente, manteniéndose
la misma opinién acerca de €l [...]. A la inversa, el
enunciado y la opinién permanecen, ellos mismos, por
completo inalterados en todo respecto; pero es porque

(en general) es un O que tiene lugar inicamente en el alma (De An. 403a3-
11). El pensamiento es afeccion, es decir, es un experimentar algo del exterior, de
ahi que se lo denomine noiis pathetikds. Bordoni incluye dentro de los maOnuata
los conceptos, las proposiciones (afirmaciones y negaciones), opiniones, etc.
Seguimos a Bordoni en esta lectura: en Metaph. I, quienes niegan el PNC, lo hacen
a causa de encontrarse en aporia; a partir de una argumentacion convincente su
opinién -y, en consecuencia, su discurso puede cambiar. En cambio, quienes
discuten de mala fe s6lo pueden ser refutados porque su discurso no se deriva
de su pensamiento: consiste en un discurso de meras palabras, es decir, un
discurso vacio (1009a16-22).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



388 Dieco TABAKIAN

cambia la situacion a la cual se refieren que lo contrario
sobreviene acerca de ellos. En efecto, el enunciado
“aquel esta sentado” sigue siendo el mismo; pero si la
cosa a que refiere ha sufrido un cambio, se torna a veces
verdadero y a veces falso. Igual cosa ocurre respecto a
la opinién (Cat. 4a23-b2).

Al sostener que el lenguaje hablado se reduce a la expresion del
pensamiento, Aristételes afirma un isomorfismo entre ambos ambitos:
toda expresion lingiiistica se corresponde con una afeccion del alma; las
estructuras y elementos del lenguaje son idénticos a los del pensamiento.
La cita explicita que tanto los enunciados como las opiniones tienen las
mismas condiciones de verdad: la oracion o la creencia compleja “alguien
esta sentado” es verdadera si y sélo si se corresponde con un estado de
cosas en el que alguien estd sentado. En otras palabras, el enunciado y el
juicio declarativos son verdaderos si afirman (o niegan) una composicion
(o una division) entre sujeto y predicado que se corresponde con un
estado de cosas efectivo." La adecuacion del lenguaje con las cosas tiene
lugar en el juicio, donde se ensamblan sujeto y predicado; el lenguaje
resulta verdadero o falso en virtud de la mediacion del intelecto en
su adecuacion con la realidad. En suma, el lenguaje y el pensamiento
tienen las mismas condiciones veritativas en virtud de su comunidad
estructural.

Este isomorfismo entre los planos del lenguaje y del pensamiento
también puede vislumbrarsea partirdelas condiciones designificatividad
que el Estagirita tematiza a propdsito del discurso. En Metaph. I'4, en el

contexto de la refutacién del negador del PNC, Aristoteles dice:

En primer lugar, es evidente que al menos esto es
verdadero: que las palabras “ser y “no ser” significan
algo determinado y, por tanto, no todo seria de este
modo y no de este modo. Ademas, si “hombre” tiene un
solo significado, sea éste, “animal bipedo”. Por “tener
un solo significado” entiendo lo siguiente: si “hombre”
significa tal cosa, suponiendo que un individuo sea

4 Esta es la conocida formulacién de la “verdad por correspondencia”

que Aristdteles esboza en varias partes del corpus. Ver Metaph. V1.4.1027b 18-31,
IX.10 1051b1-17, V.29 1024b11-21, De An. 111.6 430a26-b6, DI 16a9-14.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



CRITICA DE LA FIGURA DE PROTAGORAS EN EL LiBRO I’ 389

hombre, en tal cosa consistira para €l el ser-hombre.
(Por lo demas, nada importa si se afirma que tiene mas
de un significado, con tal de que éstos sean limitados:
bastara, en efecto, con poner un nombre distinto para
cada uno de los enunciados correspondientes. Quiero
decir, por ejemplo, que, si no se afirma que “hombre”
tiene un solo significado, sino muchos, “animal bipedo”
sera el enunciado de uno de ellos, y habrd, ademas,
otros muchos, pero limitados en ntimero: bastaria
con poner un nombre distinto para cada uno de los
enunciados. Y si el adversario no los pusiera, sino que
afirmara que sus significados son infinitos, es evidente
que no seria posible un lenguaje significativo, pues
no significar algo determinado es no significar nada,
y si los nombres carecen de significado, se suprime el
dialogo con los demas y, en verdad, también consigo
mismo. Y es que no es posible concebir nada si no se
concibe algo determinado, y si se puede concebir algo,
cabra poner un nico nombre a tal cosa). Sea, pues,
como se dijo al comienzo, que el nombre posee cierto
significado y que su significado es uno (Enfasis propio)
(Metaph. 1006a28-b13).

El Estagirita sehala aqui que todo discurso —y, por ende, todo
pensamiento—, para ser significativo, debe significar algo determinado;
de no cumplir con este requisito fundamental, la palabra no significa
nada en absoluto. En otras palabras, el discurso significativo no puede
referir a una pluralidad indefinida de significados; por el contrario,
debe significar un tnico significado. Este requisito tiene en cuenta,
precisamente, la multiplicidad de significados que puede tener una
palabra; es por ello que Aristételes sefiala que los significados deben ser
limitados en nimero, clarificados, y distinguidos mediante la asignacién
de nombres diferentes. Si el adversario no respeta este requerimiento,
entonces cada palabra que profiera referird a una cosa, a otra cosa
distinta, y a infinitas cosas mas y, de este modo, la significacion infinita
lo conducira a no significar nada. De este requisito de significatividad,
se sigue que el correlato ontoldgico del discurso significativo debe
consistir en un mundo de substancias determinadas (volveremos luego
sobre este punto en 1.3.b).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



390 Dieco TABAKIAN

Si bien Aristoteles ejemplifica el requerimiento de significatividad
mediante el término (y el concepto) de “hombre”,'> podemos considerar
que su planteo se extiende también a las oraciones (y a las proposiciones),
en la medida en que estas se componen de nombres y verbos: si los
términos que componen una oracién (o una proposicion) no tienen
un significado fijo, entonces esta carecera también de un significado
determinado y, por lo tanto, no significara nada.

Pasemos ahora a la segunda parte del “Triangulo Semantico” la
relacion entre el pensamiento y la realidad. Las afecciones del alma son
“imagenes” (opowopata) de las cosas (modypata). ;Cémo entender
esta relaciéon de semejanza? En este contexto Aristoteles explica
sucintamente cuales son las relaciones entre lenguaje escrito, lenguaje
hablado, pensamiento, y realidad: asi como el lenguaje escrito es simbolo
del lenguaje hablado, y este, a su vez, es simbolo-signo del pensamiento,
las afecciones del alma constituyen “representaciones” de las cosas.
Aristoteles habla de “semejanza” y no de “simbolo” o “signo” porque
quiere enfatizar la no-convencionalidad de la relacion de representacion
que hay entre pensamiento y cosas. Las palabras escritas y habladas
no son las mismas para todos porque la relaciéon de representacién-
significacion entre palabra y pensamiento depende de una convencion;
por el contrario, las afecciones del alma son las mismas para todos

1> Edward Halper (2005) sefiala que no es casual que Aristételes

ejemplifique el criterio de significativdad con un término que refiere a la esencia
de una substancia, la tinica clase de entidad capaz de recibir definiciéon en
sentido estricto. El Estagirita pudo haber formulado un ejemplo con términos
sincategorematicos, palabras que refieran a accidentes, o inclusive con
homodnimos; su eleccion del término “hombre” obedece a que busca refutar
a su adversario haciendo que este acepte —sin darse cuenta- el esencialismo
aristotélico. En efecto, la falta de significado propio que tienen los términos
sincategorematicos o la ambigiiedad de los términos que refieren a accidentes,
permitirian al adversario evadir la “trampa” aristotélica, a saber, la significacion
debe referir a un significado determinado. C.W. A. Whitaker (1997:190-1), por
su parte, sefiala que “nombre” refiere a cualquier expresién con un minimo
de significado, por lo que cubre tanto los verbos como los nombres en sentido
estricto. Los articulos y las conjunciones quedan fuera de los nombres porque,
por si mismos, carecen de un significado minimo (este dependen del enunciado
en el que aparecen). De acuerdo con el autor, el criterio de significatividad no
se restringe solo a una clase especifica de palabras, sino sélo a los “nombres” en
sentido amplio.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



CRITICA DE LA FIGURA DE PROTAGORAS EN EL LiBRO I’ 391

porque guardan una relacién no-convencional con los objetos, que son
los mismos para todos. Las afecciones del alma no representan a las cosas
en virtud de una institucién convencional, sino en virtud de una relacion
causal: los objetos en el alma son producidos por los objetos externos.
Como todos los hombres tienen almas semejantes (con sus funciones
sensitivas e intelectivas), todos tienen las mismas percepciones y las

mismas afecciones del alma.

Y en general, si solamente existe lo sensible, nada
existiria si no existieran también los seres animados, ya
que no habria sensaciéon. Desde luego, es seguramente
verdad que no existirian sensibles ni sensaciones (éstas
son, en efecto, afecciones del que siente), pero que si
no hubiera sensacion no existirian cosas que producen
la sensacion, es imposible. Y es que la sensacién no
lo es de si misma, sino que hay ademas algo distinto
de la sensacion que es necesariamente anterior a la
sensacion. En efecto, lo que mueve es por naturaleza
anterior a lo movido, y no lo es menos por mas que se
diga que lo uno y lo otro son correlativos (Metaph. I'.5
1010b30-1011a2. Ver también Cat. 7b15-8a12, 14b11-22,

DI 18a39-b5, Metaph. 1X.10.1051b5-9).

Sin entrar en los detalles de los libros II y III del De Anima —donde el
Estagirita desarrolla su concepcion de la percepcion y de la inteleccion-—,
podemos senalar que en pasajes como el citado Aristételes muestra
la anterioridad fundamental de las cosas frente a nuestro aparato
cognoscitivo: nuestros sentidos y nuestro intelecto captan las formas
sensibles e inteligibles (desprovistas de materia) a partir del influjo de
los objetos de percepcion y de inteleccion. Probablemente Aristoteles
denomine “afecciones del alma” a los contenidos del pensamiento
porque son el resultado de una afeccidon originaria, producto de la
influencia de los objetos sensibles sobre nuestro aparato cognoscitivo.

Tanto la parte sensitiva como la parte intelectiva del alma no
aprehenden los objetos mismos, sino la forma de estos (De An. III 8
431b24-432al). El Estagirita afirma que, si bien los conceptos no son
imagenes, tampoco se dan sin ellas (De An. 111 8 432a7-10); el intelecto no
puede operar sin el concurso de imagenes (De An. 1117 431a16-17). ;Como
podemos entender el rol de las “imagenes” en el intelecto? Cruzando los

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



392 Dieco TABAKIAN

planteos de De Anima y De Interpretatione, podemos sefialar que dichas
imagenes representan en el intelecto las cosas en virtud de su semejanza.
Ahora bien, ;qué entendemos por “semejanza”? ;Hemos reducido una
nocion obscura a otra igualmente obscura?

Como hemos sefialado anteriormente, la verdad de nuestros juicios
se establece en contraste con la realidad a la que refiere: si nuestro juicio se
corresponde con un estado de cosas sera verdadero, de lo contrario sera
falso. La correspondencia pensamiento-realidad se funda en la semejanza
que las afecciones del alma mantienen con las cosas. Por “semejanza” no
debemos entender un parecido pictdrico entre dos &mbitos heterogéneos;
por el contrario, debemos concebirla como una comunidad de elementos
y de estructura. El juicio “Socrates es blanco” se compone de un sujeto y
un predicado, y serd verdadero si en la realidad hay, correlativamente,
una substancia en la que inhiere un accidente. La posibilidad misma de
establecer la verdad (o la falsedad) de un juicio con base en la realidad
se funda en esta comunidad estructural entre ambitos heterogéneos.
En otras palabras, la realidad tiene una estructura determinada que
coincide con la estructura del pensamiento; en virtud de esta estructura
comun, nuestro discurso puede significar la realidad.

De la comunidad estructural entre los ambitos del “Triangulo
semantico” se sigue que el PNC se cumple primordialmente en la
realidad y, secundariamente, en el pensamiento y en el lenguaje. La
estructura misma de la realidad impone la validez del PNC. Tal como
ha sefialado Calvo Martinez (1988: 56-61), la formulacién del principio
no es ontologicamente neutral, debido a que presupone el esencialismo
aristotélico. El PNC tiene dos grandes supuestos de caracter ontoldgico:

1) Para que el principio se cumpla en la realidad, el sujeto del cual se
predican determinaciones opuestas debe ser el mismo: “es imposible que
lo mismo se dé y no se dé en el mismo sujeto”. El sujeto debe permanecer
idéntico consigo mismo —debe tener la misma identidad—, para que
se le puedan adscribir predicados opuestos. Si el sujeto cambiara
con cada predicacion que se le adscribe, entonces no habria un sujeto
(determinado) del cual predicar nada.

2) La auto-identidad del sujeto presupone la distincion aristotélica
entre determinaciones esenciales (que constituyen lo que es el sujeto)
y determinaciones accidentales (que inhieren en el sujeto pero no se
identifican con este). El sujeto de predicacion e inherencia es, por tanto,
un sujeto determinado que se identifica y constituye una unidad con su

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



CRITICA DE LA FIGURA DE PROTAGORAS EN EL LiBRO I’ 393

esencia. Es por ello que no podemos predicar nada del sujeto que atente
contra su determinacion —por ejemplo, “no-hombre”.

En suma, la validez del PNC descansa sobre fundamentos de
caracter ontoldgico: la determinacion esencial del sujeto imposibilita
que -simultaneamente y en el mismo sentido—, posea una determinaciéon
esencial contraria. No obstante, cabe sefialar que, en virtud de los
mismos fundamentos, la validez del axioma se extiende del ambito de
las entidades a los ambitos del pensamiento y del lenguaje. En otras
palabras, no hay un PNC logico distinto del ontoldgico porque el
fundamento de la imposibilidad de la contradiccion en el discurso y en
el juicio se encuentra en las cosas mismas.

1.3. La contienda contra los negadores del PNC

Habiendo llegado a este punto, estamos en condiciones de responder
a una de los interrogantes planteados anteriormente, a saber; ;por qué
Aristoteles cree que las tesis de sus adversarios implican la negacién del
PNC? La respuesta a esta pregunta no puede desconocer las diferencias
fundamentales entre las doctrinas heraclitea y protagodrica; es por ello
que conviene responder a partir de las dos formulaciones del PNC
desarrolladas anteriormente.

a) De acuerdo con la enunciacion légica del PNC, dos predicados
opuestos no pueden ser verdaderos del mismo sujeto simultaneamente
y en el mismo sentido. De esta afirmacion se sigue una serie de
implicancias importantes: (i) si una de las predicaciones opuestas es
verdadera, entonces la otra necesariamente debe ser falsa; por ende, (ii),
tiene que haber tanto enunciados verdaderos como falsos, lo que supone
que (iii) no todos los enunciados son verdaderos (o falsos). A la luz de
estas consideraciones, podemos comprender por qué la doctrina del
“homo mensura” constituye un ataque directo contra el PNC: si todo lo
que (a)parece a cada uno es verdadero, entonces todos nuestros juicios
y nuestros enunciados son verdaderos, lo que equivale a afirmar que
la falsedad es imposible. De ello se sigue que, aunque dos individuos
sostengan creencias contradictorias, ambas seran simultaneamente
verdaderas.

De acuerdo con el pensamiento protagorico, la negacion del PNC se
sustenta en la infabilidad de las percepciones y las creencias de cada uno.
Dicha infabilidad se fundamenta, a su vez, en la ausencia de un mundo

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



394 Dieco TABAKIAN

externo y objetivo que oficie de arbitro entre (a)pareceres contrarios; el
mundo queda reducido al (a)parecer de cada sujeto individual.

Este planteo se opone al “triangulo semantico” aristotélico: mantiene
ligados el pensamiento y el lenguaje, y elimina el plano de la realidad,
sustituyéndolo por una “realidad” relativizada a cada sujeto. En otras
palabras, Protagoras corta el vinculo entre los planos del pensamiento y
de la realidad: sélo hay dpavtaoia. Al suprimir las cosas como término
objetivo de la relacién pensamiento-realidad, el sofista niega el PNC y
llega a una concepcion relativista extrema de la verdad.

b) Una evidencia contundente de que Aristoteles concibe al PNC
como un principio fundamentalmente ontolégico puede encontrarse
en su discusién con los heracliteos: estos filésofos niegan la validez del
axioma argumentando que la realidad y los entes son indeterminados.
En efecto, si todo carece de determinaciones, entonces todas las cosas
pueden ser F y no-F y, en consecuencia, el PNC no tendra validez. Como
vimos anteriormente (1.2), en Metaph. I' .4 el Estagirita responde que la
condicion de posibilidad fundamental de la significatividad de nuestro
discurso radica en que las cosas son esencialmente determinadas. Para
que haya lenguaje significativo, el Adyos debe tener un tinico significado,
es decir, debe referir a una unica cosa (identificable a partir de sus
determinaciones esenciales). Aristoteles conduce la discusion del plano
del discurso al plano de la realidad y sefiala que en las cosas mismas
radica la imposibilidad de la co-presencia de determinaciones opuestas.
El corolario de esta discusion es que tanto los heracliteos como el propio
Aristoteles no conciben principalmente al PNC como un axioma légico,
sino como un principio ontolégico. Se trata de una discusién ontoldgica
acerca de como deben ser las cosas para que el PNC tenga validez.

Aristoteles combina ambas posiciones cuando realiza la presentacién

del abderita:'®

De esta misma opinion [las contradicciones y los
contrarios se dan a la vez] deriva también la doctrina
de Protagoras, y necesariamente una y otra son o no
por igual sostenibles. Y es que (P1) si las cosas que
parecen ser y las que aparecen son todas verdaderas,

16 En el este pasaje distinguimos las siguientes “tesis”: hay apariencias contrarias

(AC), todo (a)parecer es verdadero (P1), incluso los (a)pareceres contrarios (P2), y todas
las cosas son y no son de un modo determinado (H).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



CRITICA DE LA FIGURA DE PROTAGORAS EN EL LiBRO I’ 395

(P2) necesariamente todas las cosas seran a la vez
verdaderas y falsas. (AC) (Muchos, en efecto, piensan
cosas contrarias los unos a los otros, y consideran que
estan en el error quienes no opinan lo mismo que ellos;
(H1) conque necesariamente lo mismo es y no es), y
si esto es asi, (P2) las cosas que parecen seran todas
verdaderas (los que estan en la verdad y los que estan
en el error mantienen, desde luego, opiniones contrarias
entre si; por tanto, si las cosas son de este modo, todos
estan en la verdad) (Enfasis propio) (Metaph. I'.5 1009a6-
15).

Protagoras y “Heraclito” se hacen eco de un hecho fundamental: los
hombres tienen percepciones y juicios diferentes basados en apariencias
contrarias (AC). De acuerdo con la doctrina del “homo mensura”
(P1), si todo (a)parecer es verdadero, entonces (P2) todas las cosas
deben ser simultdneamente verdaderas y falsas porque las cosas, al
ser relativas a cada uno, se le (a)pareceran a algunos de una manera
y a otros de otra (AC). En otras palabras, el pensamiento protagdrico
da cuenta de por qué tenemos creencias diferentes. Sin embargo,
podriamos preguntarnos cudl es la causa de que se nos aparezcan cosas
diferentes. La respuesta, seguin el Estagirita, radica en que las cosas son
ontologicamente indeterminadas, como dicen los heracliteos (H1). Si las
cosas carecen de determinaciones propias, entonces a cada uno se le (a)
pareceran con determinaciones diferentes, y las opiniones que expresan
estas apariencias seran siempre verdaderas. Ello no quita que lo que es
verdad “para mi” sea falso “para ti” y que ambos estemos en la verdad.

Aristoteles hace expresa la atribucién de H1 a Protagoras en Metaph.

I.4:

Ademas, si todas las contradicciones fueran verdaderas
a la vez del mismo sujeto, es evidente que todas las
cosas serian una sola. La misma cosa seria, en efecto,
trirreme y muro y hombre, si es que un predicado
cualquiera puede afirmarse o negarse de todo, como
sucede necesariamente a los que afirman la teoria
de Protagoras. En efecto, si a alguien le parece que el
hombre no es trirreme, evidentemente no es trirreme y,
por tanto, también lo es, supuesto que la contradiccién
enverdadera. Y resultalo de Anaxagoras: todas las cosas

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



396 Dieco TABAKIAN

confundidas, y, por tanto, nada existe verdaderamente
(1007b18-25).

Si las cosas carecen de determinacion, entonces todas las
contradicciones son verdaderas, y todas las cosas se encuentran
mezcladas unas con otras o, mejor dicho, no hay “cosas”, todo es
una unidad indiferenciada. Aristoteles aqui retoma la interpretacién
platénica que “heraclitiza” a Protagoras: el fundamento ontologico de la
tesis del “homo mensura” es la indeterminacion ontoldgica (Teet. 152c-

e).
2. La defensa del PNC y la critica a Protagoras

A continuacién, analizaremos las respuestas que el Estagirita
dirige a las objeciones contra el PNC que sefialan la “indeterminacion
ontologica” de lo real (I4) y las “apariencias contrarias” (I'.5-6).
Aunque para Aristoteles el fenomenalismo relativista de Protagoras
se funda en el flujo permanente heracliteo, nosotros analizaremos las
criticas a ambas tesis por separado. Esta estrategia tiene por fin mostrar
que la critica aristotélica puede alcanzar al pensamiento protagdrico
independientemente de su asociacién con los heracliteos. No obstante,
es preciso senalar que los elementos tedricos que permiten esta critica
se encuentran desarrollados en el éAeyyxoc de Metaph. I'.4, dirigido a

refutar al adversario que discute de mala fe.
2.1. La refutacion dialéctica del adversario en Metaph. I' 4

La estrategia de Aristételes para refutar al adversario consiste en
hacer que éste adopte dos compromisos dialdgicos fuertes: en primer
lugar, el Estagirita le solicita que diga algo que tenga significado para
¢él mismo y para los demas (Metaph. I'.4 1006a18-21). En efecto, si el
interlocutor se niega a hablar o profiere sonidos carentes de sentido, no
puede haber comunicacién posible, queda fuera de la discusion. Si el
adversario accede al pedido, se compromete con un discurso significativo
—esta es la primera “trampa” para que caiga en la refutacién.

En segundo lugar, si el adversario profiere la palabra solicitada
(“hombre”), entonces debe comprometerse con un significado determinado
(“animal bipedo”) asignado a dicha palabra (Metaph. I'.4 1006a28-b13).
Si se niega a cumplir con este requerimiento, entonces se encuentra
en falta con el primer compromiso asumido: para que haya lenguaje
significativo, las palabras deben tener un significado determinado

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



CRITICA DE LA FIGURA DE PROTAGORAS EN EL LiBRO I’ 397

(1.2). Si el lenguaje no significa algo determinado, entonces no significa
nada en absoluto; para que haya significacion, debe haber una tnica y
determinada referencia para cada palabra.

Una vez que el adversario ha aceptado estos dos compromisos
dialdgicos, Aristoteles lo obliga a reconocer la necesidad del PNC en el

ambito logico-lingtiistico:"”

(i)...aquellodelocualseafirmaconverdad queeshombre,
necesariamente es animal bipedo (pues esto era lo que
significaba “hombre”). (ii) Y si esto es necesariamente,
entonces no es posible que tal individuo no sea animal
bipedo. (En efecto, “ser necesario” significa “no poder
no ser”). (iii) Por consiguiente, no es posible que sea
verdadero, a la vez, afirmar que lo mismo es hombre y
no hombre (Metaph. I'.4 1006b30-1006b34).

El interlocutor acepta el compromiso de asignarle un unico
significado a cada término: “animal bipedo” es el significado de
“hombre”; por lo tanto, (i) necesariamente “hombre” significa “animal
bipedo”. De ello se sigue (ii) que es imposible que “hombre” no signifique
“animal bipedo”. Si se sustituye “animal bipedo” por “hombre” en (ii),
obtenemos que (iii) es imposible que algo sea “hombre” y “no-hombre”.

7" En Metaph. T4 (1008b2-31) y T'.5 (1010b3-11), AristSteles ofrece una
suerte de argumento “practico” que pretende demostrar la validez del PNC en
el &mbito del pensamiento: un hombre no puede tener realmente dos creencias
contradictorias, su accién nos revela que percibe y juzga de un determinado
modo. En otras palabras, cuando el adversario realiza una accién, demuestra que
concibe al mundo de un determinado modo y no de otro y que, en consecuencia,
es mejor actuar de una determinada manera y no de otra. De ello se sigue que
no puede admitir creencias contrarias a las suyas o que no le da lo mismo
tener cualquier creencia. Consideramos que este argumento no constituye un
argumento fuerte contra Protagoras: el sofista podria argumentar que el acta
de acuerdo con como las cosas (a)parecen ante él, y que ello no lo obliga a negar
la verdad de los (a)pareceres del otro, quien acttia de acuerdo con sus propias
apariencias. El abderita podria defenderse afirmando que no hay un criterio
objetivo que le permita desechar como invalidas opiniones ajenas (Spangenberg,
2009:118-119). Sin embargo, consideramos que el Estagirita prueba la validez
del PNC en el ambito del pensamiento cuando demuestra que vale en nuestro
lenguaje en virtud del isomorfismo entre ambos planos. Para que haya lenguaje y
pensamiento significativo, deben tener un objeto determinado como referencia.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



398 Dieco TABAKIAN

Si aplicamos la nocién de verdad en (iii), concluiremos que (iv) no
pueden ser verdaderas a la vez afirmaciones contrarias (“algo es y no
es hombre”).

(v) El mismo argumento, por lo demas, vale también
respecto del “no-ser-hombre”. En efecto, “ser hombre” y
“no-ser-hombre” tienen significados distintos. si es que
también los tienen “ser blanco” y “ser hombre”, ya que
aquellos términos se oponen entre si en mayor grado, de
modo que con mas razén tendran significados distintos.
(vi) Y si el adversario dijera que blanco tiene uno y el
mismo significado que hombre, una vez mas diremos lo
que anteriormente quedo dicho: que todas las cosas —y
no solamente los opuestos- seran una sola—. [...] (vii) Y si,
a pesar de formularle la pregunta de un modo absoluto,
anade también las negaciones, no estard respondiendo a
lo preguntado. Nada impide, en efecto, que una misma
cosa sea hombre y blanco y mil cosas mas, a pesar de
lo cual, al preguntar si es verdadera o no la afirmacién
que tal cosa es hombre, habra de contestarse con algo
que tenga un solo significado, y no anadir también
que es blanco y grande y que es imposible enumerar
los accidentes, puesto que son infinitos. Que enumere,
por tanto, todos ellos o ninguno. De este modo, pues,
aun cuando la misma cosa sea hombre y diez mil veces
no hombre, a la pregunta sobre si es hombre no se ha
de contestar anadiendo que es, a la vez, también no
hombre a no ser que se vayan a afnadir también en la
respuesta todos los demas predicados accidentales, los
que es y los que no es. Pero, si a pesar de todo hace tal
cosa, no dialoga (Metaph. I'.4 1006b29-1007a20).

(v) Aristoteles argumenta que “hombre” y “no-hombre” no significan
lo mismo por predicarse de un mismo sujeto (Metaph. I'.4 1006b13-25);
la unidad del significado no debe confundirse con la unidad del sujeto
significado. En otras palabras, de un mismo sujeto pueden predicarse
multiples enunciados, lo que no implica que todos ellos tengan uno
y el mismo significado. De ello se sigue que (vi) es imposible que lo

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



CRITICA DE LA FIGURA DE PROTAGORAS EN EL LiBRO I’ 399

mismo sea “hombre” y “no hombre”. Si este fuera el caso, entonces todo
constituiria una unidad indiferenciada.

(vii) Sin embargo, el adversario puede ser testarudo y sostener que
los predicados “hombre” y “blanco” (por tratarse de un caso de “no
hombre”) tienen el mismo significado; ello se debe a que considera que
son predicados que se encuentran en el mismo nivel. En otras palabras,
el interlocutor desconoce la diferencia entre predicados esenciales y
accidentales; para €l, todos los predicados significan del mismo modo:"®
si puede predicar “hombre” y “blanco” del mismo sujeto, de ello se sigue
que (a) ambos tienen el mismo significado por (b) referir a un mismo
sujeto que es, simultaneamente, “hombre” y “blanco” (“no hombre”).

Si el adversario contintia en esta linea argumentativa, y afirma que
algo es “hombre y “no hombre” (por ser también blanco, alto, sabio,
etc.), entonces estara contradiciéndose con el segundo compromiso
asumido, a saber, que cada término refiere a un tnico significado. Ante
la pregunta por el significado del término “hombre”, el interlocutor no
puede responder con una pluralidad de accidentes porque, en ese caso,
no responderia con un significado determinado.” Como es imposible
enumerar todos los infinitos accidentes que pueden predicarse de un
sujeto, el adversario deberia callar. Ahora bien, si persiste en esta actitud,
entonces se sitia por fuera del dialogo.

Hasta aqui Aristoteles ha llevado a cabo una refutacién que, de
modo indirecto, prueba la validez del PNC en el ambito del lenguaje (y
del pensamiento). Si el adversario no cumple con el principio, entonces
no puede haber didlogo posible; el PNC es condicién de posibilidad
del discurso. Esta “prueba” se sustenta, sin embargo, en fundamentos

18

EnMetaph.T.4(1007a20-b18), Aristteles senala queeladversariosuprime
la esencia porque para ellos todos los predicados denotan determinaciones
accidentales. El Estagirita afirma cudl es la falencia de su posicién: como
todo accidente se predica de otro, el adversario caerd necesariamente en una
predicacion sin término, es decir, infinita. Sin embargo, esto es imposible porque
el accidente debe predicarse de un sujeto. La predicacion demanda un sujeto
unitario y determinado que oficie de sujeto de predicacién. Este sujeto, por su
parte, se identifica con su esencia.

9 Elsujeto de predicacion, en efecto, puede recibir los predicados hombre,
blanco, alto, sabio, etc. sin embargo, no es “hombre” del mismo modo en que
tiene el resto de los predicados. Que el sujeto sea hombre y “mil cosas mas”
no habilita al adversario a considerar que ontolégicamente esta hablando de lo
mismo.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



400 Dieco TABAKIAN

ontolodgicos: en virtud de las determinaciones esenciales y accidentales
presentes en las cosas, el PNC se cumple en la realidad y, por ende, en
nuestro pensamiento y en nuestro lenguaje.

No obstante, podria objetarse que aqui el filésofo s6lo ha probado
la validez del PNC en el ambito ldgico-lingiiistico: el principio rige
y posibilita nuestro pensamiento y nuestro lenguaje; supone una
determinada pintura de como debe ser el mundo para que este principio
se sostenga in re. En otras palabras, que el PNC constituya una condiciéon
de posibilidad del lenguaje no implica su validez en las cosas.?

En otras palabras, un heracliteo combativo podria conceder que
Aristoteles prueba el PNC en el ambito 16gico-lingiiistico, pero podria
negarse a reconocer que el principio rige la realidad porque esta se
encuentra ontoldégicamente indeterminada.

Para salir de esta posible objecion, Aristdteles argumenta que el
proceso mismo de cambio presupone un substrato invariable subyacente
al flujo (Metaph. I'.5 1010a15-22); las cosas cambian continuamente (de
cantidad, de cualidad, etc.), pero se mantienen estables con respecto a
su forma especifica o esencia. Nuestro lenguaje y nuestro pensamiento
son significativos porque refieren a una realidad que posee estabilidad,
permanencia y determinacion. No obstante, con esta respuesta el
Estagirita refuta a los heracliteos, pero no a los protagdricos, quienes
podrian objetarle que no hay un ambito “objetivo” de aplicacion del
PNC porque las cosas son tal y como se le (a)parecen a cada uno.

Antes de pasar a la confrontacion Aristoteles-Protagoras, quiero
destacar una conclusién importante del éAeyxog de Metaph.I'.4:1a prueba
indirecta del PNC presupone que nuestro lenguaje significativo contiene
significados determinados que puede ser reconocidos por los hablantes.
A pesar de la ambigiiedad del lenguaje, los hablantes pueden reconocer
qué significados quieren utilizar y acordar con sus interlocutores con

20 Algunos intérpretes consideran que aqui estd en juego un “argumento

trascendental” a favor del PNC: si el axioma vale para nuestro pensamiento
y nuestro lenguaje, entonces también debe regir las cosas mismas para
posibilitar nuestros pensamientos y nuestros enunciados sobre el mundo.
Esta argumentacion encontraria arraigo en el isomorfismo estructural entre
los ambitos del pensamiento y la realidad: si el PNC tiene validez en el ambito
logico-lingiiistico, también debe valer para la realidad. Vasilis Politis (2004: 135-
138) rechaza esta interpretacion porque considera que Aristdteles no concibe al
PNC como un mero principio légico sino como un principio metafisico.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



CRITICA DE LA FIGURA DE PROTAGORAS EN EL LiBRO I’ 401

qué sentido emplearan un término. Esta posibilidad presupone que los
significados de nuestras palabras no son propiedad privada de nadie;
por el contrario, pertenecen al conjunto de los usuarios competentes del
lenguaje. El significado de nuestras palabras apunta a una referencia, a
un objeto significado. Cuando los hablantes dialogan, presuponen que
sus palabras refieren a los mismos objetos; de lo contrario, se trataria
de un dialogo de sordos. Este aspecto “ptiblico” de la comunicaciéon
lingiiistica es sumamente relevante y posibilita la refutacion del negador
del PNC y, en consecuencia, una prueba indirecta del axioma. En la
proxima seccidén retomaremos este aspecto importante del lenguaje en

la critica aristotélica a Protagoras.

2.2. La critica aristotélica a Protagoras

Aristoteles reconstruye el argumento platonico sobre las “apariencias
contrarias” en Metaph. I.5:

También a partir de la consideracion de las cosas
sensibles vinieron algunos a afirmar la verdad de
las cosas que aparecen. En efecto, piensan que no es
adecuado decidir sobre la verdad seguin lo que opinan
la mayoria o la minoria y, por ende, que la misma cosa,
al saborearla, a unos les parece dulce y a otros amarga:
conque si todos estuvieran en estado febril o todos
desvariaran, mientras que dos o tres estuvieran sanos
0 en su juicio, pareceria que estos estan enfermos o
desvarian, y aquellos no. Dicen ademas que a muchos
otros animales les aparecen las cosas de modo contrario
que a nosotros, y que ni al mismo individuo, comparado
consigo mismo, las cosas le parecen las mismas a través
de la sensacion. Y, ciertamente, no esta claro cuales de
estas sensaciones son verdaderas o falsas. Las unas no
son verdaderas con mas razoén que las otras, sino por

igual (Enfasis propio) (Metaph. I'.5 1009a38-b11).

Tal como vimos anteriormente, este argumento constituye un ataque
frontal contra el PNC: como toda (a)pariencia es verdadera, (a)pareceres
distintos —incluso opuestos—, son verdaderos a la vez. El argumento
presupone que no hay un mundo de cosas “en si mismas” sino multiples

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



402 Dieco TABAKIAN

mundos que constituyen los correlatos subjetivos de las cosas “tal como
se (a)parecen a cada uno”. Examinemos la respuesta del Estagirita:*!

(i) Ahora bien, si no todas las cosas son relativas,
sino que algunas son ellas mismas por si mismas,
no sera verdadero todo lo que aparece. (ii) Y es que
lo que aparece es algo que aparece a alguien. Por
consiguiente, el que afirma que todo lo que aparece es
verdadero convierte en relativas todas las cosas que
son. (iii) Por ello, quienes buscan imponerse por la
fuerza en la discusion y al mismo tiempo pretenden
mantenerse en la discusion, han de poner cuidado en
sefialar que no existe todo lo que aparece, sino lo que
aparece a quien aparecen y cuando aparece, y en la
medida en que y como aparece. Si, por el contrario,
mantienen la discusion, pero no la mantienen en estos
términos, les ocurrira que se contradiran enseguida.
[...] iv) Pero seguramente por esto, los que sostienen tal
doctrina, no por encontrarse en una situacion aporética,
sino por el gusto de discutir, habran de decir, no que
“esto es verdad”, sino que “es verdad para este”. Y
como se dijo en primer lugar, necesariamente hacen
todas las cosas relativas, relativas a la opinién y a la
sensacion, de modo que nada hubo ni habra sin alguien
que haya opinado primero. (v) Y si lo hubo o habrg,
es evidente que no todas las cosas seran relativas a la
opinién (Enfasis propio) (Metaph. T.6 1011a17-b7).

Aristoteles advierte que, (i) para que la doctrina del “homo mensura”
sea verdadera, no puede haber cosas “en si y por si”, sino cosas
“relativas”. (ii) Las cosas son relativas en relacién con alguien, es decir,
porque (a)parecen ante un sujeto. Para que todas las (a)pariencias sean

21 En Metaph. T.5 Aristoteles elabora varios argumentos dirigidos a socavar

la posicion protagdrica que no analizaremos en este trabajo debido a que se centran
en la nocion de “percepcion”. Escuetamente indicamos que alli el Estagirita niega la
identificacion de la pavtacio con la percepcion, y sefiala que unicamente la sensacion de
lo propio no es falsa (Metaph.T.5 1010b1-3); de ello se deduciria que la pavtacio si puede
ser falsa. Por otro lado, afirma que los sentidos nunca nos presentan contradicciones en la
percepcion del objeto proprio (Metaph. I.5 1010b14-26).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



CRITICA DE LA FIGURA DE PROTAGORAS EN EL LiBRO I’ 403

verdaderas, las cosas no deben tener entidad propia, deben depender
ontologicamente de un sujeto ante el que aparecen. Es por ello que (iii) el
adversario protagdrico debe tener cuidado de no reconocer la existencia
de cosas “en si y por si”; es decir, debe utilizar relativizadores cuando
expresa sus (a)pareceres: “esto es bello para mi y es feo para ti”. Si el
adversario adopta este modo de hablar, no solo evitaria el compromiso
con una realidad independiente, sino que también evitaria entrar en
contradiccién: las cosas, tal como son para mi, no pueden contradecirse
con las cosas tal como son para ti.

(iv) El Estagirita considera que el adversario que sostiene la
doctrina del “homo mensura” y, congruentemente, habla utilizando
relativizadores, discute de mala fe. El interlocutor no se encuentra en
aporia porque no cree realmente en la doctrina protagérica; su modo
de hablar es s6lo una artimana utilizada para ganar la discusién. Ahora
bien, ;por qué Aristoteles sostiene que el adversario discute de mala
fe, es decir, que no cree realmente en lo que dice? Una pista viene dada
por la primera y la tltima afirmacion de la cita: (v) si las cosas no son
relativas, entonces la doctrina protagoérica es falsa, las cosas no son
relativas. El interlocutor, en realidad, cree en lo contrario de lo que dice:
existen cosas “en si y por si”. Por tanto, ;qué evidencias tenemos para
afirmar que el adversario tiene, en realidad, un compromiso ontolégico
con una realidad independiente?

Podemos tomar como punto de partida la discusion precedente de
Metaph. T'.4: quien niega de mala fe la validez del PNC, en realidad lo
presupone cuando mantiene un discurso significativo. Los compromisos
dialdgicos asumidos (3.1) evidencian que el interlocutor asume como
valido el PNC en el ambito logico-lingiiistico. Podriamos argumentar
que el uso de un lenguaje plagado de significados compartidos con otros
lo compromete con un mundo de entidades “en si y por si” que ofician
de referentes de su discurso significativo. En contra, el adversario podria
emplear un lenguaje relativizado y argumentar que su discurso refiere
exclusivamente al mundo que se corresponde con sus (a)pariencias.
No obstante, Aristoteles podria contra-argumentar que, en realidad, el
uso de relativizadores fuerza al interlocutor a reconocer un mundo de
entidades independientes.?

2 Una interpretacion distinta a la que aqui exponemos sobre el uso de

relativizadores puede encontrarse en Lee (1973: 245-246), quien sefala que
su empleo resguarda a Protdgoras contra el argumento “auto-refutatorio”

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



404 Dieco TABAKIAN

Veamos este ultimo punto con detalle. El Estagirita afirma, como
si se tratara de un supuesto compartido con su adversario, que (ii)
“lo que aparece es algo que aparece a alguien”; es decir, que toda (a)
pariencia presupone tanto un sujeto como un objeto de percepcion o
juicio. El uso de relativizadores evidencia esta distincién entre sujeto
y objeto, pero intenta reforzar la idea de que la relaciéon entre uno y
otro es completamente subjetiva y que el objeto depende del individuo
que percibe y juzga. Ahora bien, el hablante que emplea relativizadores
reconoce, a la vez, la necesidad de un referente del lenguaje y que este
referente sea también objeto del lenguaje del otro. En otras palabras,
el sofista que se vale de relativizadores, intenta mantener un discurso
significativo con otro, pero niega que haya un referente comutn en el
mundo para el discurso propio y el ajeno. Esta posicion es, a primera
vista, contradictoria, pero puede salvarse si el sofista toma uno de dos
caminos posibles: (1) o abandona el intento de mantener un discurso
significativo con el otro, o bien (2) contintia en la discusién y reconoce
que su lenguaje relativizado refiere a las cosas “en si y por si” que
constituyen el correlato objetivo del discurso propio y del ajeno. En el
primer caso, el sofista abandona la discusién, mientras que en el segundo
queda refutado.

En suma, el adversario sofistico cae en una contradiccidén, si
reconoce que (a)pariencias contrarias son verdaderas a la vez y en el
mismo respecto. Para evitar esta contradiccion, el sofista emplea un
lenguaje relativizado que tiene por fin evidenciar el ser relativo de los
objetos en el mundo. Sin embargo, el uso del lenguaje lo obliga a asumir
compromisos que lo fuerzan, a su vez, a admitir el PNC.

Resta atin responder una dificultad que podria plantear un sofista
protagdrico, a saber: si bien el PNC puede valer para las cosas “tal
como se (a)parecen a nosotros”, no hay razén alguna para sostener
que rige las cosas “en si mismas”. Ante este desafio, el Estagirita

esgrimido por Platén y Aristételes. De acuerdo con dicha critica, si el sofista
sostiene la verdad universal de todas las creencias, debe aceptar la posicién
del adversario que niega la doctrina del “homo mensura”, y, por ende, debe
aceptar que su propia teoria es falsa (Metaph. I'.8. 1012b15-23). Lee sostiene que
el uso de relativizadores bloquea la critica pero con una consecuencia indeseada:
el discurso relativizado del sofista no dice nada realmente significativo que
valga la pena discutirse y, en consecuencia, queda encerrado por sus propios
relativizadores.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



CRITICA DE LA FIGURA DE PROTAGORAS EN EL LiBRO I’ 405

podria responder que la validez del PNC en el ambito de la realidad
es condicion de posibilidad de que nuestras (a)pariencias no sean
contradictorias. Aristoteles sostiene una teoria causal de la percepcion
y del pensamiento® (2.2), segtn la cual nuestros objetos de sensacién
e inteleccién tienen por causa las cosas “en si y por si”. El caracter
esencialmente determinado de dichos entes constituye el fundamento
de la validez del PNC en el plano de la realidad; pero también, en tanto
causa de nuestras “afecciones del alma”, las cosas constituyen la causa
de la validez del PNC en el ambito del pensamiento y del lenguaje.
En otras palabras, nuestras afecciones del alma adquieren su caracter
determinado, significativo y no-contradictorio de las cosas en si mismas.

3. Conclusiones

Al refutar a Protagoras y demostrar indirectamente la validez del
PNC, Aristételes defiende una concepcion de la verdad que restituye
la posibilidad de la falsedad en la inadecuacion entre los ambitos logico-
lingiiistico y ontoldgico. En efecto, la validez del PNC comporta la
posibilidad de juicios y discursos tanto verdaderos como falsos; el
valor de verdad de los pensamientos y los enunciados depende de la
correspondencia que establecen con un estado de cosas determinado.
La posibilidad misma de la correspondencia depende de la validez del
principio en nuestro pensamiento, en nuestro lenguaje, y en la realidad.
Si el PNC no rigiera dichos ambitos, seria indistinto predicar cualquier
cosa de cualquier otra, toda enunciacion seria verdadera en virtud de la
ausencia de un mundo de cosas “en siy por si”.

El conocido “dictum” aristotélico —"es falso decir que lo que es, no es,
y que lo que no es, es; es verdadero decir que lo que es, es, y lo que no es,
no es” (Metaph. I.7 1011b26-27)— presupone el caracter significativo de
nuestro pensamiento y de nuestro lenguaje, asi como su direccionalidad
hacia un mundo de entes determinados. Protagoras pone en cuestién la
direccionalidad del pensamiento y del discurso, imponiendo el desafio
de trascender el ambito de las apariencias. La prueba del PNC constituye
la defensa de dicha direccionalidad y de un mundo que trasciende las
apariencias individuales. En otras palabras, la validez del PNC implica
un mundo de substancias determinadas en virtud de las cuales nuestro

2 Paraunareconstruccion de la critica aristotélica a la doctrina protagdrica

que se centra en la nocién de percepcion, ver Gottlieb (1993).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



406 Dieco TABAKIAN

pensamiento y nuestro lenguaje resultan significativos. Si el PNC
no rigiera las cosas en si mismas (y, por ende, nuestro pensamiento
y nuestro discurso), entonces no existiria la posibilidad misma de la
verdad y la falsedad: todos los juicios o discursos describirian lo que
aparece, no habria lugar para lo falso. Tampoco habria, en rigor, espacio
para la verdad, puesto que esta se define en contraste con la falsedad:
si todos los juicios son verdaderos, entonces el predicado verdadero no
agregaria nada, simplemente seria un reforzador lingiiistico asertivo.

En este punto es necesario hacer un breve recorrido por el camino
realizado. En la primera seccién (1), analizamos las implicancias que la
posicion relativista del sofista trae aparejadas en relacién con la nocién
de verdad: si todo (a)parecer es verdadero e infalible, entonces resulta
que dos afirmaciones contradictorias son legitimamente verdaderas al
mismo tiempo, con lo cual el PNC queda invalidado. En este punto,
indagamos los argumentos que “el adversario” de Metaph. I' sostiene
para negar el principio, y distinguimos, nuevamente, la posicién
heraclitea de la protagdrica: mientras que los primeros sostienen la tesis
de la indeterminacién ontoldgica, los segundos argumentan desde un
relativismo gnoseoldgico.

En la segunda parte (2), distinguimos los argumentos que el
Estagirita dirige contra los heracliteos y contra Protagoras, pero
intentamos demostrar que la refutacion de Metaph. I'.4 aporta elementos
importantes para una critica al sofista. Tomando como punto de partida
la respuesta al “argumento de las apariencias contrarias”, sehalamos que
el uso de relativizadores —empleado para denotar objetos de experiencia
individual y, con ello, evitar la contradiccién entre (a)pariencias
contrarias—, queda anulado si el sofista intenta mantener un discurso
significativo. Aunque el adversario protagdrico emplee un lenguaje
relativizado, intimamente reconoce que su discurso y su pensamiento
se rigen por el PNC. La validez del PNC en dichos ambitos tiene como
fundamento, segin Aristételes, su validez en un mundo de substancias
determinadas.

Esimportante tener presente que tanto la refutacion de los heracliteos
como la critica a Protagoras se sostienen sobre el caracter significativo
de nuestro lenguaje: contra los primeros, Aristoteles afirma que nuestro
lenguaje significa en virtud de la determinacion y de la estabilidad de
la realidad; contra el segundo destaca que la significatividad de nuestro
discurso no es posible si este se cierra sobre si mismo, es decir, si es un
lenguaje privado. En otras palabras, si el sofista emplea relativizadores

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



CRITICA DE LA FIGURA DE PROTAGORAS EN EL LiBRO I’ 407

para dar cuenta de su “mundo privado”, entonces su discurso se vuelve
también privado y pierde su significatividad. Nuestro lenguaje tiene
un aspecto publico insoslayable: significar es significar frente a otro. El
Estagirita reconoce que el significado de nuestras palabras se instituye
por convencion social: ello es sefial de que ser usuario de un lenguaje
es siempre compartir significados (y referencias) con una comunidad
de hablantes. El sofista no puede pretender legitimamente dialogar
con otros y, a la vez, emplear un lenguaje que refiera a una experiencia
privada; dialogar implica compartir lenguaje y mundo.

Por otro lado, cabe destacar que en la reconstruccién que aqui
esbozamos de la critica aristotélica hemos evitado apelar a las objeciones
que el Estagirita dirige contra Protagoras basandose en la nociéon
de percepcion, puesto que evitamos la interpretacion platdnica que
asimila la “(a)pariencia” a la “sensacién”. En otras palabras, intentamos
reconstruir una critica contra el “protagorismo amplio” —que incluye no
solo los juicios perceptivos sino también los juicios practicos y morales.

En suma, al argumentar a favor del PNC frente a las posiciones
relativistas, Aristoteles da un paso firme en la fundamentacién
ontolodgica de su teoria correspondentista de la verdad. La refutacion de
los adversarios que discuten de mala fe constituye una argumentacién
indirecta a favor no solo del PNC, sino también de la teoria de la verdad
aristotélica.

Bibliografia

Aristoteles. (2009). Categorias, Sobre la interpretacion. Mittelmann, J. (trad.)
Buenos Aires: Losada.

___ (1994). Metafisica. Calvo Martinez, T. (trad.) Madrid: Gredos.

__ (1971, 1993?). Metaphysics. Books G, D and E. Kirwan (trans.)
Oxford: Clarendon Press.

(1924, 1958). Metaphysics. 2 vols. W. D Ross (ed.) Oxford: Clarendon
Press.

___ (1963). Categories. Ackrill, J. (trad.) Oxford: Clarendon Press.

__ (1949). Categoriae el Liber de Interpretatione. Minio-Paluello (ed.)
Oxford: Clarendon Press.

Bekker, 1. (1831). Aristotelis Opera. 5 vols. Berlin.

Bibliografia Secundaria
Aubenque, P. (1962). Le probleme de l'etre chez Aristote. Paris: PUF.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



408 Dieco TABAKIAN

Aristotle. (1998). Aristotle Metaphysics: Books I', A, and E. Kirwan C. (trad.)
Oxford: Clarendon Press.

Bordoni, G. S. (1994). Linguaggio e realtd in Aristotele. Bari: Laterza.

Bostock, D. (1988). Plato’s Theatetus. Oxford: Clarendon.

Burnyeat, M. F. (1990). The Theatetus of Plato. Indianapolis/Cambridge:
Hackett Publishing Company.

____(1976). Protagoras and Self-Refutation in Plato’s Theaetetus. En The
Philosophical Review, 85, 2, 172-195.

Calvo Martinez, T. (1988). El principio de no contradiccién en Aristételes:
sus presupuestos e implicaciones de caracter ontologico. En Méthesis
I, 53-69.

Cassin, B. (1989). Parle si tu es un homme. En La décision du sens. Le livre
Gamma de la Métaphysique d” Aristote. (9-60). Paris: Vrin.

Cassin, B. (1994). 1l senso di’ Gamma. La strategia di Aristotele contro
i presocratici in Metafisica IV. En Autori Vari, Aristotele. Perché la
metafisica. (397-429). Milano: Vita e Pensiero.

Cohen M. (1986). Aristotle on the Principle of Non-Contradiction. En
Canadian Journal of Philosophy, 16, 3 (Sep.), 359-370. Web. http://www.
jstor.org/stable/40231476

Cooper, J. M. (2015). Plato’s Theaetetus. London and New York: Routledge.

Dancy, R. M. (1975). Sense and Contradiction. Dordrecht: Kluwer.

Di Camillo, S. (2012). Aristételes historiador. El examen critico de la tedria
platonica de las Ideas. Buenos Aires: Editorial de la facultad de
Filosofia y Letras Universidad de Buenos Aires.

Delannoi, G. (1999). Mesure et relativité I'interprétation de la formule
de protagoras et lesnotions de vérité et de validité dans les sciences
contemporaines. Les Etudes philosophiques, 3, Philosophie politique
(Juillet Septembre 1999), 333-346.

Dupréel, E. (1948). Les sophistes. Neuchatel.

Fine, G. (1994). Protagorean relativism. En J. J. Cleary y W. Williams
(eds.) Proceedings of the Boston Area Colloquium in Ancient Philosophy
10, 211-243.

Gomperz, T. (1893). Griechische Denker. Leipzig (citamos por la trad. ingl.
(1901). Greek Thinkers: A Hitory of Ancient Philosophy, vol. 1. Londres).

Gottlieb, P. (1993). Aristotle versus Protagoras on Relatives and the
objects of perception. Studies in Ancient Philosophy XXVIII, 101-119.

___ (1992). The Principle on Non-Contradiction and Protagoras: The
Strategy of Aristotle’s Metaphysics [V 4. En]. Cleary y Williams (eds.)

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



CRITICA DE LA FIGURA DE PROTAGORAS EN EL LiBRO I’ 409

Proceedings of the Boston Area Colloquium in Ancient Philosophy 10, 183-
198.

__ (1992). Aristotle versus Protagoras on Relatives and the Object
of Percepcion. En Oxford Studies in Ancient Philosophy. (101-119).
Oxford.

Halper E. C. (2005). One and Many in Aristotle’s Metaphysics Vol. 2.
Parmenides Publishing.

Hudry, J. L. (2013). Aristotle on Non-Contradiction: Philosophers vs.
Non-Philosophers. Journal of Ancient Philosophy, 7, 2, Sao Paulo, 51-
74. Web: http://dx.doi.org/10.11606/issn.1981-9471.v7i2p51-74

Moysan-Lapointe, H. (2010) La vérité chez Protagoras. Laval théologique
et philosophique. 66, 3, 529-545.

Kretzmann, N. (1974). Aristotle on Spoken Sounds Significant by
Convention. En Ancient Logic and its Modern Interpretation. ]. Corcoran
(ed.) Dordrecht: Kluwer.

Lukasiewicz, J. (1920/1958). Aristotle’s Syllogistic from the Standpoint of
Modern Formal Logic, Oxford: Clarendon Press.

_ (1910/1979). Aristotle on the Law of Contradiction. En Articles on
Aristotle. Vol. 3: Metaphysics. ]. Barnes, M. Schofield, and R. Sorabji
(eds.) London: Duckworth.

Lee, E. (1973). Hoist with His Own Petard, Ironic and Comic Elements
in Plato’s Critique of Protagoras (Tht. 161-171). En Mourelatos
A. & Rorty R. (eds.) (1973) Exegesis and Argument Studies in Greek
Philosophy. Assen.

Lee, M. (2005). Epistemology after Protagoras. Responses to Relativism in
Plato, Aristotle, and Democritus. Oxford: Clarendon Press.

Marcos G. y Diaz M. E. (eds.) (2009). El surgimiento de la phantasia en
la Grecia Cldsica. Parecer y aparecer en Protdgoras, Platén y Aristételes.
Buenos Aires: Prometeo Libros.

Keeling, E. (2013). Aristotle, Protagoras, and Contradiction: Metaphysics
4-6. En Journal of Ancient Philosophy, 7, 2, Sao Paulo, 75-99. Web:
http://dx.doi.org/10.11606/issn.1981-9471.v7i2p75-99.

Oehler, K. (2002). Protagoras from the Perspective of Modern Pragmatism.
Transactions of the Charles S. Peirce Society, 38, 1/2, Essays in Honor of
Richard S. Robin (Winter - Spring, 2002), 207-214.

Politis, V. (2004). Aristotle on Metaphysics. London: Routledge.

Schiappa, E. (2003). Protagoras and Logos. A Study in Greek Philosophy and
Rhetoric. Columbia: University of South Carolina Press.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



410 Dieco TABAKIAN

Spangenberg, P. (2014). La figura de Protagoras en la prueba aristotélica
contra el negador del principio de no- contradiccién. En Marcos, G.
y Diaz, M. (eds.) El fildsofo y sus adversarios en los escritos de Platon y
Aristoteles. (153-177). Buenos Aires, Rhesis.

Whitaker, C.W.A. (1997). Aristotle’s “De Interpretatione”: Contradiction
and Dialectic. Oxford: Clarendon Press.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



