
Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017), 373-410.

Critique of the Figure of Protagoras in Book Γ 
of Aristotle’s Metaphysics

Diego Tabakian
Universidad de Buenos Aires

Concejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas
diego-tabakian@hotmail.com

Abstract
When positing the principle of non-contradiction (PNC) 

(Metaph. Γ. 4-6 & 8), Aristotle discusses with a number of inter-
locutors, from the Pre-Socratics to Protagoras, being the latter 
well-known in Antiquity for subverting the concept of truth 
(ἀλήθεια) with his doctrine of the “homo mesura”, stating the 
impossibility of false discourse. I think that a careful reading of 
Book Γ that rescues the figure of the Abderite could show how 
the critique of the Sophist would be the key when developing the 
Aristotelian thought on the question of truth. In the first section 
(§1) I shall offer some considerations concerning the PNC that 
are relevant in order to understand the motivations underlying 
the Aristotelian critique against this sophist. Next (§2) I shall an-
alyze two Aristotelian arguments against those adversaries who 
discuss in bad faith: on the one hand, the “refutation” in Metaph. 
Γ. 4 and, on the other hand, the “argument of the contrary ap-
pearances” in Metaph.  Γ. 5. My hypothesis is that some of the 
theoretical arguments sketched in Γ. 4 allow us to reconstruct a 
serious Aristotelian critique against Protagoras in Γ. 5. Finally 
(§3) I shall present a synthesis of the path traced within the arti-
cle and offer some conclusions. 

Keywords: Aristotle, Protagoras, PNC, truth.

Received: 07 - 06 - 2016. Accepted: 15 - 08 - 2016.



374 Diego Tabakian

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Crítica de la figura de Protágoras en el Libro Γ 
de la Metafísica de Aristóteles.

Diego Tabakian
Universidad de Buenos Aires

Concejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas
diego-tabakian@hotmail.com

Resumen
En su defensa del Principio de no-contradicción (PNC) 

(Metaph. Γ. 4-6 y 8), Aristóteles discute con varios interlocutores, 
desde los presocráticos hasta el sofista Protágoras, este 
último ampliamente conocido en la Antigüedad por trastocar 
el concepto de verdad (ἀλήθεια) con su doctrina del “homo 
mensura”, declarando así la imposibilidad del discurso falso. 
Consideramos que una lectura atenta del Libro Γ que rescate la 
figura del abderita puede mostrar cómo la crítica del sofista es 
clave para la constitución del pensamiento aristotélico en torno 
al problema de la verdad. En la primera sección (§1) expondré 
algunas consideraciones sobre el PNC que son relevantes para entender 
las motivaciones detrás de las críticas aristotélicas al sofista. A 
continuación (§2), analizaré dos de los argumentos aristotélicos contra 
los adversarios que discuten de mala fe: por una parte, la “refutación” 
de Metaph. Γ. 4 y, por otra parte, el “argumento de las apariencias 
contrarias” de Metaph. Γ. 5. Mi hipótesis es que algunos elementos 
teóricos esbozados en Γ. 4 permiten reconstruir una crítica aristotélica 
seria contra Protágoras en Γ. 5. Finalmente (§3) expondré una síntesis 
del camino recorrido y ofreceré algunas conclusiones.

Palabras clave: Aristóteles, Protágoras, PNC, verdad. 

Recibido: 07 - 06 - 2016. Aceptado: 15 - 08 - 2016.



375Crítica de la figura de Protágoras en el Libro Γ

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Introducción*
En el libro Γ de la Metafísica, Aristóteles argumenta a favor de una 

ciencia que –a diferencia de las ciencias particulares–, versa sobre los 
principios y las causas universales que refieren a todo lo que es. En los 
primeros dos capítulos del libro, el Estagirita muestra la posibilidad de 
la filosofía primera, y demarca esquemáticamente sus contenidos: las 
propiedades que universalmente le convienen al ente en tanto ente. En 
este marco, y en lo que resta del libro, el filósofo emprende la defensa 
del principio de no contradicción (PNC),1 el más firme de los axiomas 
estudiados por la filosofía primera (Γ.3).2 

En su defensa del PNC (Metaph. Γ.4-6 y 8), Aristóteles discute con 
varios interlocutores, desde los presocráticos hasta el sofista Protágoras, 
conocido en la Antigüedad por su obra “Sobre la verdad” (ἀλήθεια) y 
su doctrina del “homo mensura”. La recepción y crítica del sofista en el 

*Una versión preliminar de este trabajo fue expuesta en las VI Jornadas de 
Filosofía Antigua ”Doctor Francisco Olivieri”, en la Facultad de Humanidades 
de la Universidad Nacional de Mar del Plata, 30 de noviembre de 2015.

1  El PNC (así como cualquier axioma investigado por la filosofía primera) 
no pertenece a un género particular de entidades con exclusión de los otros, sino 
que se da y se cumple en todas las cosas que son (en tanto que son). Es por ello 
que todas las ciencias particulares se sirven de este principio: “Y, ciertamente, 
todos se sirven de ellos [los axiomas]: como que son principios de lo que es, en 
tanto que algo es, y cada género particular es algo que es; no obstante, se sirven 
de ellos hasta donde les resulte suficiente. es decir, hasta donde se extiende el 
género acerca del cual llevan a cabo sus demostraciones. Por consiguiente, y 
puesto que es obvio que tales principios pertenecen a todas las cosas, en tanto que 
cosas que son [...], su estudio corresponde también al que se ocupa de esclarecer 
lo que es, en tanto que es” (Metaph. Γ.3. 1005a23-29. Todas las Traducciones de la 
Metafísica corresponden a Tomás Calvo Martínez, Ed. Gredos).

2  En Metaph. Γ.3 el Estagirita enuncia por primera vez el PNC y lo 
caracteriza como el principio “más firme” de todos (1005b11-22), puesto que: 1) 
es imposible que alguien se equivoque respecto de él; 2) no es una hipótesis o un 
postulado específico de una ciencia particular que deba poseerse para conocer; 
3) su conocimiento es condición de posibilidad de todo conocimiento. En esta 
línea, Aristóteles emprendería la “prueba” del PNC para dar cuenta del objeto 
de estudio de la filosofía primera y, con ello, la posibilidad de dicha ciencia. 



376 Diego Tabakian

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Libro Γ son clave para la constitución del pensamiento aristotélico en 
torno al problema de la verdad. 

Para mostrar la influencia de Protágoras sobre el Estagirita expondré 
algunas consideraciones sobre el PNC que son relevantes para entender 
las motivaciones detrás de las críticas aristotélicas al sofista (1). A 
continuación (2), analizaré dos de los argumentos aristotélicos contra 
los adversarios que discuten de mala fe: por una parte, la “refutación” 
de Metaph. Γ.4 (dirigida principalmente contra los heraclíteos) y, por 
otra parte,  el “argumento de las apariencias contrarias” de Metaph. Γ.5 
(discusión de la tesis protagórica de la “homo mensura”). Mi hipótesis 
es que algunos elementos teóricos esbozados en Γ.4 permiten reconstruir 
una crítica aristotélica seria contra Protágoras en Γ. 5 y 6. Considero 
que Aristóteles es deudor de la interpretación platónica que le atribuye 
al sofista una teoría de la percepción y una ontología heraclíteas. Las 
críticas que Platón y Aristóteles dirigen contra el relativismo protagórico 
se centran en una concepción de la “percepción” totalmente ajena al 
sofista; por ende, cualquier intento de reconstruir una crítica seria 
contra Protágoras desde los escritos aristotélicos debe mantenerse 
al margen de la interpretación platónica. Aunque para Aristóteles el 
relativismo protagórico se funda en el flujo permanente heraclíteo, 
nosotros analizaremos las críticas aristotélicas a ambas doctrinas por 
separado. Esta estrategia tiene por fin mostrar que la crítica aristotélica 
puede alcanzar al pensamiento protagórico independientemente de 
su asociación con los heraclíteos. De acuerdo con nuestra lectura, los 
elementos teóricos que permiten esta crítica se encuentran desarrollados 
en el ἔλεγχος de Metaph. Г.4,3 dirigido a refutar al adversario heraclíteo 
que discute de mala fe y deben tenerse en cuenta, especialmente, en la 
lectura de Г.6 En la última parte (3), expondré una síntesis del camino 
recorrido y ofreceré algunas conclusiones. 

3  Russell M. Dancy (1975), Bárbara Cassin (1994), Paula Gottlieb (1992) 
y Pierre Aubenque (1962) destacan la presencia y la importancia de Protágoras 
en todo el libro Г. Por su parte, Pilar Spangenberg (2014) sostiene que el 
sofista constituye uno de los principales adversarios que Aristóteles tiene en 
mente en la primera prueba de  Г.4. Aunque concordamos con la autora en 
que la argumentación de Г.4 se aplica también a la refutación de Protágoras, 
consideramos que el blanco principal del Estagirita allí son los heraclíteos (ver 
nota 8), y que la crítica al sofista se desarrolla en Г.6 a partir de algunos elementos 
teóricos esbozados en el ἔλεγχος.



377Crítica de la figura de Protágoras en el Libro Γ

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

La tesis que Aristóteles discute explícitamente en Г.5, 6 y 8 es la 
doctrina protagórica de la “homo mensura”: “...el hombre (ἄνθρωπον) 
es la medida (μέτρον’) de todas las cosas (χρημάτων), de las que son en 
cuanto son (τῶν μὲν ὄντων ὡς ἔστι,), de las que no son en cuanto no son 
(τῶν δὲ μὴ ὄντων ὡς οὐκ ἔστιν)” (Teet. 152a2-4); cuya consecuencia es 
la imposibilidad del discurso falso.

De acuerdo con la lectura tradicional,4 inspirada por Platón, 
Protágoras sostuvo una posición relativista sobre la verdad: es incorrecto 
afirmar la verdad de algo si no se especifica para quien(es) (a)parece así. 
La doctrina protagórica estipula que la verdad de cualquier (a)parecer 

4  De acuerdo con los estudiosos contemporáneos, la doctrina protagórica 
puede leerse en clave “pragmatista”; Cfr. Héloïse Moysan-Lapointe (2010) y 
Oehler Klaus (2002). La primera autora realiza una interpretación que vincula la 
doctrina del  “homo mensura” a la teoría de los dos discursos y al agnosticismo 
protagórico, intentando demostrar que la “verdad”, para Protágoras, se encuentra 
íntimamente relacionada con el lenguaje, la vida social, y la experiencia. De 
acuerdo con su lectura “constructivista”, la actividad retórica y educativa del 
sofista presupone una concepción pragmática de la “verdad”. Para el segundo, 
Protágoras sería el primer pensador en conceptualizar la crucial distinción entre 
la “pretensión de verdad” de una afirmación y su “validez” (su valor de verdad 
efectivo). Dicha distinción explica la transición desde afirmaciones individuales 
verdaderas a los valores sociales y su validez: los juicios individuales que pasan 
las pruebas de la observación empírica y la experiencia son establecidos como 
válidos. La validez de una afirmación verdadera se reduce al proceso en el que 
demuestra ser verdadera. El corolario del discurso de Protágoras (166a-168c), 
según Oehler, es que  la investigación a través de la praxis constituye el “puente” 
que permite atravesar el vacío entre pretensión de verdad y validez. Protágoras 
habría explicado la falsedad desde una perspectiva psicológica: nuestros 
pensamientos erran al no alcanzar sus objetos. La verdad es producida por el 
hombre a través de la refutación del error y la continua revisión de nuestros 
valores: el producto final es un sistema de conceptos “plásticos” (herramientas 
teleológicamente orientadas) que ayuda al hombre a entender la realidad y 
modificar su vida. Por su parte, Gil Delannoi (1999) realiza una interpretación 
de Protágoras a partir de la historia de la ciencia, destacando los conceptos 
de “mesura”, “relación” y “relatividad”, procurando distinguir la relatividad 
del relativismo: si el concepto de “relativo” se reduce a un conjunto arbitrario 
de puntos de vista acerca del mundo, entonces conduce al relativismo. Por el 
contrario, si la relatividad es medida con precisión y rigurosidad, se neutraliza 
su especificidad y se define un campo de validez; en otras palabras, no se 
equipara con el relativismo, sino con una forma compleja de universalidad. 



378 Diego Tabakian

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

es relativa al individuo; no hay (a)pareceres incorrectos porque todo 
juicio se funda en objetos que (a)parecen exclusivamente en relación con 
un sujeto. En otras palabras, todos los juicios de un hombre (ἄνθρωπος) 
son verdaderos porque describen cómo se le (a)parecen (φαίνεται) las 
cosas (χρήματα) en un momento determinado; no hay cosas “en sí”, sino 
cosas que (a)parecen “en relación” (μέτρον) con un sujeto. Al reducir el 
ser a lo que (a)parece al hombre, se anula la posibilidad de encontrar un 
criterio que permita determinar la falsedad de las (a)pariencias y, por lo 
tanto, dirimir el conflicto entre (a)pareceres contrarios.

Tal como aparece en la sentencia protagórica, el término ἄνθρωπος 
puede interpretarse en varios sentidos: a) Los pasajes del Teeteto donde 
Platón identifica conocimiento con sensación, parecen sugerir que con 
“hombre” Protágoras se refiere al individuo particular (tú percibes el 
viento cálido y yo el frío); b) el término puede también interpretarse en 
un sentido genérico –así como el hombre, otras especies (por ejemplo, 
el cerdo) puede ser la medida de todas las cosas (161c4-5). Ésta es la 
interpretación de Theodor Gomperz (1893); finalmente c) “hombre”, 
tal como señala Eugène Dupréel (1968), puede tomarse en un sentido 
social, haciendo referencia a una determinada polis: la comunidad 
es la “medida” de lo justo y lo injusto (167c4-5). Por nuestra parte, 
descartamos la interpretación genérica de ἄνθρωπος; los ejemplos 
textuales de las χρήματα (las percepciones, los valores, y la utilidad) 
indican que estos “objetos” sólo pueden tener como medida al hombre 
–no a otras especies. En esta línea, “hombre” puede adquirir un sentido 
individual o colectivo dependiendo de la clase de χρημάτα que deba 
ser medida.

De la sentencia del “homo mensura” se sigue que los (a)pareceres 
–y los juicios que se basan en ellos– exceden el ámbito de la percepción 
sensible; en efecto, Platón –por boca de Protágoras– afirma que una 
multiplicidad de “asuntos” (lo honroso, lo vergonzoso, lo justo, lo 
injusto, lo pío, y lo impío) son relativos a distintos (a)pareceres –
fundamentalmente en relación con distintas ciudades (Teet. 167c2-7, 
172b3, Crat. 385e-386e). En esta línea, Gail Fine (1994: 213-214) distingue 
entre un “protagorismo estrecho” (la percepción del hombre es la medida 
de los objetos sensibles) y un “protagorismo amplio” (la φαντασία es 
la medida de cualquier cosa o asunto que concierne al hombre).5 De 

5  De acuerdo con la autora, la doctrina del “homo mensura” no se 
encuadra en ninguno de estos relativismos porque consiste, en realidad, en un 



379Crítica de la figura de Protágoras en el Libro Γ

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

acuerdo con esta distinción, Platón y Aristóteles habrían dirigido sus 
objeciones contra un “protagorismo estrecho”.

A continuación, es conveniente delinear los puntos centrales del 
consenso generalizado entre los especialistas sobre la presencia de 
Protágoras en Γ, y dar algunas precisiones previas sobre el contexto en 
que Aristóteles lo nombra, así como el contenido de las tesis que se le 
adscriben. El modo peculiar en que el Estagirita lleva a cabo su defensa 
del PNC dificulta vislumbrar contra quién(es) o contra qué posición(es) 
específica(s) argumenta, de allí que elucidar la figura de Protágoras 
no resulte una tarea sencilla. En primer lugar, podemos señalar que 
Aristóteles emplea en Γ su metodología de indagación filosófica, la 
dialéctica.6 El método aristotélico, en líneas generales, toma como punto 
de partida de la investigación las opiniones más reputadas, para luego 
examinarlas y deducir sus consecuencias. A partir de este relevamiento, 
Aristóteles busca confrontar las posiciones en pugna, evaluar sus 
justificaciones, y –si estas son igualmente convincentes–, arribar a una 
aporía; su objetivo consiste en poner en evidencia todas las dificultades 
que ha suscitado el problema en cuestión en los pensadores previos. 
Para salir de la aporía, Aristóteles propone recorrer las dificultades a 
partir de cada opinión en conflicto: si de alguna de estas opiniones se 
deduce una contradicción, entonces esta posición queda refutada, y su 
contraria queda indirectamente demostrada. 

Dado que el objetivo del método es la elucidación de los aciertos 
y los desaciertos de sus predecesores, Aristóteles no realiza una 
reconstrucción histórica y sistemática de sus posiciones, sino que 
expone sus teorías en el marco de un problema específico, y los interroga 
sobre cuestiones que él mismo busca responder. Es por ello que en Γ el 
Estagirita saca conclusiones que deberían seguirse de las posiciones de 
sus predecesores y emparenta opiniones de pensadores diferentes. 

En el caso específico de Γ, el Estagirita confronta su propia posición 
con la de un conjunto heterogéneo de pensadores que sostendrían, 
por diferentes razones, la negación del PNC. En Γ.4, la estrategia 

infalibilismo que sostiene que todas las creencias son absolutamente verdaderas.
6  Numerosos especialistas han discutido las funciones del método 

dialéctico y la legitimidad de las exposiciones y críticas que el Estagirita realiza 
de las teorías de sus predecesores. Remitimos a Di Camillo (2012: 21-92) para un 
tratamiento detallado de las múltiples interpretaciones en pugna. Nos apoyamos 
en su interpretación de la función cognoscitiva del método diaporemático. 



380 Diego Tabakian

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

aristotélica implementada para defender el principio consiste en una 
“prueba indirecta”: se debe “forzar” a los adversarios mediante una 
refutación (ἔλεγχος) (1006a5-18). En efecto, dado que el PNC es un 
axioma no puede ser demostrado: si los principios que ofician de puntos 
de partida de las demostraciones fueran ellos mismos demostrables, 
entonces se incurriría en una regresión al infinito, puesto que siempre 
podríamos solicitar la prueba del principio que se utilizó para probar el 
principio demostrado.7 Por otro lado, debido a que se trata del axioma 
fundamental presupuesto en cualquier demostración, no se lo puede 
probar directamente sin cometer una petición de principio, esto es, sin 
utilizarlo. De allí que la única vía posible para argumentar a favor del 
PNC sea refutar al adversario, esto es, que él mismo lo presuponga y lo 
utilice en su discurso, contradiciéndose a sí mismo y evidenciando la 
validez del axioma.

En segundo lugar, es preciso señalar que el Estagirita traza en Γ.5 una 
distinción importante entre sus adversarios: por un lado, se encuentran 
quienes niegan el PNC de buena fe (se encuentran en aporía) y, por el 
otro, quienes proceden por el afán de discutir; a los primeros hay que 
persuadirlos, mientras que a los segundos hay que refutarlos (1009a15-
22). Esta distinción parece, a primera vista, un hilo conductor viable 
para diferenciar las posiciones de los adversarios y, por ende, distinguir 
los argumentos aristotélicos. En esta línea, Jean-Louis Hundry (2013: 
24) sostiene que quienes discuten de buena fe son los físicos, mientras 
que los que discuten por el placer de discutir son los dialécticos y los 
sofistas. Sin embargo, la taxonomía descripta en Γ.5 no es respetada 
por el propio Aristóteles (Cassin, 1989: 43). Podemos considerar que 
a lo largo de Γ se produce una progresiva mutación en la figura del 
interlocutor. En Γ.3 Aristóteles afirma que es imposible que alguien, más 
allá de lo que dice, verdaderamente no crea en el PNC (1005b25-26), por 
lo que necesariamente este interlocutor discutirá de mala fe. Luego, en 
Γ.5, el Estagirita traza la distinción entre quienes están auténticamente 
en aporía y quienes discuten por el placer de discutir. No obstante, en 

7  Para el Estagirita no todo puede conocerse por demostración (An. Post. 
I.3, 72b5-27). Las definiciones, en tanto principios de las demostraciones, no 
pueden probarse por deducción (An. Pr. I.3 46a34-39). Si los principios que 
ofician de premisas en los silogismos fueran demostrables, tendríamos que 
deducirlos de otros principios, y estos, a su vez, deducirlos de otros, y así la 
demostración caería en un regreso al infinito (An. Post. 90b28-29, 90b24-27).



381Crítica de la figura de Protágoras en el Libro Γ

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Γ.6 (1011a3-6), afirma que tanto quienes deben ser persuadidos como 
quienes deben ser refutados se hallan en aporía, con lo cual desdibuja 
la distinción trazada previamente. En efecto, si tanto los que deben ser 
persuadidos como los que deben ser refutados se encuentran en aporía, 
¿por qué se debe refutar sólo a estos últimos?

Una vía posible para sortear la dificultad de identificar con quién(es) 
discute Aristóteles y en qué grupo sitúa a Protágoras consistiría en 
considerar que el interlocutor de Γ no representa ningún personaje 
histórico concreto, sino una construcción realizada por el filósofo. 
Esta es la tesis de Russell Dancy (1975: 14), quien sostiene que en esta 
construcción aparecen reunidas varias tesis elaborados por diferentes 
pensadores, entre los cuales destaca la figura del sofista de Abdera.

En una interpretación más reciente, Evan Keeling (2013: 83-84) 
sostiene que hay dos adversarios protagóricos presentes en Γ que 
representarían dos grupos diferentes de seguidores del sofista –cuyas 
diferencias se basarían en interpretaciones distintas de la doctrina del 
“homo mensura”. Por un lado, se encuentran los protagóricos que 
aceptan utilizar relativizadores en sus discusiones; por el otro, están los 
protagóricos más radicales que se rehúsan a utilizarlos, y niegan el PNC, 
por lo que caerían en la refutación aristotélica. Esta diferencia entre 
dos clases de adversarios protagóricos coincidiría, según el autor, con 
la distinción que Aristóteles traza en Γ.5. El problema de esta posición 
es que desconoce la mutación progresiva de la clasificación de los 
adversarios, y que la exposición de las teorías de los predecesores no se 
realiza en un marco histórico.

Por nuestra parte, consideramos que el contexto dialéctico de la 
defensa del PNC es suficiente para determinar que el Estagirita reúne 
a varios pensadores en un grupo heterogéneo porque sus teorías 
conducirían a la negación del axioma. Este procedimiento no consiste 
ni en una tergiversación de las teorías de los predecesores, ni en la 
construcción de un híbrido teórico, sino en la problematización de las 
teorías más reputadas o difundidas en el marco de una investigación 
filosófica. Si el Estagirita no reproduce con exactitud las posiciones de 
sus adversarios, ello se debe a que no es de su interés hacerlo, y que 
discute con las teorías más difundidas, no con las doctrinas tal y como 
fueron desarrolladas por sus predecesores. 

La heterogeneidad de figuras como Anaxágoras, Demócrito, Cratilo 
(Heráclito), Homero, y Protágoras impone la necesidad de establecer 
algún tipo de distinción entre unos y otros, de allí que Aristóteles 



382 Diego Tabakian

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

realice la distinción entre tipos de adversarios. Un claro ejemplo del 
solapamiento de categorías de adversarios constituye el caso que nos 
interesa aquí, Protágoras. 

En Γ.5 Aristóteles señala que quienes discuten de buena fe 
incurrieron en aporía por atenerse equivocadamente al testimonio de 
los sentidos: si no es posible que se genere lo que no es, y los contrarios 
se generan a partir de la misma cosa, entonces la cosa es a la vez sus 
contrarios (Metaph. 1009a22-25). Estos predecesores interpretaron 
equivocadamente los datos obtenidos por los sentidos al basar su 
investigación exclusivamente en las entidades sensibles, las cuales 
poseen una naturaleza indeterminada (1010a1-4). Encabezan este grupo 
Heráclito y Cratilo, debido a que niegan que pueda haber un discurso 
verdadero sobre una realidad que continuamente cambia (1010a7-15). 
En este grupo también está incluido Protágoras, puesto que su doctrina 
del “homo mensura” es también producto del mismo error (1009b1-2). 
Luego, en Γ.8, el Estagirita señala que todas las doctrinas que afirman la  
falsedad  universal  o  la  verdad  universal  de  todos  los  enunciados    
–tesis claramente sofísticas– se identifican con el pensamiento heraclíteo 
(1012a29-34).

En Γ.6, no obstante, el abderita es ubicado dentro del grupo de 
interlocutores que discuten de mala fe y deben ser refutados (1011a28-
1011b6). ¿Cómo se explica este cambio de valoración respecto del 
sofista?8 ¿Por qué Aristóteles asocia a Protágoras con este colectivo de 
físicos?

8  No pretendo zanjar aquí el primer problema planteado, sino dar una 
interpretación plausible. ¿Por qué Aristóteles incluye a Protágoras dentro de un 
grupo y luego lo excluye? Desde el punto de vista de su δόξα (su pensamiento 
profundo), tanto los físicos como Protágoras son iguales; la diferencia radica 
en que los primeros están dispuestos a mantener un diálogo honesto y a 
poner en palabras su opinión, mientras que el sofista es esquivo: busca ganar 
la discusión sin importarle su pensamiento. De esta diferencia ética, se sigue 
que los primeros pueden ser persuadidos, pueden cambiar su δόξα, mientras 
que los segundos deben ser refutados en su discurso, no en su pensamiento. 
Ambos están en aporía por mantener la misma δόξα, pero sólo el sofista debe ser 
refutado dialécticamente (Aristóteles afirmaría que ambos deben ser refutados 
porque la argumentación que desarrolla puede refutar tanto al filósofo heraclíteo 
como al sofista). El desplazamiento se explicaría porque, al iniciar el proceso 
dialéctico, el Estagirita expone la multiplicidad de opiniones con base en lo 
que tienen en común, para luego separar la posición que le sirve para probar 



383Crítica de la figura de Protágoras en el Libro Γ

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Con respecto al segundo interrogante, es preciso señalar que los 
λόγοι de Heráclito y Protágoras no se identifican sin más: el primero 
afirma que “la misma cosa es y no es” (Metaph. 1006a36, 1009a9-
12), mientras que el segundo proclama que “todo lo que aparece es 
verdadero” (1009a7-9). Los nexos entre ambas doctrinas se encuentran 
en su origen común –ambas son un producto de la misma δόξα o del 
mismo error– y en compartir la misma concepción de la sensación 
(αἴσθησις). Protágoras habría llegado a la conclusión de que todo lo que 
(a)parece a los sentidos es necesariamente verdadero por confundir, al 
igual que los físicos, sensación con inteligencia (1009b12-21). Si todo lo 
que (a)parece (φαινόμενον) debe presentarse a través de los sentidos 
(αἴσθησις), y todo (a)parecer (φαντασία) es verdadero (ἀλήθεια), 
entonces toda percepción es verdadera para ese sujeto perceptor.

En los últimos años, algunos estudiosos han puesto de relieve que 
en Metaph. Γ Aristóteles sigue la interpretación platónica de la tesis del 
“homo mensura”9 y las críticas que su maestro le dirige al sofista en 
el Teeteto.10 Allí, Platón identifica la doctrina del “homo mensura” con 
la tesis de Teeteto (el saber es sensación), y con una “doctrina secreta” 
(una versión extrema de la doctrina del “flujo permanente” atribuida a 

el PNC. En efecto, dado que la prueba del PNC se realiza indirectamente vía 
refutación, Aristóteles requiere de un interlocutor que niegue el axioma y no 
se deje persuadir. El ἔλεγχος de Г.4 refuta, en sentido estricto, a los físicos –si 
bien el sofista aparece asociado a ellos, se trata de un Protágoras “heraclitizado”. 
En los capítulos Г.5-6, el Estagirita nombra explícitamente al sofista y expone 
fugazmente su pensamiento y sus implicancias; por ende, la refutación de la 
doctrina del “homo mensura” debe localizarse en Г.6.

9  Paula Gotlieb (1992), Mi-Kyoung Lee (2005) y Pilar Spangenberg (2009).
10  El Estagirita expone, en términos muy similares a Platón, el “argumento 

de las apariencias contrarias” (Teet. 154a6-8, Metaph. Γ.5 1009a38-b11) e incluye en 
su formulación una mención velada a la objeción que su maestro dirigió contra 
Protágoras basada en los sensaciones defectuosas producidas por los sueños, las 
enfermedades y la locura (Teet. 157e1-158a3). Aristóteles incluye en sus críticas 
a Protágoras la objeción sobre los errores perceptivos: bajo circunstancias 
adecuadas, la sensación del propio no puede errar; no obstante, la sensación que 
se dirige a un objeto que no le es propio, está inclinada a equivocarse (Metaph. Γ.5 
1010b1-3, 1010b14-26). Además, Aristóteles reproduce casi de forma literal las 
críticas que su maestro dirige contra el sofista: la auto-refutación de la doctrina 
del “homo mensura” (Teet. 169d-171c, Metaph. Γ.8 1012b15-23) y la refutación 
basada en el saber del experto (Teet. 177c-179b, Metaph. Γ.5 1010b11-14).



384 Diego Tabakian

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Heráclito). Siguiendo esta lectura, los especialistas han buscado desligar 
la doctrina protagórica de la interpretación platónica que minimiza la 
φαντασία a la αἴσθησις, y acaba por reducir el pensamiento del abderita 
a un “relativismo perceptual“. 

En esta línea, se ha argumentado que las críticas aristotélicas (y 
platónicas) dirigidas contra Protágoras, presuponen una interpretación 
polémica de su doctrina, y no alcanzan a derribar al sofista (Spangenberg, 
2009: 121). Christopher Kirwan (1993: 90), por ejemplo, afirma que los 
argumentos de Γ.4 son deliberadamente débiles, ya que Aristóteles los 
habría expuesto con fines pedagógicos –para que sus alumnos comparen 
y evalúen argumentaciones. Por su parte, Michael Wedin (2003: 110) 
señala que los argumentos dirigidos específicamente contra Protágoras 
(Γ.5-6) no constituyen refutaciones en sentido estricto, sino objeciones 
que pretenden mostrar las consecuencias inaceptables que se seguirían 
de su doctrina y, de este modo, debilitar la posición del sofista.

Los especialistas han vislumbrado con total claridad la dependencia 
de Aristóteles de una interpretación que dista de ser fiel al pensamiento 
protagórico. Sin dejar de reconocer el posicionamiento platónico que el 
Estagirita adopta, considero que los especialistas no han reconocido la 
relevancia de los argumentos que Aristóteles elabora en Γ. De acuerdo 
con mi lectura, el tratamiento dialéctico y refutativo que comienza 
en Metaph. Γ.4 se extiende a los capítulos donde Aristóteles critica 
directamente a Protágoras (Γ.5-6). En virtud de este alcance, considero que 
hay elementos teóricos importantes en el ἔλεγχος contra los heraclíteos 
que pueden importarse al argumento de las (a)pariencias contrarias 
dirigido contra Protágoras. En la sección 2.2 me encargaré de reconstruir 
la crítica al sofista a partir de los argumentos y conclusiones del ἔλεγχος 
de Metaph. Γ.4. De acuerdo con mi reconstrucción del argumento contra 
Protágoras, la crítica aristotélica afecta a un “protagorismo amplio“. 

1. El principio de no contradicción (PNC)
En esta sección realizaré algunas observaciones sobre el PNC tal 

como es conceptualizado en el pensamiento aristotélico con el fin de 
esclarecer las razones que condujeron al Estagirita a confrontar con 
Protágoras. 



385Crítica de la figura de Protágoras en el Libro Γ

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

1.1. La formulación del principio
En líneas generales, los estudiosos del pensamiento aristotélico 

siguen o rechazan parcialmente la interpretación del PNC realizada por 
Jan Łukasiewicz (1910/1979); según el lógico polaco, Aristóteles realiza 
tres formulaciones diferentes del PNC:

a. La formulación ontológica: “es, pues, imposible que lo mismo se 
dé y no se dé en lo mismo a la vez y en el mismo sentido“ (Metaph. Γ.3 
1005b19-20, ver también Γ.3 1005b26-27). En esta enunciación se afirma 
una imposibilidad en la realidad: los entes no pueden ser F y no ser F, 
o tener F y no tener F simultáneamente y en el mismo sentido. Aristóteles 
señala expresamente que debemos agregar una serie de precisiones (“a 
la vez”, “en el mismo sentido”, etc.) si pretendemos afirmar la validez 
del PNC; de lo contrario podría objetarse que el principio no se cumple 
cuando su ámbito de aplicación cambia. En efecto, el PNC se cumple 
siempre de acuerdo con una descripción definida del ente que es objeto 
de predicación.

b. La formulación lógica o discursiva:11 “...puesto que es imposible 
que dos afirmaciones contradictorias sean verdaderas a la vez respecto 
de lo mismo, es evidente que tampoco es posible que los contrarios se 
den a la vez en lo mismo” (Metaph. Γ.6 1011b15-18). En otras palabras, 
“no es posible que sea verdadero, a la vez, afirmar que lo mismo es 
hombre y no es hombre” (Metaph. Γ.3 1006b33-34). Aquí, el Estagirita 
afirma la imposibilidad en el plano del discurso sobre los entes: no puedo 
afirmar F y, a la vez, negar F del mismo ente. 

c. La formulación psicológica:12 “Es, en efecto, imposible que un 
individuo, quienquiera que sea, crea que lo mismo es y no es” (Metaph. 

11  La formulación aquí presentada corresponde a la imposibilidad de 
enunciar afirmaciones contradictorias. Una formulación similar, pero que versa 
sobre afirmaciones opuestas puede encontrarse en DI 12 21b17-18.

12  Esta “formulación” es la más controvertida, puesto que Aristóteles 
explícitamente afirma que algunos de los que niegan el PNC lo hacen por 
encontrarse en una situación aporética –han arribado a una opinión errada por 
aferrarse al testimonio de sus sentidos. Si el Estagirita afirmara la validez del 
PNC en el ámbito de la opinión, entonces no sería posible que haya adversarios 
que tengan creencias contradictorias y discutan de buena fe. En lo que sigue, 
argumentaremos a favor de una reducción del plano psicológico de aplicación 



386 Diego Tabakian

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Γ.3, 1005b23-24). La imposibilidad de la contradicción se encontraría en 
el plano del pensamiento o de la opinión. 

Aunque todas estas diferentes enunciaciones del PNC se encuentran 
textualmente en Γ, el propio Łukasiewicz reconoce que el Estagirita no 
las distingue claramente (1979, 50-1); ello se debe a que, en rigor, para 
Aristóteles todas estas “formulaciones” refieren a un único principio, 
que se cumple en el ámbito de las cosas (πράγματα), en el de los 
pensamientos (ψυχῆ παθημάτων), y en el de las palabras (φοναί). 
Para el Estagirita las distintas enunciaciones no constituyen principios 
distintos: no hay un PNC ontológico y otro lógico. El PNC admite varias 
formulaciones porque su validez se extiende a distintos ámbitos en 
virtud del mismo fundamento. En lo que sigue, intentaré mostrar que el 
PNC es fundamentalmente un principio ontológico que, en virtud de 
sus supuestos e implicancias ontológicas, constituye el fundamento 
de la validez de la no-contradicción en los ámbitos del lenguaje y del 
pensamiento. 

1.2. El Triángulo Semántico: los planos del lenguaje, el 
pensamiento, y la realidad.
 En DI 1, al formular el conocido “triángulo semántico” (16a2-9), el 

Estagirita nos da algunas pistas sobre las relaciones que mantienen los 
ámbitos de aplicación del PNC:

(1) Las expresiones que hay en la voz (φοναί) son símbolos (σύμβολα) 
y signos (σημεῖα)  de las afecciones del alma (ψυχῆ παθημάτων).13 Estos 
signos son convencionales, puesto que no son los mismos para todos.

del PNC al ámbito lógico (el pensamiento en general). No obstante, en atención 
a este problema, seguimos la importante precisión de Politis (2004): es imposible 
que alguien crea realmente en un caso particular de contradicción (“Sócrates 
es hombre y no hombre”); sin embargo, es posible sostener la creencia de que 
el PNC, en tanto axioma universal, no es absolutamente válido a partir de una 
interpretación equivocada del testimonio de los sentidos. 

13  No analizo aquí la espinosa diferencia conceptual entre “símbolo” 
y “signo”, Cfr. a Kretzman (1974) y Bordoni (1994). Respecto del alcance del 
término παθήματα ha habido una amplia disputa entre los especialistas. Entre 
los comentadores antiguos, Amonio, Boecio y Tomás identifican las “afecciones 
del alma” con los conceptos (νοήματα). Sobre la base de De An. 432a7-14, 
Kretzman propone entenderlos como impresiones sensibles o imágenes 
mentales. En contra de estas interpretaciones, Bordoni señala que el pensamiento 



387Crítica de la figura de Protágoras en el Libro Γ

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

(2) Las afecciones del alma (ψυχῆ παθημάτων) constituyen 
semejanzas (ομοιόματα) de las cosas (πράγματα). Puesto que las cosas 
son las mismas para todos, las afecciones del alma, en virtud de su 
semejanza, también lo son. 

Empecemos por la primer “pista”: la relación lenguaje-pensamiento. 
Aristóteles afirma que así como el lenguaje escrito es “símbolo” del 
lenguaje hablado, el lenguaje hablado es “símbolo” de las afecciones 
del alma. ¿Cómo entender esta relación simbólica? El lenguaje re-
presenta un objeto (presente en el lenguaje hablado o en el alma) en un 
medio diferente (el escrito o el sonoro). Lo expresado en el lenguaje (un 
nombre, una oración, etc.) se deriva de un objeto mental (un concepto, 
una proposición, etc.) al cual refiere. Por otro lado, las expresiones en la 
voz consisten en “signos” de las afecciones del alma, es decir, en señales 
que refieren al contenido anímico que se pretende comunicar.

En suma, para el Estagirita las oraciones, en tanto símbolos-signos, 
consisten en expresiones verbales de las afecciones del alma; de ello se 
sigue que las condiciones de verdad del lenguaje y del pensamiento son 
idénticas:

En efecto, el mismo enunciado parece ser tanto 
verdadero como falso; si fuese verdad, por ejemplo, el 
enunciado “alguien está sentado”, ese mismo enunciado 
resultará falso si ese alguien se incorpora. Pero ocurrirá 
también lo mismo con la opinión. Pues quien está en lo 
correcto al opinar que un hombre está sentado, si éste 
se incorpora, opinará ahora falsamente, manteniéndose 
la misma opinión acerca de él […]. A la inversa, el 
enunciado y la opinión permanecen, ellos mismos, por 
completo inalterados en todo respecto; pero es porque 

(en general) es un πάθημα que tiene lugar únicamente en el alma (De An. 403a3-
11). El pensamiento es afección, es decir, es un experimentar algo del exterior, de 
ahí que se lo denomine noũs pathetikós. Bordoni incluye dentro de los παθήματα 
los conceptos, las proposiciones (afirmaciones y negaciones), opiniones, etc. 
Seguimos a Bordoni en esta lectura: en Metaph. Г, quienes niegan el PNC, lo hacen 
a causa de encontrarse en aporía; a partir de una argumentación convincente su 
opinión –y, en consecuencia, su discurso puede cambiar. En cambio, quienes 
discuten de mala fe sólo pueden ser refutados porque su discurso no se deriva 
de su pensamiento: consiste en un discurso de meras palabras, es decir, un 
discurso vacío (1009a16-22).



388 Diego Tabakian

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

cambia la situación a la cual se refieren que lo contrario 
sobreviene acerca de ellos. En efecto, el enunciado 
“aquel está sentado” sigue siendo el mismo; pero si la 
cosa a que refiere ha sufrido un cambio, se torna a veces 
verdadero y a veces falso. Igual cosa ocurre respecto a 
la opinión (Cat. 4a23-b2). 

Al sostener que el lenguaje hablado se reduce a la expresión del 
pensamiento, Aristóteles afirma un isomorfismo entre ambos ámbitos: 
toda expresión lingüística se corresponde con una afección del alma; las 
estructuras y elementos del lenguaje son idénticos a los del pensamiento. 
La cita explicita que tanto los enunciados como las opiniones tienen las 
mismas condiciones de verdad: la oración o la creencia compleja “alguien 
está sentado” es verdadera si y sólo si se corresponde con un estado de 
cosas en el que alguien está sentado. En otras palabras, el enunciado y el 
juicio declarativos son verdaderos si afirman (o niegan) una composición 
(o una división) entre sujeto y predicado que se corresponde con un 
estado de cosas efectivo.14 La adecuación del lenguaje con las cosas tiene 
lugar en el juicio, donde se ensamblan sujeto y predicado; el lenguaje 
resulta verdadero o falso en virtud de la mediación del intelecto en 
su adecuación con la realidad. En suma, el lenguaje y el pensamiento 
tienen las mismas condiciones veritativas en virtud de su comunidad 
estructural. 

Este isomorfismo entre los planos del lenguaje y del pensamiento 
también puede vislumbrarse a partir de las condiciones de significatividad 
que el Estagirita tematiza a propósito del discurso. En Metaph. Г.4, en el 
contexto de la refutación del negador del PNC, Aristóteles dice:

En primer lugar, es evidente que al menos esto es 
verdadero: que las palabras “ser y “no ser” significan 
algo determinado y, por tanto, no todo sería de este 
modo y no de este modo. Además, si “hombre” tiene un 
solo significado, sea éste, “animal bípedo”. Por “tener 
un solo significado” entiendo lo siguiente: si “hombre” 
significa tal cosa, suponiendo que un individuo sea 

14  Esta es la conocida formulación de la “verdad por correspondencia” 
que Aristóteles esboza en varias partes del corpus. Ver Metaph. VI.4. 1027b 18-31, 
IX.10 1051b1-17, V.29 1024b11-21, De An. III.6 430a26-b6, DI 16a9-14. 



389Crítica de la figura de Protágoras en el Libro Γ

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

hombre, en tal cosa consistirá para él el ser-hombre. 
(Por lo demás, nada importa si se afirma que tiene más 
de un significado, con tal de que éstos sean limitados: 
bastará, en efecto, con poner un nombre distinto para 
cada uno de los enunciados correspondientes. Quiero 
decir, por ejemplo, que, si no se afirma que “hombre” 
tiene un solo significado, sino muchos, “animal bípedo” 
será el enunciado de uno de ellos, y habrá, además, 
otros muchos, pero limitados en número: bastaría 
con poner un nombre distinto para cada uno de los 
enunciados. Y si el adversario no los pusiera, sino que 
afirmara que sus significados son infinitos, es evidente 
que no sería posible un lenguaje significativo, pues 
no significar algo determinado es no significar nada, 
y si los nombres carecen de significado, se suprime el 
diálogo con los demás y, en verdad, también consigo 
mismo. Y es que no es posible concebir nada si no se 
concibe algo determinado, y si se puede concebir algo, 
cabrá poner un único nombre a tal cosa). Sea, pues, 
como se dijo al comienzo, que el nombre posee cierto 
significado y que su significado es uno (Énfasis propio) 
(Metaph. 1006a28-b13).

El Estagirita señala aquí que todo discurso –y, por ende, todo 
pensamiento–, para ser significativo, debe significar algo determinado; 
de no cumplir con este requisito fundamental, la palabra no significa 
nada en absoluto. En otras palabras, el discurso significativo no puede 
referir a una pluralidad indefinida de significados; por el contrario, 
debe significar un único significado. Este requisito tiene en cuenta, 
precisamente, la multiplicidad de significados que puede tener una 
palabra; es por ello que Aristóteles señala que los significados deben ser 
limitados en número, clarificados, y distinguidos mediante la asignación 
de nombres diferentes. Si el adversario no respeta este requerimiento, 
entonces cada palabra que profiera referirá a una cosa, a otra cosa 
distinta, y a infinitas cosas más y, de este modo, la significación infinita 
lo conducirá a no significar nada. De este requisito de significatividad, 
se sigue que el correlato ontológico del discurso significativo debe 
consistir en un mundo de substancias determinadas (volveremos luego 
sobre este punto en 1.3.b).



390 Diego Tabakian

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Si bien Aristóteles ejemplifica el requerimiento de significatividad 
mediante el término (y el concepto) de “hombre”,15 podemos considerar 
que su planteo se extiende también a las oraciones (y a las proposiciones), 
en la medida en que estas se componen de nombres y verbos: si los 
términos que componen una oración (o una proposición) no tienen 
un significado fijo, entonces esta carecerá también de un significado 
determinado y, por lo tanto, no significará nada. 

Pasemos ahora a la segunda parte del “Triángulo Semántico” la 
relación entre el pensamiento y la realidad. Las afecciones del alma son 
“imágenes” (ομοιόματα) de las cosas (πράγματα). ¿Cómo entender 
esta relación de semejanza? En este contexto Aristóteles explica 
sucintamente cuáles son las relaciones entre lenguaje escrito, lenguaje 
hablado, pensamiento, y realidad: así como el lenguaje escrito es símbolo 
del lenguaje hablado, y este, a su vez, es símbolo-signo del pensamiento, 
las afecciones del alma constituyen “representaciones” de las cosas. 
Aristóteles habla de “semejanza” y no de “símbolo” o “signo” porque 
quiere enfatizar la no-convencionalidad de la relación de representación 
que hay entre pensamiento y cosas. Las palabras escritas y habladas 
no son las mismas para todos porque la relación de representación-
significación entre palabra y pensamiento depende de una convención; 
por el contrario, las afecciones del alma son las mismas para todos 

15  Edward Halper (2005) señala que no es casual que Aristóteles 
ejemplifique el criterio de significativdad con un término que refiere a la esencia 
de una substancia, la única clase de entidad capaz de recibir definición en 
sentido estricto. El Estagirita pudo haber formulado un ejemplo con términos 
sincategoremáticos, palabras que refieran a accidentes, o inclusive con 
homónimos; su elección del término “hombre” obedece a que busca refutar 
a su adversario haciendo que este acepte –sin darse cuenta– el esencialismo 
aristotélico. En efecto, la falta de significado propio que tienen los términos 
sincategoremáticos o la ambigüedad de los términos que refieren a accidentes, 
permitirían al adversario evadir la “trampa” aristotélica, a saber, la significación 
debe referir a un significado determinado. C.W. A. Whitaker (1997:190-1), por 
su parte, señala que “nombre” refiere a cualquier expresión con un mínimo 
de significado, por lo que cubre tanto los verbos como los nombres en sentido 
estricto. Los artículos y las conjunciones quedan fuera de los nombres porque, 
por sí mismos, carecen de un significado mínimo (este dependen del enunciado 
en el que aparecen). De acuerdo con el autor, el criterio de significatividad no 
se restringe sólo a una clase específica de palabras, sino sólo a los “nombres” en 
sentido amplio. 



391Crítica de la figura de Protágoras en el Libro Γ

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

porque guardan una relación no-convencional con los objetos, que son 
los mismos para todos. Las afecciones del alma no representan a las cosas 
en virtud de una institución convencional, sino en virtud de una relación 
causal: los objetos en el alma son producidos por los objetos externos. 
Como todos los hombres tienen almas semejantes (con sus funciones 
sensitivas e intelectivas), todos tienen las mismas percepciones y las 
mismas afecciones del alma. 

Y en general, si solamente existe lo sensible, nada 
existiría si no existieran también los seres animados, ya 
que no habría sensación. Desde luego, es seguramente 
verdad que no existirían sensibles ni sensaciones (éstas 
son, en efecto, afecciones del que siente), pero que si 
no hubiera sensación no existirían cosas que producen 
la sensación, es imposible. Y es que la sensación no 
lo es de sí misma, sino que hay además algo distinto 
de la sensación que es necesariamente anterior a la 
sensación. En efecto, lo que mueve es por naturaleza 
anterior a lo movido, y no lo es menos por más que se 
diga que lo uno y lo otro son correlativos (Metaph. Г.5 
1010b30-1011a2. Ver también Cat. 7b15-8a12, 14b11-22, 
DI 18a39-b5, Metaph. IX.10.1051b5-9).

Sin entrar en los detalles de los libros II y III del De Anima –donde el 
Estagirita desarrolla su concepción de la percepción y de la intelección–, 
podemos señalar que en pasajes como el citado Aristóteles muestra 
la anterioridad fundamental de las cosas frente a nuestro aparato 
cognoscitivo: nuestros sentidos y nuestro intelecto captan las formas 
sensibles e inteligibles (desprovistas de materia) a partir del influjo de 
los objetos de percepción y de intelección. Probablemente Aristóteles 
denomine “afecciones del alma” a los contenidos del pensamiento 
porque son el resultado de una afección originaria, producto de la 
influencia de los objetos sensibles sobre nuestro aparato cognoscitivo. 

Tanto la parte sensitiva como la parte intelectiva del alma no 
aprehenden los objetos mismos, sino la forma de estos (De An. III 8 
431b24-432a1). El Estagirita afirma que, si bien los conceptos no son 
imágenes, tampoco se dan sin ellas (De An. III 8 432a7-10); el intelecto no 
puede operar sin el concurso de imágenes (De An. III 7 431a16-17). ¿Cómo 
podemos entender el rol de las “imágenes” en el intelecto? Cruzando los 



392 Diego Tabakian

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

planteos de De Anima y De Interpretatione, podemos señalar que dichas 
imágenes representan en el intelecto las cosas en virtud de su semejanza. 
Ahora bien, ¿qué entendemos por “semejanza”? ¿Hemos reducido una 
noción obscura a otra igualmente obscura?

Como hemos señalado anteriormente, la verdad de nuestros juicios 
se establece en contraste con la realidad a la que refiere: si nuestro juicio se 
corresponde con un estado de cosas será verdadero, de lo contrario será 
falso. La correspondencia pensamiento-realidad se funda en la semejanza 
que las afecciones del alma mantienen con las cosas. Por “semejanza” no 
debemos entender un parecido pictórico entre dos ámbitos heterogéneos; 
por el contrario, debemos concebirla como una comunidad de elementos 
y de estructura. El juicio “Sócrates es blanco” se compone de un sujeto y 
un predicado, y será verdadero si en la realidad hay, correlativamente, 
una substancia en la que inhiere un accidente. La posibilidad misma de 
establecer la verdad (o la falsedad) de un juicio con base en la realidad 
se funda en esta comunidad estructural entre ámbitos heterogéneos. 
En otras palabras, la realidad tiene una estructura determinada que 
coincide con la estructura del pensamiento; en virtud de esta estructura 
común, nuestro discurso puede significar la realidad.    

De la comunidad estructural entre los ámbitos del “Triángulo 
semántico” se sigue que el PNC se cumple primordialmente en la 
realidad y, secundariamente, en el pensamiento y en el lenguaje. La 
estructura misma de la realidad impone la validez del PNC. Tal como 
ha señalado Calvo Martínez (1988: 56-61), la formulación del principio 
no es ontológicamente neutral, debido a que presupone el esencialismo 
aristotélico. El PNC tiene dos grandes supuestos de carácter ontológico: 

1) Para que el principio se cumpla en la realidad, el sujeto del cual se 
predican determinaciones opuestas debe ser el mismo: “es imposible que 
lo mismo se dé y no se dé en el mismo sujeto”. El sujeto debe permanecer 
idéntico consigo mismo –debe tener la misma identidad–, para que 
se le puedan adscribir predicados opuestos. Si el sujeto cambiara 
con cada predicación que se le adscribe, entonces no habría un sujeto 
(determinado) del cual predicar nada. 

2) La auto-identidad del sujeto presupone la distinción aristotélica 
entre determinaciones esenciales (que constituyen lo que es el sujeto) 
y determinaciones accidentales (que inhieren en el sujeto pero no se 
identifican con este). El sujeto de predicación e inherencia es, por tanto, 
un sujeto determinado que se identifica y constituye una unidad con su 



393Crítica de la figura de Protágoras en el Libro Γ

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

esencia. Es por ello que no podemos predicar nada del sujeto que atente 
contra su determinación –por ejemplo, “no-hombre”.

En suma, la validez del PNC descansa sobre fundamentos de 
carácter ontológico: la determinación esencial del sujeto imposibilita 
que –simultáneamente y en el mismo sentido–, posea una determinación 
esencial contraria. No obstante, cabe señalar que, en virtud de los 
mismos fundamentos, la validez del axioma se extiende del ámbito de 
las entidades a los ámbitos del pensamiento y del lenguaje. En otras 
palabras, no hay un PNC lógico distinto del ontológico porque el 
fundamento de la imposibilidad de la contradicción en el discurso y en 
el juicio se encuentra en las cosas mismas. 

1.3. La contienda contra los negadores del PNC
Habiendo llegado a este punto, estamos en condiciones de responder 

a una de los interrogantes planteados anteriormente, a saber; ¿por qué 
Aristóteles cree que las tesis de sus adversarios implican la negación del 
PNC? La respuesta a esta pregunta no puede desconocer las diferencias 
fundamentales entre las doctrinas heraclítea y protagórica; es por ello 
que conviene responder a partir de las dos formulaciones del PNC 
desarrolladas anteriormente.

a)  De acuerdo con la enunciación lógica del PNC, dos predicados 
opuestos no pueden ser verdaderos del mismo sujeto simultáneamente 
y en el mismo sentido. De esta afirmación se sigue una serie de 
implicancias importantes: (i) si una de las predicaciones opuestas es 
verdadera, entonces la otra necesariamente debe ser falsa; por ende, (ii), 
tiene que haber tanto enunciados verdaderos como falsos, lo que supone 
que (iii) no todos los enunciados son verdaderos (o falsos). A la luz de 
estas consideraciones, podemos comprender por qué la doctrina del 
“homo mensura” constituye un ataque directo contra el PNC: si todo lo 
que (a)parece a cada uno es verdadero, entonces todos nuestros juicios 
y nuestros enunciados son verdaderos, lo que equivale a afirmar que 
la falsedad es imposible. De ello se sigue que, aunque dos individuos 
sostengan creencias contradictorias, ambas serán simultáneamente 
verdaderas.

De acuerdo con el pensamiento protagórico, la negación del PNC se 
sustenta en la infabilidad de las percepciones y las creencias de cada uno. 
Dicha infabilidad se fundamenta, a su vez, en la ausencia de un mundo 



394 Diego Tabakian

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

externo y objetivo que oficie de árbitro entre (a)pareceres contrarios; el 
mundo queda reducido al (a)parecer de cada sujeto individual. 

Este planteo se opone al “triángulo semántico” aristotélico: mantiene 
ligados el pensamiento y el lenguaje, y elimina el plano de la realidad, 
sustituyéndolo por una “realidad” relativizada a cada sujeto. En otras 
palabras, Protágoras corta el vínculo entre los planos del pensamiento y 
de la realidad: sólo hay φαντασία. Al suprimir las cosas como término 
objetivo de la relación pensamiento-realidad, el sofista niega el PNC y 
llega a una concepción relativista extrema de la verdad.

b) Una evidencia contundente de que Aristóteles concibe al PNC 
como un principio fundamentalmente ontológico puede encontrarse 
en su discusión con los heraclíteos: estos filósofos niegan la validez del 
axioma argumentando que la realidad y los entes son indeterminados. 
En efecto, si todo carece de determinaciones, entonces todas las cosas 
pueden ser F y no-F y, en consecuencia, el PNC no tendrá validez. Como 
vimos anteriormente (1.2), en Metaph. Γ.4 el Estagirita responde que la 
condición de posibilidad fundamental de la significatividad de nuestro 
discurso radica en que las cosas son esencialmente determinadas. Para 
que haya lenguaje significativo, el λόγοs debe tener un único significado, 
es decir, debe referir a una única cosa (identificable a partir de sus 
determinaciones esenciales). Aristóteles conduce la discusión del plano 
del discurso al plano de la realidad y señala que en las cosas mismas 
radica la imposibilidad de la co-presencia de determinaciones opuestas. 
El corolario de esta discusión es que tanto los heraclíteos como el propio 
Aristóteles no conciben principalmente al PNC como un axioma lógico, 
sino como un principio ontológico. Se trata de una discusión ontológica 
acerca de cómo deben ser las cosas para que el PNC tenga validez. 

Aristóteles combina ambas posiciones cuando realiza la presentación 
del abderita:16 

De esta misma opinión [las contradicciones y los 
contrarios se dan a la vez] deriva también la doctrina 
de Protágoras, y necesariamente una y otra son o no 
por igual sostenibles. Y es que (P1) si las cosas que 
parecen ser y las que aparecen son todas verdaderas, 

16   En el este pasaje distinguimos las siguientes “tesis”: hay apariencias contrarias 
(AC), todo (a)parecer es verdadero (P1), incluso los (a)pareceres contrarios (P2), y todas 
las cosas son y no son de un modo determinado (H).  



395Crítica de la figura de Protágoras en el Libro Γ

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

(P2) necesariamente todas las cosas serán a la vez 
verdaderas y falsas. (AC) (Muchos, en efecto, piensan 
cosas contrarias los unos a los otros, y consideran que 
están en el error quienes no opinan lo mismo que ellos; 
(H1) conque necesariamente lo mismo es y no es), y 
si esto es así, (P2) las cosas que parecen serán todas 
verdaderas (los que están en la verdad y los que están 
en el error mantienen, desde luego, opiniones contrarias 
entre sí; por tanto, si las cosas son de este modo, todos 
están en la verdad) (Énfasis propio) (Metaph. Γ.5 1009a6-
15).

Protágoras y “Heráclito” se hacen eco de un hecho fundamental: los 
hombres tienen percepciones y juicios diferentes basados en apariencias 
contrarias (AC). De acuerdo con la doctrina del “homo mensura” 
(P1), si todo (a)parecer es verdadero, entonces (P2) todas las cosas 
deben ser simultáneamente verdaderas y falsas porque las cosas, al 
ser relativas a cada uno, se le (a)parecerán a algunos de una manera 
y a otros de otra (AC). En otras palabras, el pensamiento protagórico 
da cuenta de por qué tenemos creencias diferentes. Sin embargo, 
podríamos preguntarnos cuál es la causa de que se nos aparezcan cosas 
diferentes. La respuesta, según el Εstagirita, radica en que las cosas son 
ontológicamente indeterminadas, como dicen los heraclíteos (H1). Si las 
cosas carecen de determinaciones propias, entonces a cada uno se le (a)
parecerán con determinaciones diferentes, y las opiniones que expresan 
estas apariencias serán siempre verdaderas. Ello no quita que lo que es 
verdad “para mí” sea falso “para ti” y que ambos estemos en la verdad. 

Aristóteles hace expresa la atribución de H1 a Protágoras en Metaph. 
Γ.4:

Además, si todas las contradicciones fueran verdaderas 
a la vez del mismo sujeto, es evidente que todas las 
cosas serían una sola. La misma cosa sería, en efecto, 
trirreme y muro y hombre, si es que un predicado 
cualquiera puede afirmarse o negarse de todo, como 
sucede necesariamente a los que afirman la teoría 
de Protágoras. En efecto, si a alguien le parece que el 
hombre no es trirreme, evidentemente no es trirreme y, 
por tanto, también lo es, supuesto que la contradicción 
en verdadera. Y resulta lo de Anaxágoras: todas las cosas 



396 Diego Tabakian

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

confundidas, y, por tanto, nada existe verdaderamente 
(1007b18-25).  

Si las cosas carecen de determinación, entonces todas las 
contradicciones son verdaderas, y todas las cosas se encuentran 
mezcladas unas con otras o, mejor dicho, no hay “cosas”, todo es 
una unidad indiferenciada. Aristóteles aquí retoma la interpretación 
platónica que “heraclitiza” a Protágoras: el fundamento ontológico de la 
tesis del “homo mensura” es la indeterminación ontológica (Teet. 152c-
e).  

2. La defensa del PNC y la crítica a Protágoras 
A continuación, analizaremos las respuestas que el Estagirita 

dirige a las objeciones contra el PNC que señalan la “indeterminación 
ontológica” de lo real (Г.4) y las “apariencias contrarias” (Г.5-6). 
Aunque para Aristóteles el fenomenalismo relativista de Protágoras 
se funda en el flujo permanente heraclíteo, nosotros analizaremos las 
críticas a ambas tesis por separado. Esta estrategia tiene por fin mostrar 
que la crítica aristotélica puede alcanzar al pensamiento protagórico 
independientemente de su asociación con los heraclíteos. No obstante, 
es preciso señalar que los elementos teóricos que permiten esta crítica 
se encuentran desarrollados en el ἔλεγχος de Metaph. Г.4, dirigido a 
refutar al adversario que discute de mala fe.

2.1. La refutación dialéctica del adversario en Metaph. Г 4
La estrategia de Aristóteles para refutar al adversario consiste en 

hacer que éste adopte dos compromisos dialógicos fuertes: en primer 
lugar, el Estagirita le solicita que diga algo que tenga significado para 
él mismo y para los demás (Metaph. Г.4 1006a18-21). En efecto, si el 
interlocutor se niega a hablar o profiere sonidos carentes de sentido, no 
puede haber comunicación posible, queda fuera de la discusión. Si el 
adversario accede al pedido, se compromete con un discurso significativo 
–esta es la primera “trampa” para que caiga en la refutación. 

En segundo lugar, si el adversario profiere la palabra solicitada 
(“hombre”), entonces debe comprometerse con un significado determinado 
(“animal bípedo”) asignado a dicha palabra (Metaph. Г.4 1006a28-b13). 
Si se niega a cumplir con este requerimiento, entonces se encuentra 
en falta con el primer compromiso asumido: para que haya lenguaje 
significativo, las palabras deben tener un significado determinado 



397Crítica de la figura de Protágoras en el Libro Γ

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

(1.2). Si el lenguaje no significa algo determinado, entonces no significa 
nada en absoluto; para que haya significación, debe haber una única y 
determinada referencia para cada palabra. 

Una vez que el adversario ha aceptado estos dos compromisos 
dialógicos, Aristóteles lo obliga a reconocer la necesidad del PNC en el 
ámbito lógico-lingüístico:17

(i)...aquello de lo cual se afirma con verdad que es hombre, 
necesariamente es animal bípedo (pues esto era lo que 
significaba “hombre”). (ii) Y si esto es necesariamente, 
entonces no es posible que tal individuo no sea animal 
bípedo. (En efecto, “ser necesario” significa “no poder 
no ser”). (iii) Por consiguiente, no es posible que sea 
verdadero, a la vez, afirmar que lo mismo es hombre y 
no hombre (Metaph. Г.4 1006b30-1006b34).

El interlocutor acepta el compromiso de asignarle un único 
significado a cada término: “animal bípedo” es el significado de 
“hombre”; por lo tanto, (i) necesariamente “hombre” significa “animal 
bípedo”. De ello se sigue (ii) que es imposible que “hombre” no signifique 
“animal bípedo”.  Si se sustituye “animal bípedo” por “hombre” en (ii), 
obtenemos que (iii) es imposible que algo sea “hombre” y “no-hombre”. 

17  En Metaph. Г.4 (1008b2-31) y Г.5 (1010b3-11), Aristóteles ofrece una 
suerte de argumento “práctico” que pretende demostrar la validez del PNC en 
el ámbito del pensamiento: un hombre no puede tener realmente dos creencias 
contradictorias, su acción nos revela que percibe y juzga de un determinado 
modo. En otras palabras, cuando el adversario realiza una acción, demuestra que 
concibe al mundo de un determinado modo y no de otro y que, en consecuencia, 
es mejor actuar de una determinada manera y no de otra. De ello se sigue que 
no puede admitir creencias contrarias a las suyas o que no le da lo mismo 
tener cualquier creencia. Consideramos que este argumento no constituye un 
argumento fuerte contra Protágoras: el sofista podría argumentar que el actúa 
de acuerdo con cómo las cosas  (a)parecen ante él, y que ello no lo obliga a negar 
la verdad de los (a)pareceres del otro, quien actúa de acuerdo con sus propias 
apariencias. El abderita podría defenderse afirmando que no hay un criterio 
objetivo que le permita desechar como inválidas opiniones ajenas (Spangenberg, 
2009:118-119). Sin embargo, consideramos que el Estagirita prueba la validez 
del PNC en el ámbito del pensamiento cuando demuestra que vale en nuestro 
lenguaje en virtud del isomorfismo entre ambos planos. Para que haya lenguaje y 
pensamiento significativo, deben tener un objeto determinado como referencia. 



398 Diego Tabakian

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Si aplicamos la noción de verdad en (iii), concluiremos que (iv) no 
pueden ser verdaderas a la vez afirmaciones contrarias (“algo es y no 
es hombre”).

(v) El mismo argumento, por lo demás, vale también 
respecto del “no-ser-hombre”. En efecto, “ser hombre” y 
“no-ser-hombre” tienen significados distintos. si es que 
también los tienen “ser blanco” y “ser hombre”, ya que 
aquellos términos se oponen entre sí en mayor grado, de 
modo que con más razón tendrán significados distintos. 
(vi) Y si el adversario dijera que blanco tiene uno y el 
mismo significado que hombre, una vez más diremos lo 
que anteriormente quedó dicho: que todas las cosas –y 
no solamente los opuestos- serán una sola–. [...] (vii) Y si, 
a pesar de formularle la pregunta de un modo absoluto, 
añade también las negaciones, no estará respondiendo a 
lo preguntado. Nada impide, en efecto, que una misma 
cosa sea hombre y blanco y mil cosas más, a pesar de 
lo cual, al preguntar si es verdadera o no la afirmación 
que tal cosa es hombre, habrá de contestarse con algo 
que tenga un solo significado, y no añadir también 
que es blanco y grande y que es imposible enumerar 
los accidentes, puesto que son infinitos. Que enumere, 
por tanto, todos ellos o ninguno. De este modo, pues, 
aun cuando la misma cosa sea hombre y diez mil veces 
no hombre, a la pregunta sobre si es hombre no se ha 
de contestar añadiendo que es, a la vez, también no 
hombre a no ser que se vayan a añadir también en la 
respuesta todos los demás predicados accidentales, los 
que es y los que no es. Pero, si a pesar de todo hace tal 
cosa, no dialoga (Metaph. Г.4 1006b29-1007a20).

(v) Aristóteles argumenta que “hombre” y “no-hombre” no significan 
lo mismo por predicarse de un mismo sujeto (Metaph. Г.4 1006b13-25); 
la unidad del significado no debe confundirse con la unidad del sujeto 
significado. En otras palabras, de un mismo sujeto pueden predicarse 
múltiples enunciados, lo que no implica que todos ellos tengan uno 
y el mismo significado. De ello se sigue que (vi) es imposible que lo 



399Crítica de la figura de Protágoras en el Libro Γ

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

mismo sea “hombre” y “no hombre”. Si este fuera el caso, entonces todo 
constituiría una unidad indiferenciada. 

(vii) Sin embargo, el adversario puede ser testarudo y sostener que 
los predicados “hombre” y “blanco” (por tratarse de un caso de “no 
hombre”) tienen el mismo significado; ello se debe a que considera que 
son predicados que se encuentran en el mismo nivel. En otras palabras, 
el interlocutor desconoce la diferencia entre predicados esenciales y 
accidentales; para él, todos los predicados significan del mismo modo:18 
si puede predicar “hombre” y “blanco” del mismo sujeto, de ello se sigue 
que (a) ambos tienen el mismo significado por (b) referir a un mismo 
sujeto que es, simultáneamente, “hombre” y “blanco” (“no hombre”). 

Si el adversario continúa en esta línea argumentativa, y afirma que 
algo es “hombre y “no hombre” (por ser también blanco, alto, sabio, 
etc.), entonces estará contradiciéndose con el segundo compromiso 
asumido, a saber, que cada término refiere a un único significado. Ante 
la pregunta por el significado del término “hombre”, el interlocutor no 
puede responder con una pluralidad de accidentes porque, en ese caso, 
no respondería con un significado determinado.19 Como es imposible 
enumerar todos los infinitos accidentes que pueden predicarse de un 
sujeto, el adversario debería callar. Ahora bien, si persiste en esta actitud, 
entonces se sitúa por fuera del diálogo.  

Hasta aquí Aristóteles ha llevado a cabo una refutación que, de 
modo indirecto, prueba la validez del PNC en el ámbito del lenguaje (y 
del pensamiento). Si el adversario no cumple con el principio, entonces 
no puede haber diálogo posible; el PNC es condición de posibilidad 
del discurso. Esta “prueba” se sustenta, sin embargo, en fundamentos 

18  En Metaph. Г. 4 (1007a20-b18), Aristóteles señala que el adversario suprime 
la esencia porque para ellos todos los predicados denotan determinaciones 
accidentales. El Estagirita afirma cuál es la falencia de su posición: como 
todo accidente se predica de otro, el adversario caerá necesariamente en una 
predicación sin término, es decir, infinita. Sin embargo, esto es imposible porque 
el accidente debe predicarse de un sujeto. La predicación demanda un sujeto 
unitario y determinado que oficie de sujeto de predicación. Este sujeto, por su 
parte, se identifica con su esencia.

19  El sujeto de predicación, en efecto, puede recibir los predicados hombre, 
blanco, alto, sabio, etc. sin embargo, no es “hombre” del mismo modo en que 
tiene el resto de los predicados. Que el sujeto sea hombre y “mil cosas más” 
no habilita al adversario a considerar que ontológicamente está hablando de lo 
mismo.



400 Diego Tabakian

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

ontológicos: en virtud de las determinaciones esenciales y accidentales 
presentes en las cosas, el PNC se cumple en la realidad y, por ende, en 
nuestro pensamiento y en nuestro lenguaje.  

No obstante, podría objetarse que aquí el filósofo sólo ha probado 
la validez del PNC en el ámbito lógico-lingüístico: el principio rige 
y posibilita nuestro pensamiento y nuestro lenguaje; supone una 
determinada pintura de cómo debe ser el mundo para que este principio 
se sostenga in re. En otras palabras, que el PNC constituya una condición 
de posibilidad del lenguaje no implica su validez en las cosas.20

En otras palabras, un heraclíteo combativo podría conceder que 
Aristóteles prueba el PNC en el ámbito lógico-lingüístico, pero podría 
negarse a reconocer que el principio rige la realidad porque esta se 
encuentra ontológicamente indeterminada. 

Para salir de esta posible objeción, Aristóteles argumenta que el 
proceso mismo de cambio presupone un substrato invariable subyacente 
al flujo (Metaph. Г.5 1010a15-22); las cosas cambian continuamente (de 
cantidad, de cualidad, etc.), pero se mantienen estables con respecto a 
su forma específica o esencia. Nuestro lenguaje y nuestro pensamiento 
son significativos porque refieren a una realidad que posee estabilidad, 
permanencia y determinación. No obstante, con esta respuesta el 
Estagirita refuta a los heraclíteos, pero no a los protagóricos, quienes 
podrían objetarle que no hay un ámbito “objetivo” de aplicación del 
PNC porque las cosas son tal y como se le (a)parecen a cada uno. 

Antes de pasar a la confrontación Aristóteles-Protágoras, quiero 
destacar una conclusión importante del ἔλεγχος de Metaph. Г.4: la prueba 
indirecta del PNC presupone que nuestro lenguaje significativo contiene 
significados determinados que puede ser reconocidos por los hablantes. 
A pesar de la ambigüedad del lenguaje, los hablantes pueden reconocer 
qué significados quieren utilizar y acordar con sus interlocutores con 

20  Algunos intérpretes consideran que aquí está en juego un “argumento 
trascendental” a favor del PNC: si el axioma vale para nuestro pensamiento 
y nuestro lenguaje, entonces también debe regir las cosas mismas para 
posibilitar nuestros pensamientos y nuestros enunciados sobre el mundo. 
Esta argumentación encontraría arraigo en el isomorfismo estructural entre 
los ámbitos del pensamiento y la realidad: si el PNC tiene validez en el ámbito 
lógico-lingüístico, también debe valer para la realidad. Vasilis Politis (2004: 135-
138) rechaza esta interpretación porque considera que Aristóteles no concibe al 
PNC como un mero principio lógico sino como un principio metafísico.



401Crítica de la figura de Protágoras en el Libro Γ

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

qué sentido emplearán un término. Esta posibilidad presupone que los 
significados de nuestras palabras no son propiedad privada de nadie; 
por el contrario, pertenecen al conjunto de los usuarios competentes del 
lenguaje. El significado de nuestras palabras apunta a una referencia, a 
un objeto significado. Cuando los hablantes dialogan, presuponen que 
sus palabras refieren a los mismos objetos; de lo contrario, se trataría 
de un diálogo de sordos. Este aspecto “público” de la comunicación 
lingüística es sumamente relevante y posibilita la refutación del negador 
del PNC y, en consecuencia, una prueba indirecta del axioma. En la 
próxima sección retomaremos este aspecto importante del lenguaje en 
la crítica aristotélica a Protágoras. 

2.2. La crítica aristotélica a Protágoras
Aristóteles reconstruye el argumento platónico sobre las “apariencias 

contrarias” en Metaph. Γ.5:

También a partir de la consideración de las cosas 
sensibles vinieron algunos a afirmar la verdad de 
las cosas que aparecen. En efecto, piensan que no es 
adecuado decidir sobre la verdad según lo que opinan 
la mayoría o la minoría y, por ende, que la misma cosa, 
al saborearla, a unos les parece dulce y a otros amarga: 
conque si todos estuvieran en estado febril o todos 
desvariaran, mientras que dos o tres estuvieran sanos 
o en su juicio, parecería que estos están enfermos o 
desvarían, y aquellos no. Dicen además que a muchos 
otros animales les aparecen las cosas de modo contrario 
que a nosotros, y que ni al mismo individuo, comparado 
consigo mismo, las cosas le parecen las mismas a través 
de la sensación. Y, ciertamente, no está claro cuáles de 
estas sensaciones son verdaderas o falsas. Las unas no 
son verdaderas con más razón que las otras, sino por 
igual (Énfasis propio) (Metaph. Γ.5 1009a38-b11). 

Tal como vimos anteriormente, este argumento constituye un ataque 
frontal contra el PNC: como toda (a)pariencia es verdadera, (a)pareceres 
distintos –incluso opuestos–, son verdaderos a la vez. El argumento 
presupone que no hay un mundo de cosas “en sí mismas” sino múltiples 



402 Diego Tabakian

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

mundos que constituyen los correlatos subjetivos de las cosas “tal como 
se (a)parecen a cada uno”. Examinemos la respuesta del Estagirita:21

(i) Ahora bien, si no todas las cosas son relativas, 
sino que algunas son ellas mismas por sí mismas, 
no será verdadero todo lo que aparece. (ii) Y es que 
lo que aparece es algo que aparece a alguien. Por 
consiguiente, el que afirma que todo lo que aparece es 
verdadero convierte en relativas todas las cosas que 
son. (iii) Por ello, quienes buscan imponerse por la 
fuerza en la discusión y al mismo tiempo pretenden 
mantenerse en la discusión, han de poner cuidado en 
señalar que no existe todo lo que aparece, sino lo que 
aparece a quien aparecen y cuando aparece, y en la 
medida en que y como aparece. Si, por el contrario, 
mantienen la discusión, pero no la mantienen en estos 
términos, les ocurrirá que se contradirán enseguida. 
[...] (iv) Pero seguramente por esto, los que sostienen tal 
doctrina, no por encontrarse en una situación aporética, 
sino por el gusto de discutir, habrán de decir, no que 
“esto es verdad”, sino que “es verdad para este”. Y 
como se dijo en primer lugar, necesariamente hacen 
todas las cosas relativas, relativas a la opinión y a la 
sensación, de modo que nada hubo ni habrá sin alguien 
que haya opinado primero. (v) Y si lo hubo o habrá, 
es evidente que no todas las cosas serán relativas a la 
opinión (Énfasis propio) (Metaph. Γ.6 1011a17-b7).

Aristóteles advierte que, (i) para que la doctrina del “homo mensura” 
sea verdadera, no puede haber cosas “en sí y por sí”, sino cosas 
“relativas”. (ii) Las cosas son relativas en relación con alguien, es decir, 
porque (a)parecen ante un sujeto. Para que todas las (a)pariencias sean 

21  En Metaph. Γ.5 Aristóteles elabora varios argumentos dirigidos a socavar 
la posición protagórica que no analizaremos en este trabajo debido a que se centran 
en la noción de “percepción”. Escuetamente indicamos que allí el Estagirita niega la 
identificación de la φαντασία con la percepción, y señala que únicamente la sensación de 
lo propio no es falsa (Metaph. Γ.5 1010b1-3); de ello se deduciría que la φαντασία sí puede 
ser falsa. Por otro lado, afirma que los sentidos nunca nos presentan contradicciones en la 
percepción del objeto proprio (Metaph. Γ.5 1010b14-26).



403Crítica de la figura de Protágoras en el Libro Γ

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

verdaderas, las cosas no deben tener entidad propia, deben depender 
ontológicamente de un sujeto ante el que aparecen. Es por ello que (iii) el 
adversario protagórico debe tener cuidado de no reconocer la existencia 
de cosas “en sí y por sí”; es decir, debe utilizar relativizadores cuando 
expresa sus (a)pareceres: “esto es bello para mí y es feo para ti”. Si el 
adversario adopta este modo de hablar, no sólo evitaría el compromiso 
con una realidad independiente, sino que también evitaría entrar en 
contradicción: las cosas, tal como son para mí, no pueden contradecirse 
con las cosas tal como son para ti.  

(iv) El Estagirita considera que el adversario que sostiene la 
doctrina del “homo mensura” y, congruentemente, habla utilizando 
relativizadores, discute de mala fe. El interlocutor no se encuentra en 
aporía porque no cree realmente en la doctrina protagórica; su modo 
de hablar es sólo una artimaña utilizada para ganar la discusión. Ahora 
bien, ¿por qué Aristóteles sostiene que el adversario discute de mala 
fe, es decir, que no cree realmente en lo que dice? Una pista viene dada 
por la primera y la última afirmación de la cita: (v) si las cosas no son 
relativas, entonces la doctrina protagórica es falsa, las cosas no son 
relativas. El interlocutor, en realidad, cree en lo contrario de lo que dice: 
existen cosas “en sí y por sí”. Por tanto, ¿qué evidencias tenemos para 
afirmar que el adversario tiene, en realidad, un compromiso ontológico 
con una realidad independiente?

Podemos tomar como punto de partida la discusión precedente de 
Metaph. Г.4: quien niega de mala fe la validez del PNC, en realidad lo 
presupone cuando mantiene un discurso significativo. Los compromisos 
dialógicos asumidos (3.1) evidencian que el interlocutor asume como 
válido el PNC en el ámbito lógico-lingüístico. Podríamos argumentar 
que el uso de un lenguaje plagado de significados compartidos con otros 
lo compromete con un mundo de entidades “en sí y por sí” que ofician 
de referentes de su discurso significativo. En contra, el adversario podría 
emplear un lenguaje relativizado y argumentar que su discurso refiere 
exclusivamente al mundo que se corresponde con sus (a)pariencias. 
No obstante, Aristóteles podría contra-argumentar que, en realidad, el 
uso de relativizadores fuerza al interlocutor a reconocer un mundo de 
entidades independientes.22

22  Una interpretación distinta a la que aquí exponemos sobre el uso de 
relativizadores puede encontrarse en Lee (1973: 245-246), quien señala que 
su empleo resguarda a Protágoras contra el argumento “auto-refutatorio” 



404 Diego Tabakian

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Veamos este último punto con detalle. El Estagirita afirma, como 
si se tratara de un supuesto compartido con su adversario, que (ii) 
“lo que aparece es algo que aparece a alguien”; es decir, que toda (a)
pariencia presupone tanto un sujeto como un objeto de percepción o 
juicio. El uso de relativizadores evidencia esta distinción entre sujeto 
y objeto, pero intenta reforzar la idea de que la relación entre uno y 
otro es completamente subjetiva y que el objeto depende del individuo 
que percibe y juzga. Ahora bien, el hablante que emplea relativizadores 
reconoce, a la vez, la necesidad de un referente del lenguaje y que este 
referente sea también objeto del lenguaje del otro. En otras palabras, 
el sofista que se vale de relativizadores, intenta mantener un discurso 
significativo con otro, pero niega que haya un referente común en el 
mundo para el discurso propio y el ajeno. Esta posición es, a primera 
vista, contradictoria, pero puede salvarse si el sofista toma uno de dos 
caminos posibles: (1) o abandona el intento de mantener un discurso 
significativo con el otro, o bien (2) continúa en la discusión y reconoce 
que su lenguaje relativizado refiere a las cosas “en sí y por sí” que 
constituyen el correlato objetivo del discurso propio y del ajeno. En el 
primer caso, el sofista abandona la discusión, mientras que en el segundo 
queda refutado.

En suma, el adversario sofístico cae en una contradicción, si 
reconoce que (a)pariencias contrarias son verdaderas a la vez y en el 
mismo respecto. Para evitar esta contradicción, el sofista emplea un 
lenguaje relativizado que tiene por fin evidenciar el ser relativo de los 
objetos en el mundo. Sin embargo, el uso del lenguaje lo obliga a asumir 
compromisos que lo fuerzan, a su vez, a admitir el PNC.

Resta aún responder una dificultad que podría plantear un sofista 
protagórico, a saber: si bien el PNC puede valer para las cosas “tal 
como se (a)parecen a nosotros”, no hay razón alguna para sostener 
que rige las cosas “en sí mismas”. Ante este desafío, el Estagirita 

esgrimido por Platón y Aristóteles. De acuerdo con dicha crítica, si el sofista 
sostiene la verdad universal de todas las creencias, debe aceptar la posición 
del adversario que niega la doctrina del “homo mensura”, y, por ende, debe 
aceptar que su propia teoría es falsa (Metaph. Γ.8. 1012b15-23). Lee sostiene que 
el uso de relativizadores bloquea la crítica pero con una consecuencia indeseada: 
el discurso relativizado del sofista no dice nada realmente significativo que 
valga la pena discutirse y, en consecuencia, queda encerrado por sus propios 
relativizadores.



405Crítica de la figura de Protágoras en el Libro Γ

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

podría responder que la validez del PNC en el ámbito de la realidad 
es condición de posibilidad de que nuestras (a)pariencias no sean 
contradictorias. Aristóteles sostiene una teoría causal de la percepción 
y del pensamiento23 (2.2), según la cual nuestros objetos de sensación 
e intelección tienen por causa las cosas “en sí y por sí”. El carácter 
esencialmente determinado de dichos entes constituye el fundamento 
de la validez del PNC en el plano de la realidad; pero también, en tanto 
causa de nuestras “afecciones del alma”, las cosas constituyen la causa 
de la validez del PNC en el ámbito del pensamiento y del lenguaje. 
En otras palabras, nuestras afecciones del alma adquieren su carácter 
determinado, significativo y no-contradictorio de las cosas en sí mismas.

3. Conclusiones
Al refutar a Protágoras y demostrar indirectamente la validez del 

PNC, Aristóteles defiende una concepción de la verdad que restituye 
la posibilidad de la falsedad en la inadecuación entre los ámbitos lógico-
lingüístico y ontológico. En efecto, la validez del PNC comporta la 
posibilidad de juicios y discursos tanto verdaderos como falsos; el 
valor de verdad de los pensamientos y los enunciados depende de la 
correspondencia que establecen con un estado de cosas determinado. 
La posibilidad misma de la correspondencia depende de la validez del 
principio en nuestro pensamiento, en nuestro lenguaje, y en la realidad. 
Si el PNC no rigiera dichos ámbitos, sería indistinto predicar cualquier 
cosa de cualquier otra, toda enunciación sería verdadera en virtud de la 
ausencia de un mundo de cosas “en sí y por sí”. 

El conocido “dictum” aristotélico –”es falso decir que lo que es, no es, 
y que lo que no es, es; es verdadero decir que lo que es, es, y lo que no es, 
no es” (Metaph. Г.7 1011b26-27)– presupone el carácter significativo de 
nuestro pensamiento y de nuestro lenguaje, así como su direccionalidad 
hacia un mundo de entes determinados. Protágoras pone en cuestión la 
direccionalidad del pensamiento y del discurso, imponiendo el desafío 
de trascender el ámbito de las apariencias. La prueba del PNC constituye 
la defensa de dicha direccionalidad y de un mundo que trasciende las 
apariencias individuales. En otras palabras, la validez del PNC implica 
un mundo de substancias determinadas en virtud de las cuales nuestro 

23  Para una reconstrucción de la crítica aristotélica a la doctrina protagórica 
que se centra en la noción de percepción, ver Gottlieb (1993).



406 Diego Tabakian

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

pensamiento y nuestro lenguaje resultan significativos. Si el PNC 
no rigiera las cosas en sí mismas (y, por ende, nuestro pensamiento 
y nuestro discurso), entonces no existiría la posibilidad misma de la 
verdad y la falsedad: todos los juicios o discursos describirían lo que 
aparece, no habría lugar para lo falso. Tampoco habría, en rigor, espacio 
para la verdad, puesto que esta se define en contraste con la falsedad: 
si todos los juicios son verdaderos, entonces el predicado verdadero no 
agregaría nada, simplemente sería un reforzador lingüístico asertivo. 

En este punto es necesario hacer un breve recorrido por el camino 
realizado. En la primera sección (1), analizamos las implicancias que la 
posición relativista del sofista trae aparejadas en relación con la noción 
de verdad: si todo (a)parecer es verdadero e infalible, entonces resulta 
que dos afirmaciones contradictorias son legítimamente verdaderas al 
mismo tiempo, con lo cual el PNC queda invalidado. En este punto, 
indagamos los argumentos que “el adversario” de Metaph. Г sostiene 
para negar el principio, y distinguimos, nuevamente, la posición 
heraclítea de la protagórica: mientras que los primeros sostienen la tesis 
de la indeterminación ontológica, los segundos argumentan desde un 
relativismo gnoseológico. 

En la segunda parte (2), distinguimos los argumentos que el 
Estagirita dirige contra los heraclíteos y contra Protágoras, pero 
intentamos demostrar que la refutación de Metaph. Г.4 aporta elementos 
importantes para una crítica al sofista. Tomando como punto de partida 
la respuesta al “argumento de las apariencias contrarias”, señalamos que 
el uso de relativizadores –empleado para denotar objetos de experiencia 
individual y, con ello, evitar la contradicción entre (a)pariencias 
contrarias–, queda anulado si el sofista intenta mantener un discurso 
significativo. Aunque el adversario protagórico emplee un lenguaje 
relativizado, íntimamente reconoce que su discurso y su pensamiento 
se rigen por el PNC. La validez del PNC en dichos ámbitos tiene como 
fundamento, según Aristóteles, su validez en un mundo de substancias 
determinadas. 

Es importante tener presente que tanto la refutación de los heraclíteos 
como la crítica a Protágoras se sostienen sobre el carácter significativo 
de nuestro lenguaje: contra los primeros, Aristóteles afirma que nuestro 
lenguaje significa en virtud de la determinación y de la estabilidad de 
la realidad; contra el segundo destaca que la significatividad de nuestro 
discurso no es posible si este se cierra sobre sí mismo, es decir, si es un 
lenguaje privado. En otras palabras, si el sofista emplea relativizadores 



407Crítica de la figura de Protágoras en el Libro Γ

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

para dar cuenta de su “mundo privado”, entonces su discurso se vuelve 
también privado y pierde su significatividad. Nuestro lenguaje tiene 
un aspecto público insoslayable: significar es significar frente a otro. El 
Estagirita reconoce que el significado de nuestras palabras se instituye 
por convención social: ello es señal de que ser usuario de un lenguaje 
es siempre compartir significados (y referencias) con una comunidad 
de hablantes. El sofista no puede pretender legítimamente dialogar 
con otros y, a la vez, emplear un lenguaje que refiera a una experiencia 
privada; dialogar implica compartir lenguaje y mundo.  

Por otro lado, cabe destacar que en la reconstrucción que aquí 
esbozamos de la crítica aristotélica hemos evitado apelar a las objeciones 
que el Estagirita dirige contra Protágoras basándose en la noción 
de percepción, puesto que evitamos la interpretación platónica que 
asimila la “(a)pariencia” a la “sensación”. En otras palabras, intentamos 
reconstruir una crítica contra el “protagorismo amplio” –que incluye no 
sólo los juicios perceptivos sino también los juicios prácticos y morales. 

En suma, al argumentar a favor del PNC frente a las posiciones 
relativistas, Aristóteles da un paso firme en la fundamentación 
ontológica de su teoría correspondentista de la verdad. La refutación de 
los adversarios que discuten de mala fe constituye una argumentación 
indirecta a favor no sólo del PNC, sino también de la teoría de la verdad 
aristotélica.    

Bibliografía
Aristóteles. (2009). Categorías, Sobre la interpretación. Mittelmann, J. (trad.) 

Buenos Aires: Losada.
____ (1994). Metafisica. Calvo Martínez, T. (trad.) Madrid: Gredos.
____ (1971, 1993²). Metaphysics. Books G, D and E. Kirwan (trans.) 

Oxford: Clarendon Press.
____ (1924, 1958). Metaphysics. 2 vols. W. D Ross (ed.) Oxford: Clarendon 

Press.
____ (1963). Categories. Ackrill, J. (trad.) Oxford: Clarendon Press.
____ (1949). Categoriae el Liber de Interpretatione. Minio-Paluello (ed.) 

Oxford: Clarendon Press.
Bekker, I. (1831). Aristotelis Opera. 5 vols. Berlin.

Bibliografía Secundaria
Aubenque, P. (1962). Le problème de l’etre chez Aristote. París: PUF.



408 Diego Tabakian

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Aristotle. (1998). Aristotle Metaphysics: Books Γ, Δ, and Ε. Kirwan C. (trad.) 
Oxford: Clarendon Press.

Bordoni, G. S. (1994). Linguaggio e realtá in Aristotele. Bari: Laterza. 
Bostock, D. (1988). Plato’s Theatetus. Oxford: Clarendon.
Burnyeat, M. F. (1990). The Theatetus of Plato. Indianapolis/Cambridge: 

Hackett Publishing Company.
____ (1976). Protagoras and Self-Refutation in Plato’s Theaetetus. En The 

Philosophical Review, 85, 2, 172-195. 
Calvo Martínez, T. (1988). El principio de no contradicción en Aristóteles: 

sus presupuestos e implicaciones de carácter ontológico. En Méthesis 
I, 53-69.

Cassin, B. (1989). Parle si tu es un homme. En La décision du sens. Le livre 
Gamma de la Métaphysique d’ Aristote. (9-60). París: Vrin.

Cassin, B. (1994). Il senso di’ Gamma. La strategia di Aristotele contro 
i presocratici in Metafisica IV. En Autori Vari, Aristotele. Perché la 
metafísica. (397-429). Milano: Vita e Pensiero.

Cohen M. (1986). Aristotle on the Principle of Non-Contradiction. En 
Canadian Journal of Philosophy, 16, 3 (Sep.), 359-370. Web. http://www.
jstor.org/stable/40231476 

Cooper, J. M. (2015). Plato’s Theaetetus. London and New York: Routledge.
Dancy, R. M. (1975). Sense and Contradiction. Dordrecht: Kluwer. 
Di Camillo, S. (2012). Aristóteles historiador. El examen crítico de la teória 

platónica de las Ideas. Buenos Aires: Editorial de la facultad de 
Filosofía y Letras Universidad de Buenos Aires.

Delannoi, G. (1999). Mesure et relativité l’interprétation de la formule 
de protagoras et lesnotions de vérité et de validité dans les sciences 
contemporaines. Les Études philosophiques, 3, Philosophie politique 
(Juillet Septembre 1999), 333-346.

Dupréel, E. (1948). Les sophistes. Neuchatel.
Fine, G. (1994). Protagorean relativism. En J. J. Cleary y W. Williams 

(eds.) Proceedings of the Boston Area Colloquium in Ancient Philosophy 
10, 211-243.

Gomperz, T. (1893). Griechische Denker. Leipzig (citamos por la trad. ingl. 
(1901). Greek Thinkers: A Hitory of Ancient Philosophy, vol. 1. Londres).

Gottlieb, P. (1993). Aristotle versus Protagoras on Relatives and the 
objects of perception. Studies in Ancient Philosophy XXVIII, 101-119.

____ (1992). The Principle on Non-Contradiction and Protagoras: The 
Strategy of Aristotle’s Metaphysics IV 4. En J. Cleary y Williams (eds.) 



409Crítica de la figura de Protágoras en el Libro Γ

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Proceedings of the Boston Area Colloquium in Ancient Philosophy 10, 183-
198.

____ (1992). Aristotle versus Protagoras on Relatives and the Object 
of Percepcion. En Oxford Studies in Ancient Philosophy. (101-119). 
Oxford.

Halper E. C. (2005). One and Many in Aristotle’s Metaphysics Vol. 2. 
Parmenides Publishing.

Hudry, J. L. (2013). Aristotle on Non-Contradiction: Philosophers vs. 
Non-Philosophers. Journal of Ancient Philosophy, 7, 2, São Paulo, 51-
74. Web: http://dx.doi.org/10.11606/issn.1981-9471.v7i2p51-74

Moysan-Lapointe, H. (2010) La vérité chez Protagoras. Laval théologique 
et philosophique. 66, 3, 529-545. 

Kretzmann, N. (1974). Aristotle on Spoken Sounds Significant by 
Convention. En Ancient Logic and its Modern Interpretation. J. Corcoran 
(ed.) Dordrecht: Kluwer.

Łukasiewicz, J. (1920/1958). Aristotle’s Syllogistic from the Standpoint of 
Modern Formal Logic, Oxford: Clarendon Press. 

____ (1910/1979). Aristotle on the Law of Contradiction. En Articles on 
Aristotle. Vol. 3: Metaphysics. J. Barnes, M. Schofield, and R. Sorabji 
(eds.) London: Duckworth.

Lee, E. (1973). Hoist with His Own Petard, Ironic and Comic Elements 
in Plato’s Critique of Protagoras (Tht. 161-171). En Mourelatos 
A. & Rorty R. (eds.) (1973) Exegesis and Argument Studies in Greek 
Philosophy. Assen. 

Lee, M. (2005). Epistemology after Protagoras. Responses to Relativism in 
Plato, Aristotle, and Democritus. Oxford: Clarendon Press.

Marcos G. y Díaz M. E. (eds.) (2009). El surgimiento de la phantasía en 
la Grecia Clásica. Parecer y aparecer en Protágoras, Platón y Aristóteles. 
Buenos Aires: Prometeo Libros.

Keeling, E. (2013). Aristotle, Protagoras, and Contradiction: Metaphysics 
4-6. En Journal of Ancient Philosophy, 7, 2, São Paulo, 75-99. Web: 
http://dx.doi.org/10.11606/issn.1981-9471.v7i2p75-99.

Oehler, K. (2002). Protagoras from the Perspective of Modern Pragmatism. 
Transactions of the Charles S. Peirce Society, 38, 1/2, Essays in Honor of 
Richard S. Robin (Winter - Spring, 2002), 207-214.

Politis, V. (2004). Aristotle on Metaphysics. London: Routledge.
Schiappa, E. (2003). Protagoras and Logos. A Study in Greek Philosophy and 

Rhetoric. Columbia: University of South Carolina Press.  



410 Diego Tabakian

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Spangenberg, P. (2014). La figura de Protágoras en la prueba aristotélica 
contra el negador del principio de no- contradicción. En Marcos, G. 
y Díaz, M. (eds.) El filósofo y sus adversarios en los escritos de Platón y 
Aristóteles. (153-177). Buenos Aires, Rhesis.

Whitaker, C.W.A. (1997). Aristotle’s “De Interpretatione”: Contradiction 
and Dialectic. Oxford: Clarendon Press.


