CrassicAL RecerTiON AND HisTORY OF IDEAS
IN 18TH CENTURY. THE C1CERONIAN VIRTUS AND
HonestuMm 1IN “THE HONOR OF THE NOBILITY” OF
MONTESQUIEU, AND THE “Crvic EDucATION” OF

GAsPAR MELCHOR DE JOVELLANOS

Javier Espino Martin

Centro de Estudios Clasicos,Instituto de Investigaciones Filoldgicas
Universidad Nacional Auténoma de México
condotiericda@yahoo.es

Abstract

Through the methodology of a selection of theorists of the
“Reception Aesthetics”, we intend to analyze the interrelation
between Marco Tulio Cicero’s “Horizon of Expectations” (in
Gadamer and Jauss’s terminology) and that of two Enlightenment
intellectuals: Montesquieu and Gaspar Melchor de Jovellanos.
Thereby, we intend to fill in the “blanks” (according to Iser’s
terminology) that Enlightened readings of Ciceronian political
ethics create in regard to the concrete concepts of “virtue” and
“honesty”. Thus, we intend to develop these concepts accord-
ing to Ciceronian worldview, in contrast to Montesquieu and
Jovellanos’s Enlightened perspectives, and to highlight the relat-
ed turning and rooting points in Cicero’s thought itself. Finally,
we will answer the question of to what extent the roman rhetor
conditioned the political conception of virtue and honesty both
in French and Spanish Enlightenment (in which the prominent
interference of English empiricism will also be taken into ac-
count), and in what ways these “modern” authors readapted
and transformed the “classic” thinker’s ideas according to their
own “Horizon of Expectations”.

Keywords: “Horizon of Expectations”, “blanks”, Cicero,
Montesquieu, Jovellanos, honesty, virtue.

Received: 24 - 02 -2016. Accepted: 03 - 05 - 2016.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017), 325-372.



326 Javier Espino MARTIN

ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS
IDEAS EN EL SIGLO XVIII. LA VIRTUS Y EL HONESTUM
CICERONIANOS EN EL “HONOR NOBILIARIO” DE
MONTESQUIEU Y LA “EDUCACION civicA” DE
GASPAR MELCHOR DE JOVELLANOS

Javier Espino Martin

Centro de Estudios Clasicos, Instituto de Investigaciones Filologicas
Universidad Nacional Auténoma de México
condotiericda@yahoo.es

Resumen

A través de la metodologia de una seleccion de teodricos de la
“estética de la recepcion”, pretendemos analizar la interrelacion
entre el “horizonte de expectativas” (en terminologia de
Gadamer y de Jauss) de Marco Tulio Cicerdn, con el de los
intelectuales ilustrados Montesquieu y Gaspar Melchor de
Jovellanos. A partir de ahi, pretendemos rellenar los “vacios”
(segun la terminologia de Iser), o los misunderstandings (en
palabras de Hirsch) que la lectura ilustrada hace de la ética
politica ciceroniana en el término concreto de la “virtud” y la
“honestidad”. Asi pues, desarrollaremos estos conceptos segun
toda la cosmovisién ciceroniana en contraste con la ilustrada
de Montesquieu y Jovellanos, y resaltaremos, de este modo,
aquellos puntos de cambio y aquellos de enraizamiento en el
pensamiento del propio Cicerén. En definitiva, responderemos
ala pregunta de hasta qué punto el rhetor romano condiciond la
concepcion politica de la virtud y honestidad tanto en el ilustrado
francés como en el espafiol (en los que también se tendra en
cuenta la destacada interferencia del empirismo inglés), a la
vez que, de qué forma estos autores “modernos” readaptaron y
transformaron el pensamiento del “clasico” segun sus propios
“horizontes de expectativas”.

Palabras clave: “horizonte de expectativas”, “vacios”, Ciceron,
Montesquieu, Jovellanos, honestidad, virtud.

Recibido: 24 - 02 - 2016. Aceptado: 03 - 05 - 2016.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 327

Introduccion: la metodologia de la “estética de la recepcion”
aplicada al dialogo entre Ciceron y Jovellanos®

En el presente apartado pretendemos sintetizar las lineas
metodologicas que he aplicado al estudio comparativo entre la obra de
Cicerdén y la lectura de Montesquieu y Jovellanos, a partir de la estética
de la recepcién clasica.! Las directrices de las que se vale la “estética
de la recepcion” se fundamentan en lo que Garcia Jurado define como
modelo “a” y “b”, que supera el modelo convencional, usado por la
“tradicion clasica” renacentista, de método “a en b”. La metodologia
de la estética de la recepcion pretende pasar de un estudio “imitativo”,
donde los autores “antiguos” son considerados como canones dignos
de ser imitados, (o incluso engrandecidos), a un modelo dialdgico,
en el que se parte, no del canon clasico, sino del lector moderno, que
reinterpreta y configura al clasico, segtin sus nociones ideologicas y su
contexto historiografico y cultural. De este modo, el “b” se convierte

simbdlicamente en “a”, y el “a” en “b”; es mas, el nuevo “a”, que ahora es
el autor moderno resulta mas “sabio” (ancien) y mas perfeccionado que

* Este articulo se inscribe en el Proyecto de Investigacion para el desempefio
de la plaza de Profesor Asociado “C” del Centro de Estudios Clasicos, del
Instituto de Investigaciones Filoldgicas (Universidad Nacional Auténoma de
Meéxico), con el titulo: “Literatura latina y estéticas de lamodernidad. Recreacion,
critica y lectura de los clasicos en los siglos XVIII, XIX y XX”. Por otro lado, el
trabajo que aqui presentamos se deriva de las investigaciones que se han llevado
a cabo en nuestro proyecto colectivo de investigacion P.A.P.LLT. (Programa de
Apoyo a Proyectos de Investigaciéon e Innovacion Tecnoldgica, de la U.N.A.M.),
clave TA400915, con titulo: “Recepcién clasica y modernidad. Autores de la
Antigiiedad clasica en la configuracion del pensamiento ilustrado y romantico”,
cuyo Investigador Responsable soy yo mismo. En dicho proyecto P.A.P.LLT,,
también se inserta el presente trabajo.

! Para Jauss, uno de los principales tedricos de la recepcion: “la
recepcion es una actividad multiple, en la que el lector debe mediar entre el
universo originario de la obra y el propio vivido; debe hacer que los procesos
hermenéuticos cooperen: la primera percepcidon estética (comprension), la
relectura global y retroactiva (interpretacion) y la lectura histdrica (aplicacion).
En los tres casos se trata de acciones en las que coexisten la experiencia estética
primaria y la reflexion critica secundaria: la participacion empatica y la distancia
del personaje, como en las dindmicas del juego” (Fusillo, 2012: 119).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



328 Javier Espino MARTIN

el “b”,? que perderia su “magisterio intemporal”. Asi pues, del método
imitativo renacentista se pasa a uno basado en “encuentros complejos”,?
a partir de, no tanto dos autores que se ponen simplemente en relacion,
sino de “dos exponentes de complejos sistemas culturales que pueden
ponerse en relacion, bien sea merced a coincidencias sociohistoricas
o a las propias lecturas que los modernos hicieran de los latinos”
(Garcia Jurado, 1999: 16). La “recepcién” de un autor clasico en uno
moderno sigue una “formulacién de tensiones”, en calidad de “sistemas
complejos” que articulan las presencias explicitas de los autores antiguos
en la obra de los modernos.* Precisamente, por eso mismo, la estética de
la recepcion, tal y como afirma uno de los predecesores de este método
hermenéutico, Mijail Bajtin, sigue un procedimiento “dialdgico”, que
“se desarrolla sobre la frontera entre dos conciencias, dos sujetos”; dicho
dialogo se enmarca, ademas, en las “zonas fronterizas” (Bajtin, 1999:
298), del analisis lingiiistico, filoséfico, e historico-literario. Segtin todo
esto, a continuacion, pretendemos profundizar en las tesis tomadas de
diferentes tedricos de la recepcion, que hemos tenido en cuenta para el
enfoque de nuestro estudio.

Segun las tesis de Eric Hirsch, la base de la comprension de un
autor es el “texto” en si; y no las reinterpretaciones que de €l hacen los
criticos posteriores. Por eso mismo, para el presente estudio sera de gran
relevancia recuperar el significado puro de los textos ciceronianos con
respecto a los propios de Montesquieu y Jovellanos. Segtn eso, el propio
Hirsch considera que los textos se estructuran en torno a dos directrices
basicas: el “meaning” y el “significance”. En cuanto a la primera, “is that

2 Tal concepto comienza en el ultimo tercio del siglo XVII, con la famosa

“Querelle des anciens et modernes”, que se plantea entre los partidarios de
Charles Perrault (“modernes”) y los de Nicolds Boileau (“anciens”) a raiz del
poema, escrito por el primero que llevaba el titulo de “El Siglo de Luis el Grande”
(1687). Perrault afirmaba que los “modernes” supieron menos que los “anciens”,
y que éstos, ademads, debieran ser modelos de imitacién, cuando “los actuales
modernos se encuentran en la cima de todas las experiencias acumuladas hasta
ahora por la humanidad, los modernes serian forzosamente también los mas
expertos y, por consiguiente, los verdaderos anciens” (Jauss, 2000: 29).

%  Maria Rosa Lida Makiel a la que sigue Garcia Jurado habla de un “juego
complejo” (1975: 365, apud. Garcia Jurado 2016: 28).

*  La estética de la recepcion sigue modelos que se emparentan mucho con
los métodos de la literatura comparada, que han sido analizados profundamente
por Claudio Guillén, citado por Garcia Jurado (1999: 19).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 329

which is represented by a text; it is what the signs represent.” En cambio,
el “significance”, por otro lado, “names a relationship between that
meaning and a person, or a conception, or a situation, or indeed anything
imaginable.” Segtin eso, a menudo, otros lectores pueden captar mejor
el “meaning” real del texto que los propios autores y sacarle mucho mas
jugo que el propio autor: “in some cases the author does not really know
what he means, then it seems to follow that the author’s meaning cannot
constitute a general principle or norm for determining the meaning of a
text, and it is precisely such a general normative principle that is required
in defining the concept of validity” (Hirsch, 1967: 20). En nombre de
esa “validity”, muchas veces el “interpreter” hace salir “implications
that are «necessary» accompliments to the author’s meaning”, pero
no se puede obviar que tales “meanings” son las interpretaciones
personales de alguien (Hirsch, 1967: 21), independientemente de
que el texto lo requiera para su plena significacion. Hirsch atribuye
que a través de esa “ignorancia del autor inconsciente”, los “reader/
interpreter”, “by claiming to perceive implications of which the author
was not conscious, we may sometimes distort and falsify the meaning
of which he was conscious, which is not «better understanding» but
simply misunderstanding of the author’s meaning” (Hirsch, 1967: 21).
Precisamente, esos “misunderstandings” coinciden con los “vacios” que
se generan en un texto al ser leido, segtin la definicion de otro teodrico de
la estética de la recepcion, como fue Wolfgang Iser. Los “vacios” tienen
un “efecto diferente sobre los procesos de anticipacion y retrospeccién
y, por ende, sobre la «Gestalt» de la dimension virtual [del texto], puesto
que se pueden llenar de maneras diferentes” (Iser, 1988: 38), lo que da
pie a “concretizaciones diferentes” —“acto de Konkretisation” (Iser, 1988:
33)—. Lo interesante de todo esto, es que nunca se van a llenar del todo
estos vacios (“dinamicidad” e “inagotabilidad del texto”) y cada lector
establecera individualmente la forma de completarlos: “llenara los
vacios a su modo, excluyendo con ello las varias otras posibilidades”
(Iser, 1988: 38). Lo mas interesante en la teoria de Iser es que lleva la
esencia de la recepcion a la construccion idiomatica y lingiiistica, con lo
que llega a decir que mas alla de que las oraciones hacen aseveraciones
y dan una informacién mas o menos “objetiva” de la realidad, estas
“partes constituyentes” no son la realidad ultima de los textos, sino
que generan unos “correlatos intencionales” que “revelan conexiones
sutiles del texto que individualmente son menos concretas que las
aseveraciones, las observaciones...” y que van a permitir que el “lector

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



330 Javier Espino MARTIN

pueda “ingresar” en el texto” (Iser, 1988: 35). Algo asi como, una especie
de “energia/materia oscura” (el entrecomillado es nuestro) del texto y
que esta ahi para que el observador la pueda descubrir. Al intervenir el
lector interacttia con el texto, y lo interesante es que estas aseveraciones
oracionales “trascienden lo dicho realmente”, y “son indicios de algo
que va a suceder, algo cuya estructura esta prefigurada por el contenido
especifico de las oraciones” (Iser, 1988: 36).

Las “intervenciones” del lector se ven muy condicionadas por lo que
Gadamer y Jauss denominan como “horizonte de expectativas® (a la que
se refiere Iser con el concepto de “frustracion de expectativas”®), que
abarca el contexto socio-cultural e ideoldgico tanto del autor como del
lector: un horizonte “inscrito en el texto (...), conforme al cual el autor
produjo el texto”) y un “otro: el horizonte de expectativas del presente
desde el cual dialoga el receptor con el texto”; a saber, un “horizonte del
autor y otro del receptor, uno del pasado y otro del presente” (Sanchez
Vazquez, 2005: 46). Cuando ambos horizontes entran en contacto se
produce lo que tanto Gadamer como Jauss, denominan como “fusién
de horizontes”.”

> Gadamer, siguiendo a Hegel y Heidegger, fue el primero en emplear este

concepto y le da un sesgo mas filoséfico y filoldgico, al considerar el lenguaje
“la hermenéutica suprema”, y describe el concepto de “horizonte histérico”
para comprender la tradicién, a la que el lector moderno llega con una serie de
“prejuicios” (Tornero, 2006: 60-61). Sin embargo, para Gadamer el concepto de
clasico se convierte en un “prototipo de toda conciliacion histoérica entre pasado
y presente”, por lo que no requiere “la superacion de la distancia histérica”
(Jauss, 2000: 174), y se vuelve al cardcter intemporal que da pie a la poética
imitativa renacentista. Por el contrario, Jauss delimita mas el concepto y le da un
enfoque dinamico, de cardcter mas historiografico y literario: “La reconstruccion
del horizonte de expectativas en el que tuvo lugar la creacién y recepcion de
una obra en el pasado permite, por otro lado, formular preguntas a las que daba
respuesta el texto y deducir cémo pudo ver y entender la obra el lector. (...)”
(Jauss, 2000: 171-172).

¢ No, en vano, Iser, pertenece al mismo circulo de Costanza que encabeza
Hans Robert Jauss.

7 “Si el intérprete supera el elemento extrafio de un texto y ayuda asf al
lector en la comprension de éste, su retirada no significa desaparicion en sentido
negativo, sino su entrada en la comunicacidn, resolviendo asi la tensién entre
el horizonte del texto y el horizonte del lector: lo que he denominado fusién de
horizontes. Los horizontes separados como puntos de vista diferentes se funden

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 331

En definitiva, el autor moderno pretende, a veces rellenar al
autor antiguo, en aquello que considera que le falta (los “vacios”, o
la “concretizacion” de Iser), o bien enmendarle en aquello en que
considera que esta equivocado por su inconsciencia e ignorancia de su
propio mensaje (los “misunderstandings”, de Hirsch), o bien utilizarlo
de plataforma para resaltar sus propias ideas que le han ido surgiendo
en cuanto a su lectura, y que completan su “horizonte de expectativas”
(Gadamer/Jauss). No obstante, no debemos olvidar que ese “horizonte
de expectativas” responde a un proceso dialogico (Bajtin), entre el
pensamiento clasico, con su entorno histérico-social, filosofico y cultural,
y el moderno, envuelto, a su vez, en su propia historicidad (Jauss), y
marcado por el psicologismo del autor moderno que interpreta. De este
modo, con la recepcién se nos abre un abanico de posibilidades amplio
para la interpretacion de un autor clasico, que en cuanto al didlogo
(“significance”) con el moderno se fija en mayor riqueza de sentidos,
su “meaning” se ve resaltado en su especificidad histdrica por ese
contraste. Por otro lado, siguiendo el concepto de Gadamer de “textos”
que se desligan del autor y se resisten, por ello, a la “textualizacion”,®
podemos establecer una relacion entre el moderno y el antiguo segun
si sus intenciones son: 1) “antitéticas” y pretende oponerse y enmendar
al clasico en lo que considera que esta equivocado, en su “horizonte de
expectativas” contra el del clasico;’ 2) “acumulativas” y so6lo pretende
rellenar “concretizando” los huecos del clasico respecto a su paradigma
de pensamiento histérico-social y psicologico;'® o 3) “ideologicas”

en uno. Por eso la comprension de un texto tiende a integrar al lector en lo que
dice el texto, que desaparece de ese modo” (Gadamer, 1998: 338).

8 Precisamente, al no estar muy marcados por la intencién del autor, este
tipo de textos son los que permiten una reinterpretacion abierta, ideologica,
concretizadora por parte del horizontes de expectativas del autor moderno.

®  Tendria que ver con los “antitextos”: el chiste o la ironia, por ejemplo,
ya que requiere de un “consenso basico” para que se cumpla (Gadamer, 1998:

334-335).
10

.,

Tiene que ver con los “pseudotextos”: “material de relleno para enlaces
retdricos del discurso”, que se producen especialmente en la traduccién de una
lengua a otra (Gadamer, 1998: 335).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



332 Javier Espino MARTIN

y emplea al clasico de pantalla para mostrar un reflejo ideologico
(“horizonte ideoldgico”!") siguiendo la idea de intencion “pretextual”.?

Nuestro propdsito en el presente trabajo consiste en analizar hasta
qué punto Montesquieu y Jovellanos interpretan en su “significance”,
el “meaning” de Cicerén;® de este modo, condicionados por el
“horizonte de expectativas”, de la Francia y la Espana ilustrada de
su momento, ambos reinterpretan el “horizonte de expectativas” del
periodo republicano de Cicerén. Con ello, los conceptos “ideolégicos”
ciceronianos se “fusionan” con los conceptos “ideolégicos” del ilustrado
francés y espanol, dando paso a una “fusion de horizontes” que recrea y
reconstituye tanto el “horizonte” del primero, como del segundo. Por este
mismo motivo, nuestro andlisis debera ser detallado en ciertos aspectos
muy concretos en que se pueda apreciar la inerpretacion de a (Ciceron)
en b (Montesquieu o Jovellanos), pero en cuanto a que b (Montesquieu
o Jovellanos) esta leyendo a a (Cicerén). Por otra parte, también hemos
de considerar que Jovellanos lee a Montesquieu, con el que establece

11 Bajtin habla del “horizonte ideoldgico” del autor y afirma que “el discurso

escrito es de alguna manera parte integrante de una discusion ideologica a gran
escala” (Zavala, 1991: 52).

2 Tiene que ver con los “pre-textos”: son “todas aquellas expresiones
comunicativas cuya comprension no se efecttia en la transmision del sentido
que ellas persiguen, sino que expresan algo que permanece enmascarado”, que
se relaciona, por ejemplo, muy especialmente a un “concepto de ideologia”, ya
que no se produce una “verdadera comunicacion”, sino que “sirve de pretexto
a unos intereses latentes” (...) “ a unos intereses enmascarados” (por ej.: los de
la clase burguesa frente a la lucha capitalista) (Gadamer, 1998: 336). También
en los “pre-textos” estd el papel de los suefios que se “ejercen en la psicologia
profunda” (Gadamer, 1998: 336).

13 Si bien la concepcién tanto del “significance” como del “meaning”
en el periodo ilustrado, seguia manteniendo una cierta impronta imitativa
y continuadora del pensamiento renacentista, ésta cambiard en el siglo
XIX (especialmente, en la segunda mitad), al ser sometido a una “tarea de
investigacion revisionista”, y que, por ejemplo “en materia filosdfica” sigue
“todavia en curso”, (en los destacados estudios, por ejemplo, de C. Lévy
o P. Boyancé [Corso de Estrada, 2008b: 30]). Otra parte de este revisionismo
decimondnico ha revalorizado su papel filosofico al “sostener una postura
definitivamente positiva en relaciéon con la obra ciceroniana en materia filosdfica,
aunque restringiendo su aportacién al campo doxografico” (Corso de Estrada,
2008b: 30-31). El método de recepcion respecto a la obra ciceroniana empieza en
el siglo XIX realmente y contintia en el siglo XX y XXI.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 333

esa misma relacion dialégica de a y b (incluso se puede considerar en
una interaccion dialégica de tres: a-b-c). Para concretar este ambito de
investigacion nos centraremos en conceptos como la virtud, el honor y la
honestidad que nos valdran como principales directrices para entender
el “horizonte de expectativas” que se manejan en ambos autores segun
su modelo social. De este modo, el concepto de “honestidad”, con el que
se conjuga tanto el “honor” como la “virtud” es el problema econémico-
social que se planted en la Roma ciceroniana, que Cicerén interpreto,
de una determinada forma, acorde a su “horizonte de expectativas”
ideoldgico, y que Montesquieu y Jovellanos estableceran bajo otras
coordenadas que buscan rellenar los “vacios” y “misunderstandings”
que no sirvieron para solucionar el problema econémico y social romano,
y que la mentalidad ilustrada pretende resolver. La forma de rellenar
dichos “huecos” sera precisamente o bien mediante la concepcion del
“honor” germanico de Montesquieu, o el eclecticismo ilustrado entre
racionalismo y empirismo, conjugado con la espiritualidad tomista que
Jovellanos maneja. Por otro lado, por ser su antecesor, el propio ilustrado
espafiol maneja también los conceptos del pensar de Montesquieu. Asi
pues, el “dialogo” clasico-moderno, adquiere una mayor complejidad,
cuando interviene un tercer “interpreter” que ayuda a configurar la
recepcion del antiguo en el moderno. Segun eso y siguiendo las pautas
antedichas, se analizara también si Jovellanos “concretiza”, “se opone”
o “ideologiza”™ a Cicerdén en la “fusion de horizontes” que se establece
entre ambos autores con el filtro intermedio de la lectura de Montesquieu
y otros intelectuales ilustrados.

Por otrolado, el enlace que se establece entre los textos que relacionan
a un autor clasico con un moderno presenta diversas modalidades tal y

4 En palabras de Eagleton, la ideologia se concretaria en los “modos de

sentir, evaluar, percibir y creer que tienen alguna relacion con el sostenimiento y
la reproduccion del poder social” (Eagleton, 1998: 13); de este modo, “los juicios
de valor se relacionan estrechamente con las ideologias sociales” (Eagleton, 1998:
13-14). Asi pues, “no se refieren exclusivamente al gusto personal sino también
a lo que dan por hecho ciertos grupos sociales y mediante lo cual tienen poder
sobre otros y lo conservan” (Eagleton, 1988: 13-14). De este modo, Jovellanos
“concretizard” el “horizonte de expectativas” ciceroniano, rellenandolos “vacios”
que vea en la perspectiva de éste, con el fin de apoyar ideoldgicamente al grupo
de poder (la nobleza) de su época que se vera reforzada con la perspectiva que
le da su posicién histérica mas adelantada en el tiempo frente a la ciceroniana.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



334 Javier Espino MARTIN

como categoriza Gerard Genette (Genette 1989: 14, apud. Garcia Jurado
2016: 177) —“hipertextualidad”, “intertextualidad”, “metatextualidad”
y “architextualidad”. La relacion lingtiistica que estableceremos entre
Montesquieu, Jovellanos y Ciceron se basara especialmente en la
“hipertextualidad” que es cuando existe “la presencia subyacente de
un texto anterior (hipotexto) en otro posterior (hipertexto)”, donde
Garcia Jurado afirma que “los autores modernos siguen acudiendo a los
textos subyacentes para evocar y recrear la literatura latina”; también
acudiremos a la “intertextualidad”, “la presencia conjunta de dos o mas
textos, cuya manifestacién mas representativa es la cita, que pueden
ir del “mero adorno” a “su trascendencia como parte integrante de la
propia obra” (Garcia Jurado 1999: 31-37). Asi pues, nos moveremos
entre la presencia implicita (“hipertexto”) o explicita (“intertexto”) del
pensamiento y los conceptos ciceronianos en el texto de Jovellanos con
el apoyo del filtro de Montesquieu que representaria un intermediario
entre ambos.

Con todo ello, estableceremos “una relacion polifénica de voces”,
como diria Bajtin. que van entretejiendo la manera de recibir conceptos
clasicos en el pensamiento moderno, que constituye nuestro objeto de
estudio.

Los conceptos del honory lo honestum en la mentalidad politica
ciceroniana

Es importante que empecemos este capitulo definiendo el concepto
de honor dentro de la mentalidad grecorromana y cémo se relaciona con
la virtud (o la areté griega), de modo que se pueda comprender la idea
de honestidad que Cicer6n desarrolla en su pensamiento politico y ético.

El sentido del honor parte de la busqueda de una “vertebracion del
orden social”, por lo que se relaciona siempre con la elite aristocratica,
puesto que es el “valor supremo de la cultura tradicional”, (...)
“construida sobre sdlidos principios espirituales, imbuida de un
ambiente sagrado e inspirada por una vision aristocratica de la vida”, y
“en torno al cual se articulan otros muchos valores, a los cuales, sostiene,
nutre y vivifica” (Medrano, 2002: 32). Los conceptos de honor griegos
son los de timé (“consideracion o reconocimiento de la sociedad”), kydos
(“conciencia de la propia valia”) y aidds, con los que se relaciona la areté
o virtud, y el thymdés, personalidad o “fuerza interior”, que se manifiesta
a través de la “actualizacién de sus mas altas potencialidades para que el

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 335

sujeto llegue a ser todo lo que puede y debe ser”. Soélo a través del honor,
el hombre puede a llegar a ser makar (feliz). El concepto de honor se
opone al de hybris, que son comportamientos desmedidos, carentes del
mas minimo sentido del equilibrio que implica el honor (Medrano, 2002:
32).1 El “honor” resulta un concepto tanto platénico'® como aristotélico,"”
que se relaciona intimamente con la virtud, ya que ambos se integran en
una mentalidad nobiliaria que buscaba méritos guerreros (los honores) a
través de su impulso y su coraje tenaz en la batalla (la virtus latina, cuya
etimologia parte de un sustantivo abstracto con la base lexematica de vir
que es fuerza e impulso): de este modo, el honor seria el lado externo y
material de la virtud que se podria enfocar como un pathos, propio de las
elites nobiliarias que son las que luchan y tienen el coraje suficiente para
proteger y conquistar territorios y otros pueblos.

15 Es ese concepto de “valor, coraje, orgullo, honor” (Garcia-Escobedo,

2016: 37) que nos define como seres humanos sociales en cuanto a, como diria
Hegel, “el deseo de reconocimiento” respecto a los demas.

16 Platdn considerael “honor” en dos vertientes; porunlado, principalmente,
en plural, y tiene el sentido de “premios” materiales o sociales que potencian la
vanidad y la presuncion. En este aspecto, son reprobables. Por ejemplo, en el
libro I, de la Republica (347b, 1988: 90), nos dice que el “el amor a los honores
y a la plata es reprobable” y que “los hombres de bien no estan dispuestos a
gobernar con miras a las riquezas y a los honores”. Por otro lado, Platon confiere
al “honor” el sentido de los “premios” que se debe conceder a todos aquellos
hombres que se destaquen en alguna accién, como, especialmente, en acciones
guerreras y valerosas: “Y a los jovenes que son buenos en la guerra o en alguna
otra cosa debe dotdrselos de honores y otros premios...” (Rep. Lib. V, 450Db,
1988: 261). En ese aspecto, le da al “honor” un sentido positivo, y lo vera como
la “recompensa” de los mas destacados de los “guardianes” en su formacion
educativa y servira de filtro selectivo para los mejor preparados en el gobierno
de la reptblica (los “filosofos-reyes”) (Rep. Lib. VII, 537d, 1988: 372).

7 La cuestion del “honor”, Aristoteles la plantea fundamentalmente en el
Libro IV de la Etica a Nicémaco (1123b1-1125b26), donde relaciona el honor (tuyu,
y también el concepto de “digno de honra”, d&wg), con la “magnanimidad”,
“que reside en las cosas grandes” (1123 b, 2005: 136) y el “valor” y la “riqueza”.
El magnanimo que seria el equilibrio entre el “pusilanime” y el “vanidoso”, se
considera que es “merecedor de grandes cosas, siéndolo” (1123 b, 2005: 136),
lo cual se mide, especialmente, por los “honores” que serian “el premio que se
otorga a las mas nobles acciones”, por lo que “de los bienes externos éste es el
mas grande” (1123 b, 2005: 136).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



336 Javier Espino MARTIN

Los romanos veneraron al honor que deificaron y lo colocaron al lado
de la diosa Virtus, a modo de pareja que se cuidaban y mimaban el uno al
otro (Medrano, 2002: 3).'® Pero, si para los griegos areté y thymos estaban
intimamente ligados, Cicerén, inspirado en la Academia, el Peripato y
en la Stoa,” lleva la virtus a un nivel mas complejo y polisémico y se
vuelve “razén perfecta” que “constituye un desenvolvimiento perfecto
y acabado que el hombre lleva a cabo de su propia naturaleza”, por lo
que el sentido que le da Cicerén a lo “honorable”,® no es “estrictamente
moral”, como la etimologia de la areté, sino “un sentido lato”, que se
funda en la naturaleza Por este motivo, frente a la monosemia de la areté
identificada con el thymés, la virtus para Cicerén alberga “una multiple
predicacién semantica”, que corresponde a la “diversidad de los seres
del mundo”, y que “encuentra en la naturaleza el principio intrinseco
matriz del orden universal y, en el caso del hombre, de la objetividad del
orden moral” (Corso de Estrada, 2008: 112).

Ciceron consideraba que la “virtud” era propia de la clase
politica, ya que por naturaleza estaban preparados para gobernar
virtuosamente, pero no debian quedarse en un lado meramente teorico,
sino que debian desarrollar y utilizar esa virtud para alcanzar la gloria
efectiva y duradera de la reptiblica. De hecho, esa “virtud” entregada
al “Bien comun” recibira el nombre de “lo honesto” (honestum), que,
aunque etimologicamente procede del término “honor” (honos), este
término muestra un sentido mas elaborado y responde a una idea de
cumplimiento de la funcién ptblica (“una virtud que deben poseer

8 Santo Tomés de Aquino, heredero de toda esta tradicion grecorromana

sobre el honor y la virtud exalta el concepto de honor y lo considera “lo mas
proximo a la virtud”, “porque se tributa a Dios y a los mejores”. Sobre un
desarrollo de este concepto del honor, del Aquinate, véase Summa Theologica,
2-2q. 129, a. 1; q. 131 a. 1 ad 1., referenciado y explicado en Medrano (2002:
22); honor est praemium virtutis; honor debetur virtuti, (Medrano, 2002: 74-75).
Corso de Estrada dedica todo su estudio a establecer la comparacion entre la
moral ciceroniana y la del Aquinate (2008b) en los conceptos de “bien comun”,
“honestidad”, “ley natural”, “caridad”, etc.

19 Sobre la importancia de estas escuelas en el pensamiento moral de
Ciceron, véase Corso de Estrada (2008: 116-126).

2 Lo “honorable” que es el honestum del De Officiis 1, tiene como punto de
partida las “inclinaciones naturales insitas en todo ser vivo”, dentro del contexto
de la doctrina de la oikeiosis que explicaremos mas adelante (Corso de Estrada,
2008b: 159).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 337

aquellos elegidos en los cargos ptiblicos”), y que deben “adquirirlo los
miembros que integran un gobierno”, con el fin de “realizar obras que
beneficien a todo el Estado, «generando a su vez el reconocimiento de
ser un buen gobierno»” (Bautista, 2007: 11). Lo “honesto”, por lo tanto,
es distinto del concepto de honor? que propone Homero, Platéon o
Aristoteles; para el Arpinate, el honor es un concepto que mismamente
se encuentra por debajo de la virtud, como se demuestra en el siguiente
pasaje de De Legibus, donde se antepone la “virtud” por encima de los
“honores” (también afnade “belleza y salud”):

52 Por ultimo, si la virtud es deseada a causa de otras
cosas, es necesario que haya algo mejor que la virtud;
;sera pues, el dinero o los honores (honores) o la belleza
o la salud? Estas cosas, cuando estan presentes son
muy pequenas; por otra parte, de ningtin modo puede
saberse con certeza por cuanto tiempo estaran presentes.
;O serd el placer, lo cual es vergonzoso de decir? Pero
ciertamente en ése, despreciable y repudiable, la virtud
se discierne aun al maximo (Cic. De Leg. 1,19,52, 2016:
25).

Por todo ello, a pesar de que Cicerén trata del honor en muchas
partes de su obra,” como los méritos propios de la clase senatorial, no
obstante, rehace el concepto de honos, transformandolo en honestum para
amoldarlo al objetivo de la base real del buen funcionamiento real de la

Res publica:®
Evidentemente, la belleza moral que exigimos en el

alma excelsa y magnifica es producto de las fuerzas del
espiritu, no de las del cuerpo. Al cuerpo, sin embargo,

2L El concepto de honor (segun los conceptos de timé, kydos y aidds,

intimamente ligados a la areté) hunde sus raices en el pensamiento y la
cosmovision belicista y aristocratica homérica (véase al respecto M.IFinley,
1961: 143 en Sanchez Cuesta, 2001: 6, n. 7).

2 “Cicerdn dedica numerosas paginas de sus tratados filosoficos a glosar
la importancia del honor para la concepcién romana de la vida y para el buen
orden de la Reptiblica” (Medrano, 2002: 34).

% Sobre la intensa influencia de Platon y Aristoteles en Cicerdn véase Long

(1995: 37-61).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



338 Javier Espino MARTIN

hay que ejercitarlo y habituarlo a que obedezca
a la reflexién y a la razén en el desempefio de las
obligaciones y en la tolerancia de la fatiga. Pero esta
honestidad que buscamos reside enteramente en la
laboriosidad del espiritu y en el pensamiento, y en este
orden no prestan menor utilidad los magistrados que
gobiernan la Reptiblica que los generales que conducen
los ejércitos (Cic. De Off. 1, 23, 29, Guifién Cabanero
(trad.), 1989:41).

Lo honestum se enraiza en las tesis filosoficas tanto estoicas como
de la Nueva Academia (Utchenko, 1978: 271), que encierran en si todas
las virtudes platonicas, y que establecen una tajante separacion entre lo
virtuoso y lo vicioso para que puedan “tender (...) hacia lo moralmente
bello, que en definitiva es el bien supremo”. Si esta idea es muy griega,
“el bien moral”, para los romanos “evoluciona en relacion estrecha con
la imagen del ciudadano ideal (vir bonus), de sus cualidades familiares
y civicas, sus virtudes y obligaciones” (Utchenko, 1978: 271), lo que
influira poderosamente en los “pensadores cristianos y humanistas
renacentistas”(Abellan, 2012: 65). Asi pues, tanto lo honestum como la
virtus, que podriamos definirla como la “semilla” que conforma el arbol
de la honestidad se enraizan en las leyes de la naturaleza, que a modo
de humus, daria fuerza, vigor y sentido organizador a la propia virtud
y honestidad:

Por lo cual, si el bien y el mal se juzgan por naturaleza, y
son principios de la naturaleza, ciertamente también lo
honesto y vergonzoso deben discernirse con semejante
razon y deben referirse a la naturaleza (Cic. De Leg.
117,46, 2016: 23).

Mas adelante aclara todavia mejor esa relacion de la virtus con la ley
natural:**

2 “La concepcioén del hombre de Cicer6n y su tesis acerca de las aptitudes

de la naturaleza humana para acceder al conocimiento del bien moral, otorga
firme sustento a que asigne a la virtud un origen natural. Pues la condicién
humana porta en si, de modo germinal, su ordenacién perfectiva; la cual se
revela en la teleologia de los poderes operativos especificos del hombre” (Corso
de Estrada, 2008: 111).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII

Pero ciertamente la cosa es asi: el sumo bien consiste en
vivir segtin la naturaleza, esto es, en disfrutar una vida
moderada y conforme a la virtud; o bien: en seguir la
naturaleza y vivir, por asi decirlo, conforme a su ley,
esto es, en no dejar de hacer nada, en cuanto dependa de
uno mismo, para conseguir las cosas que la naturaleza
pida, lo cual igualmente equivale a vivir conforme a la
virtud como ley (Cic. De Leg. I, 21, 56, 2016: 28).

339

Lo honestum u “honorable”, responde a las “inclinaciones naturales”
de las virtudes humanas que son “las rectoras de la vida practica”,
conforme a “la Razén de la naturaleza, la cual es ley divina y humana,
a la que buscan obedecer todos los que quieren vivir respondiendo
a lo que es conforme a la naturaleza” (Corso de Estrada, 2008b: 161-
162). Por eso, la honestidad engloba las cuatro virtudes de sabiduria,
justicia, fortaleza, y templanza, las cuales reflejan aspectos distintos pero
indisolubles de la honestidad:®

Ahora bien, todo lo que es honesto surge de una de
estas cuatro virtudes: o bien consiste en el diligente
y exacto conocimiento de la verdad (prudencia): o en
la defensa de la sociedad humana dando a cada uno
lo suyo y observando la fidelidad de los contratos
(justicia): o en la grandeza y vigor de un alma excelsa
e invicta (Fortaleza): o en el orden y medida en cuanto
se hace y se dice (Templanza). En esto precisamente
consiste la moderacién y la templanza. Aunque estas
cuatro virtudes estan unidas de forma que una no
puede existir sin la otra, sin embargo, de cada una
surge determinada especie de deberes; por ejemplo,
de la primera que he presentado, en la que ponemos
la sabiduria y la prudencia, procede la investigacion y
el hallazgo de la verdad, que es el cometido propio de
esta virtud. (...)

25

Panecio, de la “Stoa Media”, en cuya doctrina se basa, en buena medida,
el pensamiento filosdfico y ético de Cicerdn, considera que estas cuatro virtudes
“son analogas a cuatro disposiciones tendenciales de la naturaleza humana
(apsormai)” (Martinez Sanchez, 2014: 131, n. 33).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



340 Javier Espino MARTIN

El orden igualmente, la constancia, la moderacion, y las
otras virtudes semejantes son de tal naturaleza que por
ellas se exige una accién externa, no solo la actividad de
la mente. Observando cierta moderacién y cierto orden
en la conducta de la vida, conservaremos la honestidad
y el decoro (Cic. De Off. 1, 5, 15, 16, 17, 1989: 11-12).

Lo honestum como se ve en el texto anterior, implica otra serie de
conceptos propiamente ciceronianos, como el decorum (del verbo
impersonal, decet, lo que conviene, o nociones como la salud (sanitas,
valitudo), la belleza (pulchritudo) o la gracia (venustas); todos ellos son
cualidades que conjugan el cuerpo con un alma virtuosa y honesta
(De Officiis, 111, 5, 23 en Corso de Estrada, 2008b: 162), como se entrevé,
aludiendo a la filosofia platdnica, en las Cuestiones Académicas (Cic.
Acad, 1, 5, 19, 1990: 8). El motivo de la decadencia de la republica para
Ciceron no esta en la estructura de ésta misma, sino en las personas
que constituyen su entramado organizativo y funcional cuya “meta a
la que deberian mirar y orientar estos pilotos de la nave del Estado” es
“aquello que es lo mejor y lo mas deseable para todos los hombres sanos,
honestos y felices: una vida apacible con honor [cum dignitate otium]”.
Los optimates atesoran la dignitas que no deja de estar relacionado con el
honos y lo honestum. El honos como tal y ahi coincide con la timé platonica
y aristotélica se trata de una “gestion histdrico-politica ejemplar en
situaciones concretas” y que, ademas, “se hereda por generaciones, e
incluso legitima el poder y la influencia de los descendientes” (Notari,
2010: 207). La dignitas es un honor continuado, que se refleja en “una
presentacion del servicio publico basado en el interés de la maiestas
imperii-rei publicae, que tiene como precio el trabajo y el peligro” (Notari,
2010: 207). La dignitas que se relaciona con la nobilitas requiere de las
virtutes y sulado practico que son los officia. Todo ese conjunto constituye
lo honestum, que es un concepto abstracto que luego se personaliza a
todo aquel que cumple con esa sucesion de factores que conforman al
buen ciudadano del grupo optimate y que para Cicerén deben preservar
el statu quo del sistema legislativo y politico de la repablica romana. Por
eso, para Cicerdn el gobierno real ha de ser el de los optimates® que se

% Estos optimates se podrian asemejar mucho a los préstatai de la reptblica

platénica en cuanto a su relacién de gobernante y gobernado. Segtn Schofield
(2005: 81), la relacion que establece Cicerdn reforzaria el concepto de los

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 341

definen como “todos los que son criminales ni malvados por naturaleza
ni desenfrenados ni estan acuciados por dificultades domésticas... Los
que, en el gobierno de la Reptiblica, se ponen al servicio de los deseos,
intereses y opiniones de ellos,...”(En defensa de Sestio, 97 en Pina Polo,
2005: 252). Cicerdn, por lo tanto, extiende su concepto de los optimates,
no solo a los dirigentes y magistrados, sino a todos los hombres boni
que en plena “concordia” con la nobilitas,” y los grupos dominantes
“asumieran su programa conservador de defensa a ultranza del sistema
aristocratico tradicional” (Pina Polo, 1999: Pos. 2435 de 3610).% Los
optimates, por lo tanto, son “aquellos que —a diferencia de los populares—
no buscan el aplauso y gusto de la gente, sino tratan de obtener el

“guardianes/optimates” mas alld que la contemplada por Platén y Aristoteles
para los gobernantes, “where the notion of popular sovereignty over a res
which is to be entrusted to the management of others finds no place —although
of course government has to be in the interest of the governed”. De este modo,
si seguimos las tesis Iser, Cicerén como lector de Platon, bajo su horizonte de
expectativas, sacaria mas jugo de su concepto de guardian que el propio Platon.

¥ Recordemos, al respecto, que la nobilitas no era totalmente uniforme vy, si
antes de los primeros afios del siglo II, era “compacta y solidaria” (Romero, 2012:
68), a partir de ese momento, se divide en dos sectores: “oligarquia conservadora”,
que iba a defender “un sentido rural de la vida y las virtudes” y “una rigida
concepcioén de la accién publica” (Romero, 2012: 122; ésta es la que defenderia
Catdn), y la “oligarquia ilustrada” (Romero, 2012: 69), que, aunque mantiene los
valores “virtuosos” de la antigua Roma, esta abierta a un refinamiento cultural
procedente de Grecia y a modos politicos mas modernos. Esta tltima oligarquia
es a la que pertenece el circulo de Escipion, que serd minimamente favorable
a las reformas gracquianas y a la que se adscribira, posteriormente, Cicerdn,
propio de su condicién de homo novus y filésofo formado en Grecia. Romero
(2012: 55-154) ofrece un detallado analisis de estos dos tipos de oligarquia y de
la evolucion de la propia nobilitas durante el periodo republicano romano.

8 Se trata de un “véritable contrat social, ce consensus bonorum d’ ot nait
véritablement le peuple. Si bien, que, d"une part, il ne saurait y avoir d’autres
optimates que les optimi et, d’autre part, en derniere analyse, les aspects
sociologiques et historiques de la pensé cicéronienne (qui ont une grande
importance) viennent rejoindre la réflexion philosophique” (Michel, 1971: 43).
Pero no podemos olvidar que ese consensus no es democratico, sino como afirma
Shonfield siguiendo los textos de Rep. [-42 y Leg. I. 35, es “a shared sense of
justice reflected in the moral life and institutional arrangementes of society”. Se
trata de un sistema legislativo que somete la sociedad a una constitucion basada
en la ley de la naturaleza.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



342 Javier Espino MARTIN

reconocimiento de todos los buenos ciudadanos (optimus quisque).” Es
una “buena casta”, que no tiene problemas materiales y en la que se
pueden agrupar “agricultores, los comerciantes, los esclavos liberados”
que buscan el bien el comtn. Los optimates serian mas que un grupo
politico concreto, una ideologia conservadora (incluso un modus vivendi)
cuyo nucleo estaria constituido por el orden senatorial, cuya influencia
politica irradiaria sobre todos aquellos hombres boni que, gracias a su
estabilidad material y mentalidad moderada, apoyan y asientan esta
manera de concebir la politica y la sociedad sobre el que se erigirian los
cimientos y el éxito de la repuiblica romana. La faccion de los populares,
en cambio, pretendian que la politica se abriera a las clases sociales y
econdmicas “pujantes” y que se realizaran algunos cambios en aspectos
econdmicos, politicos y sociales para que las clases mas desfavorecidas
y empobrecidas no se rebelaran con brutalidad y el estado se acabara
resquebrajando totalmente, es decir pretenden modificar algunos
puntos para mantener y afianzar el statu quo (véase una reflexion mas
completa en Pina Polo, 1994: 76-84).

En la época de profunda crisis del sistema estatal republicano
que le ha tocado vivir, Cicerén no considera que sea la estructura de
la reptblica la que se resquebraja, ya que llevado por su idealismo
platénico, la politica real romana “historiza” la perfeccion de la
republica platonica,” sino que son los hombres (en clara alusién

»  Asi pues la famosa “constitucion mixta”, que el Arpinate desarrolla en

su De Re Publica, inspirada en la anacyclosis, polibiana que interpreta los ciclos
politicos aristotélicos de sucesién de modelos de gobierno por evolucién y
corrupcion (monarquia, oligarquia, tirania, democracia, oclocracia, etc [Cic. Rep.
1,44, 68-45,70]); no deja de ser un gobierno aristocratico “senatorial” al estilo
platénico, aunque tutelado por un especie de primus inter pares. Cicerén que
ve amenazada la republica no defiende una monarquia que paradéjicamente la
salve sino el modelo de un princeps, “qui est «tuteur et modérateur»” d'une patrie
chancelante ou déséquilibrée. En su tratado De Republica puso como ejemplo a
Escipion Emiliano. En este punto, se nota la poderosa influencia platénica que
también reclama la intervencion de un prostatés para salvar la Politeia y que
marcara toda la tradicién platdnica hasta Filon de Alejandria (Michel, 1971: 41).
Segun Arce, debido a la situacion atipica del desorden politico romano, Cicerén
propuso un tipo de férmula politica excepcional y que el régimen de Augusto
“parece el resultado logico, el resumen de una larga tradiciéon”; no obstante,
“no se puede decir, siendo exactos y objetivos, que el gobierno de Augusto o,
mejor, la instauracion del principado sea el resultado de la aplicacion de la teoria

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 343

a los populares) que desempefian los cargos, los que se envilecen y
corrompen. Cicerdn resulta idealista igual que Platon pero enmascarado
en un aparente realismo,* que es el de aspirar al regreso a un pasado
totalmente idealizado en su mente, con aspiraciones de eternidad:*' Por
este motivo, en los tratados Sobre el Orador y Sobre la Constitucion del
Estado, y mas tarde las obras filosoficas escritas durante las dictaduras de
César, Ciceron ofrece todo “un programa de formacion”, * que regenere
la situacion politica de la republica en clara alusion contra los populares.
El programa de formacién ciceroniano resulta una combinacion entre
el aprendizaje retdrico, juridico y filosofico, con el objetivo de que “los
primeros ciudadanos de la ciudad”, reciban “una educacién que retina
la ciencia politica con el valor moral adquirido éste tiltimo con la practica
y el conocimiento de los valores, segtin el ideal platénico corregido
por la experiencia del politico”. Para ello deberan ejercer el “estudio
de la retdrica y el entrenamiento de la palabra y de la jurisprudencia,
elementos tradicionales de la preparacion del ciudadano romano en la

politica de Cicerén” (Arce, 1990: 190). Pero una de las diferencias basicas entre el
princeps ciceroniano y el augusteo es que el primero “no tenia mas privilegio que
el de opinar en primer lugar en las sesiones del Senado” (Touchard, 1994: 75).

% En tanto que “Ciceron remonte de la politique a la philosophie, alors que
Platon descend de la philosophie a la politique” (Boyancé, 1970: 189).

31 Tal y como expresa, entre otras obras, en su De Republica (Cic. De Rep. 1],
39, 66, 2012: 119) o En su De Divinatione (2,2, 1985: 66), asilo expresa al pretender
volver a un pasado idealizado establecido por el “Fatum”.

% Cicerdn establece “la syntheése entre les deux grands courants de
la tradition romaine, entre le stoicisme des Scipions et la nouvelle Académie
de Carnéade. Cette derniere joignait a la pratique du doute un certain gofit
pour l'esprit péripatéticien: c’étaient des maniéres de pratiquer la prudence.
Le premier s’illustrait par la rigueur de sa logique et de son éthique, et ne
reconnaissait d’autre souverain bien que la beauté morale. Ciceron entreprend
de concilier ces deux tendances” (Michel, 1971: 35). Reconcilia el platonismo con
el estoicismo y le inspira un tipo de ensefianza que es el que pretende aplicar
para la formacién de los politicos “virtuosos” y “honestos”. Como afirma Corso
de Estrada, el Arpinate no presenta una filosofia ecléctica, como muchas veces
se le ha atribuido, sino “una recepcién de posturas de escuelas doctrinalmente
convergentes” (2008: 73); de tal forma que en su “cosmologia teoldgica”, “ha
hecho converger, mas alld de sus diferencias doctrinales, dos de las teorias
finalistas de la realidad mas importantes del pensamiento antiguo, el platonismo
y el estoicismo” (2008: 75).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



344 Javier Espino MARTIN

vida publica” que “ofrecerian el medio de actuar sobre las asambleas
gracias a la competencia administrativa y al primado de la palabra”
(Combes, 1977: 256-257). A esta formacion hay que incluir el aprendizaje
filosofico para fortalecer la labor del estadista, ya que “(...) a nuestros
hombres se le habia de explicar filosofia, en beneficio del propio Estado,
estimando que era de gran interés para la honra y alabanza de nuestra
ciudad que unos asuntos tan serios e ilustres tuvieran su lugar también
en la literatura latina” (Cic. N. D., 1, 4, 7, 2008: 76).

De esa renovacion, basada en un plan de formacion retérico-juridica
y ético-filosofica dependera la “supervivencia de las instituciones” y
haran innecesarias las “perniciosas reformas”* que pretenden imponer
los populares y por lo que se producen sediciones y conspiraciones
que atentan el curso adecuado del Estado romano. Con ello, Cicerén
pretende reforzar el conocimiento del aparato legislativo y judicial de la
republica porque el problema de su decadencia es su desconocimiento
y la falta de buenas practicas en el mismo. Precisamente este programa
de formacion ciceroniano se incardinaba en su concepto de humanitas,
que tenia como nucleo el vir bonus romano, preconizado por el
politico romano Catdn, tal y como aclaramos en la nota 27, como ideal
de perfeccién tanto técnica como moral, y el kalon aristotélico, que
“significaba los bienes del orden interior, bienes morales, inicos que
para los estoicos merecian el nombre de bienes: monon t6 kalon agathén”
(Fontan, 2016: 280). Precisamente, estas dos ideas nos llevan, de nuevo,
pero por otra via, al concepto ciceroniano de honestum. La base de la
humanitas formativa del Arpinate es, por lo tanto, la honestidad. La
honestidad, en esta vertiente “pedagogica”’, es “la suma del recto (de

% Ya Cicer6n mostrd su rechazo ante el proyecto de ley de reforma agraria

que propuso Rullo en enero del afio 63, haciendo gala cinicamente de que
estaba “dispuesto a rendir homenaje a los Gracos y no considera, como otros
consules que por principio se oponen a las leyes agrarias”. No obstante, después
de una “atenta” lectura, la rechazo, porque no respondian a los intereses del
pueblo (1978: 125). De hecho una clara muestra del inmovilismo aristocratico
ciceroniano es que el “reparto agrario” que se pretendia con los Graco, los
reconvierte en la “generosidad” (la liberalitas, o pluralizado las caritates), de los
que mas tienen hacia los que menos: “Pues cuando aparece la generosidad libre
de toda irreflexidn es gratisima; (...)” (Cic. Off. I, 2.18.63: 116-117). De este modo,
el establishment de los pudientes queda cubierto y los menos favorecidos no
rechistan ante esa generosidad de los ricos, que Cicerén potencia y estimula
desde sus obras (especialmente, en su De Officiis).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 345

ratio) vivir conforme a la naturaleza” (Martinez Sanchez, 2014: 132)* y
constituye el motor de la humanitas, cuya “realizacion es fruto de un
proceso educativo tedrico-practico que supone la existencia en el sujeto
de determinadas condiciones naturales” (Fontan, 2016: 314); “tenia el
valor de una consigna y de un programa, al mismo tiempo que era una
simbolo de la nueva doctrina”(Fontan, 2016: 290) y que responde a una
realizacion “practico-moral” de las inclinaciones del propio hombre®
dentro de un “orden natural” moral, de caracter universal y sostenido
por la divinidad (Corso de Estrada, 2008b: 79):

Por consiguiente, el hombre se halla dotado por
naturaleza, es decir, por causa de su propia condicion
natural, de las inclinaciones que de suyo lo ordenan a
la realizacion de su humanitas. En este sentido, como
ya indiqué, el cumplimiento de los deberes para con
la patria también obedece al plano del desarrollo de
inclinaciones connaturales, y la ley que regula la vida
practica y que concierne a la res publica no es sino
participacion de la Ley natural comtn, cuya simiente
porta la naturaleza de todos los hombres (Corso de
Estrada, 2008b: 78).%

3 Para mas detalle de la unién entre la virtus, la “ley natural”, y la ratio,

véase el estudio de Martinez Sanchez (2014: 123-138) y de Corso de Estrada
(2008b: 72-95).

% Estas “inclinaciones” se relacionan con las prolepseis estoicas que asume
Cicerény que se pueden considerar como “disposiciones, aptitudes o incoaciones
naturales para alcanzar determinados conocimientos, y no la posesién innata y
consumada de los mismos.” (Corso de Estrada, 2008: 106-107). Con las prolepseis,
el hombre logra conocer el orden moral de la divinidad y de su providencia, tal
y como se sostiene en su De Legibus (Corso de Estrada, 2008: 111).

% Corso de Estrada (2008a: 69-70) define muy bien la relacién entre ley
natural y moral segiin el pensamiento estoico, que Cicerdn asume en su propia
filosofia. La ley natural es vista como “una potencia normativa” que “se revela
ante el hombre como principio de regulaciéon moral, conduciéndolo a develar
—en el desenvolvimiento de sus propias inclinaciones naturales— el contenido
de la virtud”. Todo esto tendria que ver con la teoria de la “oikeiosis” que exige
el “develamiento y desarrollo del orden teleolégico” que el ser humano lleva
“insito” y le conduce a vivir moralmente en conformidad con esa finalidad
natural. En efecto todo ello queda claro en la afirmacién que hace Cicerén

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



346 Javier Espino MARTIN

Por eso, la humanitas “es la meta y el camino del proceso entero”
(Fontan, 2016: 314); en la humanitas se une la gravitas romana y la cultura
refinada helénica, cuyas “artes” ayudaran a desarrollar plenamente la
gravitas y las virtutes que las mueven.” Aunque se puede ver esbozado en
un plan de formacién educativa, Cicerén no concreta, detalladamente,
de qué manera ha de ser. De hecho, donde mas llega a especificarlo,
pero en términos generales, es en su De Re Publica, donde lo distribuye
en tres fases progresivas de: salvajismo, civilizacién y prosperidad (Cic.
Rep. 11, 13, 25-2, 39,66, 2012: 96-119); precisamente, en la tiltima el estado
“experimenta la dicha de la paz duradera, la introducciéon de buenas
leyes, el desarrollo de los sistemas de educacion, la institucionalizacién”
(Martinez Sanchez, 2014: 137).

En definitiva, la idea de fomentar la virtud y honestidad mediante la
educacion y formacién se encuentra plenamente en Cicerdn. No obstante,
se producen dos importantes “vacios” en su horizonte de expectativas: la
exclusividad a quienes dirige su programa de humanitas, solo la nobilitas,
y la indefinicidn tanto del método, como del tipo de programa formativo
que ha tener dicha humanitas. Esos “misunderstandings”, los vendra
a cubrir el pensamiento ilustrado; en concreto, el de Jovellanos. Pero,
antes, se tendra que pasar por un jalén importante que es la concepciéon
del honor nobiliario de Montesquieu que supondra un cierto desvio de
los propdsitos ciceronianos o un intento de rellenar sus huecos de otra
forma alternativa al plan de lo honestidad virtuosa de la humanitas.

Ciceron es, en definitiva, un gran defensor del “establishment
aristocratico” romano; un adalid de la burocracia senatorial y de las
magistraturas tal y como se concebian desde sus propios origenes. El
Arpinate, en ningtin momento, quiso cambiar el statu quo de la Republica
romana, puesto que consideraba que su entramado estructural era
idoneo para alcanzar lo que €l consideraba la mejor forma de gobierno
que ponia en practica las premisas tanto platonicas, como aristotélicas
y que cristalizaba en €l gobierno senatorial de los optimates. De hecho,

refiriéndose a la doctrina platénica: “Mas como bienes del alma, las cualidades
que son idéneas para abrazar la virtud; y éstas eran divididas por ellos en
propias de la naturaleza y de caracter moral” (Cic. Acad. I, 5, 20, 1990: 8).

% “Humanitas es practicamente equivalente a paideia, con los matices
propios de la clementia y la moderada evitacién de toda desmesura” (Fontan,
2015: 317; sobre la relacion de “humanitas”, con “clementia”, véase Fontan,
2015: 292-296).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 347

el Arpinate considera que precisamente lo que ha provocado la crisis de
la republica es el mal uso, o el uso viciado de los cargos politicos que
constituyen el esqueleto politico republicano que se han desviado de la
virtus. Se debe regresar al mos maiorum™® para que se actiie correctamente.
Ciceron es un “reformista” que “reforma”, mirando al pasado, porque
piensa que ningun cambio real va a mejorar un sistema ideal que
simplemente se ha desviado de la virtus por ideas y practicas “viciosas”,
como hacen los populares con sus reformas que, en realidad, pretenden
cambiar y deformar ese pasado idealizado al que hay que regresar.*
Por ello mismo, se debe recuperar mediante un plan de formacién
humanistico la virtus y lo honestum; ideas, que tanto exalta y defiende
en sus obras mas politicas: el De Re Publica; el De legibus y, ante todo,
el De Officiis. Para el rhetor el resquebrajamiento del sistema romano
no venia por causas reales, sino ético-politicas y educativas; el sistema
es formidable, y como homo novus advenedizo que aspira a ocupar
una parte relevante en la nobilitas senatorial, no se puede concebir otro
sistema mejor que el que Roma hereda de las mores antiguas.

Montesquieu y la recuperacion del concepto de “honor”
homérico frente a la “honestidad” senatorial ciceroniana

El pensamiento ciceroniano sentara las bases para una concepciéon
politica que atraviesa toda la Edad Media y el Renacimiento, y llega
hasta la Ilustracion. De este modo, sus ideas seran tomadas en cuenta
por un autor de muy semejantes caracteristicas, como fue Louis de
Secondat, barén de Montesquieu (de nobleza provinciana y, en cierta
medida, un homo novus entre los suyos). El autor del “Espiritu de las
Leyes” tiene en cuenta al Arpinate, al citarlo en toda su obra, de modo
tanto hipertextual como intertextual, en términos de Genette. Ambos se

% Recordemos, sin ir mas lejos, su famosa imprecacion O tempora, 0 mores!,

del primer discurso de las Catilinarias.
% El Arpinate era valedor “a ultranza” de los intereses de una clase, que
tiene como principio “el orden establecido tradicionalmente, sobre la base de un
mos maiorum moldeable segtin las circunstancias” (Pina Polo, 1994: 76). Los boni
y Cicerén mantenian una cerrazén absoluta y el propio Arpinate consideraba
que todo lo que no estuviera “a favor de su modelo de estado, de economia, de
sociedad, etc.” (consensus omnium bonorum) (Pina Polo, 1994: 77), estaba contra
él, como eran los populares, considerados enemigos de la republica e incluso
inmorales y llenos de vicios contra el concordia ordinum de la sociedad romana.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



348 Javier Espino MARTIN

insertan en un “horizontes de expectativas” similar, ya que en cada caso
el sistema nobiliario se ve amenazado por las circunstancias histoéricas
concretas. En el periodo de Montesquieu, la nobleza se encontraba en
peligro, amenazada por el poder absoluto del Rey y por el resquemor
y resentimiento creciente tanto de la floreciente burguesia que la ve
obsoleta e inoperante como del pueblo bajo que siente el recelo propio
de la pobreza y de la inseguridad.

Por ese motivo, Montesquieu reafirma el concepto del honor que
se vuelve marca significativa de la propia nobleza y regresa a la idea
homérica de rasgo identificador de una elite social dominante. Para
reforzar el “honor nobiliario” separa la nocion de virtus con el de
honor, que en los pensadores clasicos estaban conjuntas. De este modo,
la primera la identifica con un régimen democratico que considera el
sistema mas perfecto de todos, pero que por su misma dificultad es muy
complicado de llevar a cabo y rapidamente se hunde por la ambicion y la
demagogia de sus integrantes.”’ Por este motivo, resulta mas realizable
el sistema mondrquico-aristocratico que se basa en un sistema jerarquico
centrado en torno al concepto de honor:*

No, si éste carece de un resorte tiene otro. El honor, es
decir, la preocupacion de cada persona y de cada clase,
ocupa el lugar de la virtud politica de que he hablado y
la sustituye en todo. Es capaz de inspirar las mas bellas
acciones, y puede, unido 4 la fuerza de las leyes, guiar

4 Para Montesquieu, la Reptiblica es un tipo de modelo de gobierno que

pertenece al pasado, puesto que se reduce a un “grupo de hombres virtuosos”
que se reunian a deliberar los negocios del gobierno, “con miras a una correcta
igualdad de riquezas y de valores, combinados con un pequefio territorio”. No
obstante, con el “crecimiento de poblaciones, del comercio y de la diversificacién
de las riquezas”, de las sociedades modernas produce una “fisura”, en las
clases sociales donde es impensable las virtudes de antafio, puesto que de la
“igualdad” de las sociedades clasicas se pasa a una acusada “diferencia”, que
“provoca el surgimiento de la envidia y de la cdlera, superposiciéon de las
pasiones a cualquier tipo de virtud moral que se coloque como la base de la
organizacion politica” (Figueiras, 2009: 323).

# Althusser considera que Montesquieu sustituye la virtud del honor
porque resulta un “atajo pragmatico” de una forma adecuada de gobernar, que
de paso, da sentido a la nobleza aristocratica a la que él mismo Montesquieu
pertenece (Althusser, 1979: 97-98).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 349

al fin del gobierno como la virtud misma (Montesquieu,
1748, (1906): 44).

Mas adelante Montesquieu, afirma:

En los Estados monarquicos y moderados el poder esta
limitado por el resorte de ellos, es decir, por el honor
que reina, como un monarca, sobre el principe y sobre
el pueblo. No se alegaran ante €l las leyes de la religion,
lo que pareceria ridiculo & un cortesano: se alegaran,
si, continuamente las del honor. De aqui resultan
modificaciones necesarias en la obediencia: el honor esta
sujeto naturalmente 4 extravagancias y la obediencia las
seguira todas (Montesquieu, 1748, (1906): 49).

Para Montesquieu, al igual que para Cicerdn, el gobierno del Estado
debia basarse en una aristocracia, tutelada por un Rey que fuera un
primus inter pares, y no como sucedia en la Francia de su tiempo, un
gobernante con poderes absolutos. También el autor francés aboga por
una nobleza que no sélo potencie la virtud politica, sino que se cefiiria
a una ensefnanza de “costumbres y modales” que refuerzan el caracter
“grandioso” y las caracteristicas centrales del honor nobiliario, propio
del sistema monarquico de su época:

En las monarquias no se recibe la principal educacion
en los establecimientos publicos donde se instruye a
la infancia. La educacion, en cierto sentido, comienza
cuando se entra en el mundo. Aqui esta la escuela del
llamado honor, maestro universal que debe guiarnos en
todas partes.

En el mundo es donde se ve y se oye decir siempre tres
cosas: Que ha de haber en las virtudes cierta nobleza; en
las costumbres, cierta franqueza; en los modales, cierta
urbanidad. (...)

El honor tiene, pues, sus reglas supremas, 4 que la

educacion se ve obligada & conformarse (1). La mas
senalada es que nos esta permitido hacer caso de

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



350

Javier Espino MARTIN

nuestros bienes; mas nos esta altamente prohibido
hacerlo de nuestra vida.

Y la tercera, que las cosas prohibidas por el honor lo
son con mas rigor cuando las leyes no concurren a
proscribirlas, y las exigidas por él lo son con mayor
fuerza cuando las leyes no las prescriben (Montesquieu,
1748, (1906): 54).

El honor depende de reglas establecidas y fijas que facilitan
el orden y armonia estatal, son reglas procedentes de los poderes
facticos, y del equilibrio de los poderes intermedios que representa,
especialmente, la clase nobiliaria* (y, que Montesquieu heredd del
parlamentarismo inglés). En tanto que el honor no requiere de una
gran programa formativo, sin embargo la virtus que es propia de las
republicas democraticas debe ensefiarse con rigurosidad para mantener

el equilibrio del gobierno estatal:

En el gobierno republicano es donde se necesita de
todo el poder la educacién. El temor a los gobiernos
despoticos se engendra espontaneamente en las
amenazas y los castigos; el honor de las monarquias
es favorecido por las pasiones, que, a su vez, fomenta;
pero la virtud politica consiste en la abnegacion de si
mismo, cosa siempre muy penosa.

Puede definirse esta virtud como el amor de las leyes y
de la patria, el cual pidiendo que se prefiera de continuo
el interés publico al propio, inspira todas las virtudes
particulares, que no son sino esa preferencia.

“Los poderes intermedios (y concretamente la nobleza, que constituye
para Montesquieu el poder intermedio por antonomasia) son absolutamente
necesarios para el mantenimiento de la monarquia”. Por lo tanto, la nobleza
es imprescindible para gobernar “bajo unas ciertas leyes”, con el fin de que la
monarquia se rija de modo racional, y no bajo la voluntad propia del monarca,

lo que le convertiria en un déspota o tirano (Osorio, 2011: 408).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 351

(...) Todo depende, pues, de que este amor arraigue en
la republica y la educacion debe dirigirse & inculcarlo

(Montesquieu, 1748 (1906): 56-57).

Ademas de separar virtud y honor, Montesquieu abandona el
término honestidad (honnéteté), que lo refiere exclusivamente al ambito
moral-legalista, sobre las leyes de Augusto y de Tiberio, al referirse a
la “deshonestidad de algunas damas romanas” (Montesquieu, 1748,
(1906): 161) y la honestidad sexual.* El honor, (incluso “extravagante”),
manifestado en “obediencia” al poder nobiliario y regio, y en las
“formas” y “costumbres” que lo conducen y asientan, se convierte en
la columna vertebral del sistema politico del autor francés. Asi pues, los
puntos “vacios”, o los “misunderstandings” en la “fusion de horizontes”
entre Cicerén y Montesquieu se centran en el vaciamiento del concepto
de honor, que se queda sin virtud, ni honestidad, con el propdsito de
potenciar una nobleza amenazada.* La “fusiéon de horizontes” que se
establece entre el Arpinate y el aristocrata francés coincide en cuanto a
que ambos consideran imprescindible potenciar la elite nobiliaria para
el mantenimiento del sistema; pero, ambos “horizontes” disienten en
cuanto a que Ciceron considera las virtudes civicas y la honestidad en
el cddigo de honor senatorial, mientras que Montesquieu piensa que
esas virtudes son las que debilitan el honor de la nobleza que produce
su ulterior resquebrajamiento politico. Montesquieu considera que se
debe separar la moral de la politica, la virtud del poder gubernativo
y que éste se supedite exclusivamente a principios y leyes “juridicas”,
y “legislativas”, que tengan como motor un principio alternativo a la
virtus, que es nucleo de moralidad y que el pensador francés lo ve en
el concepto de “honor”, al que considera una “amalgama del interés”
de las sociedades humanas, sobre el que han de formarse reglamentos,
instituciones y “legislaciones coercitivas” que construyan y fortalezcan
la unidad armonica del Estado.

#  “Un usurero, de nombre Papirio, intentd violar la honestidad de un

joven llamado Publico, 4 quien tenia entre cadenas.” Nota (5). “El de Plaucio que
atento 4 la honestidad de Veturio (Valerio Maximo lib. VI, art. IX)” (Montesquieu,
1748, (1906): 298).

#  La sustitucion de la virtus por el honor “al precio de juiciosas medidas
politicas que so6lo pretenden edificar al pueblo para mantenerlo bajo del poder
de sus notables” (Althusser, 1979: 80).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



352 Javier Espino MARTIN

Montesquieu volveria a una concepcion mas homérica del honor,
pero con un enfoque que se mueve entre la aristocracia medieval y las
leyes mecanicistas y cientificistas que se desarrollaron en la segunda
mitad del XVIL.* La concepcién que tiene Montesquieu del honor
como centro de la politica francesa alude mas a un ideal germanico
que grecorromano, puesto que, en tanto que para griegos y romanos el
honor se vio superado por el ideal de la virtud, en cambio en el mundo
germanico, “toda la ética..., gira en torno a la idea “lo honroso” (das
Ehrenhaft) y lo “deshonroso” (das Unehrenhaft) (Medrano, 2002: 35 y ss.).
De hecho, toda la ética medieval y caballeresca se asienta sobre el cddigo
de honor nobiliario germanico que sigue siendo determinante en la
época del propio Montesquieu.* Tanto Rousseau (especialmente, en el
Discurso sobre las ciencias y las artes (1750)) como el Hegel de los primeros
anos (el del Unterredung (1785)) coincidieron que “hay mas puntos en
comun entre los rudos y fieros germanos y la Roma republicana y estoica
que entre ésta y el régimen despdtico e imperial que la derroté” (Rocco
Lozano, 2011: 45). Pero esa Roma “estoica” seria mas bien la Roma que
propugnaba Caton el Censor, defensora de la gravitas y rudeza de los

¥ “El Espiritu de las Leyes tiene el objetivo de conjugar lo tradicional con lo

moderno, derivando en una teoria de transicidon que asienta sus bases, primero,
en la tentativa de construir un modelo ideal normativo, a partir del cual el autor
buscard las fuentes éticas y morales de la politica; y segundo, en el uso recurrente
de los elementos empiricos de la ciencia de su época” (Figueiras, 2009: 322).

% “Pero en paralelo a la ciudad-Estado, se desarrolla otro lugar de
civilidad que va a predominar a partir de principios del s. XVI, a saber, la Corte.
En ella se unen la tradicion cortés provenzal y la del humanismo retdrico. Esta
«curializacién» es marcada por una acentuacion del cardcter aristocratico del
ideal «civil» (un cardcter no ausente de la paideia y de la humanitas antiguas) y
un debilitamiento de su significaciéon propiamente politica. La civilidad tiende
a designar un ideal de vida sobre todo social, y se repliega hacia el ambito de
los modales y de la «conversacién». Ese serd el entorno en el que Montesquieu
desarrolla su concepto del honor nobiliario y lo pone al servicio de la sociedad
francesa del su momento, a través del sistema politico inglés de divisiéon de
poderes que permite a los nobles adquirir mas preponderancia y recuperar
su protagonismo politico arrebatado por el absolutismo del rey y el ascenso
pujante de la burguesia. Precisamente, Spengler considera que la «decadencia
de Occidente» viene motivada, en buena medida, por la pérdida del honor que
se identifica con la «cultura aristocratica» que de ella se nutre” (Medrano, 2002:
21).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 353

antiguos agricultores romanos y no tanto la ciceroniana que pretendia
conjugar esa gravitas con la cultura refinada de la paideia griega.

A esa fiereza de la Roma arcaica y catoniana identificada con Esparta
se refiere Montesquieu cuando elogia la republica: “no hay nada mas
poderoso que una Republica en la que se respetan las leyes, no por
miedo, ni en base a la razon, sino por pasion, como ocurrié en Romay en
Esparta: ya que, para ellos, se unio a la disciplina de un buen gobierno
toda la fuerza que podria tener una facciéon” (Cons. 24, en Rocco Lozano,
2011: 50).

Precisamente ese concepto de “pasion” recuerda a la “fuerza” del
vir que vimos en la caracterizacion inicial de la virtus, casi sinonima de la
idea del thymds homérico. Ese concepto es el que recupera Montesquieu
alejandose del “horizonte de expectativas” de Ciceréon que propone,
en cambio, una “honestidad virtuosa”, fundamentada en los fildsofos
clasicos griegos y helenisticos que confluye en la idea educativa de

humanitas.

El concepto de honor de Jovellanos: a medio camino entre el
“horizonte de expectativas” de Montesquieu y el de Cicerén

Gaspar Melchor de Jovellanos resulta una figura destacada del siglo
XVIII espanol. Se le podria considerar el “Montesquieu espafiol” por su
admiracion al gran politico francés y porque su actividad intelectual en
cuestiones politicas, sociales y educativas se asemejan, con sus mas y sus
menos, al impacto del escritor del Espiritu de las Leyes. Natural de Gijon,
Asturias, toda su vida se centro en la actividad politica y ocup6 diversos
cargos en las monarquias de Carlos III y Carlos IV. Aparte de escribir
infinidad de informes y memorias que analizan la situaciéon cultural,
y politico-econdmica del pais, destaca por sus planes educativos, de
distinta indole, dirigidos a la nobleza, a colegios concretos, a institutos
de ensefianza técnica, o generales. No obstante, al final de su vida y
después de varios exilios, la labor politica de Jovellanos destaca por
su apoyo al constitucionalismo espafiol lo que hace que se volviera el
principal mentor de la Constitucion de Cadiz de 1812, que se convertiria
en la “Carta Magna” del liberalismo tanto hispano como hispano-
americano.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



354 Javier Espino MARTIN

Profundamente intelectual, su pensamiento se basa en la impronta
de autores tanto clasicos como modernos, cientificos como teoldgicos.*
De estos ultimos, destaca la influencia de las lecturas francesas de
Montesquieu (EI Espiritu de las Leyes es “uno de sus libros predilectos”),
Condillac, o el controvertido Rousseau*® pero también las de Locke,
Adam Smith, Hutcheson o Burke.* En cuanto a los clasicos, influyeron
en su mentalidad Séneca, o Tacito, entre otros muchos pero, sera
especialmente Cicerén quien ejercera una especial preponderancia en
su obra y pensamiento, ya que todas sus obras se encuentran en forma
de opera omnia en la biblioteca personal del ministro espafiol,” asi como
resultan especialmente relevantes para el aprendizaje de la lengua latina
y de la ensefianza literaria y filosofica en todos los planes educativos
que el gijonense desarrollé en su papel ministerial, asi como la relevante
alusion al Arpinate en sus diarios personales.”

¥ “Lo que mas le gustaba a Jovellanos era poder juntar las buenas fuentes

histdricas y teoldgicas con las aportaciones de la nueva fisica experimental y las
demas ciencias modernas” (Glendinning, 1994: 49).

% En sus paseos ociosos, Jovellanos aprovecha para leer la “Gramatica de
Condillac”; las Confesiones de “Juan Jacobo”, o “en libro portable de bolsillo”,
“en octavo”, y “entre otros, a Gibbon, Gillies, Smith, (...), Alfieri, Paine y
Condillac” (Sanchez Espinosa, 1994: 48-49).

¥ “A Bernardo del Campo, embajador espafiol en Londres, Jovellanos le
pide libros ingleses: algunos relativamente novedosos, como los tres tomos de la
Riqueza de las naciones de Smith; la Filosofia moral de Adam Ferguson, y obras de
Burke y Hutcheson (...)” (Glendinning, 1994: 49).

% Asi pues, en Las Lecturas de Jovellanos (Lecturas de reconstitucion de su
Biblioteca), en las que Jean Pierre Clément, como editor, recopila todas las obras
que Jovellanos guardaba en su biblioteca personal, afiade la siguiente referencia
bibliografica en el capitulo 2, Extranjero (a. Antigiiedad), del apartado “D. Arte
Oratoria” (Clément, 1980: 47): «275. CICERON (Marcus Tullius Cicero). —Opera
omnia, Madrid, Tmp. Real, 1797, 14 vols., 40.”.

51 Precisamente, una de sus lecturas (Sanchez Espinosa, 1994: 45), al final de
su vida (“con la que “parece implicarse personalmente” y “que lee entre febrero
y abril de 1794”) fue La Historia de la Vida de Marco Tulio Cicerdén, de Conyers
Middleton, en la que, en efecto, su autor defiende el parlamentarismo de Robert
Walpole (primer ministro inglés durante 21 afios, entre 1721 y 1742), con el que
identifica a Cicerén y que anticipa la linea del pensamiento de Edmund Burke
que concibe al imperio britdnico mas que “una nueva Roma de Augusto”, “la
imagen de Cicerén de una “comunidad de bienes para todo el mundo” (Pagden,
2011: 107).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 355

Jovellanos hereda tanto el concepto de “honor” de Montesquieu,
como los conceptos ciceronianos de honestum y virtus. No obstante, el
“horizonte de expectativas” del espafol se diferencia del romano en
cuanto a que incluye elementos propios del francés; y, del francés se
diferencia, en cuanto a que incluye aspectos propios del romano. Y, a
ambos los conjugara con elementos propios de otros autores como el caso
relevante de John Locke y empiristas britanicos. En ese sentido, Jovellanos
va a rellenar puntos “vacios”, modificando y contrariando (antitesis) el
horizonte ideolégico tanto del Arpinate, como de Montesquieu. Y todo
ello en el marco historiografico (y a la vez ideoldgico), de la Espafia de
su tiempo.

Al igual que Ciceron y Montesquieu, Jovellanos considera que
la salvaguarda del Estado reside en la nobleza, que, con un justo y
equilibrado gobierno, lleva la nave del Estado a buen puerto. En ese
aspecto, y por estar enmarcado en un “horizonte de expectativas”
practicamente contemporaneo ideoldgica e historicamente al de
Montesquieu, piensa que precisamente el concepto de “honor” es
fundamental para garantizar ese buen gobierno nobiliario. Pero, a
diferencia del francés, (en parte por el resentimiento propio de la baja
nobleza y, en parte, por la influencia del pensamiento meritocratico
inglés), defiende que los “privilegios” (sinénimo de “honores”), no se
dan de facto, sino que los nobles han de ganarselos, llenandose de virtud
y no por la inercia de la herencia sanguinea, tal y como se refleja en su
Oracién inaugural a la apertura del Real Instituto Asturiano:>

Venid vosotros a recibirlas, generosos descendientes
del gran Pelayo, venid: la patria os convoca a este
Instituto. El pueblo que os mantiene necesita de
vuestra direccién y vuestras luces. Si su desamparo no
os moviere 4 socorrerle, muévaos a lo menos vuestro
interés y el decoro de vuestra clase. Ya no sois, como
en otro tiempo, los tnicos apoyos de la seguridad
nacional, ni los defensores de sus derechos, ni los
intérpretes de su voluntad. Vuestros blasones, vuestros

52 SGarrailh (1992: 520-526) indica mds obras (Discurso sobre el establecimiento
de un montepio; Sdtira a Arnesto; y el Informe sobre la Ley agraria) de Jovellanos
donde hace hincapié en el concepto “meritocratico” de lo que deberia ser la
nobleza en si misma.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



356

Javier Espino MARTIN

privilegios ya no se libran sobre tan firmes titulos; solo
el verdadero patriotismo, solo la virtud, una virtud
ilustrada y benéfica, pueden justificarlos y conservarlos.
Venid, instruid al pueblo, socorredle y recompensad
con vuestras luces y consejos el continuo sudor que
derrama sobre vuestras tierras: este sudor inocente y
precioso, a quien debéis vuestro esplendor y vuestra
misma existencia (Jovellanos, 1794, (1839): 194).

De este modo, Jovellanos restablece el sentido “virtuoso” ciceroniano
de los optimates que en Montesquieu se habia perdido. En su “Memoria
en defensa de la Junta Cental” (1810), el gijonense cita intertextualmente
a Ciceron, y rememora su critica en el De Legibus a los “tribunos de
Roma”, llenos de vicios e intrigantes, y acaba reforzando las ideas de las
virtudes y la honestidad, propia de un gobierno que vela por el Estado:

7.Quid enim est tam desperatum collegium, in quo nemo, e decem, sana

mente sit? (Cic. De Leg. Lib. 111, 10, 24).

(7) decia Cicerdn, defendiendo la institucion de los
tribunos en Roma; de un cuerpo al cual se entraba
fuerza de intrigas, sobornos y bajas adulaciones; de un
cuerpo, cuyos individuos se distinguian a competencia,
turbando el alto gobierno y persiguiendo a sus primeros
y mas dignos magistrados; de un cuerpo que so color
de favorecer al pueblo, tantas veces habia turbado
la republica, tantas protegido a los conspiradores,
tantas puesto en peligro su seguridad, y que entonces
mismo eran los primeros fautores de sus tiranos. (...)
Porque, ;a quien podria persuadirse que hombre tan
altamente calificado para la opinién ptblica cayesen
todos de repente en tanta vileza y corrupcién como
sus calumniadores suponian? ;Cabia esto siquiera en
el corazén humano? No por cierto. Capaz del bien y el
mal, asi como no se levanta de un vuelo hasta la cima de
la heroica virtud, tampoco se despefia de un golpe en la
sima de la iniquidad. Maximas de prudencia y justicia,
de moderacion y honestidad, bebidas en la primera
educacion; ejemplos de fortaleza, de beneficiencia y
patriotismo presentados en la juventud, y admirados
y fielmente seguidos, forman los habitos virtuosos

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 357

que le perfeccionan y elevan por grados a la primera.
Ignorancia y abandono en la primera edad, malos
ejemplos aplaudidos ¢ defectos tolerados, y pasiones
mal reprimidas en la adolescencia, forman los habitos
perversos, que le corrompen y abaten hasta la segunda.
Cabe sin duda en la flaqueza humana que un hombre
antes inocente, agitado por el furor de una pasion
fogosa y exaltada, se arroje sin reflexién a cometer
alguna accion temeraria y violenta; pero ;cabra en este
hombre un atroz designio, que no pueda concebirse
sino por la mas negra iniquidad, ordenarse sino
con la mas fria y profunda meditacion, ni ejecutarse
sino por medios viles, oficios tenebrosos, arterias y
astucias pérfidamente maqinadas? Y lo que no cabe
en un hombre solo, ;cabria en mas de treinta de tan
distinguido caracter y de probidad tan generalmente
conocida? Creer pues que todos, sin excepcién alguna,
desmintiesen de repente esta probidad, y haciéndose
insensibles al freno del honor y sordos a la voz de la
conciencia, y olvidados de lo que debian a su Dios, &
su rey, a su patria y a4 si mismos, se hiciesen de repente
traidores, seria creer un fendmeno, tan raro en el orden
moral como el retroceso de los planetas en el orden
fisico (Jovellanos, 1810, (1963): 529-530).

Jovellanos recupera el término que en Montesquieu se perdié de
“honestidad”, pero lo sitia como una virtud mas de entre las platénicas
de “prudencia”, “justicia” y “moderacion”, y no como una recopilacion
de virtudes, tal y como pensaba el Arpinate. El ministro asturiano aprecia
que el desvio de la honestidad cae facilmente en el dissensus (Lévy, 1995:
123). El Ministro gijonense ya da la respuesta de que esa caida en el
dissensus (“furor” u “oficios tenebrosos”)* se debe primordialmente a la
“ignorancia” educativa en los nifios y adolescentes, que se convertird en
el vector de su filosofia politica. Por eso mismo, Jovellanos se diferencia
de Montesquieu, puesto que no se fia de la nobleza que dirige el pais,
y va mas alla de escribir tratados oratorios, filosoficos o politicos donde

% En el primer caso, Jovellanos alude al furor de Catilina en palabras de

Cicerdn, y en el segundo caso a un “anti-officiis” anti-ciceroniano.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



358 Javier Espino MARTIN

se expusiera la necesidad de que los nobles se formen en retdrica,
jurisprudencia y ética politica, como hizo Cicerén; siguiendo a John
Locke, escribe todo un Plan de educacién de la nobleza (1798, (1956)), que
contempla no solo una preparaciéon técnica o cultural, sino también
ética y académica de la moral nobiliaria cristiana, con la idea de que
salgan formados y bien preparados para un gobierno justo y equitativo
que busque el “Bien comdn” y no el bien particular de su clase. De este
modo, a diferencia tanto de Cicerén como de Montesquieu, introduce
el concepto “moderno” de educacion no por via politica o tratadistica™
sino a través de una praxis de estudios sistematico y reglamentado.*®
Para ello, Jovellanos apelaria a otra de sus principales influencias
que fue la del empirismo inglés. Al igual que John Locke que escribié su
Some thoughts concerning on education (J. Churchill, Londres, 1693), con el
propdsito de adoctrinar a la nobleza tanto académica, como éticamente,
Jovellanos seguird su mismo camino de pragmatismo politico y
desarrollara un plan de estudios nobiliario. De alguna forma, el ministro
carlotercerista pretende transformar la educacién “continental” del
cortesano espafol en una “educacion nobiliario-burguesa” que responde
a la “vision inglesa del caballero”, el cual, siguiendo el concepto de
Governour, de Elyot, “no es el parasito brillante o gracioso de la corte,
sino un caballero que protege la vida y la libertad inglesas y se ocupa
de y conduce los asuntos de la nacién”(Fernandez Enguita, 2012: 15).%
El “horizonte de expectativas” de Jovellanos se entremezcla con
el de Locke y se diferencia del de Cicerén y Montesquieu, al defender
una concepcion educativa utilitarista, al servicio de la nacién, y de la

*  La forma de transmitir o de concienciar a sus colegas politicos en la

virtud era por via escrita a través de sus libros, o por via oratoria en los discursos
del Senado.

> Precisamente, Cicerén parte de la reflexion deductiva y nunca del
utilitarismo, que Jovellanos pone en practica influido por el empirismo lockeano
inglés: “Ciceron rejette toute doctrine qui ferait proceder de la praxis ou de
l'utilitarisme les valeurs de 'action. Cela se manifeste dans son comportament
politique comme dans sa réflexion théorique” (Michel, 1971: 43). De hecho, el
rhetor romano escribe el De Officiis para demostrar que lo ttil no puede superar
el bien moral. La honestidad esta por encima de la utilidad (Michel, 1971: 47).

% En la “Dedicatoria del autor a Eduard Clarke de Chipley, Esq.” John
Locke muestra la importancia de una educaciéon “ética” y “virtuosa” para
formar una clase social, la nobiliario-burguesa “la del caballero”, en beneficio de
la “prosperidad” y “bienestar social”(Locke, 1692, (2012): 26-27).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 359

propiedad privada, que, a la postre, se encuentre basada en la cultura
del esfuerzo y del trabajo.”” No obstante, esta idea del esfuerzo y del
trabajo como principio social lo podemos rastrear en la concepcién
ciceroniana del labor como “pegamento social” de la virtus individual
y de la fides social (Fernandez Enguita, 2012: 11).*® Jovellanos mantiene
esos principios basicos que, aunque hunden sus raices en el pensamiento
ético y politico de Cicerdn, se ven configurados segun el utilitarismo
anglosajon del siglo XVII, que el gijonense transplanta, al “modo
hispanico”, ya a finales del XVIIL. Asi pues, Jovellanos avanza hacia
un pensamiento mas pragmatico y “moderno”, al considerar que el
“honor” se debe ensefar y aprender. Aun basandose en Montesquieu,
el ministro asturiano amplia el concepto de honor, puesto que ha de
volverse un instrumento diddctico de progreso activo de la nobleza, que
se debe emplear para un buen gobierno y legislacion del pais, y que ha de
sustituir a un concepto de honor anquilosado y pasivo fundamentado en
los “blasones nobiliarios”, obtenidos por las gestas de sus antepasados.

Jovellanos recupera el sentido del honestum ciceroniano y sobre este
concepto se centra especialmente su modelo educativo politico y ético.
La importancia que el ministro asturiano concede al orador romano es
sustancial y aparte del plano pedagdgico presenta un fuerte caracter
ético-civico, basado en la relacién “entre instruccién y virtud” (Galino,
1999: 812). En el Capitulo XIV “Educacion Literaria”, de su Plan para la
educacion de la nobleza, se afirma lo siguiente:

Ningtin curso de Moral de los que han llegado a nuestra
noticia esta escrito con estas circunstancias; y asi debe

% De hecho cuando se cambie el concepto de virtus por el de proprietas,

se pasara definitamente de una mentalidad ética cldsica a una capitalista, tal
y como se empieza a entrever entre los ilustrados (Locke, Smith o el propio
Jovellanos) al ligar ética y moral, con economia. Esta nocion del trabajo (o de la
propietas) es la puramente capitalista que Locke refleja, de modo mas claro, en
su Segundo tratado sobre el gobierno civil [V, 40], donde indica que “el trabajo es la
fuente de todo valor” y que “la propiedad privada” se mide “en base al trabajo”
(V, 35 et passim). Se vuelve, por lo tanto, una “apologia abierta del capital como
la institucién mas natural del mundo” (V, 46 y 47) (Locke, 1692, (2012): 26-27).

% Las virtutes serfan de caracter espiritual y la segunda, material, “pero
ambas constituyen el «pegamento social», el medio por el que nos unimos
socialmente entre nosotros mismos y con las «cosas» (res) (Espino Martin, 2016:
73).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



360 Javier Espino MARTIN

ser indispensable formarle, o por mejor decir, reunir en
un cuerpo de doctrinas los excelentes avisos de cada
uno de estos puntos, que en los filosofos antiguos y
particularmente en los Oficios, y otras obras de Cicerén
y en los modernos, como la Introduccion a la sabiduria
de Luis Vives y en el Mably, muy particularmente, se
hallan esparcidas. Pero sin gran aparato de citas, con
mucha claridad, y acomodado no solo al alcance de los
nifos, sino a que puedan retener la substancia de unos
tratados que no se les puede materialmente hacer que
tomen de memoria (Jovellanos, 1798 (ed. 1956): 317-
318).

De este modo, para Jovellanos, ética y moral han de ensefarse
obligatoriamente, hasta el punto de que llega a organizar y presentar
una asignatura de “Etica” en su Tratado Tedrico-prictico de la ensefianza,
que gravitard en torno a las directrices ciceronianas, centradas en obras
como el De Officiis o el De finibus bonorum et malorum. Por eso, del mismo
modo que Jovellanos propone una asignatura de ética, porque la virtudes
y el amor publico que emanan de ella se “han olvidado” (Jovellanos 1801
(1963): 251) y con ello, la integracion del ciudadano en el Estado, Ciceréon
se convierte en la figura sefiera para ese problema, porque precisamente
hizo lo mismo con su De Officiis, cuando los senadores y militares “se
olvidaron” de los principios éticos y el amor al Estado romano en el
periodo final de la reptblica. De este modo, Jovellanos comienza

diciendo acerca de la asignatura de ética lo siguiente:

Y hé aqui el altimo punto a que hemos procurado
conducir el estudio de la ideologia.” Si solo tratasemos
de instruir & los jovenes en el buen uso de su razén, nos
hubiéramos contentado con darles algunos principios
de ldgica: pero era necesario que preparasemos sus
animos para las importantes verdades de la moral, sin
cuyo conocimiento no podra decirse buena ni completa

% El “estudio de la ideologia” estd relacionado con la asignatura de
“Légica” que se desarrolld y se implementé con la influencia del método
cartesiano a lo largo de todo el siglo XVIII a través de los “philosophes
ideologues” enciclopedistas franceses de la segunda mitad del siglo XVIII, como
Condillac, Du Marsais, etc.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 361

su educacion. Importa mucho dirigirlos en el uso de
sus ideas, pero mucho mas en el de sus sentimientos
y afecciones; porque si, como decia Cicerén, toda
virtud consiste en accién, no bastara que conozcamos
la norma que debe regular nuestra conducta, si no se
dispone nuestra voluntad para que se conforme a ella 'y
conozca y sienta que en esta conformidad esta su dicha.
Tal es el objeto de la ética o ciencia de las costumbres

(Jovellanos, 1801, (1963): 251).

El “intertexto” que se aprecia en la citacion directa de Cicerén
manifiesta que el principal objetivo de la asignatura de la ética es
precisamente la misma que la que establece el Arpinate en sus escritos:
fomentar la virtud civica en aras al fortalecimiento de la repuiblica. De
este modo, Jovellanos vuelve el “honor” “virtuoso”, y si Montesquieu ya
decia que esa misma virtus es imprescindible que se aprenda a través de
una ensefianza politica y ética especifica, Jovellanos somete a los nobles
a ese aprendizaje para que su honor se transforme en la “honestidad”
ciceroniana y no se quede en una mera figura decorativa dentro de
un pragmatismo politico puramente formal, que es lo que el autor del
Espiritu de las Leyes concibe. Por eso, siguiendo el ejemplo de Locke, para
conseguirlo, es imprescindible todo un sistema de formacién académica
y moral, que no so6lo no se ha de restringir a la clase nobiliaria, sino
que también se extiende a todo el resto de la poblacién, en un afan
de lograr la “prosperidad” y “felicidad” de la nacion. En ese aspecto,
Jovellanos sigue tanto la mentalidad enciclopedista francesa como el
humanismo cristiano espanol y considera que la educacion es la tinica
y mejor manera de potenciar la virtus y la honestidad éticas tanto en
los circulos nobiliarios como en el pueblo, de modo que uno y otro se
retroalimentaran mediante éstas. De este modo, se logra evitar la crisis
financiera y el exceso de la ambicion, que fueron los principales motivos
por los que se deteriord la repuiblica romana, y contra los que combatié
Ciceron a través de sus citados tratados del De Republica, De Legibus, o
De Officiis, entre otros.

Con la educacion, se conseguira:

Ofrecer a todos los individuos de la especie humana
los medios de proveer a sus necesidades de asegurar
su bienestar, de conocer y ejercer sus derechos, de

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



362 Javier Espino MARTIN

comprender y cumplir sus deberes; asegurar a cada uno
la facilidad de perfeccionar su industria, de capacitarse
para las funciones sociales, a las que ha de ser llamado;
desarrollar toda la extension de las aptitudes que ha
recibido delanaturaleza y establecer de este modo entre
los ciudadanos una igualdad de hecho y de realidad ala
igualdad politica reconocida por la ley (Condorcet, 1792
en Negrin Fajardo, 2012: 38).

La educacion lograra restablecer eficazmente la virtus y asentarla
mediante su aplicaciéon a toda la poblacion. En efecto, aparte de la
formacion educativa que debe recibir la clase noble, Jovellanos, siguiendo
a Condorcet,” se desmarca de Ciceron cuando amplia la virtud al
colectivo ciudadano mas alla del nobiliario, con lo que “democratiza” la
virtud y la transforma en un sentimiento que ha de ser ejercido por todo
ciudadano que ame a su patria; por consiguiente, la poblacién también
necesitara de una buena educacién tanto tedrica como moral:*

Pero vendra un tiempo en que el nombre de la felicidad,
tan repetido en nuestros dias, sefiale una idea menos
equivoca, mas agradable, y mas digna de los deseos
del patriotismo. Cuando el estudio de la moral,
casi desconocido y olvidado entre nosotros, sea,
por decirlo asi, el estudio del ciudadano; cuando la

8 Jovellanos tiene muy presente a Condorcet, tal y como refleja en sus

Diarios (Negrin Fajardo, 2012: 39). Los diarios de Jovellanos son muy interesantes
y esclarecedores para conocer bien las lecturas y reflexiones sobre éstas del
gijonense (una buena antologia es la de la colecciéon de “Grandes Pensadores
Espafioles”, 2011).

1 Aunque Jovellanos propugna la educacién para todos no debemos
llevarnos a engafio que dicha educacién sera distinta dependiendo de la
jerarquia social a la que se destine; de este modo, él mismo plante6 materias e
ideas educativas segtin las dirigia a la nobleza (un claro ejemplo es su Plan de
educacion de la nobleza) o al pueblo (al que, en varios de sus escritos educativos
y pedagdgicos, destina una serie de materias de oficios y plantea que se evite
la ensefnanza de lenguas clasicas como el latin o el griego por lo innecesario en
el desarrollo posterior de sus trabajos manuales). No obstante, al final de su
vida, con su Tratado tedrico-prdctico de la ensefianza, el ministro ilustrado sugiere,
de algiin modo, una ensefianza generalista homogénea para todas las clases
sociales, con lo que ya va anticipando las ideas liberales del XIX.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 363

educacion mejorada en todos los 6rdenes del Estado,
fije y difunda en ellos su saludables maximas [...]
(Jovellanos 1785 (ed.1963), 100-101).

Precisamente ese estudio de la moral le lleva a considerar que todo
ciudadano pueda recibir el concepto de honor, a pesar de que a menudo
se “esconda a la muchedumbre”.®* Por lo tanto, el principal objetivo
de Jovellanos es que una adecuada instruccion perfeccione la razon, el
corazon y la voluntad (Galino, 1999: 7). La ensefianza ha de concebirse
como un todo que se dirija tanto a la utilidad como al sentimiento,*
de modo que se encuentren intimamente relacionadas y la una no se
pueda concebir sin la otra; es mas, se refuercen mutuamente: “entre la
instruccion que abre las llaves de las ciencias y las artes, y el objetivo
de la educacion que ha de hacer a los ciudadanos utiles y buenos, debe
hallarse un saber dirigido a formar en la virtud” (Galino, 1999: 7). Por lo
tanto, el ministro asturiano defiende un tipo de ensefianza que combina
tanto el utilitarismo de las “ciencias utiles” que busca la abundancia
y el desarrollo economico de todos los ciudadanos que constituyen
nacién,® como la calidad ética de sus ciudadanos, en un afan de que el

92 Como Jovellanos afirma en El Delincuente Honrado: “Otra vez hemos

tocado este punto, y yo creia haberos convencido. Bien sé que el verdadero
honor es el que resulta del ejercicio de la virtud, y del cumplimiento de los
propios deberes. El hombre justo debe sacrificar 4 su conservacién todas las
preocupaciones vulgares; pero por desgracia la solidez de esta maxima se
esconde 4 la muchedumbre. (Jovellanos, 1773, (1838): 448). La cuestion de qué
sectores de la poblacion poseen honor y cudles no viene desde el propio periodo
barroco como plantea Lope de Vega en su Fuenteovejuna que atribuye honor al
campesino rico.

% Ya vimos lo que afirmaba el propio Cicerén, en su De Officiis, (3,3,11:
230-231).

6 Jovellanos propugna la tendencia “utilitarista” que procede del
empirismo inglés de Adam Smith, para el que “la economia publica” persigue
dos propdsitos: “en primer lugar, conseguir un ingreso o subsistencia
abundante para el pueblo, o mds precisamente el pueblo pueda conseguir
ese ingreso o subsistencia por si mismo; y en segundo lugar, proporcionar al
estado o comunidad un ingreso suficiente para pagar los servicios publicos”
(Adam Smith, 2011: 685, en Abellan, 2012: 209, n. 17). De este modo, en su
Noticia del Instituto Asturiano (1794), el gijonense afirma que se debe “promover
los conocimientos utiles para perfeccionar las artes lucrativas poner las bases
del desarrollo econdmico para aumentar la poblacién y la abundancia y para

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



364 Javier Espino MARTIN

desarrollo sea tanto cuantitativo como cualitativo. De este modo, a la
profundizacion ética se afiade la econdmica que acabara por apuntalar
la ética. Jovellanos reconduce los misunderstandings de Ciceréon y de
Montesquieu, con una visidon mas distributiva de la sociedad que
entremezcla el humanitarismo cristiano con los derechos humanos de
los revolucionarios franceses. Al igual que Ciceron considera que la
virtud procede por ley natural, y aunque el orador romano “purgo, por
decirlo asi, laidea de virtud” de la “dureza” de los filosofos estoicos y de
la “incertidumbre” de los filésofos materialistas, éste no supo “dirigir”
la ética “a su verdadero término, el cual solo se puede hallar en el Ser
Supremo” (Jovellanos, 1801 (1963): 233). El ministro ilustrado espatiol
“defiende que en la ensefianza de las materias morales la primera fuente
es la razon, ya que el ser supremo grabo en ella todos los preceptos
morales que debe observar el hombre, y que tal situacién no contradice
en nada la religion revelada sino que, al contrario, esta luz racional fue
perfeccionada por la venida de Cristo que, en su vida y en su evangelio,
nos deja la primera y fundamental norma de conducta cristiana,
perfectamente coherente con lo que nos dicta la razon y que, por tanto,
las principales fuentes de la buena moral son la ética racional y la Biblia”
(Flecha, 1989: 73).% Precisamente esa moral cristiana, reconducida a
través del empirismo inglés y el legalismo “revolucionario” francés
es la que lleva a Jovellanos a que también transforme la “liberalidad”
ciceroniana que se basaba en la simple generosidad de los ricos hacia
los pobres, en la necesidad de dar a los pobres un sueldo digno por su
trabajo realizado y hacerlo sistematico y legal.

la seguridad del Estado y la dicha de sus miembros” (Negrin Fajardo, 2012:
44). Pero, Jovellanos no so6lo se queda con el lado “utilitarista” de la influencia
europea, sino también “senso-empirista”, al seguir autores como Hutcheson
o Condillac, en que la ética, ademds de apelar a la razén, “toca” también el
“corazén”, de modo que la “utilidad practica” se supedita al “sentimiento” y a
la propia razén (Fernandez, 1991: 258).

% En efecto, Jovellanos considera que se puede llegar a ser virtuoso y
feliz, a través de la fe y no exclusivamente de la razon. Por eso, piensa que los
antiguos cldsicos, como Platén o Cicerén se quedaban en una moral “ruda” que
requeria de la “plenificacion” (Ferndndez, 1991: 291) que daba la ética cristiana;
no obstante, no niega que la moral natural también sirva y pueda ser una buena
base para acercarse a la virtud (Ferndndez (1991: 283-30) explica muy bien las
formas en que Jovellanos concibe la consecuciéon de la virtud y la felicidad, a
través de la ética).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 365

En definitiva, Jovellanos consideraba que la educacién era el
principio fundamental para cambiar la sociedad espafola, por varios
factores:® 1) un factor institucional, de remodelar las escuelas y las
universidades mediante la fundacién de centros con planes de estudios
y asignaturas que se adaptaran a los nuevos tiempos y a las innovaciones
técnicas; 2) un factor social, de mejora de calidad de vida a través de
la instruccion de las clases mas pobres y desfavorecidas; 3) un factor
ideoldgico, de introducir una mentalidad meritocratica y utilitarista
frente a los privilegios y a la indolencia nobiliaria y eclesiastica; 4) un
factor moral, de regeneracion ética de la nacion y fomento de valores
patrios y de ciudadania entre los espanoles.®”

Todos estos factores se asientan sobre un habil eclecticismo entre
las corrientes ilustradas de Hume, Locke, Hutcheson y Condillac,®® el
estoicismo clasico y el pensamiento ciceroniano (Flecha, 1990: 74). Con
ellos, Jovellanos utiliza la “educacién de la virtud” a nobles y al pueblo
para rellenar el “vacio” tanto del “horizonte de expectativas” de Ciceron,
como el de Montesquieu.

Conclusiones

Tanto Cicerén, como Jovellanos, como Montesquieu son homines
novi que pretenden reforzar, de alguna forma, el estamento nobiliario
al que pertenecen o quieren pertenecer. Los tres escritores son de una
baja nobleza provinciana que desea mejorar la alta nobleza. Cada uno
lo hace por medios distintos que se asientan en el anterior. Asi pues,
la columna vertebral de esa regeneracion politica se establece a través
del concepto de honor, honestidad y virtud que, segtin el enfoque de
cada uno, va variando y modificandose en su contexto historiografico.
En este sentido, y volviendo a las teorias de la estética de la recepcion, el
“horizonte de expectativas”, de Jovellanos, aunque se distingue del de
Ciceron, se acerca mas al del Arpinate que al del propio Montesquieu.
La “fusion de horizontes” se produce con mayor efecto con el romano
que con el francés. Jovellanos rellenaria “vacios” que se plantearon en

%  Para conocer mas del desarrollo de las innovaciones pedagogicas de

Jovellanos, véase Negrin, 2013: 61-74.

¢ Hay un cierto intelectualismo moral socrético en la idea de que el mal
moral se basa en la ignorancia y la falta de educacion.

6 Sobrelos autores contemporaneos a Jovellanos que siguen el pensamiento
ilustrado véanse los citados por Rodriguez Neira (1999: 2).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



366 Javier Espino MARTIN

el “horizonte de expectativas”, tanto de Cicerén como de Montesquieu
y que se basaba en un exceso de confianza en una clase profundamente
corrompida, como era la nobilitas, que por mucho que se le recordara
que debia ser honesta o que podian llevar esa misma honestidad en
la sangre, no se iba a conseguir que salieran de su envilecimiento y
egoismo progresivo.

El “horizonte de expectativas” de Montesquieu se encuentra muy
marcado por su propio “horizonte ideologico” y por la amenaza politica
y el desgaste de la nobleza. Separa radicalmente el honor de la virtud
en un afan de regresar a un concepto de timé homérica pero aplicado a
un entorno de “Realpolitik”, con toda su etiqueta y protocolo, aunque
con la idea de que supere el mero entorno escénico versallesco al que
la nobleza francesa estaba sometida. Por eso el honor sustituye a la
honestidad y a la virtud republicana y se convierte en el motor y nticleo
del sistema politico-legislativo del escritor francés.

Cicerén consideraba que se debia potenciar la “virtud” y la
“honestidad” en los optimates y la nobilitas pero, aunque plantea una
formacion educativa en la idea de humanitas, no establecia ni un método
ni un sistema para llevarla a cabo. Montesquieu consideraba que se
debia volver a la pureza y esencia que define ideoldégicamente a los
optimates y se debia reinstaurar el honor como un principio sanguineo
heredado de los excelsos antepasados que combatieron valientemente.
En el “horizonte de expectativas” de Cicerdn, se produce un “vacio”,
ya que falta la manera de alcanzar ese “potenciamiento” de la virtud y
honestidad senatorial; Montesquieu soluciona el “vacio”, “vaciando”,
el honor de esa virtud y honestidad y volviéndolo un “decoro” politico.
Jovellanos “fusiona” ambos conceptos y sobre la base del honor
nobiliario considera que hay que “inyectarle” virtud y honestidad a
través de un plan de formacion educativo real. El ministro asturiano
es consciente del vacio de Montesquieu que no se sostiene si dejamos
el honor aislado sin virtud, pero también es consciente del “vacio” de
Ciceron, si no sabemos como proporcionar al honor de Montesquieu
esas virtudes que hagan a los nobles buenos ciudadanos. Por eso mismo,
endereza los “misunderstandings” de ambos pensadores con planes
educativos que seguirian el ejemplo empirista inglés, de John Locke o
el marco legislativo de los revolucionarios franceses, todo ello insuflado
de un profundo espiritu humanista cristiano. Jovellanos no llega a ser

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 367

tan original como pensadores ilustrados franceses o ingleses, mas bien
es una mente sintética que los analiza y sistematiza con una fuente muy
clara en el pensamiento clasico platénico-ciceroniano. Para Jovellanos los
autores grecolatinos siguen latiendo en la modernidad, hasta el punto
de alentarla y potenciarla, sin que ésta nunca alcance la fuerza como
para anular y anegar el pensamiento clasico. De este modo, su tercera
via se queda a medio camino entre el pensamiento clasico y religioso
catdlico (de fuerte raigambre en el tomismo); las ideas capitalistas de
empiristas ingleses (John Locke, David Hume, Adam Smith), basadas en
el pragmatismo politico y econdmico; y el senso-empirismo (Condillac)
y la ideologia revolucionaria (Condorcet) francesas, que coadyuvan en
una legislacion educativa e igualdad social.

Tanto Montesquieu como Jovellanos superan la “idealizacién”
del pasado y se dirigen a un nuevo paradigma de ruptura con la
majestuosidad e intemporalidad perfecta de los maiores y de los anciens,
miran hacia delante y su proyecto busca mejorar la realidad existente con
instrumentos pragmaticos y reales, y no con un futil deseo de regresar
a un supuesto pasado idealizado; pero, para ello, ambos utilizan a los
propios autores clasicos que en una lectura diferente a la convencional
dara pie a las directrices de la mentalidad moderna.

Bibliografia

Abellan, J. (2012). Politica. Conceptos politicos fundamentales. Madrid:
Alianza Editorial.

Althusser, L. (1979). Montesquieu. La politica y la historia. Barcelona: Ariel.

Arce Garcia, V. (2005). Jovellanos: el hombre y el pedagogo. En Pulso,
28, 39-154.

Arce, J. (1990). Capitulo II. Roma. En Vallespin, F. (ed.) Historia de la
politica. Tomo 1. (167-190). Madrid: Alianza.

Aquino, Tomas de (1967). Suma contra los gentiles. Fr. L. Robles Carcedo
O.P. & Fr. A.Rodolfo Sierra. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

Aristoteles (2005). Etica a Nicomaco. Calvo Martinez, J. (trad.) Madrid:
Alianza.

Bajtin, M. (1999). El problema del texto la lingiiistica, la filologia y otras
ciencias humanas. Ensayo del analisis filosofico. En Estética de la
creacion verbal. Bubnova, T. (trad.) Ciudad de México: Siglo XXI.

Boyancé, P. (1970). Les problémes du De republica de Cicéron. En Etudes
sur ["humanisme cicéronien. (180-196). Bruselas.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



368 Javier Espino MARTIN

Castellanos, J. (1980). Nota sobre el pensamiento educativo de Jovellanos.
En Chronica Nova, 11, 39-56.

Ciceron (2012). La Republica & Las Leyes. Nufiez Gonzélez, J. (trad.)
Madrid: Akal Clasica.

(2008). Sobre la naturaleza de los dioses. Escobar, A. (trad.) Madrid:
Gredos.

(1990). Cuestiones Académicas. Pimentel Alvarez, J. (trad.) México:
Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana,
UNAM.

(1989). Sobre los deberes. Guillén Cabanero, J. (trad.) Madrid:
Tecnos.

(1985). La Adivinacién. Navarro y Calvo, F. (trad.) Barcelona:
Orbis.

Clément, J. (1980). Las Lecturas de Jovellanos (Lecturas de reconstitucion de
su Biblioteca). Oviedo: Imprenta La Cruz.

Combes, R. (1977). La repiiblica en Roma. Madrid: Edaf.

Corso de Estrada, L. (2008a). Ley natural y conservatio sui. Tradiciones
helenisticas en la Summa de Bono de Felipe el Canciller. En Corso
de Estrada, L., Soto-Bruna, M. ]J. e Idoya Zorroza, M. Concepciones de
la Ley natural. Medioevo latino y escoldstica espafiola e iberoamericana.
(65-74). Pamplona: EUNSA.

(2008b). Naturaleza y vida moral. Marco Tulio Cicerén y Tomds de
Aquino. Pamplona: Eunsa.

Eagleton, T. (1998). Una introduccion a la teoria literaria. Calderdn, J. (trad.)
Ciudad de México: Fondo de Cultura Econdmica.

Espino Martin, J. (2016). El concepto ciceroniano de ingenium. En
Estudios 118, Vol. 14, 67-86.

Fernandez Fernandez, J. (1991). Jovellanos: antropologia, sociedad y teoria de
la sociedad. Madrid: Universidad Pontificia de Comillas.

Fernandez Enguita, M. (2012). Prélogo a Locke, J. Pensamientos sobre la
educacion.

Filgueiras, F. (2009). Montesquieu, Tocqueville y la corrupcion de
la Reptblica. En Fronesis (Revista de Filosofia Juridica, Social y
Politica), Vol. 16, 2, 319-339.

Flecha, F. (1990). Antropologia y educacién en el pensamiento y la obra de
Jovellanos. Ledn: Universidad de Leodn.

Fontan, A. (2016). Marco Tulio Ciceron. Semblanza politica, filoséfica y
literaria. Madrid: Centro de Estudios politicos y constitucionales.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 369

Fusillo, M. (2012). Estética de la literatura. Campillo, F. (trad.) Madrid:
Antonio Machado Libros.

Gadamer, H-G. (1998). Verdad y método II. Olasagasti, M. (trad.)
Salamanca: Ediciones Sigueme.

Galino Carrillo, A. (1993). Gaspar Melchor Jovellanos. En Perspectivas:
revista trimestral de educacion comparada. Paris, UNESCO: Oficina
Internacional de Educacion, 23.3-4, 808-821.

Garcia-Escobedo, J. (2016). Introduccion de Fukuyama, F. ;EI Fin de la
historia? y otros ensayos. Madrid: Alianza.

Garcia Jurado, Fco. (1999). Encuentros complejos entre la literatura latina y
las modernas: una propuesta desde el comparatismo. Madrid: Cuadernos
de Eslavistica y Comparatismo.

Garcia Jurado, Fco. (2016). Teoria de la tradicion cldsica. Conceptos, historia
y métodos. México: UNAM.

Genette, G. (1989). Palimpsestos. La literatura en segundo grado. Madrid:
Taurus.

Glendinning, N. (1994). Jovellanos. Leyendo el cédigo del universo. EI Libro
ilustrado. Jovellanos, Lector y educador. Madrid: Real Academia de San
Fernando & Calcografia nacional.

Harries, J. (2006). Cicero and the Jurists. From Citizens” Law to the Lawful
State. Londres: Duckworth.

Hirsch, E. (1967). Validity in interpretation. New Haven: Yale University
Press.

Iglesias, M. del C. (1984). El pensamiento de Montesquieu. Politica y ciencia
natural. Madrid: Alianza.

Iser, W. (1988). El proceso de la lectura: Un enfoque fenomenoldgico.
Vargas Duarte, ]. (trad.) En Alcides Jofré, M. y Blanco, M. (eds.)
Para leer al lector. Santiago de Chile: Universidad Metropolitana de
Ciencias de la Educacion.

Jauss, H. R. (2000). La historia de la literatura como provocacién. Barcelona:
Peninsula.

Jovellanos, G. (1963). Discurso, Pronunciado en la Sociedad Econdémica
en 16 de julio de 1785, con motivo de la distribucién de premios
de hilados en Biblioteca de Autores Espanoles. Desde la formaciéon
del lenguaje hasta nuestros dias. En Nocedal, C. (ed.) Biblioteca de
Autores Esparioles. Desde la formacion del lenguaje hasta nuestros dias.
Madrid: Real Academia Espariola.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



370 Javier Espino MARTIN

(1963). Reglamento literario € institucional, extendido para llevar
a efecto el plan de estudios del Colegio Imperial de Calatrava, en
la ciudad de Salamanca (1790). En Nocedal, C. (ed.). Biblioteca de
Autores Esparioles. Desde la formacion del lenguaje hasta nuestros dias.
Madrid: Real Academia Espariola.

(1963). Memoria sobre Educacion Publica, o Tratado teorico-
practico de ensefianza con aplicacion a las escuelas y colegios de
nifios (1801). En Nocedal, C. (ed.) Biblioteca de Autores Esparioles. Desde
la formacion del lenguaje hasta nuestros dias. Madrid: Real Academia
Espafiola.

(1963). Memoria en que rebaten las calumnias divulgadas contra
los individuos de la Junta Central del reino, y se da razén de la
conducta y opiniones del autor desde que recobro su libertad, 1810.
En Nocedal, C. (ed.). Biblioteca de Autores Esparioles. Desde la formacion
del lenguaje hasta nuestros dias. Madrid: Real Academia Espafiola.

(1956). Plan para la educacion de la nobleza y clases pudientes
espafolas (1798). En Artola, M. (ed.) Obras 1, 46. Madrid: Real
Academia Espafiola (Colecc. Rivadeneira).

(1839). Oracion inaugural. A la apertura del Real Instituto
Asturiano (1794). En Linares y Pacheco, W. (ed.) Obras de Jovellanos.
(180-198). Barcelona: Imprenta de D. Francisco Oliva.

(1838). El delincuente honrado (1773). En De Ochoa, E. (ed.)
Tesoro del Teatro Espariol, desde su origen (afio de 1356) hasta nuestros
dias: arreglado y dividido en cuatro partes. Tomo V. (Teatro escogido
desde el siglo XVII hasta nuestros dias, segunda parte), Paris:
Libreria Europea de Baudry.

Lévy, C. (1992). Cicero Academicus. Recherches sur les Académiques et sur la
philosophie cicéronienne. Paris y Roma: Ecole francaise de Rome.

Lida de Malkiel M? R. (1975). La tradicion cldsica en Espaiia. Barcelona:
Ariel.

Lintott, A. (1997). The Theory of the Mixed Constitution at Rome. En
Barnes, J. y Griffin, M. (eds.) Philosophia Togata II. Plato and Aristotle
at Rome. Oxford: Clarendon Press.

Locke, J. (2012). Pensamientos sobre la educacion. (1692). Lasaleta, R. (trad.)
Madrid: Akal.

Long, A. (1995). Cicero’s Plato and Aristotle. En Cicero the philosopher. (37-
61). Oxford: Twelve Papers.

Martinez Sanchez, A. (2014). La idea de humanitas en M.T. Cicerén. En
Revista Internacional de Filosofia, 62, 123-138.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



ESTETICA DE LA RECEPCION E HISTORIA DE LAS IDEAS EN EL SIGLO XVIII 371

Medrano, A. (2002). La senda del honor. Madrid: Yatay.

Middleton, C. (1790). Historia de la vida de Marco Tulio Cicerén. Tomo 1.
Nicolas de Azara, J. (trad.) Madrid: Imprenta Real.

Michel, A. (1971). Histoire des doctrines politiqgues a Rome. Paris: Presse
universitaires de France.

Montesquieu (1906). El espiritu de las leyes, por Montesquieu, vertido al
castellano con notas y observaciones, por Siro Garcia del Mazo (1748).
Tomo I. Madrid: Libreria General de Victoriano Suarez.

Negrin-Fajardo, O. (2013). Innovacion y tradiciéon en la pedagogia de
Gaspar Melchor de Jovellanos. En Innovacion educativa, 23, 61-74.

(2012). Educaciéon y economia en Gaspar Melchor de Jovellanos.
En Revista asturiana de Economia, 45, 33-57.

Notari, T. (2010). La teoria del Estado de Cicerén en su “Oratio Pro
Sestio. En Revista de Estudios Historico-Juridicos [Seccion Historia del
Pensamiento Juridico y Politico], XXXII, 197-217.

Osorio, A. (2011). El papel politico de la asociacion. Tocqueville y la
adaptacién democratica de los poderes intermedios de Montesquieu.
En Thémata. Revista de Filosofia, 44, 406-423.

Pagden, A. (2001). Pueblos e imperios. Una breve historia de la migracion,
exploracion y conquistas europeas desde Grecia hasta hoy. Londres:
Weidenfeld & Nicolson.

Pina Polo, F. (2005). Marco Tulio Cicerén. Ariel: Barcelona.

(1994). Ideologia y practica politica en la Roma tardorrepublicana.
En Gerion, 12, 69-94.

(1999). La crisis de la republica (133-44 a. C.). Madrid: Sintesis,
version Kindle.

Platon (1988). Didlogos IV. Republica. Eggers Lan, C. (trad.) Madrid:
Gredos.

Rocco Lozano, V. (2011). La vieja Roma en el joven Hegel. Madrid: Maia
ediciones.

Rodriguez Neira, T. (1999). Jovellanos: politico, ilustrado y tedrico de la
educacion. En Aula Abierta, 74, 1-17.

Romero, J. L. (2012). Estado y sociedad en el mundo antiguo. México: Fondo
de Cultura Econémica.

Sanchez Cuesta, M. (2000). La ética de los griegos. Madrid: Ediciones
Clasicas.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



372 Javier Espino MARTIN

Sanchez Espinosa, N. (1994). Gaspar Melchor de Jovellanos. Un
paradigma de la lectura ilustrada. En El Libro ilustrado. Jovellanos,
Lector y educador. Madrid: Real Academia de San Fernando &
Calcografia nacional.

Sanchez Vazquez, A. (2005). De la estética de la recepcién a una estética de la
participacion. Ciudad de México: UNAM.

Sarrailh, J. (1992). La Espaiia ilustrada. De la sequnda mitad del siglo XVIIL.
México, D.F.: Fondo de Cultura Econdmica.

Schofield, M. (1995). Cicero’s Definition of Res Publica. En Powell, J. G.
F. (ed.) Cicero the Philosopher. (63-83). Oxford: Clarendon Press.

Tornero, A. (2006). Hermenéutica y estudios literarios. En Inventio, la
génesis de la cultura universitaria en Morelos, 4, 57-66.

Touchard, J. (1994). Historia de las ideas politicas. México: Red Editorial
iberoamericana.

Utchenko, S. L. (1978). Cicerdén y su tiempo. Madrid: Akal.

Zavala, I. M. (1991). La posmodernidad y Mijail Bajtin. Una poética dialégica.
Madrid: Austral.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



