
Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017), 325-372.

Classical Reception and History of Ideas 
in 18th Century. The Ciceronian Virtus and 
Honestum in “The Honor of the Nobility” of 
Montesquieu, and the “Civic Education” of 

Gaspar Melchor De Jovellanos

Javier Espino Martín
Centro de Estudios Clásicos,Instituto de Investigaciones Filológicas

Universidad Nacional Autónoma de México
condotiericda@yahoo.es

Abstract
Through the methodology of a selection of theorists of the 

“Reception Aesthetics”, we intend to analyze the interrelation 
between Marco Tulio Cicero’s “Horizon of Expectations” (in 
Gadamer and Jauss’s terminology) and that of two Enlightenment 
intellectuals: Montesquieu and Gaspar Melchor de Jovellanos. 
Thereby, we intend to fill in the “blanks” (according to Iser’s 
terminology) that Enlightened readings of Ciceronian political 
ethics create in regard to the concrete concepts of “virtue” and 
“honesty”. Thus, we intend to develop these concepts accord-
ing to Ciceronian worldview, in contrast to Montesquieu and 
Jovellanos’s Enlightened perspectives, and to highlight the relat-
ed turning and rooting points in Cicero’s thought itself. Finally, 
we will answer the question of to what extent the roman rhetor 
conditioned the political conception of virtue and honesty both 
in French and Spanish Enlightenment (in which the prominent 
interference of English empiricism will also be taken into ac-
count), and in what ways these “modern” authors readapted 
and transformed the “classic” thinker’s ideas according to their 
own “Horizon of Expectations”.

Keywords: “Horizon of Expectations”, “blanks”, Cicero, 
Montesquieu, Jovellanos, honesty, virtue.

Received:  24 - 02 - 2016.  Accepted: 03 - 05 - 2016.



326 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Estética de la recepción e historia de las 
ideas en el siglo XVIII. La virtus y el honestum 

ciceronianos en el “honor nobiliario” de 
Montesquieu y la “educación cívica” de 

Gaspar Melchor de Jovellanos

Javier Espino Martín
Centro de Estudios Clásicos, Instituto de Investigaciones Filológicas

Universidad Nacional Autónoma de México
condotiericda@yahoo.es

Resumen
A través de la metodología de una selección de teóricos de la 

“estética de la recepción”, pretendemos analizar la interrelación 
entre el “horizonte de expectativas” (en terminología de 
Gadamer y de Jauss) de Marco Tulio Cicerón, con el de los 
intelectuales ilustrados Montesquieu y Gaspar Melchor de 
Jovellanos. A partir de ahí, pretendemos rellenar los “vacíos” 
(según la terminología de Iser), o los misunderstandings (en 
palabras de Hirsch) que la lectura ilustrada hace de la ética 
política ciceroniana en el término concreto de la “virtud” y la 
“honestidad”. Así pues, desarrollaremos estos conceptos según 
toda la cosmovisión ciceroniana en contraste con la ilustrada 
de Montesquieu y Jovellanos, y resaltaremos, de este modo, 
aquellos puntos de cambio y aquellos de enraizamiento en el 
pensamiento del propio Cicerón. En definitiva, responderemos 
a la pregunta de hasta qué punto el rhetor romano condicionó la 
concepción política de la virtud y honestidad tanto en el ilustrado 
francés como en el español (en los que también se tendrá en 
cuenta la destacada interferencia del empirismo inglés), a la 
vez que, de qué forma estos autores “modernos” readaptaron y 
transformaron el pensamiento del “clásico” según sus propios 
“horizontes de expectativas”. 

Palabras clave: “horizonte de expectativas”, “vacíos”, Cicerón, 
Montesquieu, Jovellanos, honestidad, virtud. 
Recibido: 24 - 02 - 2016. Aceptado: 03 - 05 - 2016.



327Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Introducción: la metodología de la “estética de la recepción” 
aplicada al diálogo entre Cicerón y Jovellanos*

En el presente apartado pretendemos sintetizar las líneas 
metodológicas que he aplicado al estudio comparativo entre la obra de 
Cicerón y la lectura de Montesquieu y Jovellanos, a partir de la estética 
de la recepción clásica.1 Las directrices de las que se vale la “estética 
de la recepción” se fundamentan en lo que García Jurado define como 
modelo “a” y “b”, que supera el modelo convencional, usado por la 
“tradición clásica” renacentista, de método “a en b”. La metodología 
de la estética de la recepción pretende pasar de un estudio “imitativo”, 
donde los autores “antiguos” son considerados como cánones dignos 
de ser imitados, (o incluso engrandecidos), a un modelo dialógico, 
en el que se parte, no del canon clásico, sino del lector moderno, que 
reinterpreta y configura al clásico, según sus nociones ideológicas y su 
contexto historiográfico y cultural. De este modo, el “b” se convierte 
simbólicamente en “a”, y el “a” en “b”; es más, el nuevo “a”, que ahora es 
el autor moderno resulta más “sabio” (ancien) y más perfeccionado que 

* Este artículo se inscribe en el Proyecto de Investigación para el desempeño 
de la plaza de Profesor Asociado “C” del Centro de Estudios Clásicos, del 
Instituto de Investigaciones Filológicas (Universidad Nacional Autónoma de 
México), con el título: “Literatura latina y estéticas de la modernidad. Recreación, 
crítica y lectura de los clásicos en los siglos XVIII, XIX y XX”. Por otro lado, el 
trabajo que aquí presentamos se deriva de las investigaciones que se han llevado 
a cabo en nuestro proyecto colectivo de investigación P.A.P.I.I.T. (Programa de 
Apoyo a Proyectos de Investigación e Innovación Tecnológica, de la U.N.A.M.), 
clave IA400915, con título: “Recepción clásica y modernidad. Autores de la 
Antigüedad clásica en la configuración del pensamiento ilustrado y romántico”, 
cuyo Investigador Responsable soy yo mismo. En dicho proyecto P.A.P.I.I.T., 
también se inserta el presente trabajo.

1  Para Jauss, uno de los principales teóricos de la recepción: “la 
recepción es una actividad múltiple, en la que el lector debe mediar entre el 
universo originario de la obra y el propio vivido; debe hacer que los procesos 
hermenéuticos cooperen: la primera percepción estética (comprensión), la 
relectura global y retroactiva (interpretación) y la lectura histórica (aplicación). 
En los tres casos se trata de acciones en las que coexisten la experiencia estética 
primaria y la reflexión crítica secundaria: la participación empática y la distancia 
del personaje, como en las dinámicas del juego” (Fusillo, 2012: 119).



328 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

el “b”,2 que perdería su “magisterio intemporal”. Así pues, del método 
imitativo renacentista se pasa a uno basado en “encuentros complejos”,3 
a partir de, no tanto dos autores que se ponen simplemente en relación, 
sino de “dos exponentes de complejos sistemas culturales que pueden 
ponerse en relación, bien sea merced a coincidencias sociohistóricas 
o a las propias lecturas que los modernos hicieran de los latinos” 
(García Jurado, 1999: 16). La “recepción” de un autor clásico en uno 
moderno sigue una “formulación de tensiones”, en calidad de “sistemas 
complejos” que articulan las presencias explícitas de los autores antiguos 
en la obra de los modernos.4 Precisamente, por eso mismo, la estética de 
la recepción, tal y como afirma uno de los predecesores de este método 
hermenéutico, Mijail Bajtín, sigue un procedimiento “dialógico”, que 
“se desarrolla sobre la frontera entre dos conciencias, dos sujetos”; dicho 
diálogo se enmarca, además, en las “zonas fronterizas” (Bajtín, 1999: 
298), del análisis lingüístico, filosófico, e histórico-literario. Según todo 
esto, a continuación, pretendemos profundizar en las tesis tomadas de 
diferentes teóricos de la recepción, que hemos tenido en cuenta para el 
enfoque de nuestro estudio. 

Según las tesis de Eric Hirsch, la base de la comprensión de un 
autor es el “texto” en sí; y no las reinterpretaciones que de él hacen los 
críticos posteriores. Por eso mismo, para el presente estudio será de gran 
relevancia recuperar el significado puro de los textos ciceronianos con 
respecto a los propios de Montesquieu y Jovellanos. Según eso, el propio 
Hirsch considera que los textos se estructuran en torno a dos directrices 
básicas: el “meaning” y el “significance”. En cuanto a la primera, “is that 

2  Tal concepto comienza en el último tercio del siglo XVII, con la famosa 
“Querelle des anciens et modernes”, que se plantea entre los partidarios de 
Charles Perrault (“modernes”) y los de Nicolás Boileau (“anciens”) a raíz del 
poema, escrito por el primero que llevaba el título de “El Siglo de Luis el Grande” 
(1687). Perrault afirmaba que los “modernes” supieron menos que los “anciens”, 
y que éstos, además, debieran ser modelos de imitación, cuando “los actuales 
modernos se encuentran en la cima de todas las experiencias acumuladas hasta 
ahora por la humanidad, los modernes serían forzosamente también los más 
expertos y, por consiguiente, los verdaderos anciens” (Jauss, 2000: 29). 

3  María Rosa Lida Makiel a la que sigue García Jurado habla de un “juego 
complejo” (1975: 365, apud. García Jurado 2016: 28).

4  La estética de la recepción sigue modelos que se emparentan mucho con 
los métodos de la literatura comparada, que han sido analizados profundamente 
por Claudio Guillén, citado por García Jurado (1999: 19).



329Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

which is represented by a text; it is what the signs represent.” En cambio, 
el “significance”, por otro lado, “names a relationship between that 
meaning and a person, or a conception, or a situation, or indeed anything 
imaginable.” Según eso, a menudo, otros lectores pueden captar mejor 
el “meaning” real del texto que los propios autores y sacarle mucho más 
jugo que el propio autor: “in some cases the author does not really know 
what he means, then it seems to follow that the author´s meaning cannot 
constitute a general principle or norm for determining the meaning of a 
text, and it is precisely such a general normative principle that is required 
in defining the concept of validity” (Hirsch, 1967: 20).  En nombre de 
esa “validity”, muchas veces el “interpreter” hace salir “implications 
that are «necessary» accompliments to the author´s meaning”, pero 
no se puede obviar que tales “meanings” son las interpretaciones 
personales de alguien (Hirsch, 1967: 21), independientemente de 
que el texto lo requiera para su plena significación. Hirsch atribuye 
que a través de esa “ignorancia del autor inconsciente”, los “reader/
interpreter”, “by claiming to perceive implications of which the author 
was not conscious, we may sometimes distort and falsify the meaning 
of which he was conscious, which is not «better understanding» but 
simply misunderstanding of the author´s meaning” (Hirsch, 1967: 21). 
Precisamente, esos “misunderstandings” coinciden con los “vacíos” que 
se generan en un texto al ser leído, según la definición de otro teórico de 
la estética de la recepción, como fue Wolfgang Iser. Los “vacíos” tienen 
un “efecto diferente sobre los procesos de anticipación y retrospección 
y, por ende, sobre la «Gestalt» de la dimensión virtual [del texto], puesto 
que se pueden llenar de maneras diferentes” (Iser, 1988: 38), lo que da 
pie a “concretizaciones diferentes” —“acto de Konkretisation” (Iser, 1988: 
33)—. Lo interesante de todo esto, es que nunca se van a llenar del todo 
estos vacíos (˝dinamicidad” e “inagotabilidad del texto”) y cada lector 
establecerá individualmente la forma de completarlos: “llenará los 
vacíos a su modo, excluyendo con ello las varias otras posibilidades” 
(Iser, 1988: 38). Lo más interesante en la teoría de Iser es que lleva la 
esencia de la recepción a la construcción idiomática y lingüística, con lo 
que llega a decir que más allá de que las oraciones hacen aseveraciones 
y dan una información más o menos “objetiva” de la realidad,  estas 
“partes constituyentes” no son la realidad última de los textos, sino 
que generan unos “correlatos intencionales” que “revelan conexiones 
sutiles del texto que individualmente son menos concretas que las 
aseveraciones, las observaciones…” y que van a permitir que el “lector 



330 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

pueda “ingresar” en el texto” (Iser, 1988: 35). Algo así como, una especie 
de “energía/materia oscura” (el entrecomillado es nuestro) del texto y 
que está ahí para que el observador la pueda descubrir. Al intervenir el 
lector interactúa con el texto, y lo interesante es que estas aseveraciones 
oracionales “trascienden lo dicho realmente”, y “son indicios de algo 
que va a suceder, algo cuya estructura está prefigurada por el contenido 
específico de las oraciones” (Iser, 1988: 36). 

Las “intervenciones” del lector se ven muy condicionadas por lo que 
Gadamer y Jauss denominan como “horizonte de expectativas5 (a la que 
se refiere Iser con el concepto de “frustración de expectativas”6), que 
abarca el contexto socio-cultural e ideológico tanto del autor como del 
lector: un horizonte “inscrito en el texto (…), conforme al cual  el autor 
produjo el texto”) y un “otro: el horizonte de expectativas del presente 
desde el cual dialoga el receptor con el texto”; a saber, un “horizonte del 
autor y otro del receptor, uno del pasado y otro del presente” (Sánchez 
Vázquez, 2005: 46). Cuando ambos horizontes entran en contacto se 
produce lo que tanto Gadamer como Jauss, denominan como “fusión 
de horizontes”.7 

5  Gadamer, siguiendo a Hegel y Heidegger, fue el primero en emplear este 
concepto y le da un sesgo más filosófico y filológico, al considerar el lenguaje 
“la hermenéutica suprema”, y describe el concepto de “horizonte histórico” 
para comprender la tradición, a la que el lector moderno llega con una serie de 
“prejuicios” (Tornero, 2006: 60-61). Sin embargo, para Gadamer el concepto de 
clásico se convierte en un “prototipo de toda conciliación histórica entre pasado 
y presente”, por lo que no requiere “la superación de la distancia histórica” 
(Jauss, 2000: 174), y se vuelve al carácter intemporal que da pie a la poética 
imitativa renacentista. Por el contrario, Jauss delimita más el concepto y le da un 
enfoque dinámico, de carácter más historiográfico y literario: “La reconstrucción 
del horizonte de expectativas en el que tuvo lugar la creación y recepción de 
una obra en el pasado permite, por otro lado, formular preguntas a las que daba 
respuesta el texto y deducir cómo pudo ver y entender la obra el lector. (…)” 
(Jauss, 2000: 171-172). 

6  No, en vano, Iser, pertenece al mismo círculo de Costanza que encabeza 
Hans Robert Jauss. 

7  “Si el intérprete supera el elemento extraño de un texto y ayuda así al 
lector en la comprensión de éste, su retirada no significa desaparición en sentido 
negativo, sino su entrada en la comunicación, resolviendo así la tensión entre 
el horizonte del texto y el horizonte del lector: lo que he denominado fusión de 
horizontes. Los horizontes separados como puntos de vista diferentes se funden 



331Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

En definitiva, el autor moderno pretende, a veces rellenar al 
autor antiguo, en aquello que considera que le falta (los “vacíos”, o 
la “concretización” de Iser), o bien enmendarle en aquello en que 
considera que está equivocado por su inconsciencia e ignorancia de su 
propio mensaje (los “misunderstandings”, de Hirsch), o bien utilizarlo 
de plataforma para resaltar sus propias ideas que le han ido surgiendo 
en cuanto a su lectura, y que completan su “horizonte de expectativas” 
(Gadamer/Jauss). No obstante, no debemos olvidar que ese “horizonte 
de expectativas” responde a un proceso dialógico (Bajtín), entre el 
pensamiento clásico, con su entorno histórico-social, filosófico y cultural, 
y el moderno, envuelto, a su vez, en su propia historicidad (Jauss), y 
marcado por el psicologismo del autor moderno que interpreta. De este 
modo, con la recepción se nos abre un abanico de posibilidades amplio 
para la interpretación de un autor clásico, que en cuanto al diálogo 
(“significance”) con el moderno se fija en mayor riqueza de sentidos, 
su “meaning” se ve resaltado en su especificidad histórica por ese 
contraste. Por otro lado, siguiendo el concepto de Gadamer de “textos” 
que se desligan del autor y se resisten, por ello, a la “textualización”,8 
podemos establecer una relación entre el moderno y el antiguo según 
si sus intenciones son: 1) “antitéticas” y pretende oponerse y enmendar 
al clásico en lo que considera que está equivocado, en su “horizonte de 
expectativas” contra el del clásico;9 2) “acumulativas” y sólo pretende 
rellenar “concretizando” los huecos del clásico respecto a su paradigma 
de pensamiento histórico-social y psicológico;10 o  3) “ideológicas” 

en uno. Por eso la comprensión de un texto tiende a integrar al lector en lo que 
dice el texto, que desaparece de ese modo” (Gadamer, 1998: 338).

8  Precisamente, al no estar muy marcados por la intención del autor, este 
tipo de textos son los que permiten una reinterpretación abierta, ideológica, 
concretizadora por parte del horizontes de expectativas del autor moderno.

9  Tendría que ver con los “antitextos”: el chiste o la ironía, por ejemplo, 
ya que requiere de un “consenso básico” para que se cumpla (Gadamer, 1998: 
334-335).

10  Tiene que ver con los “pseudotextos”: “material de relleno para enlaces 
retóricos del discurso”, que se producen especialmente en la traducción de una 
lengua a otra (Gadamer, 1998: 335). 



332 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

y emplea al clásico de pantalla para mostrar un reflejo ideológico 
(“horizonte ideológico”11) siguiendo la idea de intención “pretextual”.12 

Nuestro propósito en el presente trabajo consiste en  analizar hasta 
qué punto Montesquieu y Jovellanos interpretan en su “significance”, 
el “meaning” de Cicerón;13 de este modo, condicionados por el 
“horizonte de expectativas”, de la Francia y la España ilustrada de 
su momento, ambos reinterpretan el “horizonte de expectativas” del 
periodo republicano de Cicerón.  Con ello, los conceptos “ideológicos” 
ciceronianos se “fusionan” con los conceptos “ideológicos” del ilustrado 
francés y español, dando paso a una “fusión de horizontes” que recrea y 
reconstituye tanto el “horizonte” del primero, como del segundo. Por este 
mismo motivo, nuestro análisis deberá ser detallado en ciertos aspectos 
muy concretos en que se pueda apreciar la inerpretación de a (Cicerón) 
en b (Montesquieu o Jovellanos), pero en cuanto a que b (Montesquieu 
o Jovellanos) está leyendo a a (Cicerón). Por otra parte, también hemos 
de considerar que Jovellanos lee a Montesquieu, con el que establece 

11  Bajtin habla del “horizonte ideológico” del autor y afirma que “el discurso 
escrito es de alguna manera parte integrante de una discusión ideológica a gran 
escala” (Zavala, 1991: 52).

12  Tiene que ver con los “pre-textos”: son “todas aquellas expresiones 
comunicativas cuya comprensión no se efectúa en la transmisión del sentido 
que ellas persiguen, sino que expresan algo que permanece enmascarado”, que 
se relaciona, por ejemplo, muy especialmente a un “concepto de ideología”, ya 
que no se produce una “verdadera comunicación”, sino que “sirve de pretexto 
a unos intereses latentes” (…) “ a unos intereses enmascarados” (por ej.: los de 
la clase burguesa frente a la lucha capitalista) (Gadamer, 1998: 336). También 
en los “pre-textos” está el papel de los sueños que se “ejercen en la psicología 
profunda” (Gadamer, 1998: 336).

13  Si bien la concepción tanto del “significance” como del “meaning” 
en el periodo ilustrado, seguía manteniendo una cierta impronta imitativa 
y continuadora del pensamiento renacentista, ésta cambiará en el siglo 
XIX (especialmente, en la segunda mitad), al ser sometido a una “tarea de 
investigación revisionista”, y que, por ejemplo “en materia filosófica” sigue 
“todavía en curso”, (en los destacados estudios, por ejemplo, de C. Lévy 
o P. Boyancé [Corso de Estrada, 2008b: 30]). Otra parte de este revisionismo 
decimonónico ha revalorizado su papel filosófico al “sostener una postura 
definitivamente positiva en relación con la obra ciceroniana en materia filosófica, 
aunque restringiendo su aportación al campo doxográfico” (Corso de Estrada, 
2008b: 30-31). El método de recepción respecto a la obra ciceroniana empieza en 
el siglo XIX realmente y continúa en el siglo XX y XXI.



333Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

esa misma relación dialógica de a y b (incluso se puede considerar en 
una interacción dialógica de tres: a-b-c). Para concretar este ámbito de 
investigación nos centraremos en conceptos como la virtud, el honor y la 
honestidad que nos valdrán como principales directrices para entender 
el “horizonte de expectativas” que se manejan en ambos autores según 
su modelo social. De este modo, el concepto de “honestidad”, con el que 
se conjuga tanto el “honor” como la “virtud” es el problema económico-
social que se planteó en la Roma ciceroniana, que Cicerón interpretó, 
de una determinada forma, acorde a su “horizonte de expectativas” 
ideológico, y que Montesquieu y Jovellanos establecerán bajo otras 
coordenadas que buscan rellenar los “vacíos” y “misunderstandings” 
que no sirvieron para solucionar el problema económico y social romano, 
y que la mentalidad ilustrada pretende resolver. La forma de rellenar 
dichos “huecos” será precisamente o bien mediante la concepción del 
“honor” germánico de Montesquieu, o el eclecticismo ilustrado entre 
racionalismo y empirismo, conjugado con la espiritualidad tomista que 
Jovellanos maneja. Por otro lado, por ser su antecesor, el propio ilustrado 
español maneja también los conceptos del pensar de Montesquieu. Así 
pues, el “diálogo” clásico-moderno, adquiere una mayor complejidad, 
cuando interviene un tercer “interpreter” que ayuda a configurar la 
recepción del antiguo en el moderno. Según eso y siguiendo las pautas 
antedichas, se analizará también si Jovellanos “concretiza”, “se opone” 
o “ideologiza”14 a Cicerón en la “fusión de horizontes” que se establece 
entre ambos autores con el filtro intermedio de la lectura de Montesquieu 
y otros intelectuales ilustrados. 

Por otro lado, el enlace que se establece entre los textos que relacionan 
a un autor clásico con un moderno presenta diversas modalidades tal y 

14  En palabras de Eagleton, la ideología se concretaría en los “modos de 
sentir, evaluar, percibir y creer que tienen alguna relación con el sostenimiento y 
la reproducción del poder social” (Eagleton, 1998: 13); de este modo, “los juicios 
de valor se relacionan estrechamente con las ideologías sociales” (Eagleton, 1998: 
13-14). Así pues, “no se refieren exclusivamente al gusto personal sino también 
a lo que dan por hecho ciertos grupos sociales y mediante lo cual tienen poder 
sobre otros y lo conservan” (Eagleton, 1988: 13-14). De este modo, Jovellanos 
“concretizará” el “horizonte de expectativas” ciceroniano, rellenando los “vacíos” 
que vea en la perspectiva de éste, con el fin de apoyar ideológicamente al grupo 
de poder (la nobleza) de su época que se verá reforzada con la perspectiva que 
le da su posición histórica más adelantada en el tiempo frente a la ciceroniana.



334 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

como categoriza Gerard Genette (Genette 1989: 14, apud. García Jurado 
2016: 177) —“hipertextualidad”, “intertextualidad”, “metatextualidad” 
y “architextualidad”. La relación lingüística que estableceremos entre 
Montesquieu, Jovellanos y Cicerón se basará especialmente en la 
“hipertextualidad” que es cuando existe “la presencia subyacente de 
un texto anterior (hipotexto) en otro posterior (hipertexto)”, donde 
García Jurado afirma que “los autores modernos siguen acudiendo a los 
textos subyacentes para evocar y recrear la literatura latina”; también 
acudiremos a la “intertextualidad”, “la presencia conjunta de dos o más 
textos, cuya manifestación más representativa es la cita, que pueden 
ir del “mero adorno” a “su trascendencia como parte integrante de la 
propia obra” (García Jurado 1999: 31-37). Así pues, nos moveremos 
entre la presencia implícita (“hipertexto”) o explícita (“intertexto”) del 
pensamiento y los conceptos ciceronianos en el texto de Jovellanos con 
el apoyo del filtro de Montesquieu que representaría un intermediario 
entre ambos.

Con todo ello, estableceremos  “una relación polifónica de voces”, 
como diría Bajtín. que van entretejiendo la manera de recibir conceptos 
clásicos en el pensamiento moderno, que constituye nuestro objeto de 
estudio. 

Los conceptos del honor y lo honestum en la mentalidad política 
ciceroniana
Es importante que empecemos este capítulo definiendo el concepto 

de honor dentro de la mentalidad grecorromana y cómo se relaciona con 
la virtud (o la areté griega), de modo que se pueda comprender la idea 
de honestidad que Cicerón desarrolla en su pensamiento político y ético.

El sentido del honor parte de la búsqueda de una “vertebración del 
orden social”, por lo que se relaciona siempre con la elite aristocrática, 
puesto que es el “valor supremo de la cultura tradicional”, (…) 
“construida sobre sólidos principios espirituales, imbuida de un 
ambiente sagrado e inspirada por una visión aristocrática de la vida”, y 
“en torno al cual se articulan otros muchos valores, a los cuales, sostiene, 
nutre y vivifica” (Medrano, 2002: 32). Los conceptos de honor griegos 
son los de timé (“consideración o reconocimiento de la sociedad”), kydos 
(“conciencia de la propia valía”) y aidós, con los que se relaciona la areté 
o virtud, y el thymós, personalidad o “fuerza interior”, que se manifiesta 
a través de la “actualización de sus más altas potencialidades para que el 



335Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

sujeto llegue a ser todo lo que puede y debe ser”. Sólo a través del honor, 
el hombre puede a llegar a ser makar (feliz). El concepto de honor se 
opone al de hybris, que son comportamientos desmedidos, carentes del 
más mínimo sentido del equilibrio que implica el honor (Medrano, 2002: 
32).15 El “honor” resulta un concepto tanto platónico16 como aristotélico,17 
que se relaciona íntimamente con la virtud, ya que ambos se integran en 
una mentalidad nobiliaria que buscaba méritos guerreros (los honores) a 
través de su impulso y su coraje tenaz en la batalla (la virtus latina, cuya 
etimología parte de un sustantivo abstracto con la base lexemática de vir 
que es fuerza e impulso): de este modo, el honor sería el lado externo y 
material de la virtud que se podría enfocar como un pathos, propio de las 
elites nobiliarias que son las que luchan y tienen el coraje suficiente para 
proteger y conquistar territorios y otros pueblos.

15  Es ese concepto de “valor, coraje, orgullo, honor” (García-Escobedo, 
2016: 37) que nos define como seres humanos sociales en cuanto a, como diría 
Hegel, “el deseo de reconocimiento” respecto a los demás. 

16  Platón considera el “honor” en dos vertientes; por un lado, principalmente, 
en plural, y tiene el sentido de “premios” materiales o sociales que potencian la 
vanidad y la presunción. En este aspecto, son reprobables. Por ejemplo, en el 
libro I, de la República (347b, 1988: 90), nos dice que el “el amor a los honores 
y a la plata es reprobable” y que “los hombres de bien no están dispuestos a 
gobernar con miras a las riquezas y a los honores”. Por otro lado, Platón confiere 
al “honor” el sentido de los “premios” que se debe conceder a todos aquellos 
hombres que se destaquen en alguna acción, como, especialmente, en acciones 
guerreras y valerosas: “Y a los jóvenes que son buenos en la guerra o en alguna 
otra cosa debe dotárselos de honores y otros premios…” (Rep. Lib. V, 450b, 
1988: 261). En ese aspecto, le da al “honor” un sentido positivo, y lo verá como 
la “recompensa” de los más destacados de los “guardianes” en su formación 
educativa y servirá de filtro selectivo para los mejor preparados en el gobierno 
de la república (los “filósofos-reyes”) (Rep. Lib. VII, 537d, 1988: 372).

17  La cuestión del “honor”, Aristóteles la plantea fundamentalmente en el 
Libro IV de la Ética a Nicómaco (1123b1-1125b26), donde relaciona el honor (τιμή, 
y también el concepto de “digno de honra”, ἄξιος), con la “magnanimidad”, 
“que reside en las cosas grandes” (1123 b, 2005: 136) y el “valor” y la “riqueza”. 
El magnánimo que sería el equilibrio entre el “pusilánime” y el “vanidoso”, se 
considera que es “merecedor de grandes cosas, siéndolo” (1123 b, 2005: 136), 
lo cual se mide, especialmente, por los “honores” que serían “el premio que se 
otorga a las más nobles acciones”, por lo que “de los bienes externos éste es el 
más grande” (1123 b, 2005: 136).



336 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Los romanos veneraron al honor que deificaron y lo colocaron al lado 
de la diosa Virtus, a modo de pareja que se cuidaban y mimaban el uno al 
otro (Medrano, 2002: 3).18 Pero, si para los griegos areté y thymós estaban 
íntimamente ligados, Cicerón, inspirado en la Academia, el Perípato y 
en la Stoa,19 lleva la virtus a un nivel más complejo y polisémico y se 
vuelve “razón perfecta” que “constituye un desenvolvimiento perfecto 
y acabado que el hombre lleva a cabo de su propia naturaleza”, por lo 
que el sentido que le da Cicerón a lo “honorable”,20 no  es “estrictamente 
moral”, como la etimología de la areté, sino “un sentido lato”, que se 
funda en la naturaleza  Por este motivo, frente a la monosemia de la areté 
identificada con el thymós, la virtus para Cicerón alberga “una múltiple 
predicación semántica”, que corresponde a la “diversidad de los seres 
del mundo”, y que “encuentra en la naturaleza el principio intrínseco 
matriz del orden universal y, en el caso del hombre, de la objetividad del 
orden moral” (Corso de Estrada, 2008: 112).

Cicerón consideraba que la “virtud” era propia de la clase 
política, ya que por naturaleza estaban preparados para gobernar 
virtuosamente, pero no debían quedarse en un lado meramente teórico, 
sino que debían desarrollar y utilizar esa virtud para alcanzar la gloria 
efectiva y duradera de la república. De hecho, esa “virtud” entregada 
al “Bien común” recibirá el nombre de “lo honesto” (honestum), que, 
aunque etimológicamente procede del término “honor” (honos), este 
término muestra un sentido más elaborado y responde a una idea de 
cumplimiento de la función pública (“una virtud que deben poseer 

18  Santo Tomás de Aquino, heredero de toda esta tradición grecorromana 
sobre el honor y la virtud exalta el concepto de honor y lo considera “lo más 
próximo a la virtud”, “porque se tributa a Dios y a los mejores”. Sobre un 
desarrollo de este concepto del honor, del Aquinate, véase Summa Theologica, 
2-2q. 129, a. 1; q. 131 a. 1 ad 1., referenciado y explicado en Medrano (2002: 
22); honor est praemium virtutis; honor debetur virtuti, (Medrano, 2002: 74-75). 
Corso de Estrada dedica todo su estudio a establecer la comparación entre la 
moral ciceroniana y la del Aquinate (2008b) en los conceptos de “bien común”, 
“honestidad”, “ley natural”, “caridad”, etc.

19  Sobre la importancia de estas escuelas en el pensamiento moral de 
Cicerón, véase Corso de Estrada (2008: 116-126).

20  Lo “honorable” que es el honestum del De Officiis I, tiene como punto de 
partida las “inclinaciones naturales ínsitas en todo ser vivo”, dentro del contexto 
de la doctrina de la oikeíosis que explicaremos más adelante (Corso de Estrada, 
2008b: 159).



337Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

aquellos elegidos en los cargos públicos”), y que deben “adquirirlo los 
miembros que integran un gobierno”, con el fin de “realizar obras que 
beneficien a todo el Estado, «generando a su vez el reconocimiento de 
ser un buen gobierno»” (Bautista, 2007: 11). Lo “honesto”, por lo tanto, 
es distinto del concepto de honor21 que propone Homero, Platón o 
Aristóteles; para el Arpinate, el honor es un concepto que mismamente 
se encuentra por debajo de la virtud, como se demuestra en el siguiente 
pasaje de De Legibus, donde se antepone la “virtud” por encima de los 
“honores” (también añade “belleza y salud”):

52 Por último, si la virtud es deseada a causa de otras 
cosas, es necesario que haya algo mejor que la virtud; 
¿será pues, el dinero o los honores (honores) o la belleza 
o la salud? Estas cosas, cuando están presentes son 
muy pequeñas; por otra parte, de ningún modo puede 
saberse con certeza por cuánto tiempo estarán presentes. 
¿O será el placer, lo cual es vergonzoso de decir? Pero 
ciertamente en ése, despreciable y repudiable, la virtud 
se discierne aun al máximo (Cic. De Leg. I,19,52, 2016: 
25).

Por todo ello, a pesar de que Cicerón trata del honor en muchas 
partes de su obra,22 como los méritos propios de la clase senatorial, no 
obstante, rehace el concepto de honos, transformándolo en honestum para 
amoldarlo al objetivo de la base real del buen funcionamiento real de la 
Res publica:23

Evidentemente, la belleza moral que exigimos en el 
alma excelsa y magnífica es producto de las fuerzas del 
espíritu, no de las del cuerpo. Al cuerpo, sin embargo, 

21  El concepto de honor (según los conceptos de timé, kydos y aidós, 
íntimamente ligados a la areté) hunde sus raíces en el pensamiento y la 
cosmovisión belicista y aristocrática homérica (véase al respecto M.I.Finley, 
1961: 143 en Sánchez Cuesta, 2001: 6, n. 7).  

22  “Cicerón dedica numerosas páginas de sus tratados filosóficos a glosar 
la importancia del honor para la concepción romana de la vida y para el buen 
orden de la República” (Medrano, 2002: 34).

23  Sobre la intensa influencia de Platón y Aristóteles en Cicerón véase Long 
(1995: 37-61).



338 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

hay que ejercitarlo y habituarlo a que obedezca 
a la reflexión y a la razón en el desempeño de las 
obligaciones y en la tolerancia de la fatiga. Pero esta 
honestidad que buscamos reside enteramente en la 
laboriosidad del espíritu y en el pensamiento, y en este 
orden no prestan menor utilidad los magistrados que 
gobiernan la República que los generales que conducen 
los ejércitos (Cic. De Off. I, 23, 29, Guiñén Cabañero 
(trad.), 1989:41).

Lo honestum se enraíza en las tesis filosóficas tanto estoicas como 
de la Nueva Academia (Utchenko, 1978: 271), que encierran en sí todas 
las virtudes platónicas, y que establecen una tajante separación entre lo 
virtuoso y lo vicioso para que puedan “tender (…) hacia lo moralmente 
bello, que en definitiva es el bien supremo”. Si esta idea es muy griega, 
“el bien moral”, para los romanos “evoluciona en relación estrecha con 
la imagen del ciudadano ideal (vir bonus), de sus cualidades familiares 
y cívicas, sus virtudes y obligaciones” (Utchenko, 1978: 271), lo que 
influirá poderosamente en los “pensadores cristianos y humanistas 
renacentistas”(Abellán, 2012: 65). Así pues, tanto lo honestum como la 
virtus, que podríamos definirla como la “semilla” que conforma el árbol 
de la honestidad se enraízan en las leyes de la naturaleza, que a modo 
de humus, daría fuerza, vigor y sentido organizador a la propia virtud 
y honestidad:

Por lo cual, si el bien y el mal se juzgan por naturaleza, y 
son principios de la naturaleza, ciertamente también lo 
honesto y vergonzoso deben discernirse con semejante 
razón y deben referirse a la naturaleza (Cic. De Leg. 
I,17,46, 2016: 23).

Más adelante aclara todavía mejor esa relación de la virtus con la ley 
natural:24

24  “La concepción del hombre de Cicerón y su tesis acerca de las aptitudes 
de la naturaleza humana para acceder al conocimiento del bien moral, otorga 
firme sustento a que asigne a la virtud un origen natural. Pues la condición 
humana porta en sí, de modo germinal, su ordenación perfectiva; la cual se 
revela en la teleología de los poderes operativos específicos del hombre” (Corso 
de Estrada, 2008: 111). 



339Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Pero ciertamente la cosa es así: el sumo bien consiste en 
vivir según la naturaleza, esto es, en disfrutar una vida 
moderada y conforme a la virtud; o bien: en seguir la 
naturaleza y vivir, por así decirlo, conforme a su ley, 
esto es, en no dejar de hacer nada, en cuanto dependa de 
uno mismo, para conseguir las cosas que la naturaleza 
pida, lo cual igualmente equivale a vivir conforme a la 
virtud como ley (Cic. De Leg. I, 21, 56, 2016: 28).	

Lo honestum u “honorable”, responde a las “inclinaciones naturales” 
de las virtudes humanas que son “las rectoras de la vida práctica”, 
conforme a “la Razón de la naturaleza, la cual es ley divina y humana, 
a la que buscan obedecer todos los que quieren vivir respondiendo 
a lo que es conforme a la naturaleza” (Corso de Estrada, 2008b: 161-
162). Por eso, la honestidad engloba las cuatro virtudes de sabiduría, 
justicia, fortaleza, y templanza, las cuales reflejan aspectos distintos pero 
indisolubles de la honestidad:25

Ahora bien, todo lo que es honesto surge de una de 
estas cuatro virtudes: o bien consiste en el diligente 
y exacto conocimiento de la verdad (prudencia): o en 
la defensa de la sociedad humana dando a cada uno 
lo suyo y observando la fidelidad de los contratos 
(justicia): o en la grandeza y vigor de un alma excelsa 
e invicta (Fortaleza): o en el orden y medida en cuanto 
se hace y se dice (Templanza). En esto precisamente 
consiste la moderación y la templanza. Aunque estas 
cuatro virtudes están unidas de forma que una no 
puede existir sin la otra, sin embargo, de cada una 
surge determinada especie de deberes; por ejemplo, 
de la primera que he presentado, en la que ponemos 
la sabiduría y la prudencia, procede la investigación y 
el hallazgo de la verdad, que es el cometido propio de 
esta virtud. (…)

25  Panecio, de la “Stoa Media”, en cuya doctrina se basa, en buena medida, 
el pensamiento filosófico y ético de Cicerón, considera que estas cuatro virtudes 
“son análogas a cuatro disposiciones tendenciales de la naturaleza humana 
(apsormaí)” (Martínez Sánchez, 2014: 131, n. 33).



340 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

El orden igualmente, la constancia, la moderación, y las 
otras virtudes semejantes son de tal naturaleza que por 
ellas se exige una acción externa, no sólo la actividad de 
la mente. Observando cierta moderación y cierto orden 
en la conducta de la vida, conservaremos la honestidad 
y el decoro (Cic. De Off. I, 5, 15, 16, 17, 1989: 11-12).

Lo honestum como se ve en el texto anterior, implica otra serie de 
conceptos propiamente ciceronianos, como el decorum (del verbo  
impersonal, decet, lo que conviene, o nociones como la salud (sanitas, 
valitudo), la belleza  (pulchritudo) o la gracia (venustas); todos ellos son 
cualidades que conjugan el cuerpo con un  alma virtuosa y honesta 
(De Officiis, III, 5, 23 en Corso de Estrada, 2008b: 162), como se entrevé, 
aludiendo a la filosofía platónica, en las Cuestiones Académicas (Cic. 
Acad, I, 5, 19, 1990: 8). El motivo de la decadencia de la república para 
Cicerón no está en la estructura de ésta misma, sino en las personas 
que constituyen su entramado organizativo y funcional cuya “meta a 
la que deberían mirar y orientar estos pilotos de la nave del Estado” es 
“aquello que es lo mejor y lo más deseable para todos los hombres sanos, 
honestos y felices: una vida apacible con honor [cum dignitate otium]”. 
Los optimates atesoran la dignitas que no deja de estar relacionado con el 
honos y lo honestum. El honos como tal y ahí coincide con la timé platónica 
y aristotélica se trata de una “gestión histórico-política ejemplar en 
situaciones concretas” y que, además, “se hereda por generaciones, e 
incluso legitima el poder y la influencia de los descendientes” (Notári, 
2010: 207). La dignitas es un honor continuado, que se refleja en “una 
presentación del servicio público basado en el interés de la maiestas 
imperii-rei publicae, que tiene como precio el trabajo y el peligro” (Notári, 
2010: 207). La dignitas que se relaciona con la nobilitas requiere de las 
virtutes y su lado práctico que son los officia. Todo ese conjunto constituye 
lo honestum, que es un concepto abstracto que luego se personaliza a 
todo aquel que cumple con esa sucesión de factores que conforman al 
buen ciudadano del grupo optimate y que para Cicerón deben preservar 
el statu quo del sistema legislativo y político de la república romana. Por 
eso, para Cicerón el gobierno real ha de ser el de los optimates26 que se 

26  Estos optimates se podrían asemejar mucho a los próstatai de la república 
platónica en cuanto a su relación de gobernante y gobernado. Según Schofield 
(2005: 81), la relación que establece Cicerón reforzaría el concepto de los 



341Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

definen como “todos los que son criminales ni malvados por naturaleza 
ni desenfrenados ni están acuciados por dificultades domésticas… Los 
que, en el gobierno de la República, se ponen al servicio de los deseos, 
intereses y opiniones de ellos,…”(En defensa de Sestio, 97 en Pina Polo, 
2005: 252). Cicerón, por lo tanto, extiende su concepto de los optimates, 
no sólo a los dirigentes y magistrados, sino a todos los hombres boni 
que en plena “concordia” con la nobilitas,27 y los grupos dominantes 
“asumieran su programa conservador de defensa a ultranza del sistema 
aristocrático tradicional” (Pina Polo, 1999: Pos. 2435 de 3610).28 Los 
optimates, por lo tanto, son “aquellos que –a diferencia de los populares– 
no buscan el aplauso y gusto de la gente, sino tratan de obtener el 

“guardianes/optimates” más allá que la contemplada por Platón y Aristóteles 
para los gobernantes, “where the notion of popular sovereignty over a res 
which is to be entrusted to the management of others finds no place –although 
of course government has to be in the interest of the governed”. De este modo, 
si seguimos las tesis Iser, Cicerón como lector de Platón, bajo su horizonte de 
expectativas, sacaría más jugo de su concepto de guardián que el propio Platón.  

27  Recordemos, al respecto, que la nobilitas no era totalmente uniforme y, si 
antes de los primeros años del siglo II, era “compacta y solidaria” (Romero, 2012: 
68), a partir de ese momento, se divide en dos sectores: “oligarquía conservadora”, 
que iba a defender “un sentido rural de la vida y las virtudes” y “una rígida 
concepción de la acción pública” (Romero, 2012: 122; ésta es la que defendería 
Catón), y la “oligarquía ilustrada” (Romero, 2012: 69), que, aunque mantiene los 
valores “virtuosos” de la antigua Roma, está abierta a un refinamiento cultural 
procedente de Grecia y a modos políticos más modernos. Ésta última oligarquía 
es a la que pertenece el círculo de Escipión, que será mínimamente favorable 
a las reformas gracquianas y a la que se adscribirá, posteriormente, Cicerón, 
propio de su condición de homo novus y filósofo formado en Grecia. Romero 
(2012: 55-154) ofrece un detallado análisis de estos dos tipos de oligarquía y de 
la evolución de la propia nobilitas durante el periodo republicano romano.

28 Se trata de un “véritable contrat social, ce consensus bonorum d´où naît 
véritablement le peuple. Si bien, que, d´une part, il ne saurait y avoir d´autres 
optimates que les optimi et, d´autre part, en dernière analyse, les aspects 
sociologiques et historiques de la pensé cicéronienne (qui ont une grande 
importance) viennent rejoindre la réflexion philosophique” (Michel, 1971: 43). 
Pero no podemos olvidar que ese consensus no es democrático, sino como afirma 
Shonfield siguiendo los textos de Rep. I-42 y Leg. I. 35, es “a shared sense of 
justice reflected in the moral life and institutional arrangementes of society”. Se 
trata de un sistema legislativo que somete la sociedad a una constitución basada 
en la ley de la naturaleza.



342 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

reconocimiento de todos los buenos ciudadanos (optimus quisque).” Es 
una “buena casta”, que no tiene problemas materiales y en la que se 
pueden agrupar “agricultores, los comerciantes, los esclavos liberados” 
que buscan el bien el común. Los optimates serían más que un grupo 
político concreto, una ideología conservadora (incluso un modus vivendi) 
cuyo núcleo estaría constituido por el orden senatorial, cuya influencia 
política irradiaría sobre todos aquellos hombres boni que, gracias a su 
estabilidad material y mentalidad moderada, apoyan y asientan esta 
manera de concebir la política y la sociedad sobre el que se erigirían los 
cimientos y el éxito de la república romana. La facción de los populares, 
en cambio, pretendían que la política se abriera a las clases sociales y 
económicas “pujantes” y que se realizaran algunos cambios en aspectos 
económicos, políticos y sociales para que las clases más desfavorecidas 
y empobrecidas no se rebelaran con brutalidad y el estado se acabara 
resquebrajando totalmente, es decir pretenden modificar algunos 
puntos para mantener y afianzar el statu quo (véase una reflexión más 
completa en Pina Polo, 1994: 76-84).

En la época de profunda crisis del sistema estatal republicano 
que le ha tocado vivir, Cicerón no considera que sea la estructura de 
la república la que se resquebraja, ya que llevado por su idealismo 
platónico,  la política real romana “historiza” la perfección de la 
república platónica,29 sino que son los hombres (en clara alusión 

29 Así pues la famosa “constitución mixta”, que el Arpinate desarrolla en 
su De Re Publica, inspirada en la anacyclosis, polibiana que interpreta los ciclos 
políticos aristotélicos de sucesión de modelos de gobierno por evolución y 
corrupción (monarquía, oligarquía, tiranía, democracia, oclocracia, etc [Cic. Rep. 
1,44, 68-45,70]); no deja de ser un gobierno aristocrático “senatorial” al estilo 
platónico, aunque tutelado por un especie de primus inter pares. Cicerón que 
ve amenazada la república no defiende una monarquía que paradójicamente la 
salve sino el modelo de un princeps, “qui est «tuteur et modérateur»” d´une patrie 
chancelante ou déséquilibrée. En su tratado De Republica puso como ejemplo a 
Escipión Emiliano. En este punto, se nota la poderosa influencia platónica que 
también reclama la intervención de un prostatès para salvar la Politeia y que 
marcará toda la tradición platónica hasta Filón de Alejandría (Michel, 1971: 41). 
Según Arce, debido a la situación atípica del desorden político romano, Cicerón 
propuso un tipo de fórmula política excepcional y que el régimen de Augusto 
“parece el resultado lógico, el resumen de una larga tradición”; no obstante, 
“no se puede decir, siendo exactos y objetivos, que el gobierno de Augusto o, 
mejor, la instauración del principado sea el resultado de la aplicación de la teoría 



343Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

a los populares) que desempeñan los cargos, los que se envilecen y 
corrompen. Cicerón resulta idealista igual que Platón pero enmascarado 
en un aparente realismo,30 que es el de aspirar al regreso a un pasado 
totalmente idealizado en su mente, con aspiraciones de eternidad:31 Por 
este motivo, en los tratados Sobre el Orador y Sobre la Constitución del 
Estado, y más tarde las obras filosóficas escritas durante las dictaduras de 
César, Cicerón ofrece todo “un programa de formación”, 32 que regenere 
la situación política de la república en clara alusión contra los populares. 
El programa de formación ciceroniano resulta una combinación entre 
el aprendizaje retórico, jurídico y filosófico, con el objetivo de que “los 
primeros ciudadanos de la ciudad”, reciban “una educación que reúna 
la ciencia política con el valor moral adquirido éste último con la práctica 
y el conocimiento de los valores, según el ideal platónico corregido 
por la experiencia del político”. Para ello deberán ejercer el “estudio 
de la retórica y el entrenamiento de la palabra y de la jurisprudencia, 
elementos tradicionales de la preparación del ciudadano romano en la 

política de Cicerón” (Arce, 1990: 190). Pero una de las diferencias básicas entre el 
princeps ciceroniano y el augústeo es que el primero “no tenía más privilegio que 
el de opinar en primer lugar en las sesiones del Senado” (Touchard, 1994: 75). 

30  En tanto que “Ciceron remonte de la politique à la philosophie, alors que 
Platon descend de la philosophie à la politique” (Boyancé, 1970: 189). 

31  Tal y como expresa, entre otras obras, en su De Republica (Cic. De Rep. II, 
39, 66, 2012: 119) o En su De Divinatione (2,2, 1985: 66),  así lo expresa al pretender 
volver a un pasado idealizado establecido por el “Fatum”.

32  Cicerón establece “la synthèse entre les deux grands courants de 
la tradition romaine, entre le stoïcisme des Scipions et la nouvelle Académie 
de Carnéade. Cette dernière joignait à la pratique du doute un certain goût 
pour l´esprit péripatéticien: c´étaient des manières de pratiquer la prudence. 
Le premier s´illustrait par la rigueur de sa logique et de son éthique, et ne 
reconnaissait d´autre souverain bien que la beauté morale. Ciceron entreprend 
de concilier ces deux tendances” (Michel, 1971: 35). Reconcilia el platonismo con 
el estoicismo y le inspira un tipo de enseñanza que es el que pretende aplicar 
para la formación de los políticos “virtuosos” y “honestos”. Como afirma Corso 
de Estrada, el Arpinate no presenta una filosofía ecléctica, como muchas veces 
se le ha atribuido, sino “una recepción de posturas de escuelas doctrinalmente 
convergentes” (2008: 73); de tal forma que en su “cosmología teológica”, “ha 
hecho converger, más allá de sus diferencias doctrinales, dos de las teorías 
finalistas de la realidad más importantes del pensamiento antiguo, el platonismo 
y el estoicismo” (2008: 75).



344 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

vida pública” que “ofrecerían el medio de actuar sobre las asambleas 
gracias a la competencia administrativa y al primado de la palabra” 
(Combes, 1977: 256-257). A esta formación hay que incluir el aprendizaje 
filosófico para fortalecer la labor del estadista, ya que “(…) a nuestros 
hombres se le había de explicar filosofía, en beneficio del propio Estado, 
estimando que era de gran interés para la honra y alabanza de nuestra 
ciudad que unos asuntos tan serios e ilustres tuvieran su lugar también 
en la literatura latina” (Cic. N. D., 1, 4, 7, 2008: 76). 

De esa renovación, basada en un plan de formación retórico-jurídica 
y ético-filosófica dependerá la “supervivencia de las instituciones” y 
harán innecesarias las “perniciosas reformas”33 que pretenden imponer 
los populares y por lo que se producen sediciones y conspiraciones 
que atentan el curso adecuado del Estado romano. Con ello, Cicerón 
pretende reforzar el conocimiento del aparato legislativo y judicial de la 
república porque el problema de su decadencia es su desconocimiento 
y la falta de buenas prácticas en el mismo. Precisamente este programa 
de formación ciceroniano se incardinaba en su concepto de humanitas, 
que tenía como núcleo el vir bonus romano, preconizado por el 
político romano Catón, tal y como aclaramos en la nota 27, como ideal 
de perfección tanto técnica como moral, y el kalón aristotélico, que 
“significaba los bienes del orden interior, bienes morales, únicos que 
para los estoicos merecían el nombre de bienes: mónon tó kalón agathón” 
(Fontán, 2016: 280). Precisamente, estas dos ideas nos llevan, de nuevo, 
pero por otra vía, al concepto ciceroniano de honestum. La base de la 
humanitas formativa del Arpinate es, por lo tanto, la honestidad. La 
honestidad, en esta vertiente “pedagógica”, es “la suma del recto (de 

33  Ya Cicerón mostró su rechazo ante el proyecto de ley de reforma agraria 
que propuso Rullo en enero del año 63, haciendo gala cínicamente de que 
estaba “dispuesto a rendir homenaje a los Gracos y no considera, como otros 
cónsules que por principio se oponen a las leyes agrarias”. No obstante, después 
de una “atenta” lectura, la rechazó, porque no respondían a los intereses del 
pueblo (1978: 125). De hecho una clara muestra del inmovilismo aristocrático 
ciceroniano es que el “reparto agrario” que se pretendía con los Graco, los 
reconvierte en la “generosidad” (la liberalitas, o pluralizado las caritates), de los 
que más tienen hacia los que menos: “Pues cuando aparece la generosidad libre 
de toda irreflexión es gratísima; (…)”(Cic. Off. II, 2.18.63: 116-117). De este modo, 
el establishment de los pudientes queda cubierto y los menos favorecidos no 
rechistan ante esa generosidad de los ricos, que Cicerón potencia y estimula 
desde sus obras (especialmente, en su De Officiis).



345Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

ratio) vivir conforme a la naturaleza” (Martínez Sánchez, 2014: 132)34 y 
constituye el motor de la humanitas, cuya “realización es fruto de un 
proceso educativo teórico-práctico que supone la existencia en el sujeto 
de determinadas condiciones naturales” (Fontán, 2016: 314); “tenía el 
valor de una consigna y de un programa, al mismo tiempo que era una 
símbolo de la nueva doctrina”(Fontán, 2016: 290) y que responde a una 
realización “práctico-moral” de las inclinaciones del propio hombre35 
dentro de un “orden natural” moral, de carácter universal y sostenido 
por la divinidad (Corso de Estrada, 2008b: 79): 

Por consiguiente, el hombre se halla dotado por 
naturaleza, es decir, por causa de su propia condición 
natural, de las inclinaciones que de suyo lo ordenan a 
la realización de su humanitas. En este sentido, como 
ya indiqué, el cumplimiento de los deberes para con 
la patria también obedece al plano del desarrollo de 
inclinaciones connaturales, y la ley que regula  la vida 
práctica y que concierne a la res publica no es sino 
participación de la Ley natural común, cuya simiente 
porta la naturaleza de todos los hombres (Corso de 
Estrada, 2008b: 78).36

34  Para más detalle de la unión entre la virtus, la “ley natural”, y la ratio, 
véase el estudio de Martínez Sánchez (2014: 123-138) y de Corso de Estrada 
(2008b: 72-95).

35  Estas “inclinaciones” se relacionan con las prolepseis estoicas que asume 
Cicerón y que se pueden considerar como “disposiciones, aptitudes o incoaciones 
naturales para alcanzar determinados conocimientos, y no la posesión innata y 
consumada de los mismos.” (Corso de Estrada, 2008: 106-107). Con las prolepseis, 
el hombre logra conocer el orden moral de la divinidad y de su providencia, tal 
y como se sostiene en su De Legibus (Corso de Estrada, 2008: 111).

36  Corso de Estrada (2008a: 69-70) define muy bien la relación entre ley 
natural y moral según el pensamiento estoico, que Cicerón asume en su propia 
filosofía. La ley natural es vista como “una potencia normativa” que “se revela 
ante el hombre como principio de regulación moral, conduciéndolo a develar 
–en el desenvolvimiento de sus propias inclinaciones naturales– el contenido 
de la virtud”. Todo esto tendría que ver con la teoría de la “oikeíosis” que exige 
el “develamiento y desarrollo del orden teleológico” que el ser humano lleva 
“ínsito” y le conduce a vivir moralmente en conformidad con esa finalidad 
natural. En efecto todo ello queda claro en la afirmación que hace Cicerón 



346 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Por eso, la humanitas “es la meta y el camino del proceso entero” 
(Fontán, 2016: 314); en la humanitas se une la gravitas romana y la cultura 
refinada helénica, cuyas “artes” ayudarán a desarrollar plenamente la 
gravitas y las virtutes que las mueven.37 Aunque se puede ver esbozado en 
un plan de formación educativa, Cicerón no concreta, detalladamente, 
de qué manera ha de ser. De hecho, donde más llega a especificarlo, 
pero en términos generales, es en su De Re Publica, donde lo distribuye 
en tres fases progresivas de: salvajismo, civilización y prosperidad (Cic. 
Rep. II, 13, 25-2, 39,66, 2012: 96-119); precisamente, en la última el estado 
“experimenta la dicha de la paz duradera, la introducción de buenas 
leyes, el desarrollo de los sistemas de educación, la institucionalización” 
(Martínez Sánchez, 2014: 137). 

En definitiva, la idea de fomentar la virtud y honestidad mediante la 
educación y formación se encuentra plenamente en Cicerón. No obstante, 
se producen dos importantes “vacíos” en su horizonte de expectativas: la 
exclusividad a quienes dirige su programa de humanitas, solo la nobilitas, 
y la indefinición tanto del método, como del tipo de programa formativo 
que ha tener dicha humanitas. Esos “misunderstandings”, los vendrá 
a cubrir el pensamiento ilustrado; en concreto, el de Jovellanos. Pero, 
antes, se tendrá que pasar por un jalón importante que es la concepción 
del honor nobiliario de Montesquieu que supondrá un cierto desvío de 
los propósitos ciceronianos o un intento de rellenar sus huecos de otra 
forma alternativa al plan de lo honestidad virtuosa de la humanitas. 

Cicerón es, en definitiva, un gran defensor del “establishment 
aristocrático” romano; un adalid de la burocracia senatorial y de las 
magistraturas tal y como se concebían desde sus propios orígenes. El 
Arpinate, en ningún momento, quiso cambiar el statu quo de la República 
romana, puesto que consideraba que su entramado estructural era 
idóneo para alcanzar lo que él consideraba la mejor forma de gobierno 
que ponía en práctica las premisas tanto platónicas, como aristotélicas 
y que cristalizaba en él gobierno senatorial de los optimates. De hecho, 

refiriéndose a la doctrina platónica: “Más como bienes del alma, las cualidades 
que son idóneas para abrazar la virtud; y éstas eran divididas por ellos en 
propias de la naturaleza y de carácter moral” (Cic. Acad. I, 5, 20, 1990: 8).

37 “Humanitas es prácticamente equivalente a paideía, con los matices 
propios de la clementia y la moderada evitación de toda desmesura” (Fontán, 
2015: 317; sobre la relación de “humanitas”, con “clementia”, véase Fontán, 
2015: 292-296).



347Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

el Arpinate considera que precisamente lo que ha provocado la crisis de 
la república es el mal uso, o el uso viciado de los cargos políticos que 
constituyen el esqueleto político republicano que se han desviado de la 
virtus. Se debe regresar al mos maiorum38 para que se actúe correctamente. 
Cicerón es un “reformista” que “reforma”, mirando al pasado, porque 
piensa que ningún cambio real va a mejorar un sistema ideal que 
simplemente se ha desviado de la virtus por ideas y prácticas “viciosas”, 
como hacen los populares con sus reformas que, en realidad, pretenden 
cambiar y deformar ese pasado idealizado al que hay que regresar.39 
Por ello mismo, se debe recuperar mediante un plan de formación 
humanístico la virtus y lo honestum; ideas, que tanto exalta y defiende 
en sus obras más políticas: el De Re Publica; el De legibus y, ante todo, 
el De Officiis. Para el rhetor el resquebrajamiento del sistema romano 
no venía por causas reales, sino ético-políticas y educativas; el sistema 
es formidable, y como homo novus advenedizo que aspira a ocupar 
una parte relevante en la nobilitas senatorial, no se puede concebir otro 
sistema mejor que el que Roma hereda de las mores antiguas.

Montesquieu y la recuperación del concepto de “honor” 
homérico frente a la “honestidad” senatorial ciceroniana
El pensamiento ciceroniano sentará las bases para una concepción 

política que atraviesa toda la Edad Media y el Renacimiento, y llega 
hasta la Ilustración. De este modo, sus ideas serán tomadas en cuenta 
por un autor de muy semejantes características, como fue Louis de 
Secondat, barón de Montesquieu (de nobleza provinciana y, en cierta 
medida, un homo novus entre los suyos). El autor del “Espíritu de las 
Leyes” tiene en cuenta al Arpinate, al citarlo en toda su obra, de modo 
tanto hipertextual como intertextual, en términos de Genette. Ambos se 

38  Recordemos, sin ir más lejos, su famosa imprecación O tempora, o mores!, 
del primer discurso de las Catilinarias.

39  El Arpinate era valedor “a ultranza” de los intereses de una clase, que 
tiene como principio  “el orden establecido tradicionalmente, sobre la base de un 
mos maiorum moldeable según las circunstancias” (Pina Polo, 1994: 76). Los boni 
y Cicerón mantenían una cerrazón absoluta y el propio Arpinate consideraba 
que todo lo que no estuviera “a favor de su modelo de estado, de economía, de 
sociedad, etc.” (consensus omnium bonorum) (Pina Polo, 1994: 77), estaba contra 
él, como eran los populares, considerados enemigos de la república e incluso 
inmorales y llenos de vicios contra el concordia ordinum de la sociedad romana.



348 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

insertan en un “horizontes de expectativas” similar, ya que en cada caso 
el sistema nobiliario se ve amenazado por las circunstancias históricas 
concretas. En el periodo de Montesquieu, la nobleza se encontraba en 
peligro, amenazada por el poder absoluto del Rey y por el resquemor 
y resentimiento creciente tanto de la floreciente burguesía que la ve 
obsoleta e inoperante como del pueblo bajo que siente el recelo propio 
de la pobreza y de la inseguridad. 

Por ese motivo, Montesquieu reafirma el concepto del honor que 
se vuelve marca significativa de la propia nobleza y regresa a la idea 
homérica de rasgo identificador  de una elite social dominante. Para 
reforzar el “honor nobiliario” separa la noción de virtus con el de 
honor, que en los pensadores clásicos estaban conjuntas. De este modo, 
la primera la identifica con un régimen democrático que considera el 
sistema más perfecto de todos, pero que por su misma dificultad es muy 
complicado de llevar a cabo y rápidamente se hunde por la ambición y la 
demagogia de sus integrantes.40 Por este motivo, resulta más realizable 
el sistema monárquico-aristocrático que se basa en un sistema jerárquico 
centrado en torno al concepto de honor:41 

No, si éste carece de un resorte tiene otro. El honor, es 
decir, la preocupación de cada persona y de cada clase, 
ocupa el lugar de la virtud política de que he hablado y 
la sustituye en todo. Es capaz de inspirar las más bellas 
acciones, y puede, unido á la fuerza de las leyes, guiar 

40  Para Montesquieu, la República es un tipo de modelo de gobierno que 
pertenece al pasado, puesto que se reduce a un “grupo de hombres virtuosos” 
que se reunían a deliberar los negocios del gobierno, “con miras a una correcta 
igualdad de riquezas y de valores, combinados con un pequeño territorio”. No 
obstante, con el “crecimiento de poblaciones, del comercio y de la diversificación 
de las riquezas”, de las sociedades modernas produce una “fisura”, en las 
clases sociales donde es impensable las virtudes de antaño, puesto que de la 
“igualdad” de las sociedades clásicas se pasa a una acusada “diferencia”, que 
“provoca el surgimiento de la envidia y de la cólera, superposición de las 
pasiones a cualquier tipo de virtud moral que se coloque como la base de la 
organización política” (Figueiras, 2009: 323).

41  Althusser considera que Montesquieu sustituye la virtud del honor 
porque resulta un “atajo pragmático” de una forma adecuada de gobernar, que 
de paso, da sentido a la nobleza aristocrática a la que él mismo Montesquieu 
pertenece (Althusser, 1979: 97-98).



349Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

al fin del gobierno como la virtud misma (Montesquieu, 
1748, (1906): 44). 

Más adelante Montesquieu, afirma:

En los Estados monárquicos y moderados el poder está 
limitado por el resorte de ellos, es decir, por el honor 
que reina, como un monarca, sobre el príncipe y sobre 
el pueblo. No se alegarán ante él las leyes de la religión, 
lo que parecería ridículo á un cortesano: se alegarán, 
sí, continuamente las del honor. De aquí resultan 
modificaciones necesarias en la obediencia: el honor está 
sujeto naturalmente á extravagancias y la obediencia las 
seguirá todas (Montesquieu, 1748, (1906): 49).

Para Montesquieu, al igual que para Cicerón, el gobierno del Estado 
debía basarse en una aristocracia, tutelada por un Rey que fuera un 
primus inter pares, y no como sucedía en la Francia de su tiempo, un 
gobernante con poderes absolutos. También el autor francés aboga por 
una nobleza que no sólo potencie la virtud política, sino que se ceñiría 
a una enseñanza de “costumbres y modales” que refuerzan el carácter 
“grandioso” y las características centrales del honor nobiliario, propio 
del sistema monárquico de su época: 

En las monarquías no se recibe la principal educación 
en los establecimientos públicos donde se instruye á 
la infancia. La educación, en cierto sentido, comienza 
cuando se entra en el mundo. Aquí está la escuela del 
llamado honor, maestro universal que debe guiarnos en 
todas partes.

En el mundo es donde se ve y se oye decir siempre tres 
cosas: Que ha de haber en las virtudes cierta nobleza; en 
las costumbres, cierta franqueza; en los modales, cierta 
urbanidad. (…)

El honor tiene, pues, sus reglas supremas, á que la 
educación se ve obligada á conformarse (1). La más 
señalada es que nos está permitido hacer caso de 



350 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

nuestros bienes; mas nos está altamente prohibido 
hacerlo de nuestra vida. 

Y la tercera, que las cosas prohibidas por el honor lo 
son con más rigor cuando las leyes no concurren á 
proscribirlas, y las exigidas por él lo son con mayor 
fuerza cuando las leyes no las prescriben (Montesquieu, 
1748, (1906): 54).

El honor depende de reglas establecidas y fijas que facilitan 
el orden y armonía estatal, son reglas procedentes de los poderes 
fácticos, y del equilibrio de los poderes intermedios que representa, 
especialmente, la clase nobiliaria42 (y, que Montesquieu heredó del 
parlamentarismo inglés). En tanto que el honor no requiere de una 
gran programa formativo, sin embargo la virtus que es propia de las 
repúblicas democráticas debe enseñarse con rigurosidad para mantener 
el equilibrio del gobierno estatal:

En el gobierno republicano es donde se necesita de 
todo el poder la educación. El temor a los gobiernos 
despóticos se engendra espontáneamente en las 
amenazas y los castigos; el honor de las monarquías 
es favorecido por las pasiones, que, a su vez, fomenta; 
pero la virtud política consiste en la abnegación de sí 
mismo, cosa siempre muy penosa. 

Puede definirse esta virtud como el amor de las leyes y 
de la patria, el cual pidiendo que se prefiera de continuo 
el interés público al propio, inspira todas las virtudes 
particulares, que no son sino esa preferencia.

42  “Los poderes intermedios (y concretamente la nobleza, que constituye 
para Montesquieu el poder intermedio por antonomasia) son absolutamente 
necesarios para el mantenimiento de la monarquía”. Por lo tanto, la nobleza 
es imprescindible para gobernar “bajo unas ciertas leyes”, con el fin de que la 
monarquía se rija de modo racional, y no bajo la voluntad propia del monarca, 
lo que le convertiría en un déspota o tirano (Osorio, 2011: 408).



351Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

(…) Todo depende, pues, de que este amor arraigue en 
la república y la educación debe dirigirse á inculcarlo 
(Montesquieu, 1748 (1906): 56-57).

Además de separar virtud y honor, Montesquieu abandona el 
término honestidad (honnêteté), que lo refiere exclusivamente al ámbito 
moral-legalista, sobre las leyes de Augusto y de Tiberio, al referirse a 
la “deshonestidad de algunas damas romanas” (Montesquieu, 1748, 
(1906): 161) y la honestidad sexual.43 El honor, (incluso “extravagante”), 
manifestado en “obediencia” al poder nobiliario y regio, y en las 
“formas” y “costumbres” que lo conducen y asientan, se convierte en 
la columna vertebral del sistema político del autor francés. Así pues, los 
puntos “vacíos”, o los “misunderstandings” en la “fusión de horizontes” 
entre Cicerón y Montesquieu se centran en el vaciamiento del concepto 
de honor, que se queda sin virtud, ni honestidad, con el propósito de 
potenciar una nobleza amenazada.44 La “fusión de horizontes” que se 
establece entre el Arpinate y el aristócrata francés coincide en cuanto a 
que ambos consideran imprescindible potenciar la elite nobiliaria para 
el mantenimiento del sistema; pero, ambos “horizontes” disienten en 
cuanto a que Cicerón considera las virtudes cívicas y la honestidad en 
el código de honor senatorial, mientras que Montesquieu piensa que 
esas virtudes son las que debilitan el honor de la nobleza que produce 
su ulterior resquebrajamiento político. Montesquieu considera que se 
debe separar la moral de la política, la virtud del poder gubernativo 
y que éste se supedite exclusivamente a principios y leyes “jurídicas”, 
y “legislativas”, que tengan como motor un principio alternativo a la 
virtus, que es núcleo de moralidad y que el pensador francés lo ve en 
el concepto de “honor”, al que considera una “amalgama del interés” 
de las sociedades humanas, sobre el que han de formarse reglamentos, 
instituciones y “legislaciones coercitivas” que construyan y fortalezcan 
la unidad armónica del Estado.  

43  “Un usurero, de nombre Papirio, intentó violar la honestidad de un 
joven llamado Publico, á quien tenía entre cadenas.” Nota (5). “El de Plaucio que 
atentó á la honestidad de Veturio (Valerio Máximo lib. VI, art. IX)” (Montesquieu, 
1748, (1906): 298).

44  La sustitución de la virtus por el honor “al precio de juiciosas medidas 
políticas que sólo pretenden edificar al pueblo para mantenerlo bajo del poder 
de sus notables” (Althusser, 1979: 80). 



352 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Montesquieu volvería a una concepción más homérica del honor, 
pero con un enfoque que se mueve entre la aristocracia medieval y las 
leyes mecanicistas y cientificistas que se desarrollaron en la segunda 
mitad del XVII.45 La concepción que tiene Montesquieu del honor 
como centro de la política francesa alude más a un ideal germánico 
que grecorromano, puesto que, en tanto que para griegos y romanos el 
honor se vio superado por el ideal de la virtud, en cambio en el mundo 
germánico, “toda la ética…, gira en torno a la idea “lo honroso” (das 
Ehrenhaft) y lo “deshonroso” (das Unehrenhaft) (Medrano, 2002: 35 y ss.). 
De hecho, toda la ética medieval y caballeresca se asienta sobre el código 
de honor nobiliario germánico que sigue siendo determinante en la 
época del propio Montesquieu.46 Tanto Rousseau (especialmente, en el 
Discurso sobre las ciencias y las artes (1750)) como el Hegel de los primeros 
años (el del Unterredung (1785)) coincidieron que “hay más puntos en 
común entre los rudos y fieros germanos y la Roma republicana y estoica 
que entre ésta y el régimen despótico e imperial que la derrotó” (Rocco 
Lozano, 2011: 45). Pero esa Roma “estoica” sería más bien la Roma que 
propugnaba Catón el Censor,  defensora de la gravitas y rudeza de los 

45  “El Espíritu de las Leyes tiene el objetivo de conjugar lo tradicional con lo 
moderno, derivando en una teoría de transición que asienta sus bases, primero, 
en la tentativa de construir un modelo ideal normativo, a partir del cual el autor 
buscará las fuentes éticas y morales de la política; y segundo, en el uso recurrente 
de los elementos empíricos de la ciencia de su época” (Figueiras, 2009: 322).

46  “Pero en paralelo a la ciudad-Estado, se desarrolla otro lugar de 
civilidad que va a predominar a partir de principios del s. XVI, a saber, la Corte. 
En ella se unen la tradición cortés provenzal y la del humanismo retórico. Esta 
«curialización» es marcada por una acentuación del carácter aristocrático del 
ideal «civil» (un carácter no ausente de la paideia y de la humanitas antiguas) y 
un debilitamiento de su significación propiamente política. La civilidad tiende 
a designar un ideal de vida sobre todo social, y se repliega hacia el ámbito de 
los modales y de la «conversación». Ese será el entorno en el que Montesquieu 
desarrolla su concepto del honor nobiliario y lo pone al servicio de la sociedad 
francesa del su momento, a través del sistema político inglés de división de 
poderes que permite a los nobles adquirir más preponderancia y recuperar 
su protagonismo político arrebatado por el absolutismo del rey y el ascenso 
pujante de la burguesía. Precisamente, Spengler considera que la «decadencia 
de Occidente» viene motivada, en buena medida, por la pérdida del honor que 
se identifica con la «cultura aristocrática» que de ella se nutre” (Medrano, 2002: 
21).



353Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

antiguos agricultores romanos y no tanto la ciceroniana que pretendía 
conjugar esa gravitas con la cultura refinada de la paideia griega. 

A esa fiereza de la Roma arcaica y catoniana identificada con Esparta 
se refiere Montesquieu cuando elogia la república:  “no hay nada más 
poderoso que una República en la que se respetan las leyes, no por 
miedo, ni en base a la razón, sino por pasión, como ocurrió en Roma y en 
Esparta: ya que, para ellos, se unió a la disciplina de un buen gobierno 
toda la fuerza que podría tener una facción” (Cons. 24, en Rocco Lozano, 
2011: 50). 

Precisamente ese concepto de “pasión” recuerda a la “fuerza” del  
vir que vimos en la caracterización inicial de la virtus, casi sinónima de la 
idea del thymós homérico. Ese concepto es el que recupera Montesquieu 
alejándose del “horizonte de expectativas” de Cicerón que propone, 
en cambio, una “honestidad virtuosa”, fundamentada en los filósofos 
clásicos griegos y helenísticos que confluye en la idea educativa de 
humanitas.

El concepto de honor de Jovellanos: a medio camino entre el 
“horizonte de expectativas” de Montesquieu y el de Cicerón 
Gaspar Melchor de Jovellanos resulta una figura destacada del siglo 

XVIII español. Se le podría considerar el “Montesquieu español” por su 
admiración al gran político francés y porque su actividad intelectual en 
cuestiones políticas, sociales y educativas se asemejan, con sus más y sus 
menos, al impacto del escritor del Espíritu de las Leyes. Natural de Gijón, 
Asturias, toda su vida se centró en la actividad política y ocupó diversos 
cargos en las monarquías de Carlos III y Carlos IV. Aparte de escribir 
infinidad de informes y memorias que analizan la situación cultural, 
y político-económica del país, destaca por sus planes educativos, de 
distinta índole, dirigidos a la nobleza, a colegios concretos, a institutos 
de enseñanza técnica, o generales. No obstante, al final de su vida y 
después de varios exilios, la labor política de Jovellanos destaca por 
su apoyo al constitucionalismo español lo que hace que se volviera el 
principal mentor de la Constitución de Cádiz de 1812, que se convertiría 
en la “Carta Magna” del liberalismo tanto hispano como hispano-
americano.



354 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Profundamente intelectual, su pensamiento se basa en la impronta 
de autores tanto clásicos como modernos, científicos como teológicos.47 
De estos últimos, destaca la influencia de las lecturas francesas de 
Montesquieu (El Espíritu de las Leyes es “uno de sus libros predilectos”), 
Condillac, o el controvertido Rousseau48 pero también las de Locke, 
Adam Smith, Hutcheson o Burke.49 En cuanto a los clásicos, influyeron 
en su mentalidad Séneca, o Tácito, entre otros muchos pero, será 
especialmente Cicerón quien ejercerá una especial preponderancia en 
su obra y pensamiento, ya que todas sus obras se encuentran en forma 
de opera omnia en la biblioteca personal del ministro español,50 así como 
resultan especialmente relevantes para el aprendizaje de la lengua latina 
y de la enseñanza literaria y filosófica en todos los planes educativos 
que el gijonense desarrolló en su papel ministerial, así como la relevante 
alusión al Arpinate en sus diarios personales.51

47  “Lo que más le gustaba a Jovellanos era poder juntar las buenas fuentes 
históricas y teológicas con las aportaciones de la nueva física experimental y las 
demás ciencias modernas” (Glendinning, 1994: 49).

48  En sus paseos ociosos, Jovellanos aprovecha para leer la “Gramática de 
Condillac”; las Confesiones de “Juan Jacobo”, o “en libro portable de bolsillo”, 
“en octavo”, y “entre otros, a Gibbon, Gillies, Smith, (…), Alfieri, Paine y 
Condillac” (Sánchez Espinosa, 1994: 48-49). 

49  “A Bernardo del Campo, embajador español en Londres, Jovellanos le 
pide libros ingleses: algunos relativamente novedosos, como los tres tomos de la 
Riqueza de las naciones de Smith; la Filosofía moral de Adam Ferguson, y obras de 
Burke y Hutcheson (…)” (Glendinning, 1994: 49).

50  Así pues, en Las Lecturas de Jovellanos (Lecturas de reconstitución de su 
Biblioteca), en las que Jean Pierre Clément, como editor, recopila todas las obras 
que Jovellanos guardaba en su biblioteca personal, añade la siguiente referencia 
bibliográfica en el capítulo 2, Extranjero (a. Antigüedad), del apartado “D. Arte 
Oratoria” (Clément, 1980: 47): «275. CICERÓN (Marcus Tullius Cicero). —Opera 
omnia, Madrid, Tmp. Real, 1797, 14 vols., 4o.”.

51  Precisamente, una de sus lecturas (Sánchez Espinosa, 1994:  45), al final de 
su vida (“con la que “parece implicarse personalmente” y “que lee entre febrero 
y abril de 1794”) fue La Historia de la Vida de Marco Tulio Cicerón, de Conyers 
Middleton, en la que, en efecto, su autor defiende el parlamentarismo de Robert 
Walpole (primer ministro inglés durante 21 años, entre 1721 y 1742), con el que 
identifica a Cicerón y que anticipa la línea del pensamiento de Edmund Burke 
que concibe al imperio británico más que “una nueva Roma de Augusto”, “la 
imagen de Cicerón de una “comunidad de bienes para todo el mundo” (Pagden, 
2011: 107).



355Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Jovellanos hereda tanto el concepto de “honor” de Montesquieu, 
como los conceptos ciceronianos de honestum y virtus. No obstante, el 
“horizonte de expectativas” del español se diferencia del romano en 
cuanto a que incluye elementos propios del francés; y, del francés se 
diferencia, en cuanto a que incluye aspectos propios del romano. Y, a 
ambos los conjugará con elementos propios de otros autores como el caso 
relevante de John Locke y empiristas británicos. En ese sentido, Jovellanos 
va a rellenar puntos “vacíos”, modificando y contrariando (antítesis) el 
horizonte ideológico tanto del Arpinate, como de Montesquieu. Y todo 
ello en el marco historiográfico (y a la vez ideológico), de la España de 
su tiempo.

Al igual que Cicerón y Montesquieu, Jovellanos considera que 
la salvaguarda del Estado reside en la nobleza, que, con un justo y 
equilibrado gobierno, lleva la nave del Estado a buen puerto. En ese 
aspecto, y por estar enmarcado en un “horizonte de expectativas” 
prácticamente contemporáneo ideológica e históricamente al de 
Montesquieu, piensa que precisamente el concepto de “honor” es 
fundamental para garantizar ese buen gobierno nobiliario. Pero, a 
diferencia del francés, (en parte por el resentimiento propio de la baja 
nobleza y, en parte, por la influencia del pensamiento meritocrático 
inglés), defiende que los “privilegios” (sinónimo de “honores”), no se 
dan de facto, sino que los nobles han de ganárselos, llenándose de virtud 
y no por la inercia de la herencia sanguínea, tal y como se refleja en su 
Oración inaugural a la apertura del Real Instituto Asturiano:52

Venid vosotros á recibirlas, generosos descendientes 
del gran Pelayo, venid: la patria os convoca á este 
Instituto. El pueblo que os mantiene necesita de 
vuestra dirección y vuestras luces. Si su desamparo no 
os moviere á socorrerle, muévaos á lo menos vuestro 
interés y el decoro de vuestra clase. Ya no sois, como 
en otro tiempo, los únicos apoyos de la seguridad 
nacional, ni los defensores de sus derechos, ni los 
intérpretes de su voluntad. Vuestros blasones, vuestros 

52  Sarrailh (1992: 520-526) indica más obras (Discurso sobre el establecimiento 
de un montepío; Sátira a Arnesto; y el Informe sobre la Ley agraria) de Jovellanos 
donde hace hincapié en el concepto “meritocrático” de lo que debería ser la 
nobleza en sí misma.



356 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

privilegios ya no se libran sobre tan firmes títulos; solo 
el verdadero patriotismo, solo la virtud, una virtud 
ilustrada y benéfica, pueden justificarlos y conservarlos. 
Venid, instruid al pueblo, socorredle y recompensad 
con vuestras luces y consejos el continuo sudor que 
derrama sobre vuestras tierras: este sudor inocente y 
precioso, á quien debéis vuestro esplendor y vuestra 
misma existencia (Jovellanos, 1794, (1839): 194).

De este modo, Jovellanos restablece el sentido “virtuoso” ciceroniano 
de los optimates que en Montesquieu se había perdido. En su “Memoria 
en defensa de la Junta Cental” (1810), el gijonense cita intertextualmente 
a Cicerón, y rememora su crítica en el De Legibus a los “tribunos de 
Roma”, llenos de vicios e intrigantes, y acaba reforzando las ideas de las 
virtudes y la honestidad, propia de un gobierno que vela por el Estado:

7.Quid enim est tam desperatum collegium, in quo nemo, e decem, sana 
mente sit? (Cic. De Leg. Lib. III, 10, 24). 

(7) decía Cicerón, defendiendo la institución de los 
tribunos en Roma; de un cuerpo al cual se entraba 
fuerza de intrigas, sobornos y bajas adulaciones; de un 
cuerpo, cuyos individuos se distinguían á competencia, 
turbando el alto gobierno y persiguiendo á sus primeros 
y mas dignos magistrados; de un cuerpo que so color 
de favorecer al pueblo, tantas veces había turbado 
la república, tantas protegido á los conspiradores, 
tantas puesto en peligro su seguridad, y que entonces 
mismo eran los primeros fautores de sus tiranos. (…) 
Porque, ¿á quien podria persuadirse que hombre tan 
altamente calificado para la opinión pública cayesen 
todos de repente en tanta vileza y corrupción como 
sus calumniadores suponían? ¿Cabía esto siquiera en 
el corazón humano? No por cierto. Capaz del bien y el 
mal, así como no se levanta de un vuelo hasta la cima de 
la heroica virtud, tampoco se despeña de un golpe en la 
sima de la iniquidad. Máximas de prudencia y justicia, 
de moderación y honestidad, bebidas en la primera 
educación; ejemplos de fortaleza, de beneficiencia y 
patriotismo presentados en la juventud, y admirados 
y fielmente seguidos, forman los hábitos virtuosos 



357Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

que le perfeccionan y elevan por grados á la primera. 
Ignorancia y abandono en la primera edad, malos 
ejemplos aplaudidos ó defectos tolerados, y pasiones 
mal reprimidas en la adolescencia, forman los hábitos 
perversos, que le corrompen y abaten hasta la segunda. 
Cabe sin duda en la flaqueza humana que un hombre 
antes inocente, agitado por el furor de una pasión 
fogosa y exaltada, se arroje sin reflexión á cometer 
alguna accion temeraria y violenta; pero ¿cabrá en este 
hombre un atroz designio, que no pueda concebirse 
sino por la más negra iniquidad, ordenarse sino 
con la mas fria y profunda meditacion, ni ejecutarse 
sino por medios viles, oficios tenebrosos, arterias y 
astucias pérfidamente maqinadas? Y lo que no cabe 
en un hombre solo, ¿cabria en mas de treinta de tan 
distinguido carácter y de probidad tan generalmente 
conocida? Creer pues que todos, sin excepción alguna, 
desmintiesen de repente esta probidad, y haciéndose 
insensibles al freno del honor y sordos á la voz de la 
conciencia, y olvidados de lo que debían a su Dios, á 
su rey, á su patria y á si mismos, se hiciesen de repente 
traidores, seria creer un fenómeno, tan raro en el orden 
moral como el retroceso de los planetas en el orden 
físico (Jovellanos, 1810, (1963): 529-530).

Jovellanos recupera el término que en Montesquieu se perdió de 
“honestidad”, pero lo sitúa como una virtud más de entre las platónicas 
de “prudencia”, “justicia” y “moderación”, y no como una recopilación 
de virtudes, tal y como pensaba el Arpinate. El ministro asturiano aprecia 
que el desvío de la honestidad cae fácilmente en el dissensus (Lévy, 1995: 
123). El Ministro gijonense ya da la respuesta de que esa caída en el 
dissensus (“furor” u “oficios tenebrosos”)53 se debe primordialmente a la 
“ignorancia” educativa en los niños y adolescentes, que se convertirá en 
el vector de su filosofía política. Por eso mismo, Jovellanos se diferencia 
de Montesquieu, puesto que no se fía de la nobleza que dirige el país, 
y va más allá de escribir tratados oratorios, filosóficos o políticos donde 

53  En el primer caso, Jovellanos alude al furor de Catilina en palabras de 
Cicerón, y en el segundo caso a un “anti-officiis” anti-ciceroniano.



358 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

se expusiera la necesidad de que los nobles se formen en retórica, 
jurisprudencia y ética política, como hizo Cicerón; siguiendo a John 
Locke, escribe todo un Plan de educación de la nobleza (1798, (1956)), que 
contempla no solo una preparación técnica o cultural, sino también 
ética y académica de la moral nobiliaria cristiana, con la idea de que 
salgan formados  y bien preparados para un gobierno justo y equitativo 
que busque el “Bien común” y no el bien particular de su clase. De este 
modo, a diferencia tanto de Cicerón como de Montesquieu, introduce 
el concepto “moderno” de educación no por vía política o tratadística54 
sino a través de una praxis de estudios sistemático y reglamentado.55 

Para ello, Jovellanos apelaría a otra de sus principales influencias 
que fue la del empirismo inglés. Al igual que John Locke que escribió su 
Some thoughts concerning on education (J. Churchill, Londres, 1693), con el 
propósito de adoctrinar a la nobleza tanto académica, como éticamente, 
Jovellanos seguirá su mismo camino de pragmatismo político y 
desarrollará un plan de estudios nobiliario. De alguna forma, el ministro 
carlotercerista pretende transformar la educación “continental” del 
cortesano español en una “educación nobiliario-burguesa” que responde 
a la “visión inglesa del caballero”, el cual, siguiendo el concepto de 
Governour,  de Elyot, “no es el parásito brillante o gracioso de la corte, 
sino un caballero que protege la vida y la libertad inglesas y se ocupa 
de y conduce los asuntos de la nación”(Fernández Enguita, 2012: 15).56 

 El “horizonte de expectativas” de Jovellanos se entremezcla con 
el de Locke y se diferencia del de Cicerón y Montesquieu, al defender 
una concepción educativa utilitarista, al servicio de la nación, y de la 

54  La forma de transmitir o de concienciar a sus colegas políticos en la 
virtud era por vía escrita a través de sus libros, o por vía oratoria en los discursos 
del Senado.

55  Precisamente, Cicerón parte de la reflexión deductiva y nunca del 
utilitarismo, que Jovellanos pone en práctica influido por el empirismo lockeano 
inglés: “Ciceron rejette toute doctrine qui ferait proceder de la praxis ou de 
l´utilitarisme les valeurs de l´action. Cela se manifeste dans son comportament 
politique comme dans sa réflexion théorique” (Michel, 1971: 43). De hecho, el 
rhetor romano escribe el De Officiis para demostrar que lo útil no puede superar 
el bien moral. La honestidad está por encima de la utilidad (Michel, 1971: 47). 

56  En la “Dedicatoria del autor a Eduard Clarke de Chipley, Esq.” John 
Locke muestra la importancia de una educación “ética” y “virtuosa” para 
formar una clase social, la nobiliario-burguesa “la del caballero”, en beneficio de 
la “prosperidad” y “bienestar social”(Locke, 1692, (2012): 26-27). 



359Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

propiedad privada, que, a la postre, se encuentre basada en la cultura 
del esfuerzo y del trabajo.57 No obstante, esta idea del esfuerzo y del 
trabajo como principio social lo podemos rastrear en la concepción 
ciceroniana del labor como “pegamento social” de la virtus individual 
y de la fides social (Fernández Enguita, 2012: 11).58 Jovellanos mantiene 
esos principios básicos que, aunque hunden sus raíces en el pensamiento 
ético y político de Cicerón, se ven configurados según el utilitarismo 
anglosajón del siglo XVII, que el gijonense transplanta, al “modo 
hispánico”, ya a finales del XVIII. Así pues, Jovellanos avanza hacia 
un pensamiento más pragmático y “moderno”, al considerar que el 
“honor” se debe enseñar y aprender. Aun basándose en Montesquieu, 
el ministro asturiano amplía el concepto de honor, puesto que ha de 
volverse un instrumento didáctico de progreso activo de la nobleza, que 
se debe emplear para un buen gobierno y legislación del país, y que ha de 
sustituir a un concepto de honor anquilosado y pasivo fundamentado en 
los “blasones nobiliarios”, obtenidos por las gestas de sus antepasados. 

Jovellanos recupera el sentido del honestum ciceroniano y sobre este 
concepto se centra especialmente su modelo educativo político y ético. 
La importancia que el ministro asturiano concede al orador romano es 
sustancial y aparte del plano pedagógico presenta un fuerte carácter 
ético-cívico, basado en la relación “entre instrucción y virtud” (Galino, 
1999: 812). En el Capítulo XIV “Educación Literaria”, de su Plan para la 
educación de la nobleza, se afirma lo siguiente:

Ningún curso de Moral de los que han llegado a nuestra 
noticia está escrito con estas circunstancias; y así debe 

57  De hecho cuando se cambie el concepto de virtus por el de proprietas, 
se pasará definitamente de una mentalidad ética clásica a una capitalista, tal 
y como se empieza a entrever entre los ilustrados (Locke, Smith o el propio 
Jovellanos) al ligar ética y moral, con economía. Esta noción del trabajo (o de la 
propietas) es la puramente capitalista que Locke refleja, de modo más claro, en 
su Segundo tratado sobre el gobierno civil [V, 40], donde indica que “el trabajo es la 
fuente de todo valor” y que “la propiedad privada” se mide “en base al trabajo” 
(V, 35 et passim). Se vuelve, por lo tanto, una “apología abierta del capital como 
la institución más natural del mundo” (V, 46 y 47) (Locke, 1692, (2012): 26-27).

58  Las virtutes serían de carácter espiritual y la segunda, material, “pero 
ambas constituyen el «pegamento social», el medio por el que nos unimos 
socialmente entre nosotros mismos y con las «cosas» (res) (Espino Martín, 2016: 
73).



360 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

ser indispensable formarle, o por mejor decir, reunir en 
un cuerpo de doctrinas los excelentes avisos de cada 
uno de estos puntos, que en los filósofos antiguos y 
particularmente en los Oficios, y otras obras de Cicerón 
y en los modernos, como la Introducción a la sabiduría 
de Luis Vives y en el Mably, muy particularmente, se 
hallan esparcidas. Pero sin gran aparato de citas, con 
mucha claridad, y acomodado no solo al alcance de los 
niños, sino a que puedan retener la substancia de unos 
tratados que no se les puede materialmente hacer que 
tomen de memoria (Jovellanos, 1798 (ed. 1956): 317-
318).

De este modo, para Jovellanos, ética y moral han de enseñarse 
obligatoriamente, hasta el punto de que llega a organizar y presentar 
una asignatura de “Ética” en su Tratado Teórico-práctico de la enseñanza, 
que gravitará en torno a las directrices ciceronianas, centradas en obras 
como el De Officiis o el De finibus bonorum et malorum. Por eso, del mismo 
modo que Jovellanos propone una asignatura de ética, porque la virtudes 
y el amor público que emanan de ella se “han olvidado”(Jovellanos 1801 
(1963): 251) y con ello, la integración del ciudadano en el Estado, Cicerón 
se convierte en la figura señera para ese problema, porque precisamente 
hizo lo mismo con su De Officiis, cuando los senadores y militares “se 
olvidaron” de los principios éticos y el amor al Estado romano en el 
periodo final de la república. De este modo, Jovellanos comienza 
diciendo acerca de la asignatura de ética lo siguiente:

Y hé aquí el último punto á que hemos procurado 
conducir el estudio de la ideología.59 Si solo tratásemos 
de instruir á los jóvenes en el buen uso de su razón, nos 
hubiéramos contentado con darles algunos principios 
de lógica: pero era necesario que preparásemos sus 
ánimos para las importantes verdades de la moral, sin 
cuyo conocimiento no podrá decirse buena ni completa 

59  El “estudio de la ideología” está relacionado con la asignatura de 
“Lógica” que se desarrolló y se implementó con la influencia del método 
cartesiano a lo largo de todo el siglo XVIII a través de los “philosophes 
ideologues” enciclopedistas franceses de la segunda mitad del siglo XVIII, como 
Condillac, Du Marsais, etc. 



361Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

su educación. Importa mucho dirigirlos en el uso de 
sus ideas, pero mucho mas en el de sus sentimientos 
y afecciones; porque si, como decía Cicerón, toda 
virtud consiste en acción, no bastará que conozcamos 
la norma que debe regular nuestra conducta, si no se 
dispone nuestra voluntad para que se conforme á ella y 
conozca y sienta que en esta conformidad está su dicha. 
Tal es el objeto de la ética o ciencia de las costumbres 
(Jovellanos, 1801, (1963): 251).

El “intertexto” que se aprecia en la citación directa de Cicerón 
manifiesta que el principal objetivo de la asignatura de la ética es 
precisamente la misma que la que establece el Arpinate en sus escritos: 
fomentar la virtud cívica en aras al fortalecimiento de la república. De 
este modo, Jovellanos vuelve el “honor” “virtuoso”, y si Montesquieu ya 
decía que esa misma virtus es imprescindible que se aprenda a través de 
una enseñanza política y ética específica, Jovellanos somete a los nobles 
a ese aprendizaje para que su honor se transforme en la “honestidad” 
ciceroniana y no se quede en una mera figura decorativa dentro de 
un pragmatismo político puramente formal, que es lo que el autor del 
Espíritu de las Leyes concibe. Por eso, siguiendo el ejemplo de Locke, para 
conseguirlo, es imprescindible todo un sistema de formación académica 
y moral, que no sólo no se ha de restringir a la clase nobiliaria, sino 
que también se extiende a todo el resto de la población, en un afán 
de lograr la “prosperidad” y “felicidad” de la nación. En ese aspecto, 
Jovellanos sigue tanto la mentalidad enciclopedista francesa como el 
humanismo cristiano español y considera que la educación es la única 
y mejor manera de potenciar la virtus y la honestidad éticas tanto en 
los círculos nobiliarios como en el pueblo, de modo que uno y otro se 
retroalimentarán mediante éstas. De este modo, se logra evitar la crisis 
financiera y el exceso de la ambición, que fueron los principales motivos 
por los que se deterioró la república romana, y contra los que combatió 
Cicerón a través de sus citados tratados del De Republica, De Legibus, o 
De Officiis, entre otros.

Con la educación, se conseguirá:

Ofrecer a todos los individuos de la especie humana 
los medios de proveer a sus necesidades de asegurar 
su bienestar, de conocer y ejercer sus derechos, de 



362 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

comprender y cumplir sus deberes; asegurar a cada uno 
la facilidad de perfeccionar su industria, de capacitarse 
para las funciones sociales, a las que ha de ser llamado; 
desarrollar toda la extensión de las aptitudes que ha 
recibido de la naturaleza y establecer de este modo entre 
los ciudadanos una igualdad de hecho y de realidad a la 
igualdad política reconocida por la ley (Condorcet, 1792 
en Negrín Fajardo, 2012: 38).

La educación logrará restablecer eficazmente la virtus y asentarla 
mediante su aplicación a toda la población. En efecto, aparte de la 
formación educativa que debe recibir la clase noble, Jovellanos, siguiendo 
a Condorcet,60 se desmarca de Cicerón cuando amplía la virtud al 
colectivo ciudadano más allá del nobiliario, con lo que “democratiza” la 
virtud y la transforma en un sentimiento que ha de ser ejercido por todo 
ciudadano que ame a su patria; por consiguiente, la población también 
necesitará de una buena educación tanto teórica como moral:61

Pero vendrá un tiempo en que el nombre de la felicidad, 
tan repetido en nuestros días, señale una idea menos 
equívoca, mas agradable, y mas digna de los deseos 
del patriotismo. Cuando el estudio de la moral, 
casi desconocido y olvidado entre nosotros, sea, 
por decirlo así, el estudio del ciudadano; cuando la 

60  Jovellanos tiene muy presente a Condorcet, tal y como refleja en sus 
Diarios (Negrín Fajardo, 2012: 39). Los diarios de Jovellanos son muy interesantes 
y esclarecedores para conocer bien las lecturas y reflexiones sobre éstas del 
gijonense (una buena antología es la de la colección de “Grandes Pensadores 
Españoles”, 2011). 

61  Aunque Jovellanos propugna la educación para todos no debemos 
llevarnos a engaño que dicha educación será distinta dependiendo de la 
jerarquía social a la que se destine; de este modo, él mismo planteó materias e 
ideas educativas según las dirigía a la nobleza (un claro ejemplo es su Plan de 
educación de la nobleza) o al pueblo (al que, en varios de sus escritos educativos 
y pedagógicos, destina una serie de materias de oficios y plantea que se evite 
la enseñanza de lenguas clásicas como el latín o el griego por lo innecesario en 
el desarrollo posterior de sus trabajos manuales). No obstante, al final de su 
vida, con su Tratado teórico-práctico de la enseñanza, el ministro ilustrado sugiere, 
de algún modo, una enseñanza generalista homogénea para todas las clases 
sociales, con lo que ya va anticipando las ideas liberales del XIX.



363Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

educación mejorada en todos los órdenes del Estado, 
fije y difunda en ellos su saludables máximas […] 
(Jovellanos 1785 (ed.1963), 100-101).

Precisamente ese estudio de la moral le lleva a considerar que todo 
ciudadano pueda recibir el concepto de honor, a pesar de que a menudo 
se “esconda a la muchedumbre”.62 Por lo tanto, el principal objetivo 
de Jovellanos es que una adecuada instrucción perfeccione la razón, el 
corazón y la voluntad (Galino, 1999: 7). La enseñanza ha de concebirse 
como un todo que se dirija tanto a la utilidad como al sentimiento,63 
de modo que se encuentren íntimamente relacionadas y la una no se 
pueda concebir sin la otra; es más, se refuercen mutuamente: “entre la 
instrucción que abre las llaves de las ciencias y las artes, y el objetivo 
de la educación que ha de hacer a los ciudadanos útiles y buenos, debe 
hallarse un saber dirigido a formar en la virtud” (Galino, 1999: 7). Por lo 
tanto, el ministro asturiano defiende un tipo de enseñanza que combina 
tanto el utilitarismo de las “ciencias útiles” que busca la abundancia 
y el desarrollo económico de todos los ciudadanos que constituyen 
nación,64 como la calidad ética de sus ciudadanos, en un afán de que el 

62  Como Jovellanos afirma en El Delincuente Honrado: “Otra vez hemos 
tocado este punto, y yo creía haberos convencido. Bien sé que el verdadero 
honor es el que resulta del ejercicio de la virtud, y del cumplimiento de los 
propios deberes. El hombre justo debe sacrificar á su conservación todas las 
preocupaciones vulgares; pero por desgracia la solidez de esta maxima se 
esconde á la muchedumbre. (Jovellanos, 1773, (1838): 448). La cuestión de qué 
sectores de la población poseen honor y cuáles no viene desde el propio periodo 
barroco como plantea Lope de Vega en su Fuenteovejuna que atribuye honor al 
campesino rico.

63  Ya vimos lo que afirmaba el propio Cicerón, en su De Officiis, (3,3,11: 
230-231).

64  Jovellanos propugna la tendencia “utilitarista” que procede del 
empirismo inglés de Adam Smith, para el que “la economía pública” persigue 
dos propósitos: “en primer lugar, conseguir un ingreso o subsistencia 
abundante para el pueblo, o más precisamente el pueblo pueda conseguir 
ese ingreso o subsistencia por sí mismo; y en segundo lugar, proporcionar al 
estado o comunidad un ingreso suficiente para pagar los servicios públicos” 
(Adam Smith, 2011: 685, en Abellán, 2012: 209, n. 17). De este modo, en su 
Noticia del Instituto Asturiano (1794), el gijonense afirma que se debe “promover 
los conocimientos útiles para perfeccionar las artes lucrativas poner las bases 
del desarrollo económico para aumentar la población y la abundancia y para 



364 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

desarrollo sea tanto cuantitativo como cualitativo. De este modo, a la 
profundización ética se añade la económica que acabará por apuntalar 
la ética. Jovellanos reconduce los misunderstandings de Cicerón y de 
Montesquieu, con una visión más distributiva de la sociedad que 
entremezcla el humanitarismo cristiano con los derechos humanos de 
los revolucionarios franceses. Al igual que Cicerón considera que la 
virtud procede por ley natural, y aunque el orador romano “purgó, por 
decirlo así, la idea de virtud” de la “dureza” de los filósofos estoicos y de 
la “incertidumbre” de los filósofos materialistas, éste no supo “dirigir” 
la ética “á su verdadero término, el cual solo se puede hallar en el Ser 
Supremo” (Jovellanos, 1801 (1963): 233). El ministro ilustrado español 
“defiende que en la enseñanza de las materias morales la primera fuente 
es la razón, ya que el ser supremo grabó en ella todos los preceptos 
morales que debe observar el hombre, y que tal situación no contradice 
en nada la religión revelada sino que, al contrario, esta luz racional fue 
perfeccionada por la venida de Cristo que, en su vida y en su evangelio, 
nos deja la primera y fundamental norma de conducta cristiana, 
perfectamente coherente con lo que nos dicta la razón y que, por tanto, 
las principales fuentes de la buena moral son la ética racional y la Biblia” 
(Flecha, 1989: 73).65 Precisamente esa moral cristiana, reconducida a 
través del empirismo inglés y el legalismo “revolucionario” francés 
es la que lleva a Jovellanos a que también transforme la “liberalidad” 
ciceroniana que se basaba en la simple generosidad de los ricos hacia 
los pobres, en la necesidad de dar a los pobres un sueldo digno por su 
trabajo realizado y hacerlo sistemático y legal. 

la seguridad del Estado y la dicha de sus miembros” (Negrín Fajardo, 2012: 
44). Pero, Jovellanos no sólo se queda con el lado “utilitarista” de la influencia 
europea, sino también “senso-empirista”, al seguir autores como Hutcheson 
o Condillac, en que la ética, además de apelar a la razón, “toca” también el 
“corazón”, de modo que la “utilidad práctica” se supedita al “sentimiento” y a 
la propia razón (Fernández, 1991: 258).

65  En efecto, Jovellanos considera que se puede llegar a ser virtuoso y 
feliz, a través de la fe y no exclusivamente de la razón. Por eso, piensa que los 
antiguos clásicos, como Platón o Cicerón se quedaban en una moral “ruda” que 
requería de la “plenificación” (Fernández, 1991: 291) que daba la ética cristiana; 
no obstante, no niega que la moral natural también sirva y pueda ser una buena 
base para acercarse a la virtud (Fernández (1991: 283-30) explica muy bien las 
formas en que Jovellanos concibe la consecución de la virtud y la felicidad, a 
través de la ética).



365Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

En definitiva, Jovellanos consideraba que la educación era el 
principio fundamental para cambiar la sociedad española, por varios 
factores:66 1) un factor institucional, de remodelar las escuelas y las 
universidades mediante la fundación de centros con planes de estudios 
y asignaturas que se adaptaran a los nuevos tiempos y a las innovaciones 
técnicas; 2) un factor social, de mejora de calidad de vida a través de 
la instrucción de las clases más pobres y desfavorecidas; 3) un factor 
ideológico, de introducir una mentalidad meritocrática y utilitarista 
frente a los privilegios y a la indolencia nobiliaria y eclesiástica; 4) un 
factor moral, de regeneración ética de la nación y fomento de valores 
patrios y de ciudadanía entre los españoles.67

Todos estos factores se asientan sobre un hábil eclecticismo entre 
las corrientes ilustradas de Hume, Locke, Hutcheson y Condillac,68 el 
estoicismo clásico y el pensamiento ciceroniano (Flecha, 1990: 74). Con 
ellos, Jovellanos utiliza la “educación de la virtud” a nobles y al pueblo 
para rellenar el “vacío” tanto del “horizonte de expectativas” de Cicerón, 
como el de Montesquieu.

Conclusiones
Tanto Cicerón, como Jovellanos, como Montesquieu son homines 

novi que pretenden reforzar, de alguna forma, el estamento nobiliario 
al que pertenecen o quieren pertenecer. Los tres escritores son de una 
baja nobleza provinciana que desea mejorar la alta nobleza. Cada uno 
lo hace por medios distintos que se asientan en el anterior. Así pues, 
la columna vertebral de esa regeneración política se establece a través 
del concepto de honor, honestidad y virtud que, según el enfoque de 
cada uno, va variando y modificándose en su contexto historiográfico. 
En este sentido, y volviendo a las teorías de la estética de la recepción, el 
“horizonte de expectativas”, de Jovellanos, aunque se distingue del de 
Cicerón, se acerca más al del Arpinate que al del propio Montesquieu. 
La “fusión de horizontes” se produce con mayor efecto con el romano 
que con el francés. Jovellanos rellenaría “vacíos” que se plantearon en 

66  Para conocer más del desarrollo de las innovaciones pedagógicas de 
Jovellanos, véase Negrín, 2013: 61-74.

67  Hay un cierto intelectualismo moral socrático en la idea de que el mal 
moral se basa en la ignorancia y la falta de educación.

68  Sobre los autores contemporáneos a Jovellanos que siguen el pensamiento 
ilustrado véanse los citados por Rodríguez Neira (1999: 2).



366 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

el “horizonte de expectativas”, tanto de Cicerón como de Montesquieu 
y que se basaba en un exceso de confianza en una clase profundamente 
corrompida, como era la nobilitas, que por mucho que se le recordara 
que debía ser honesta o que podían llevar esa misma honestidad en 
la sangre, no se iba a conseguir que salieran de su envilecimiento y 
egoísmo progresivo. 

El “horizonte de expectativas” de Montesquieu se encuentra muy 
marcado por su propio “horizonte ideológico” y por la amenaza política 
y el desgaste de la nobleza. Separa radicalmente el honor de la virtud 
en un afán de regresar a un concepto de timé homérica pero aplicado a 
un entorno de “Realpolitik”, con toda su etiqueta y protocolo, aunque 
con la idea de que supere el mero entorno escénico versallesco al que 
la nobleza francesa estaba sometida. Por eso el honor sustituye a la 
honestidad y a la virtud republicana y se convierte en el motor y núcleo 
del sistema político-legislativo del escritor francés.

Cicerón consideraba que se debía potenciar la “virtud” y la 
“honestidad” en los optimates y la nobilitas pero, aunque plantea una 
formación educativa en la idea de humanitas, no establecía ni un método 
ni un sistema para llevarla a cabo. Montesquieu consideraba que se 
debía volver a la pureza y esencia que define ideológicamente a los 
optimates y se debía reinstaurar el honor como un principio sanguíneo 
heredado de los excelsos antepasados que combatieron valientemente. 
En el “horizonte de expectativas” de Cicerón, se produce un “vacío”, 
ya que falta la manera de alcanzar ese “potenciamiento” de la virtud y 
honestidad senatorial; Montesquieu soluciona el “vacío”, “vaciando”, 
el honor de esa virtud y honestidad y volviéndolo un “decoro” político. 
Jovellanos “fusiona” ambos conceptos y sobre la base del honor 
nobiliario considera que hay que “inyectarle” virtud y honestidad a 
través de un plan de formación educativo real. El ministro asturiano 
es consciente del vacío de Montesquieu que no se sostiene si dejamos 
el honor aislado sin virtud, pero también es consciente del “vacío” de 
Cicerón, si no sabemos cómo proporcionar al honor de Montesquieu 
esas virtudes que hagan a los nobles buenos ciudadanos. Por eso mismo, 
endereza los “misunderstandings” de ambos pensadores con planes 
educativos que seguirían el ejemplo empirista inglés, de John Locke o 
el marco legislativo de los revolucionarios franceses, todo ello insuflado 
de un profundo  espíritu  humanista  cristiano.  Jovellanos no llega a ser



367Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

tan original como pensadores ilustrados franceses o ingleses, más bien 
es una mente sintética que los analiza y sistematiza con una fuente muy 
clara en el pensamiento clásico platónico-ciceroniano. Para Jovellanos los 
autores grecolatinos siguen latiendo en la modernidad, hasta el punto 
de alentarla y potenciarla, sin que ésta nunca alcance la fuerza como 
para anular y anegar el pensamiento clásico. De este modo, su tercera 
vía se queda a medio camino entre el pensamiento clásico y religioso 
católico (de fuerte raigambre en el tomismo); las ideas capitalistas de 
empiristas ingleses (John Locke, David Hume, Adam Smith), basadas en 
el pragmatismo político y económico; y el senso-empirismo (Condillac) 
y la ideología revolucionaria (Condorcet) francesas, que coadyuvan en 
una legislación educativa e igualdad social.

Tanto Montesquieu como Jovellanos superan la “idealización” 
del pasado y se dirigen a un nuevo paradigma de ruptura con la 
majestuosidad e intemporalidad perfecta de los maiores y de los anciens, 
miran hacia delante y su proyecto busca mejorar la realidad existente con 
instrumentos pragmáticos y reales, y no con un fútil deseo de regresar 
a un supuesto pasado idealizado; pero, para ello, ambos utilizan a los 
propios autores clásicos que en una lectura diferente a la convencional 
dará pie a las directrices de la mentalidad moderna.

Bibliografía
Abellán, J. (2012). Política. Conceptos políticos fundamentales. Madrid: 

Alianza Editorial.
Althusser, L. (1979). Montesquieu. La política y la historia. Barcelona: Ariel.
Arce García, V. (2005). Jovellanos: el hombre y el pedagogo. En Pulso, 

28, 39-154.
Arce, J. (1990). Capítulo II. Roma. En Vallespín, F. (ed.) Historia de la 

política. Tomo 1. (167-190). Madrid: Alianza.
Aquino, Tomás de (1967). Suma contra los gentiles. Fr. L. Robles Carcedo 

O.P. & Fr. A. Rodolfo Sierra. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos. 
Aristóteles (2005). Ética a Nicómaco. Calvo Martínez, J. (trad.) Madrid: 

Alianza.
Bajtín, M. (1999). El problema del texto la lingüística, la filología y otras 

ciencias humanas. Ensayo del análisis filosófico. En Estética de la 
creación verbal. Bubnova, T. (trad.) Ciudad de México: Siglo XXI.

Boyancé, P. (1970). Les problèmes du De republica de Cicéron. En Études 
sur l´humanisme cicéronien. (180-196). Bruselas.



368 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Castellanos, J. (1980). Nota sobre el pensamiento educativo de Jovellanos. 
En Chronica Nova, 11, 39-56.

Cicerón (2012). La República & Las Leyes. Núñez González, J. (trad.) 
Madrid: Akal Clásica. 

______ (2008). Sobre la naturaleza de los dioses. Escobar, A. (trad.) Madrid: 
Gredos.

______ (1990). Cuestiones Académicas. Pimentel Álvarez, J. (trad.) México: 
Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana, 
UNAM.

______ (1989). Sobre los deberes. Guillén Cabañero, J. (trad.) Madrid: 
Tecnos.

______ (1985). La Adivinación. Navarro y Calvo, F. (trad.) Barcelona: 
Orbis.

Clément, J. (1980). Las Lecturas de Jovellanos (Lecturas de reconstitución de 
su Biblioteca). Oviedo: Imprenta La Cruz.

Combes, R. (1977). La república en Roma. Madrid: Edaf. 
Corso de Estrada, L. (2008a). Ley natural y conservatio sui. Tradiciones 

helenísticas en la Summa de Bono de Felipe el Canciller. En Corso 
de Estrada, L., Soto-Bruna, M. J. e Idoya Zorroza, M. Concepciones de 
la Ley natural. Medioevo latino y escolástica española e iberoamericana. 
(65-74). Pamplona: EUNSA.

______ (2008b). Naturaleza y vida moral. Marco Tulio Cicerón y Tomás de 
Aquino. Pamplona: Eunsa. 

Eagleton, T. (1998). Una introducción a la teoría literaria. Calderón, J. (trad.) 
Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica.

Espino Martín, J. (2016). El concepto ciceroniano de ingenium. En 
Estudios 118, Vol. 14, 67-86. 

Fernández Fernández, J. (1991). Jovellanos: antropología, sociedad y teoría de 
la sociedad. Madrid: Universidad Pontificia de Comillas.

Fernández Enguita, M. (2012). Prólogo a Locke, J. Pensamientos sobre la 
educación.

Filgueiras, F. (2009). Montesquieu, Tocqueville y la corrupción de 
la República. En Frónesis (Revista de Filosofía Jurídica, Social y 
Política), Vol. 16, 2, 319-339.

Flecha, F. (1990). Antropología y educación en el pensamiento y la obra de 
Jovellanos. León: Universidad de León.

Fontán, A. (2016). Marco Tulio Cicerón. Semblanza política, filosófica y 
literaria. Madrid: Centro de Estudios políticos y constitucionales.



369Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Fusillo, M. (2012). Estética de la literatura. Campillo, F. (trad.) Madrid: 
Antonio Machado Libros.

Gadamer, H-G. (1998). Verdad y método II. Olasagasti, M. (trad.) 
Salamanca: Ediciones Sígueme.

Galino Carrillo, A. (1993). Gaspar Melchor Jovellanos. En Perspectivas: 
revista trimestral de educación comparada. París, UNESCO: Oficina 
Internacional de Educación, 23.3-4, 808-821.

García-Escobedo, J. (2016). Introducción de Fukuyama, F. ¿El Fin de la 
historia? y otros ensayos. Madrid: Alianza.

García Jurado, Fco. (1999). Encuentros complejos entre la literatura latina y 
las modernas: una propuesta desde el comparatismo. Madrid: Cuadernos 
de Eslavística y Comparatismo.

García Jurado, Fco. (2016). Teoría de la tradición clásica. Conceptos, historia 
y métodos. México: UNAM.

Genette, G. (1989). Palimpsestos. La literatura en segundo grado. Madrid: 
Taurus.

Glendinning, N. (1994). Jovellanos. Leyendo el código del universo. El Libro 
ilustrado. Jovellanos, Lector y educador. Madrid: Real Academia de San 
Fernando & Calcografía nacional.

Harries, J. (2006). Cicero and the Jurists. From Citizens´ Law to the Lawful 
State. Londres: Duckworth.

Hirsch, E. (1967). Validity in interpretation. New Haven: Yale University 
Press.

Iglesias, M. del C. (1984). El pensamiento de Montesquieu. Política y ciencia 
natural. Madrid: Alianza.

Iser, W. (1988). El proceso de la lectura: Un enfoque fenomenológico. 
Vargas Duarte, J. (trad.) En Alcides Jofré, M. y Blanco, M. (eds.) 
Para leer al lector. Santiago de Chile: Universidad Metropolitana de 
Ciencias de la Educación.

Jauss, H. R. (2000). La historia de la literatura como provocación. Barcelona: 
Península.

Jovellanos, G. (1963). Discurso, Pronunciado en la Sociedad Económica 
en 16 de julio de 1785, con motivo de la distribución de premios 
de hilados en Biblioteca de Autores Españoles. Desde la formación 
del lenguaje hasta nuestros días. En Nocedal, C. (ed.) Biblioteca de 
Autores Españoles. Desde la formación del lenguaje hasta nuestros días. 
Madrid: Real Academia Española.



370 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

______ (1963). Reglamento literario é institucional, extendido para llevar 
á efecto el plan de estudios del Colegio Imperial de Calatrava, en 
la ciudad de Salamanca (1790). En Nocedal, C. (ed.). Biblioteca de 
Autores Españoles. Desde la formación del lenguaje hasta nuestros días. 
Madrid: Real Academia Española.

______ (1963). Memoria sobre Educación Pública, o Tratado teórico-
práctico de enseñanza con aplicación a las escuelas y colegios de 
niños (1801). En Nocedal, C. (ed.) Biblioteca de Autores Españoles. Desde 
la formación del lenguaje hasta nuestros días. Madrid: Real Academia 
Española.

______ (1963). Memoria en que rebaten las calumnias divulgadas contra 
los individuos de la Junta Central del reino, y se da razón de la 
conducta y opiniones del autor desde que recobró su libertad, 1810. 
En Nocedal, C. (ed.). Biblioteca de Autores Españoles. Desde la formación 
del lenguaje hasta nuestros días. Madrid: Real Academia Española.

______ (1956). Plan para la educación de la nobleza y clases pudientes 
españolas (1798). En Artola, M. (ed.) Obras I, 46. Madrid: Real 
Academia Española (Colecc. Rivadeneira).

______ (1839). Oración inaugural. A la apertura del Real Instituto 
Asturiano (1794). En Linares y Pacheco, W. (ed.) Obras de Jovellanos. 
(180-198). Barcelona: Imprenta de D. Francisco Oliva.

______ (1838). El delincuente honrado (1773). En De Ochoa, E. (ed.) 
Tesoro del Teatro Español, desde su origen (año de 1356) hasta nuestros 
días: arreglado y dividido en cuatro partes. Tomo V. (Teatro escogido 
desde el siglo XVII hasta nuestros días, segunda parte), París: 
Librería Europea de Baudry.

Lévy, C. (1992). Cicero Academicus. Recherches sur les Académiques et sur la 
philosophie cicéronienne. Paris y Roma: École française de Rome. 

Lida de Malkiel Mª R. (1975). La tradición clásica en España. Barcelona: 
Ariel.

Lintott, A. (1997). The Theory of the Mixed Constitution at Rome. En 
Barnes, J. y Griffin, M. (eds.) Philosophia Togata II. Plato and Aristotle 
at Rome. Oxford: Clarendon Press.

Locke, J. (2012). Pensamientos sobre la educación. (1692). Lasaleta, R. (trad.) 
Madrid: Akal.

Long, A. (1995). Cicero´s Plato and Aristotle. En Cicero the philosopher. (37-
61). Oxford: Twelve Papers.

Martínez Sánchez, A. (2014). La idea de humanitas en M.T. Cicerón. En 
Revista Internacional de Filosofía, 62, 123-138.



371Estética de la recepción e historia de las ideas en el siglo XVIII

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Medrano, A. (2002). La senda del honor. Madrid: Yatay.
Middleton, C. (1790). Historia de la vida de Marco Tulio Cicerón. Tomo 1. 

Nicolás de Azara, J. (trad.) Madrid: Imprenta Real. 
Michel, A. (1971). Histoire des doctrines politiques à Rome. Paris: Presse 

universitaires de France. 
Montesquieu (1906). El espíritu de las leyes, por Montesquieu, vertido al 

castellano con notas y observaciones, por Siro García del Mazo (1748). 
Tomo I. Madrid: Librería General de Victoriano Suárez.

Negrín-Fajardo, O. (2013). Innovación y tradición en la pedagogía de 
Gaspar Melchor de Jovellanos. En Innovación educativa, 23, 61-74. 

______(2012). Educación y economía en Gaspar Melchor de Jovellanos. 
En Revista asturiana de Economía, 45, 33-57.

Notári, T. (2010). La teoría del Estado de Cicerón en su “Oratio Pro 
Sestio. En Revista de Estudios Histórico-Jurídicos [Sección Historia del 
Pensamiento Jurídico y Político], XXXII, 197-217.

Osorio, A. (2011). El papel político de la asociación. Tocqueville y la 
adaptación democrática de los poderes intermedios de Montesquieu. 
En Thémata. Revista de Filosofía, 44, 406-423.

Pagden, A. (2001). Pueblos e imperios. Una breve historia de la migración, 
exploración y conquistas europeas desde Grecia hasta hoy. Londres: 
Weidenfeld & Nicolson.

Pina Polo, F. (2005). Marco Tulio Cicerón. Ariel: Barcelona. 
______(1994). Ideología y práctica política en la Roma tardorrepublicana. 

En Gerión, 12, 69-94.
______(1999). La crisis de la república (133-44 a. C.). Madrid: Síntesis, 

versión Kindle.
Platón (1988). Diálogos IV. República. Eggers Lan, C. (trad.) Madrid: 

Gredos.
Rocco Lozano, V. (2011). La vieja Roma en el joven Hegel. Madrid: Maia 

ediciones. 
Rodríguez Neira, T. (1999). Jovellanos: político, ilustrado y teórico de la 

educación. En Aula Abierta, 74, 1-17.
Romero, J. L. (2012). Estado y sociedad en el mundo antiguo. México: Fondo 

de Cultura Económica.
Sánchez Cuesta, M. (2000). La ética de los griegos. Madrid: Ediciones 

Clásicas.



372 Javier Espino Martín

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Sánchez Espinosa, N. (1994). Gaspar Melchor de Jovellanos. Un 
paradigma de la lectura ilustrada. En El Libro ilustrado. Jovellanos, 
Lector y educador. Madrid: Real Academia de San Fernando & 
Calcografía nacional.

Sánchez Vázquez, A. (2005). De la estética de la recepción a una estética de la 
participación. Ciudad de México: UNAM. 

Sarrailh, J. (1992). La España ilustrada. De la segunda mitad del siglo XVIII. 
México, D.F.: Fondo de Cultura Económica.

Schofield, M. (1995). Cicero´s Definition of Res Publica. En Powell, J. G. 
F. (ed.) Cicero the Philosopher. (63-83). Oxford: Clarendon Press. 

Tornero, A. (2006). Hermenéutica y estudios literarios. En Inventio, la 
génesis de la cultura universitaria en Morelos, 4, 57-66.

Touchard, J. (1994). Historia de las ideas políticas. México: Red Editorial 
iberoamericana.

Utchenko, S. L. (1978). Cicerón y su tiempo. Madrid: Akal.
Zavala, I. M. (1991). La posmodernidad y Mijail Bajtin. Una poética dialógica. 

Madrid: Austral.


