
Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017), 303-324.

Liberating Words: Teaching as Admonitio in 
Augustine of Hippo’s De magistro

Pamela Chávez Aguilar
Pontificia Universidad Católica de Chile

pchaveza@uc.cl

Abstract
This paper intends to relate the action of docere as admonitio 

in St. Augustine’s De magistro, with the idea of free will, freedom 
and the process of liberation that takes place along the histor-
ic-biographical course. The master’s words point at something, 
thus placing the disciple in the face of diverse free actions: at-
tention, experience, judgment and assent. Being an active sub-
ject, the disciple prepares to act along the original admonitio by 
which human beings long for truth, in via towards full-fledged 
freedom.

Keywords: Saint Augustine of Hippo; On the Teacher; admoni-
tio; freedom; truth.

Received: 15 - 09 - 2016. Accepted: 16 - 11 - 2016.



304 Pamela Chávez Aguilar

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Palabras que liberan. el enseñar como 
admonitio en De magistro de Agustín de Hipona*

Pamela Chávez Aguilar
Pontificia Universidad Católica de Chile

pchaveza@uc.cl

Resumen
Este artículo propone relacionar la acción de docere como 

admonitio en el diálogo De magistro de san Agustín, con la idea de 
libre albedrío, libertad y el proceso de liberación que tiene lugar 
en el transcurso histórico-biográfico. Las palabras del maestro 
señalan hacia algo, situando al discípulo ante diversas acciones 
libres: la atención, la experiencia, el juicio y el asentimiento. 
Como sujeto activo, el discípulo se dispone a actuar en la línea 
de la admonitio originaria por la que el ser humano anhela la 
verdad, in via hacia la plena libertad.  

Palabras clave: San Agustín de Hipona; El Maestro; admonitio; 
libertad; verdad.

Recibido: 15 - 09 - 2016. Aceptado: 16 - 11 - 2016.
*Este artículo ha sido elaborado en el marco del proyecto “Libertad interior 

y ser en relación en San Agustín: el problema ante la sociedad, la historia y 
Dios”, FONDECYT Nº 11130237, Chile, 2014-2015.



305Palabras que liberan. el enseñar como admonitio en De magistro

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Introducción
La obra de Agustín de Hipona (s. IV-V) ha sido ampliamente 

estudiada durante siglos y, no obstante, se abre siempre a renovadas 
lecturas. Al inmenso acervo de estudios sobre sus escritos se suman 
actualmente nuevas orientaciones que profundizan la comprensión 
de su pensamiento no sólo constatando su vínculo innegable con el 
pensamiento neoplatónico y con autores como Plotino y Porfirio, sino 
con autores clásicos latinos como Varrón y Cicerón y autores cristianos 
como Mario Victorino y Ambrosio (Pacioni, 2014: 126). Esta nueva 
mirada está dando sus frutos en dirección a comprender el inagotable 
pensamiento de Agustín, que unifica en sí elementos de culturas muy 
diversas. En nuestra opinión, una proyección de investigación cada vez 
más relevante será la profundización en el sentido bíblico de sus escritos 
(Madrid, 2002: 328ss) y el diálogo con perspectivas y problemas del 
pensamiento filosófico y teológico contemporáneo. 

El presente estudio se sitúa en el horizonte de una problemática de 
renovada actualidad: la cuestión de la libertad. En su tiempo, Agustín se 
planteó la relación de ésta con la gracia divina; la moderna filosofía de 
la conciencia desarrolló su carácter de independencia, soberanía de sí, 
no coacción y autonomía; el pensamiento contemporáneo, por su parte, 
ha reflexionado, por ejemplo, sobre la importancia de la libertad en su 
dimensión ético-política, como antídoto contra el totalitarismo en cuanto 
muestra que el ser humano es siempre promesa de “natalidad”, de un 
nuevo comienzo (Arendt, 2014: 633; 2002: 342). No obstante, el excesivo 
énfasis en la independencia tiende a mostrar al sujeto humano como un 
ente aislado, ocultando su carácter relacional y limitando el sentido de 
la libertad. Por esta razón, resulta fecundo repensar fuentes antiguas 
en búsqueda de un ensanchamiento comprensivo. El pensamiento de 
Agustín de Hipona ofrece una reflexión amplia y profunda desde su 
perspectiva filosófico-teológica y su antropología relacional, que la 
filosofía “post-metafísica” vuelve a valorar.1 

1 Pensemos por ejemplo en obras como: Nancy, J.-L. (2013) Marion, J.-L. 
(2008); Chrétien, J.-L. (2002); citados en Cipriani (2015: 333).



306 Pamela Chávez Aguilar

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

El artículo indaga la relación de la libertad con la enseñanza en 
el diálogo De magistro,2 por lo que enlaza también con las preguntas 
fundamentales de la filosofía de la educación. En particular, como 
veremos, la reflexión agustiniana, como la socrática, abre la senda de 
lo que en la época contemporánea se han denominado “pedagogías 
liberadoras” o prácticas educativas de libertad. Éstas no entienden el 
enseñar como el depósito de conocimientos que los maestros hacen en 
unos discípulos de actitud meramente receptiva, sino como un diálogo 
vivo de interlocutores en que el sujeto que aprende es co-presente y 
tiene responsabilidad personal en el llegar a decir su propia palabra, 
pronunciada desde el fondo de su ser.3 

 El diálogo De magistro, breve pero no fácil de entender, ha sido leído 
desde diversos ángulos, como su teoría del lenguaje,4 del conocimiento 
o de la educación. Una ineludible clave hermenéutica es la que refiere 
el propio Agustín en sus Retractaciones: “Por el mismo tiempo escribí un 
libro titulado El Maestro. En él se disputa e investiga, y se concluye que 
no hay otro Maestro que enseñe la ciencia a los hombres sino Dios, según 
está escrito en el Evangelio: Uno es vuestro Maestro, Cristo (Mt 23, 10)” 
(retr., I, 12).5 No es posible limitar las lecturas que sin duda continuará 
suscitando y es razonable aceptar como parte de la riqueza de la obra su 
diversidad de niveles metafísicos, gnoseológicos, lingüísticos, teológicos 
e incluso místicos (Trapé, citado en Cipriani, 2015: 287). Este artículo 
se propone mostrar que la comprensión de la acción de enseñar como 
admonitio puede vincularse con la idea de libre albedrío y libertad en 

2 En este artículo se usan las abreviaturas de las obras de Agustín del 
Augustinus-Lexikon: Confessionum libri tredecim (conf.); De ciuitate dei libri uiginti 
duo (ciu.); Enarrationes in Psalmos (en. Ps.); Epistulae (ep.); In Iohannis euangelium 
tractatus (Io. eu. tr.); De libero arbitrio libri tres (lib. arb.); De magistro liber unus 
(mag.); Retractationum libri duo (retr.); Sermones (s.). Los textos de Agustín 
en español corresponden a las traducciones de las Obras de san Agustín de la 
Biblioteca de Autores Cristianos.

3 Freire, P. (2002); Piacenza (1987: 117 s.); Ruiz-Pesce (2006: 65); Rubio 
(1987: 223); Teran (1973: 506).

4 Domínguez (2003: 11, 16 ss).
5 San Agustín, retr., I, 12 (PL 32, 602): Per idem tempus scripsi librum cuius 

est titulus, de Magistro: in quo disputatur et quaeritur, et invenitur, magistrum non 
esse, qui docet hominem scientiam, nisi Deum, secundum illud etiam quod in Evangelio 
scriptum est: Unus est Magister vester Christus (Matth. XXIII, 10).



307Palabras que liberan. el enseñar como admonitio en De magistro

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Agustín de Hipona, poniendo de relieve un rol liberador de la palabra. 
Se expone en tres pasos; en primer lugar, se desarrolla la idea de enseñar 
como admonitio; luego, se analiza la estructura de liberum arbitrium-
libertas-libero y, finalmente, se relaciona ésta con el enseñar.

1. Docere, discere, admonitio 
El diálogo El maestro fue escrito posiblemente en su ciudad natal, 

Tagaste, entre fines de 389 e inicios de 390 (Anoz, 2001; 135). Es un tiempo 
de gran dinamismo intelectual; tras ser bautizado y habiendo comenzado 
a dedicarse enteramente al servicio de Dios y de los hermanos, Agustín 
se encuentra en la tarea interior de vincular y armonizar la nueva fe 
cristiana con la literatura y filosofía pagana que había aprendido 
(Capánaga, 2009: 573). El diálogo está basado en conversaciones reales 
con su hijo, prematuramente muerto, según señala en Confesiones:

Hay un libro nuestro que se titula El Maestro; Adeodato 
es quien habla allí conmigo. Tú sabes que son suyos 
los conceptos todos que allí se insertan en la persona 
de mi interlocutor, siendo de edad de dieciséis años. 
Muchas otras cosas suyas maravillosas experimenté yo; 
espantado me tenía aquel ingenio. Pero ¿quién fuera de 
ti podía ser autor de tales maravillas? (conf., IX, VI, 14).6

En él ya no utiliza recursos literarios como la descripción ambiental 
y circunstancial de sus primeros diálogos, apareciendo únicamente dos 
interlocutores: Agustín y su hijo Adeodato. Es un diálogo filosófico en 
su forma y contenido, que, a través de preguntas y respuestas, mediante 
la dialéctica y la lógica, investiga con la intención de buscar la verdad 
y enseñar (Pacioni, 2014: 132 ss). Considerando su carácter filosófico, 
su contenido y la valoración del propio autor, puede afirmarse que 
la obra contiene diversos planos de interpretación, distinguibles pero 
relacionados entre sí: filosofía del lenguaje, de la educación y del 
conocimiento; metafísica del hombre interior, su relación con la verdad 

6 San Agustín, conf., IX, VI, 14 (PL 32, 769): Est liber noster qui inscribitur, de 
Magistro: ipse ibi mecum loquitur. Tu scis illius esse sensa omnia quae inseruntur ibi 
ex persona collocutoris mei, cum esset in annis sexdecim. Multa eius alia mirabiliora 
expertus sum. Horrori mihi erat illud ingenium; et quis praeter te talium miraculorum 
opifex? 



308 Pamela Chávez Aguilar

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

y su fundamento teológico. Este último aspecto, no obstante, será 
desarrollado más detenidamente en obras posteriores como La doctrina 
cristiana, La catequesis de los principiantes y La Trinidad.

Sin entrar en la discusión sobre la estructura del diálogo, ampliamente 
discutida y diversamente interpretada, es preciso ofrecer una visión de 
base que permita dar los siguientes pasos. Para ello, seguimos la lectura 
propuesta por Goulven Madec, que sobresale en claridad e integralidad. 
Según ésta, en el diálogo pueden distinguirse dos partes; la primera, 
es una discusión sobre el lenguaje (mag., 1-37) que contiene, a su vez, 
tres temas: los propósitos del lenguaje (mag., 1-2), nada se enseña sin 
signos (mag., 3-30) y nada es enseñado por los signos (mag., 31-37); la 
segunda parte, propone la tesis de Cristo, único Maestro de la verdad 
(mag., 38-46). Madec destaca que el diálogo no consiste en el desarrollo 
progresivo y lineal de una tesis y desconcierta al lector con aparentes 
confusiones y contrasentidos. El detallado análisis sobre el lenguaje y 
los signos que hace Agustín junto a Adeodato tiene la intencionalidad de 
definir su función en la acción de enseñar, pero, paradójicamente, revela 
su insuficiencia para este fin. Madec muestra que mediante el recurso 
a pares contrarios (docere- discere) y la “paradoja táctica” de constatar 
la imposibilidad de las palabras del maestro para enseñar, Agustín no 
quiere plantear un escepticismo respecto al diálogo o la enseñanza o un 
reduccionismo material del lenguaje, sino orientar a la comprensión de 
un nivel más hondo. La verdadera condición de posibilidad de enseñar 
no es sino la interioridad del espíritu humano, abierto al percibir y 
entender y en relación ontológica e íntima con la verdad (Madec, 1975: 
63-71). 

	 Con base en esta estructura podemos acceder al contenido del 
diálogo. La primera parte comienza con la pregunta guía acerca de si se 
puede enseñar algo mediante palabras. El hablar es descrito como acción 
de emitir palabras ante alguien, con la intención de enseñar (docere), 
aprender (discere) o despertar el recuerdo en sí mismo o en otro. En el 
caso de una locución interior, como ocurre en la oración, no se pretende 
enseñar o recordar algo a Dios sino que sin palabras sonantes, el ser 
humano busca a Dios en lo íntimo de su alma, es decir, quiere hacer 
consciente ante sí la presencia de Dios.7 Así, se pone de manifiesto el 

7 Agustín relaciona esto con los pasajes bíblicos de 1 Cor 3, 16; Ef 3, 17; Sal 
4, 5-6.



309Palabras que liberan. el enseñar como admonitio en De magistro

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

hombre interior, su querer expresado en la locución y, al mismo tiempo, 
una realidad o las cosas designadas por las palabras (mag., I, 1-2).8

El análisis de la segunda gran cuestión, que nada se enseña sin 
signos, se inicia con la consideración de que las palabras, por medio 
de las cuales se llevan a cabo las preguntas y respuestas del diálogo, 
son signos grabados en la memoria que traen al espíritu (mens) la 
presencia de las cosas mismas. El recurso a signos se hace necesario 
para la condición humana, en cuanto ésta es una unidad de hombre 
exterior y hombre interior. Las palabras (verba) son esas articulaciones 
de la voz que significan algo, hieren (verberare) el oído despertando la 
sensación y se transmiten a la memoria para dar origen al conocer. El 
enseñar-aprender tiene una forma que remite a reglas de lenguaje y a 
la experiencia de realidad. Al hablar u oír palabras, la atención (animus, 
vigilantia) es despertada y se dirige (intentio) hacia aquello que significan. 
Los signos son vehículos para comunicar y enseñar y nada se puede 
enseñar sin signos o lenguaje (conf., X, VI, 9; mag., II, 3; III, 6; IV, 9; V, 12; 
VIII, 22-24; X, 30).9

Esta constatación, no obstante, admite una excepción que llevará a 
la tercera cuestión. La primera instrucción recibida es la experiencia de 
realidad y el lenguaje de la naturaleza: el sol y la luz que derrama y viste 
todas las cosas con su claridad, la luna y los demás astros, las tierras y 
los mares y las cosas innumerables que en ellos nacen. La primacía de la 
existencia, del contacto directo con lo real y la propia experiencia, se ve 
en el lugar que da al conocimiento de lo que proviene de la percepción 
sensorial; ésta es una base de certeza interior, como había expresado 
ya en Contra los académicos. Las palabras tienen valor para enseñar y 
aprender, pero lo primero es el conocimiento de la cosa significada y 
luego el reconocimiento al ser nombrada; nada se aprende sólo por los 
signos que se llaman “palabras” sino que el conocimiento de la cosa 
enseña el significado de la palabra. Aprendemos no por las palabras 
sino por la visión del objeto ante nuestros ojos que nos ha hecho conocer 
y retener un nombre. Las palabras sólo incitan (admonitio) a buscar las 
cosas u objetos y es el conocimiento de las cosas el que se busca a través 
del recuerdo o la comprensión de un significado (mag., X, 32- XI, 36).10 

8 San Agustín (PL 32, 1193-1196).
9 San Agustín (PL 32, 783); (PL 32, 1196; 1198. 1200-1201; 1207-1209; 1212).
10 San Agustín (PL 32, 1213-1215).



310 Pamela Chávez Aguilar

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

De esta manera, el diálogo transmite una confianza en lo real y expresa 
su lugar en el orden del conocimiento.

En la segunda parte del diálogo encontramos una tesis fundamental 
del pensamiento agustiniano: el maestro interior y su identificación con 
Cristo. Con el fin de conocer la realidad consultamos el testimonio de 
los sentidos, las imágenes que de ellas guarda la memoria o la verdad 
interior, si se trata de realidades intelectuales. Así llega Agustín a la idea 
de la luz interior de la verdad, que permite a la mente ver las realidades 
mostradas interiormente con una mirada simple y reconocerlas como 
verdaderas. No obstante, esta luz interior no es total, sino que se da 
para el ser humano parcialmente, por partes y según la capacidad que 
va desarrollando cada uno para oír al Maestro interior; esto concuerda 
con el hecho de que el discípulo se encuentra en diversas situaciones 
vitales, pudiendo ocurrir que no pueda aprender (discere) todavía. Lo 
que Adeodato admite como cierto y conocido no se lo ha enseñado 
Agustín. En una especie de contrastación de las palabras escuchadas 
con el pensamiento interior, cree o duda lo que ignora si es verdadero, 
contradice y niega lo que sabe que es falso o afirma lo que sabe que 
es verdadero. Lo central no es hacer escuchar palabras sino poner al 
discípulo en contacto con la realidad que se quiere enseñar. De este modo, 
puede captar las cosas con la mente, ver por sí mismo como “discípulo 
de la verdad” y juzgar las palabras que escucha. La importancia dada a 
la experiencia y el juicio constituye un fundamento crucial en orden a la 
libertad, en cuanto las palabras pueden ser usadas como vehículo tanto 
de veracidad como de encubrimiento debido a ignorancia, olvido, error 
o voluntad de engaño (mag., XII, 39- XIII, 42).11  

La verdad consultada interiormente es identificada con Cristo, eterna 
sabiduría de Dios, apoyando esta idea en textos neotestamentarios como 
Ef 3, 16- 17 y 1 Cor 1, 24; así, se ve claro que la teoría de la iluminación 
de Agustín tiene por supuesto la creencia en el Dios cristiano, lo que 
lleva a plantear la cuestión de la relación entre fe y razón. La confianza 
en la Escritura abre a la inteligencia de las verdades divinas, aunque de 
momento sean verdades sólo creídas que manifiestan así su utilidad, 
según la palabra profética que Agustín cita aquí y en el Sermón 43: “Si 
no creyéreis, no entenderéis” (s., 43, 7).12 La iluminación de la mente 

11 San Agustín (PL 32, 1216-1218).
12 San Agustín, s. 43, 7 (PL 38, 523-530): Nisi credideritis, non intelligetis (Is 

7,9 sec.LXX).



311Palabras que liberan. el enseñar como admonitio en De magistro

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

humana por Dios cumple una función filosófica como garante de la 
intersubjetividad y de que la verdad interior no es sólo psicológica sino 
objetiva y alcanzable por la mente de los seres humanos.13

El dinamismo de la captación interior de la verdad ilumina el 
auténtico rol de los maestros. Éstos expresan conocimientos disciplinares 
o morales y, luego, “los discípulos juzgan en sí mismos si han dicho 
cosas verdaderas, examinando según sus fuerzas aquella verdad 
interior. Entonces es cuando aprenden” (mag., XIV, 45).14 La verdad de lo 
aprendido es reconocida por el discípulo en la actividad contemplativa. 
Por ello, dice Agustín que el maestro nunca puede enseñar (docere), en 
coherencia con lo expresado en la Escritura que enseña a no llamar a 
nadie maestro en la tierra, porque uno solo es el maestro de todos y está 
en los cielos (mag., XIV, 45- 46).15 

En la conclusión del diálogo, Adeodato expresa lo que ha aprendido 
con la admonitio de Agustín: que las palabras no hacen otra cosa que 
incitar al hombre a que aprenda y que, si hay algo verdadero, sólo puede 
enseñarlo quien habita en el interior del hombre. Pero aquí se hace 
necesaria una aclaración terminológica.

Morán reúne los principales términos que usa Agustín para expresar 
el contenido de admonitio: admonere, admonitus, commonitio, commonere, 
commonefacere, commemorare, commemoratio, animadvertere, animadversio, 
innuere, indicare. Pese a que conoce el uso del término como consejo o 
advertencia, predomina en Agustín el significado del latín clásico de 
traer a la memoria, recordar algo a alguien, anunciar (Morán 1968; 258 
ss.; Magnavaca, 2014: 46). En este sentido, puede considerarse como una 
parte de la exercitatio animi, del proceso dialógico a través del cual se 
llega al descubrimiento de la verdad. Cualquier elemento de la realidad 
visible o del pasar cotidiano puede ser anuncio de un significado 
profundo e invisible en lo inmediato y que hay que desentrañar: los 
avatares de la adversidad que proclaman la fugacidad de lo terreno y 
anuncian lo que debe ser la verdadera vida feliz, los elementos de la 

13 San Agustín, mag., XI, 37- 38; XIV, 46 (PL 32, 1215-1216; 1220); Piacenza 
(1987:115 s.); García (1987: 187 ss).

14 San Agustín, mag., XIV, 45 (PL 32, 1220): tum illi qui discipuli vocantur, 
utrum vera dicta sint, apud semetipsos considerant, interiorem scilicet illam veritatem 
pro viribus intuentes. Tunc ergo discunt.

15 San Agustín (PL 32, 1219-1220). El texto citado por Agustín es Mt 23, 
8-10.



312 Pamela Chávez Aguilar

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

naturaleza que advierten hacia una belleza y grandeza todavía mayor; 
en forma especial, la admonitio del maestro que llama a entrar dentro de 
sí,  contemplar allí la realidad a la luz de la verdad y, enseñado (docere) 
por ésta, realizar un juicio propio y libre (Magnavacca 2014: 261; Morán, 
1968: 259). 

Podría considerarse como admonitio originaria del ser humano 
aquella fuente que halla en su propio ser, consistente en el anhelo que 
le llama a buscar la verdad y también el ser, la felicidad, el bien, la 
belleza. Tal anhelo es un llamado de Dios mismo, como búsqueda de la 
Suma Verdad que habita en el interior de cada ser humano. Dios enseña 
al hombre interiormente, pero también exteriormente (admonemur et 
foris), mediante la misma realidad que es cierto signo y mediante otros 
humanos, como los maestros y sus palabras. Cristo pudo enseñar (docere) 
exteriormente que Dios habita en el interior del hombre (mag., XIV, 46).16 

De esta manera, docere es una actividad derivada de la admonitio 
originaria. Enseñar es dirigirse a la fuente del anhelo, para que despierte, 
busque ver y entonces vea. Y porque es desde “fuera”, admonitio tiene 
también el sentido de indicar, hacer notar, advertir mediante algo nuevo, 
enseñar o recordar al interlocutor, avisar diciendo palabras, incitar 
a buscar un significado, mover a consultar.17 Docere consiste en una 
comunicación a la interioridad de otro, señalando hacia algo, con el fin 
de que realice por sí mismo la tarea de discere, es decir, atender y juzgar 
para luego asentir, negar o dudar. Enseñar y aprender constituyen un 
camino cooperativo de indagación y el enseñar no puede separarse 
del investigar. En este camino el maestro acompaña, guía y también 
aprende del contacto con otro; de su parte requiere respeto y confianza 
en la capacidad del discípulo y claridad en la dirección hacia la que ha 
de guiar; de parte del discípulo requiere confianza en sí mismo y en el 
maestro, proceso de interiorización y experiencia de lo real.

2. Liberum arbitrium, libertas, libero 
La comprensión de la libertad en san Agustín requiere considerar 

tres aspectos. En primer lugar, la autodeterminación, liberum arbitrium o 
propiedad de la persona de ser fuente de sus actos internos y externos; 

16 San Agustín (PL 32, 1220); Pascual (2003: 46).
17 San Agustín, ep., 20, 3 (PL 33, 87); mag., III 5- 6; VII 20; IX 25- 26; X 35; XI, 

36. 38; XIV, 45 (PL 32, 1197-1198; 1206-1207; 1210; 1215-1216; 1219-1220).



313Palabras que liberan. el enseñar como admonitio en De magistro

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

en segundo lugar, la condición de existir en relación al horizonte 
escatológico de plenitud de la libertad. Entre ambas se abre la dimensión 
de la temporalidad, que hace que la libertad se despliegue en medio de 
la biografía de cada individuo y de la historia de la humanidad, lo que 
caracterizará el tercer aspecto.

Liberum arbitrium pertenece a la experiencia filosófica fundante 
en Agustín. Tras la propia existencia, una de las primeras certezas 
atestiguadas íntima e inmediatamente es que hay una voluntad en el ser 
humano, un poder interno de automovimiento por el cual se vuelve a 
una determinada realidad, siendo suyo el querer o el no querer. Se trata 
de la evidencia interior de sí mismo como voluntad, tal como aparece en 
El libre albedrío:

Confieso algo innegable: todos tenemos esta voluntad 
(…). Porque nada hay, en efecto, que sienta yo tan firme 
e íntimamente [como] que tengo voluntad y que por 
ella me muevo a procurar el goce de alguna cosa. Y en 
realidad no encuentro qué cosa pueda llamar mía si no 
es mía la voluntad por la que quiero y no quiero (lib. 
arb., I, 12, 25; III, 1, 3).18

Agustín defendió el libre albedrío contra todo determinismo 
materialista, astrológico o fatalista, como principio garante de la 
responsabilidad moral, sin el cual carecerían de sentido los mandatos 
y exhortaciones de la Escritura. La autodeterminación aparece como 
propiedad esencial de la voluntad; tal principio metafísico y moral 
permanecerá a lo largo de toda la obra de Agustín (Hofmeister, 2009: 
44 ss., 47). 

La voluntad experimentada como certeza íntima e inmediata puede 
entenderse como conciencia del sujeto de ser la fuente de donde mana 
su vida consciente, sus palabras y sus acciones, de su moverse desde sí 
mismo hacia lo que le motiva o produce gozo, de estar su voluntad en su 

18 San Agustín, lib. arb., I, 12, 25 (PL 32, 1234): Fateor, negari non potest habere 
nos voluntatem; III, 1, 3 (PL 32, 1272): non enim quidquam tam firme atque intime 
sentio, quam me habere voluntatem, eaque me moveri ad aliquid fruendum; quid autem 
meum dicam, prorsus non invenio, si voluntas qua volo et nolo non est mea.



314 Pamela Chávez Aguilar

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

poder y de ser causa de sí, como expresa en Ciudad de Dios: “la voluntad 
del hombre es la causa de sus actos” (ciu., V, IX, 3). 19

En Agustín, la certeza de esta autodeterminación y autoposesión es 
acompañada del reconocimiento del propio límite y de los elementos 
que se relacionan con el “yo” dentro y fuera de sí mismo. En el hombre 
interior encuentra, en primer lugar, las afecciones involuntarias. El 
“yo” está en relación con algo distinto a su querer dentro de su propia 
estructura interior, de acuerdo a la desconcertada constatación existencial 
de Pablo: “no hago el bien que quiero sino el mal que no quiero” (Rom 7, 
19); el yo está en relación con otros movimientos que le pasan o pasan en 
él pero que no quiere deliberadamente o que incluso deliberadamente 
no quiere. De alguna manera está presente en la experiencia de Agustín, 
cierto “yo contiguo”, fuente tanto de luces como de sombras para la vida 
interior. El conflicto entre aparentes dos voluntades narrado por Agustín 
en Confesiones VIII, podría entenderse como no coincidencia entre el yo 
que quiere ser y el yo padecido, entendido como lo que experimenta en sí 
mismo como recibido desde una recóndita profundidad interior. Ambos 
suponen el yo que se autoposee y se reconoce como quien dispone de 
sí en una opción independiente (Meis, 1982: 77-95). Exteriormente, el 
límite se manifiesta en la espacialidad y temporalidad que sitúa al ser 
humano corporalmente en medio de necesidades y le hace vulnerable 
al mal padecido y al entramado de los acontecimientos históricos de 
ciudades y pueblos (ciu., III, 10).20

Pese a que el yo como voluntad constituye una dimensión incoercible 
del alma, en cuanto ni siquiera la coacción externa de un acto puede 
obligar a alguien en su íntimo querer, no está exento de fragilidad. 
La amenaza permanente de la caída muestra que el libre albedrío es, 
según la expresión de Agustín, un bien intermedio, necesario, pero 
no suficiente para la realización de sí mismo. La profundización en su 
carácter vulnerable, muestra la importancia de la apertura al don que 
puede conducirle a un nuevo horizonte. Dios aparece a la vez como 
auxiliador del hombre en su trance vital e histórico y como promesa y 
garante de reconciliación y paz en la plenitud de la libertad final.

Si el ser humano, consciente de su finitud y límite, reconoce su 
ligazón y necesidad de Dios para ser y para hacer el bien, responde 

19 San Agustín, ciu., V, IX, 3 (PL 41, 150): quoniam et humanae voluntates 
humanorum operum causae sunt.

20 San Agustín (PL 41, 85-86).



315Palabras que liberan. el enseñar como admonitio en De magistro

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

a la verdad de su ser creatural (lib.arb. III, I, 1; ciu., XV, XXI).21 Este 
reconocimiento le permite abrirse a la fe y la gracia y a su relación con el 
libre albedrío, cuestión a la que Agustín dedicó parte importante de sus 
últimas obras en discusión con los pelagianos y semipelagianos. De esta 
forma, el yo que se sabe existente y poseedor de voluntad entiende que 
su libertad no es ilimitada, en contraste con el libre querer divino, que 
obra por bondad y sin necesidad (en. Ps., 134, 10-11).22

El encuentro del yo con la voluntad divina plantea el problema de 
los alcances de la autoposesión. ¿Es posible la libertad humana y a la vez 
la acción de la gracia y la providencia divina? La ampliamente discutida 
cuestión de libertad y gracia encuentra una aclaración en el análisis 
fenomenológico de Edith Stein. Esta autora contemporánea analiza el acto 
de voluntad, que es aquel que reside en el liberum arbitrium. La voluntad 
se mueve desde ella misma y se dirige hacia algo; se mueve por un 
“motivo” o incentivo al que responde, manifestando la intencionalidad 
del alma; la respuesta de la voluntad es más o menos fuerte, por eso se 
traduce o no en hechos. El dinamismo interior comienza con la acción 
de Dios; por ejemplo, Dios siembra en el alma un pensamiento bueno, 
el cual incita o interpela a la voluntad; ésta puede ser débil o encontrar 
obstáculos en las circunstancias acompañantes. Pero la actitud de 
la voluntad no se identifica con la decisión. La actitud procede de la 
“vivencia” interna del bien buscado y amable, experimentado con mayor 
o menor fuerza. La acción de la gracia divina actúa eficazmente sobre la 
actitud de la voluntad, haciéndola más fuerte, liberándola de diversas 
cadenas, como la constituida por la costumbre; la acción divina puede 
ser también providente, ayudando en las circunstancias externas que 
rodean un acto. Pero la decisión libre o el libre albedrío de la voluntad 
está expresado en el Fiat! que consuma el acto; es el paso a la acción 
libre y consciente, el verdadero lugar de la libertad, que san Agustín 
nunca negó ni siquiera en sus escritos antipelagianos, como pone de 
manifiesto Edith Stein (2003: 828). Existe libre albedrío donde un yo que 
se autoposee pronuncia un Fiat; puede reconocerse la acción de la gracia 
divina allí donde se da un fortalecimiento interior del querer del yo en 
relación a su poder; puede también reconocerse la providencia en la 
presencia concreta de personas coadyuvantes: un amigo, un maestro, un 

21 San Agustín (PL 32, 1269); (PL 41, 467).
22 San Agustín (PL 37, 1745).



316 Pamela Chávez Aguilar

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

ser humano fraterno. El análisis steiniano es confirmado por las propias 
palabras de Agustín en Retractaciones, donde contextualiza su obra El 
libre albedrío en la polémica antimaniquea, explicando así su énfasis en 
la libertad de la voluntad; del mismo modo, el posterior contexto de la 
polémica antipelagiana le llevará a insistir en el tema de la gracia. Lo 
cierto es que ni ésta estaba ausente al comienzo de su obra ni renuncia 
alguna vez a la libertad de la voluntad (retr., I, 9, 4).23 

	 El segundo aspecto presente en la visión agustiniana es el 
horizonte de la libertad plena. El libre albedrío, frágil pero sostenido en 
el camino por la presencia divina, se orienta hacia su plena realización; 
no siendo totalmente alcanzable en el presente, precisa una comprensión 
teológica y escatológica. ¿En qué consiste esta verdadera libertad? 
Primeramente, en sentido negativo, es liberación de la esclavitud del 
pecado; carecer de crímenes o pecados graves es un primer paso hacia 
la libertad, aunque sea aún imperfecta: “En parte, libertad; en parte, 
esclavitud: aún no es entera, aún no es pura, aún no es plena la libertad 
porque aún no es la eternidad” (Io. eu. tr., XLI, 10).24 El paso siguiente 
consiste en el amor (caritas), que no teme, sino que se deleita en el bien y 
adhiere a él. El amor es la fuente más auténtica del automovimiento; por 
eso, para Agustín, Cristo es el verdaderamente libre y nosotros somos 
libres en esperanza, llamados a la libertad y al amor. En esta perspectiva, 
san Agustín muestra la ligazón del yo que se autoposee a un bien que 
le trasciende. El ser humano liberado por Cristo en el tiempo histórico-
salvífico, está aún en camino, in via, no in patria; en palabras de Agustín 
“es posada de caminante” (Io. eu. tr., XLI, 13)25 buscando amar la justicia, 
lo que todavía no puede hacer en forma perfecta aunque sí inicial. En 
definitiva, la plena libertad es la realización de la libertad de la voluntad, 
de una “buena voluntad” cuya felicidad consiste en amar (Hofmeister, 
2009: 51).

En la perspectiva del “entre” el devenir temporal y el fin pleno 
hacia el que se dirige, cobra sentido el tercer aspecto de la concepción 
agustiniana de la libertad: el acto de liberar y ser liberado, expresado en 
la forma verbal libero (Io. eu. tr., XL, 11; XLI, 8).26 Si bien el libre albedrío 

23 San Agustín (PL 32, 597).
24 San Agustín, Io. eu. tr., XLI, 10 (PL 35, 1697-1698): Ex parte libertas, ex parte 

servitus: nondum tota, nondum pura, nondum plena libertas, quia nondum aeternitas.
25 San Agustín, Io. eu. tr., XLI, 13 (PL 35, 1700): stabulum est viatoris.
26 San Agustín (PL 35, 1692; 1696-1697).



317Palabras que liberan. el enseñar como admonitio en De magistro

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

de la voluntad es parte de la ontología humana, su despliegue hacia la 
plenitud de la libertad está inmerso en un trayecto vital y es un bien 
que hay que conquistar una y otra vez, hasta el fin de la existencia y 
de la historia. La buena voluntad no es una substancia estática sino un 
dinamismo interior, cuya posibilidad de pérdida radica en la fragilidad 
del ser humano, lo que da un dramatismo especial a la existencia humana 
y abre la puerta al problema del mal que se hace. 

La idea de liberación no es extraña a la filosofía platónica, pero toma 
un sentido especial en la metafísica cristiana. El pensamiento teológico 
introduce la idea de la presencia y actuación liberadora de Dios en la 
historia, del tiempo actual inaugurado por la redención de Jesucristo 
y la tensión del itinerario interior del ser humano finito, aspecto que 
Agustín destaca especialmente. La libertad se desenvuelve al modo 
de la experiencia bíblica del éxodo del pueblo de Israel, liberado de la 
esclavitud por un Dios que establece con él una alianza. La historia de la 
salvación ahonda este aspecto sinuoso, caminante y a la vez trascendente 
de la libertad. Como señala Meis (1982: 85 ss.), el ser humano no es 
plenamente libre en la actualidad del mundo, sino sólo la posibilidad 
de realizar la libertad. El permanente peligro de su no realización hace 
necesarias las iniciativas histórico-salvíficas de liberación de parte de 
Dios, como la restauración de la imagen divina en el alma y su paulatina 
curación hasta que pueda dejarse guiar gozosamente por el Amor.27

San Agustín se refiere en diversos lugares a este aspecto. En 
Confesiones, por ejemplo, contrapone las vivencias de sentirse atado 
y liberado: “¡Oh Señor!, siervo tuyo soy e hijo de tu sierva. Rompiste 
mis ataduras, yo te ofreceré un sacrificio de alabanza” (conf. IX, I, 1).28 
La imagen de la “atadura” expresa diversas formas de pérdida de 
libertad interior, que impiden dirigirse al bien o alcanzarlo plenamente: 
ignorancia y confusión causada por sectas seductoras pero falsas; apego 
y ambición desmedido respecto a creaturas o al yo; quehaceres que 

27 Esto es coherente con tres dimensiones presentes en el pensamiento 
agustiniano: el nivel filosófico, esencialista, abstracto, universalista, que coincide 
con la metafísica neoplatónica; el nivel teológico, que recoge la experiencia 
bíblica y, finalmente, el nivel existencial, relacionado con su propia existencia. 
Cfr. Florez (1954: 551 s).

28 San Agustín, conf. IX, I, 1 (PL 32, 763): O Domine, ego servus tuus; ego 
servus tuus et filius ancillae tuae. Dirupisti vincula mea; tibi sacrificabo sacrificium 
laudis (Psal. CXV, 16-17).



318 Pamela Chávez Aguilar

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

sujetan como la “cátedra de la mentira” a la que renuncia; la pesadez de 
la costumbre o el vicio; situaciones opresivas que aquejan a pueblos y 
ciudades. La atadura representa la propia debilidad para elevarse por sí 
mismo a una vida superior y confirma la necesidad de gracia liberante 
(conf., IX, II, 2- 4; IX, I, 1; ciu., V, XVIII, 1).29 El ser “desatado” o liberado 
(libero) es una experiencia interior de transformación de la voluntad 
hacia el querer de Dios.

De este modo, la certeza de sí mismo como opción independiente 
y frágil, da paso a la certeza de lo que precede al yo: el amor divino 
y su modo de presencia liberadora en la naturaleza, en la historia y 
en su propio ser. La anticipación divina no quita libertad, sino que es 
precisamente la condición de posibilidad de ella. La autodeterminación 
interior no puede interpretarse como independencia existencial; es 
propio del ser humano estar ligado a su corporalidad, la naturaleza, 
la historia, la comunidad humana, Dios. La libertad como horizonte 
y la confianza en la presencia divina ofrecen el marco posible para el 
dinamismo del libre existir humano.

3. Palabras que liberan
Admonitio ha aparecido como la acción central del maestro en el 

texto agustiniano. Siguiendo a Morán, puede decirse que es uno de 
los conceptos que dan unidad a toda la obra agustiniana, un concepto 
aparentemente inofensivo, pero latente en toda su doctrina, desde los 
primeros escritos hasta los de madurez (1968: 257 s.); aquí proponemos 
vincularlo con otro concepto central, la libertad.

En el diálogo El maestro, Agustín, al igual que Adeodato, interviene 
ciento cincuenta y nueve veces. Sus alocuciones toman mayoritariamente 
la forma de preguntar, afirmar, admitir, aprobar, asentir, manifestar 
error, interpelar a pensar, complementar e interpretar al interlocutor. 
Organizan el diálogo guiando, sintetizando, concluyendo; como una 
función afectiva, algunas intervenciones expresan admiración por la 
opinión del interlocutor reforzando su confianza. En la presentación 
del discurso continuo final (mag., 33-46), Agustín propone las ideas 
del Maestro interior y del lugar del creer en el entender. Por su parte, 
Adeodato escucha, piensa lo escuchado, responde, asiente, manifiesta 
estar de acuerdo, admite, reconoce, niega, cuestiona, duda, pide 

29 San Agustín (PL 32, 763-765); (PL 41, 162).



319Palabras que liberan. el enseñar como admonitio en De magistro

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

aclaraciones, sintetiza lo hallado. Esta estructura manifiesta una activa 
participación en el proceso de indagación por parte del discípulo.

Como ha señalado García Álvarez (2015: 260 ss.), la forma del 
diálogo tiene la extrañeza de interrumpir dos veces las discusiones 
transformándose en un discurso continuo u oratio perpetua. En la primera 
(mag., 7, 19- 20), Adeodato sintetiza lo dicho; en la segunda (mag., 10, 
32- 14, 26) Agustín expone su pensamiento. Desde el punto de vista de 
la estructura docere-discere, el discurso de Adeodato reúne lo hallado, 
incorporándolo como conocimiento; el discurso seguido de Agustín es 
también un reunir el pensamiento, pero llevándolo más allá, planteando 
la tesis que fundamenta lo anterior: Cristo, Maestro interior (mag., XI, 
37). Ambas intervenciones resultan fundamentales en el proceso. 

En la estructura anterior, un primer indicio de libre albedrío y 
voluntad liberada es el mismo hecho del disponerse a escuchar. La 
ruptura del hombre con Dios, expresada en la soberbia desobediente de 
Adán, radica en un volverse desde la palabra de Dios a la sola escucha 
de sí mismo, en una especie de sordera y aislamiento. Dios, siempre 
presente en el interior del hombre creado a su imagen, interpelando 
a una relación dialogal y filial e iluminando con la luz de la verdad, 
es como una locución interior que le guía e ilumina. De este modo, la 
vuelta del hombre a Dios ha de ser por la renovada actitud de libre y 
humilde escucha de la voz del maestro interior. Cipriani (2015: 288, 
295 ss.) destaca dos momentos de la comprensión por parte de Agustín 
del maestro interior. En el primero, aplicando una idea de inspiración 
plotiniana, Cristo, que es la Verdad o Verbo eterno de Dios está presente 
y habla a todos los hombres interiormente por medio de la razón. En 
el segundo, influido por los escritos paulinos, Cristo, el Verbo hecho 
hombre, muerto y resucitado, por medio de la fe habita en el corazón 
del hombre que cree en él con su Espíritu, para encenderlo de amor, 
iluminarlo y guiarlo al Padre. Ambos están enlazados con el llamado 
a la vida interior del hombre donde habita Dios y lugar de la libertad. 
La visión de Agustín sobre Cristo como único magister, tiene un 
carácter esencialmente liberador frente a cualquier pretensión de poner 
a un maestro como superioridad inapelable en lugar de servidor y 
acompañante (mag., I, 2; Mandouze, 1998: 304 ss). 

La acción llevada a cabo por el maestro se inserta en el ámbito de la 
formación. Como ha señalado Mujica, el concepto de formare para san 
Agustín está ligado a la acción de Dios que crea al ser humano a su 
imagen; éste, tras la caída, debe ser conformado nuevamente a la imagen 



320 Pamela Chávez Aguilar

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

del Hijo. El uso predominante de la voz pasiva, “ser formado”, enfatiza 
que la acción de formar encuentra su principio en Dios, como luz y amor 
que fortalecen el entender y el querer; en definitiva, Dios forma al ser 
humano (Mujica, 2009: 503, 507). No obstante, en nuestra opinión, el 
énfasis de esta autora en el aspecto dócil y pasivo de la participación 
humana, podría no dejar traslucir suficientemente la dimensión activa y 
libre del ser humano en la acogida y recepción del don.

	 Con el fin de comprender la conformación del alma ayudada por 
el maestro, pueden usarse dos imágenes: modelar y llamar. En la acción 
de modelar que hace el alfarero con la vasija, participa especialmente 
la mente y manos del artista; la materia o arcilla y otras condiciones 
externas tienen una entidad especial que también son cierta causa 
de la obra final. En la acción del maestro, su mente y sus palabras se 
encuentran con un ser libre y espiritual, con aperturidad a recibir un 
mundo interno y externo; la distinción esencial de la libertad hace que 
la formatio se realice como llamada. El énfasis de Agustín está dado en 
el nacimiento o formación de la “palabra interior” en el sujeto, obra que 
resulta de la conjugación de la iluminación de verdad interior y de la 
acción reflexiva y libre del sujeto que la consulta y aprende; por ello, en 
este diálogo filosófico agustiniano importa, más que la transmisión de 
una doctrina, la forma de ejercicio preparatorio (exercitatio animi) para 
que Adeodato y el lector inicien el itinerario hacia la comprensión de 
la verdad de la tesis del Maestro interior (Lamarre, 2015: 320, 325; mag. 
VIII, 21).

	 El ser humano puede ser interpelado por una persona, quien le 
indica hacia algo a lo que volver la mirada, como la acción del maestro 
que advierte al discípulo una verdad; puede ser también interpelado no 
deliberadamente por las cosas que sin palabras hacen nacer la pregunta 
por su sentido, significado u origen. Ambas presencias llaman a un 
movimiento del libre albedrío: querer escuchar, contemplar, preguntar. 
Puede decirse que el primer asentimiento del alma es abrirse a la 
acción de otro dentro de sí misma; el segundo, es asentir a la verdad 
una vez contemplada, habiendo analizado las razones y comprobada 
interiormente su verdad; el tercero, el ascender voluntario desde una 
verdad contemplada hacia su sentido último o significado, es decir, 
hacia la presencia de Dios en ella. En todos estos aspectos se deja ver 
la autodeterminación o libre albedrío en el autodirigirse a atender y, 
especialmente, en el fíat que en el ámbito del conocer se configura como 
asentimiento a la verdad. La dimensión temporal hace que las verdades 



321Palabras que liberan. el enseñar como admonitio en De magistro

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

a las que la persona puede asentir vayan variando biográficamente, 
tornando imprescindible el carácter humanizado, individualizado y 
paciente de docere. 

La plenitud de la libertad, que se proyecta trascendiendo el solo 
tiempo presente, se anuncia en éste mediante el hecho cierto de ser el 
hombre capaz de la verdad. El anhelo originario y la posibilidad de 
captación de verdades eternas, según la teoría del Maestro interior, es el 
modo presente de estar la verdad eterna en el interior humano y la señal 
de la plena libertad que se prepara como en germen. La acción vocativa 
del maestro supone una admonitio originaria en el interior humano: la 
llamada de la verdad que se expresa en su anhelo hacia ella. 

Cipriani ha destacado que el esquema del Maestro interior tiene una 
fuerza liberadora: ningún ser humano puede identificarse con la verdad 
ni ser tenido como su fuente o su poseedor; la verdad que descubrimos 
no la debemos a una persona finita, por más que podamos estar 
agradecidos de su ayuda en el proceso. Es la verdad que habita en el 
interior humano la que enseña, la que manifiesta internamente lo que es 
verdadero. El Maestro interior actúa como una llamada a la conversión 
interior; el proceso mismo de interiorización es factor de libertad en el 
discípulo, pues al contacto con el Maestro interior crece su amor por 
la verdad, amor in via de plenitud. Por eso aprender o ser enseñado 
por la verdad, dice Cipriani, es un acto a la vez de subjetivación y de 
trascendencia de sí, de entrar en sí mismo pero ir más allá de sí mismo, 
una cierta “excedencia” o “desbordamiento” de sí en Otro, siguiendo 
la expresión de Jean-Luc Nancy (2013, citado en Cipriani, 2015: 331). 
Interioridad y trascendencia son parte del camino de liberación vivido y 
señalado por Agustín.

Conclusión
En el diálogo El maestro, Agustín y Adeodato dialogan sobre las 

palabras, la acción de enseñar, la primacía de la experiencia, el maestro 
en su rol mediador y Cristo, único Maestro. La palabra como admonitio 
muestra su función liberadora porque mediante ella el maestro, que 
no puede enseñar nada, pone al discípulo ante un camino propio de 
indagación de la verdad, que solo se realiza en el libre asentimiento, 
auxiliado por la luz interior y en cuyo transcurso va desatando cadenas, 
errores e ignorancias. Educar en libertad presupone claridad del fin, 
confianza en la capacidad de la razón de hallar la verdad y preparación 



322 Pamela Chávez Aguilar

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

del alma para que pueda realizar diversas ascensiones, ejercitando la 
agudeza del entendimiento y aumentando la fuerza del querer en forma 
apropiada al paso de cada caminante (mag., VIII, 21).30

La estructura de admonitio revela una intención pragmática de la 
palabra del maestro, en cuanto busca mover al discípulo a la acción de 
pensar, investigar y expresar su acto de asentimiento, duda o negación. 
De esta manera, es posible afirmar que junto a los elementos dialécticos, 
retóricos y lingüísticos que contiene, es posible leer el diálogo en la 
perspectiva de los enunciados realizativos, que no sólo manifiestan lo 
que dicen sino que realizan algo mediante la misma acción (Domínguez, 
2003: 30; Austin, 1982: 47; Chrétien, 2002, citado por Cipriani, 2015: 333). 
Esta proyección del estudio queda abierta a futuras indagaciones.

Bibliografía
Agustín de Hipona (2013). Confesiones. OC II. Madrid: B.A.C. 
____ (2009). El libre albedrío. OC III. Madrid: B.A.C.
____ (2009). El maestro. OC III. Madrid: B.A.C.
____ (2004). Ciudad de Dios. OC XVI-XVII. Madrid: B.A.C.
____ (1995). Las Retractaciones. OC XL. Madrid: B.A.C.
____ (1986). Cartas 1º. OC VIII. Madrid: B.A.C.
____ (1968). Tratados sobre el Evangelio de San Juan. OC XIII. Madrid: 

B.A.C.
____ (1967). Enarraciones sobre los Salmos 4°. OC XXII. Madrid: B.A.C.
____ (1964). Sermones 1º. OC VII. Madrid: B.A.C.
Anoz, J. (2001). Cronología de la producción agustiniana. En Augustinus, 

XLVII, 186-187, 229-312.
Arendt, H. (2014). Los orígenes del totalitarismo. Madrid: Alianza.
____ (2002). Agustín, el primer filósofo de la Voluntad. En La vida del 

espíritu. Barcelona: Paidós. 
Austin, J. L. (1982). Cómo hacer cosas con palabras. Barcelona: Paidós.
Capánaga, V. (2009). Introducción a El maestro. En San Agustín, Obras 

Completas III. (573-600). Madrid: B.A.C.
Cipriani, N. (2015). ‘Cristo, Maestro Interiore’ in Sant’Agostino. En 

Revista Agustiniana, 170-171, 287-318.
Domínguez, A. (2003). Introducción. En Agustín de Hipona. El maestro o 

Sobre el lenguaje. Madrid: Trotta.

30 San Agustín (PL 32, 1207).



323Palabras que liberan. el enseñar como admonitio en De magistro

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Florez, R. (1954). Puntos para una antropología agustiniana. En 
Augustinus Magíster. Congrès International Augustinien. (551-557). 
Paris: Ètudes Augustiniennes.

Freire, P. (2002). Pedagogía de la esperanza: un reencuentro con la pedagogía 
del oprimido. Buenos Aires: Siglo Veintiuno.

García Álvarez, J. (2015). De magistro: un camino hacia Cristo, único 
Maestro. En Revista Agustiniana, 170-171, 257-286.

García, L. (1987). En torno a la iluminación. En Jornadas de Filosofía 
Agustiniana. Montalbán, 386/7, 187-198.

Hofmeister, R. (2009). Autodeterminaçâo, liberdade e libre-arbítrio: 
Sobre a vontade em De libero arbitrio I. En Burlando, G. (ed.), De las 
pasiones en la filosofía medieval. (43-59). Santiago: PUC.

Lamarre, J.-M. (2015). Saint Augustin: les signes, l’enseignement et le 
Maître intérieur. En Revista Agustiniana, 170-171, 319-334.

Madec, G. (1975). Analyse du De magistro. En Revue des Etudes 
Agustiniennes, XXI, 63-71.

Madrid, T. (2002). San Agustín hoy: dónde y cómo. Augustinus, XLVII, 
186-187, 313-331.

Magnavacca, S. (2014). Léxico Técnico de Filosofía Medieval. Buenos Aires: 
Miño y Dávila.

Mandouze, A. (1998). Augustinus Magister et Augustinus Minister. En 
Teología y Vida, XXXIX, 3, 295-306.

Meis, A. (1982). La libertad como gracia en De spiritu et littera de san 
Agustín. En Anales de la Facultad de Teología, 33, 77-95.

Morán, J. (1968). La teoría de la ‘admonición’ en los Diálogos de san 
Agustín. Augustinus, XIII, 257-271.

Mujica, M. L. (2009). El significado pedagógico del verbo ‘formare’ en san 
Agustín. En Augustinianum, XLIX, 2, 503-522.

Pacioni, V. (2014). Los Diálogos de Agustín. Guía de Lectura, por Nello 
Cipriani. En Augustinus, LIX, 232-233, 119-151.

Pascual, F. (2003). Comunicación y lenguaje en el De magistro de san 
Agustín. En Alpha Omega, VI, 1, 37-57.

Piacenza, E. (1987). De Magistro y la semántica contemporánea. En 
Jornadas de Filosofía Agustiniana. Montalbán, 386/7, 75-140.

Rubio, P. (1987). Educación estilo agustiniano. En Jornadas de Filosofía 
Agustiniana. Montalbán, 386/7.

Ruiz-Pesce, R. (2006). San Agustín: existencia dialógica y ordo amoris. 
Lecturas actuales de Confessiones y De Magistro. En Jiménez, J. 



324 Pamela Chávez Aguilar

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

(coord.) San Agustín, un hombre para hoy. (63-92). Buenos Aires: 
Religión y Cultura.

Stein, E. (2003). ¿Qué es el hombre?, OC IV. Burgos: Monte Carmelo et al. 
Teran Dutari, J. (1973). La liberación en el pensamiento de san Agustín. 

Reflexiones desde nuestra perspectiva latinoamericana. En Stromata, 
XXIX, 1-2, 503-523. 


