LiBERATING WORDS: TEACHING AS ADMONITIO IN
AuGUSTINE OF HirPO’'s DE MAGISTRO

Pamela Chavez Aguilar

Pontificia Universidad Catolica de Chile
pchaveza@uc.cl

Abstract

This paper intends to relate the action of docere as admonitio
in St. Augustine’s De magistro, with the idea of free will, freedom
and the process of liberation that takes place along the histor-
ic-biographical course. The master’s words point at something,
thus placing the disciple in the face of diverse free actions: at-
tention, experience, judgment and assent. Being an active sub-
ject, the disciple prepares to act along the original admonitio by
which human beings long for truth, in via towards full-fledged
freedom.

Keywords: Saint Augustine of Hippo; On the Teacher; admoni-
tio; freedom; truth.

Received: 15 - 09 - 2016. Accepted: 16 - 11 - 2016.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017), 303-324.



304 PamerLa CHAVEZ AGUILAR

PALABRAS QUE LIBERAN. EL ENSENAR COMO
ADMONITIO EN DE MAGISTRO DE AGUSTIN DE HiroNnA*

Pamela Chavez Aguilar

Pontificia Universidad Catolica de Chile
pchaveza@uc.cl

Resumen
Este articulo propone relacionar la accion de docere como
admonitio en el didlogo De magistro de san Agustin, con laidea de
libre albedrio, libertad y el proceso de liberacion que tiene lugar
en el transcurso historico-biografico. Las palabras del maestro
senalan hacia algo, situando al discipulo ante diversas acciones
libres: la atencion, la experiencia, el juicio y el asentimiento.
Como sujeto activo, el discipulo se dispone a actuar en la linea
de la admonitio originaria por la que el ser humano anhela la
verdad, in via hacia la plena libertad.
Palabras clave: San Agustin de Hipona; EI Maestro; admonitio;
libertad; verdad.

Recibido: 15 - 09 - 2016. Aceptado: 16 - 11 - 2016.

*Este articulo ha sido elaborado en el marco del proyecto “Libertad interior
y ser en relaciéon en San Agustin: el problema ante la sociedad, la historia y
Dios”, FONDECYT N® 11130237, Chile, 2014-2015.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PALABRAS QUE LIBERAN. EL ENSENAR COMO ADMONITIO EN DE MAGISTRO 305

Introduccion

La obra de Agustin de Hipona (s. IV-V) ha sido ampliamente
estudiada durante siglos y, no obstante, se abre siempre a renovadas
lecturas. Al inmenso acervo de estudios sobre sus escritos se suman
actualmente nuevas orientaciones que profundizan la comprension
de su pensamiento no sdlo constatando su vinculo innegable con el
pensamiento neoplaténico y con autores como Plotino y Porfirio, sino
con autores clasicos latinos como Varrén y Ciceron y autores cristianos
como Mario Victorino y Ambrosio (Pacioni, 2014: 126). Esta nueva
mirada estd dando sus frutos en direccion a comprender el inagotable
pensamiento de Agustin, que unifica en si elementos de culturas muy
diversas. En nuestra opinion, una proyeccion de investigacion cada vez
mas relevante sera la profundizacion en el sentido biblico de sus escritos
(Madrid, 2002: 328ss) y el didlogo con perspectivas y problemas del
pensamiento filosofico y teoldgico contemporaneo.

El presente estudio se sittia en el horizonte de una problematica de
renovada actualidad: la cuestion de la libertad. En su tiempo, Agustin se
planteo la relacion de ésta con la gracia divina; la moderna filosofia de
la conciencia desarrollo su caracter de independencia, soberania de si,
no coaccion y autonomia; el pensamiento contemporaneo, por su parte,
ha reflexionado, por ejemplo, sobre la importancia de la libertad en su
dimension ético-politica, como antidoto contra el totalitarismo en cuanto
muestra que el ser humano es siempre promesa de “natalidad”, de un
nuevo comienzo (Arendt, 2014: 633; 2002: 342). No obstante, el excesivo
énfasis en la independencia tiende a mostrar al sujeto humano como un
ente aislado, ocultando su caracter relacional y limitando el sentido de
la libertad. Por esta razdn, resulta fecundo repensar fuentes antiguas
en busqueda de un ensanchamiento comprensivo. El pensamiento de
Agustin de Hipona ofrece una reflexion amplia y profunda desde su
perspectiva filosofico-teoldgica y su antropologia relacional, que la
filosofia “post-metafisica” vuelve a valorar.!

! Pensemos por ejemplo en obras como: Nancy, J.-L. (2013) Marion, J.-L.

(2008); Chrétien, J.-L. (2002); citados en Cipriani (2015: 333).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



306 PameLAa CHAVEZ AGUILAR

El articulo indaga la relacion de la libertad con la ensehanza en
el dialogo De magistro,> por lo que enlaza también con las preguntas
fundamentales de la filosofia de la educacion. En particular, como
veremos, la reflexion agustiniana, como la socratica, abre la senda de
lo que en la época contemporanea se han denominado “pedagogias
liberadoras” o practicas educativas de libertad. Estas no entienden el
ensenar como el depdsito de conocimientos que los maestros hacen en
unos discipulos de actitud meramente receptiva, sino como un didlogo
vivo de interlocutores en que el sujeto que aprende es co-presente y
tiene responsabilidad personal en el llegar a decir su propia palabra,
pronunciada desde el fondo de su ser.?

El dialogo De magistro, breve pero no facil de entender, ha sido leido
desde diversos angulos, como su teoria del lenguaje,* del conocimiento
o de la educacién. Una ineludible clave hermenéutica es la que refiere
el propio Agustin en sus Retractaciones: “Por el mismo tiempo escribi un
libro titulado EI Maestro. En él se disputa e investiga, y se concluye que
no hay otro Maestro que ensene la ciencia a los hombres sino Dios, segtun
esta escrito en el Evangelio: Uno es vuestro Maestro, Cristo (Mt 23, 10)”
(retr., 1, 12).5 No es posible limitar las lecturas que sin duda continuara
suscitando y es razonable aceptar como parte de la riqueza de la obra su
diversidad de niveles metafisicos, gnoseoldgicos, lingtiisticos, teoldgicos
e incluso misticos (Trapé, citado en Cipriani, 2015: 287). Este articulo
se propone mostrar que la comprension de la accion de ensefiar como
admonitio puede vincularse con la idea de libre albedrio y libertad en

2 En este articulo se usan las abreviaturas de las obras de Agustin del

Augustinus-Lexikon: Confessionum libri tredecim (conf.); De ciuitate dei libri uiginti
duo (ciu.); Enarrationes in Psalmos (en. Ps.); Epistulae (ep.); In Iohannis euangelium
tractatus (lo. eu. tr.); De libero arbitrio libri tres (lib. arb.); De magistro liber unus
(mag.); Retractationum libri duo (retr.); Sermones (s.). Los textos de Agustin
en espanol corresponden a las traducciones de las Obras de san Agustin de la
Biblioteca de Autores Cristianos.

3 TFreire, P. (2002); Piacenza (1987: 117 s.); Ruiz-Pesce (2006: 65); Rubio
(1987: 223); Teran (1973: 506).

* Dominguez (2003: 11, 16 ss).

> San Agustin, retr., 1, 12 (PL 32, 602): Per idem tempus scripsi librum cuius
est titulus, de Magistro: in quo disputatur et quaeritur, et invenitur, magistrum non
esse, qui docet hominem scientiam, nisi Deum, secundum illud etiam quod in Evangelio
scriptum est: Unus est Magister vester Christus (Matth. XXIII, 10).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PALABRAS QUE LIBERAN. EL ENSENAR COMO ADMONITIO EN DE MAGISTRO 307

Agustin de Hipona, poniendo de relieve un rol liberador de la palabra.
Se expone en tres pasos; en primer lugar, se desarrolla la idea de ensefiar
como admonitio; luego, se analiza la estructura de liberum arbitrium-
libertas-libero y, finalmente, se relaciona ésta con el ensenar.

1. Docere, discere, admonitio

El didlogo El maestro fue escrito posiblemente en su ciudad natal,
Tagaste, entre fines de 389 e inicios de 390 (Anoz, 2001; 135). Es un tiempo
de gran dinamismo intelectual; tras ser bautizado y habiendo comenzado
a dedicarse enteramente al servicio de Dios y de los hermanos, Agustin
se encuentra en la tarea interior de vincular y armonizar la nueva fe
cristiana con la literatura y filosofia pagana que habia aprendido
(Capanaga, 2009: 573). El dialogo esta basado en conversaciones reales
con su hijo, prematuramente muerto, segun sefiala en Confesiones:

Hay un libro nuestro que se titula EI Maestro; Adeodato
es quien habla alli conmigo. Tt sabes que son suyos
los conceptos todos que alli se insertan en la persona
de mi interlocutor, siendo de edad de dieciséis afios.
Muchas otras cosas suyas maravillosas experimenté yo;
espantado me tenia aquel ingenio. Pero ;quién fuera de
ti podia ser autor de tales maravillas? (conf., IX, VI, 14).°

En él ya no utiliza recursos literarios como la descripcion ambiental
y circunstancial de sus primeros dialogos, apareciendo tinicamente dos
interlocutores: Agustin y su hijo Adeodato. Es un dialogo filoséfico en
su forma y contenido, que, a través de preguntas y respuestas, mediante
la dialéctica y la légica, investiga con la intencién de buscar la verdad
y ensefiar (Pacioni, 2014: 132 ss). Considerando su caracter filosofico,
su contenido y la valoracion del propio autor, puede afirmarse que
la obra contiene diversos planos de interpretacion, distinguibles pero
relacionados entre si: filosofia del lenguaje, de la educacion y del
conocimiento; metafisica del hombre interior, su relacion con la verdad

6 San Agustin, conf., IX, VI, 14 (PL 32, 769): Est liber noster qui inscribitur, de
Magistro: ipse ibi mecum loquitur. Tu scis illius esse sensa omnia quae inseruntur ibi
ex persona collocutoris mei, cum esset in annis sexdecim. Multa eius alia mirabiliora
expertus sum. Horrori mihi erat illud ingenium; et quis praeter te talium miraculorum

opifex?

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



308 PamerLa CHAVEZ AGUILAR

y su fundamento teoldgico. Este tltimo aspecto, no obstante, sera
desarrollado mas detenidamente en obras posteriores como La doctrina
cristiana, La catequesis de los principiantes y La Trinidad.

Sinentrarenladiscusidon sobre la estructura del didlogo, ampliamente
discutida y diversamente interpretada, es preciso ofrecer una vision de
base que permita dar los siguientes pasos. Para ello, seguimos la lectura
propuesta por Goulven Madec, que sobresale en claridad e integralidad.
Segtin ésta, en el didlogo pueden distinguirse dos partes; la primera,
es una discusion sobre el lenguaje (mag., 1-37) que contiene, a su vez,
tres temas: los propdsitos del lenguaje (mag., 1-2), nada se ensefia sin
signos (mag., 3-30) y nada es ensefiado por los signos (mag., 31-37); la
segunda parte, propone la tesis de Cristo, tinico Maestro de la verdad
(mag., 38-46). Madec destaca que el didlogo no consiste en el desarrollo
progresivo y lineal de una tesis y desconcierta al lector con aparentes
confusiones y contrasentidos. El detallado andlisis sobre el lenguaje y
los signos que hace Agustin junto a Adeodato tiene la intencionalidad de
definir su funcién en la accion de ensenar, pero, paraddjicamente, revela
su insuficiencia para este fin. Madec muestra que mediante el recurso
a pares contrarios (docere- discere) y la “paradoja tactica” de constatar
la imposibilidad de las palabras del maestro para ensefiar, Agustin no
quiere plantear un escepticismo respecto al dialogo o la ensefianza o un
reduccionismo material del lenguaje, sino orientar a la comprension de
un nivel mas hondo. La verdadera condicién de posibilidad de ensefiar
no es sino la interioridad del espiritu humano, abierto al percibir y
entender y en relacidon ontoldgica e intima con la verdad (Madec, 1975:
63-71).

Con base en esta estructura podemos acceder al contenido del
dialogo. La primera parte comienza con la pregunta guia acerca de si se
puede ensefiar algo mediante palabras. El hablar es descrito como accién
de emitir palabras ante alguien, con la intenciéon de ensefiar (docere),
aprender (discere) o despertar el recuerdo en si mismo o en otro. En el
caso de una locucion interior, como ocurre en la oracién, no se pretende
ensefiar o recordar algo a Dios sino que sin palabras sonantes, el ser
humano busca a Dios en lo intimo de su alma, es decir, quiere hacer
consciente ante si la presencia de Dios.” Asi, se pone de manifiesto el

7
4, 5-6.

Agustin relaciona esto con los pasajes biblicos de 1 Cor 3, 16; Ef 3, 17; Sal

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PALABRAS QUE LIBERAN. EL ENSENAR COMO ADMONITIO EN DE MAGISTRO 309

hombre interior, su querer expresado en la locucion y, al mismo tiempo,
una realidad o las cosas designadas por las palabras (mag., I, 1-2).®

El analisis de la segunda gran cuestién, que nada se ensefia sin
signos, se inicia con la consideracion de que las palabras, por medio
de las cuales se llevan a cabo las preguntas y respuestas del dialogo,
son signos grabados en la memoria que traen al espiritu (mens) la
presencia de las cosas mismas. El recurso a signos se hace necesario
para la condicion humana, en cuanto ésta es una unidad de hombre
exterior y hombre interior. Las palabras (verba) son esas articulaciones
de la voz que significan algo, hieren (verberare) el oido despertando la
sensacion y se transmiten a la memoria para dar origen al conocer. El
ensenar-aprender tiene una forma que remite a reglas de lenguaje y a
la experiencia de realidad. Al hablar u oir palabras, la atencion (animus,
vigilantia) es despertada y se dirige (intentio) hacia aquello que significan.
Los signos son vehiculos para comunicar y ensefiar y nada se puede
ensefiar sin signos o lenguaje (conf., X, VL, 9; mag., 11, 3; 111, 6; IV, 9; V, 12;
VIII, 22-24; X, 30).°

Esta constatacion, no obstante, admite una excepcién que llevara a
la tercera cuestion. La primera instruccion recibida es la experiencia de
realidad y el lenguaje de la naturaleza: el sol y la luz que derrama y viste
todas las cosas con su claridad, la luna y los demas astros, las tierras y
los mares y las cosas innumerables que en ellos nacen. La primacia de la
existencia, del contacto directo con lo real y la propia experiencia, se ve
en el lugar que da al conocimiento de lo que proviene de la percepcién
sensorial; ésta es una base de certeza interior, como habia expresado
ya en Contra los académicos. Las palabras tienen valor para ensefiar y
aprender, pero lo primero es el conocimiento de la cosa significada y
luego el reconocimiento al ser nombrada; nada se aprende soélo por los
signos que se llaman “palabras” sino que el conocimiento de la cosa
ensena el significado de la palabra. Aprendemos no por las palabras
sino por la vision del objeto ante nuestros ojos que nos ha hecho conocer
y retener un nombre. Las palabras sélo incitan (admonitio) a buscar las
cosas u objetos y es el conocimiento de las cosas el que se busca a través
del recuerdo o la comprensién de un significado (mag., X, 32- XI, 36).1°

8 San Agustin (PL 32, 1193-1196).
? San Agustin (PL 32, 783); (PL 32, 1196; 1198. 1200-1201; 1207-1209; 1212).
10" San Agustin (PL 32, 1213-1215).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



310 PameLAa CHAVEZ AGUILAR

De esta manera, el didlogo transmite una confianza en lo real y expresa
su lugar en el orden del conocimiento.

En la segunda parte del dialogo encontramos una tesis fundamental
del pensamiento agustiniano: el maestro interior y su identificacion con
Cristo. Con el fin de conocer la realidad consultamos el testimonio de
los sentidos, las imagenes que de ellas guarda la memoria o la verdad
interior, si se trata de realidades intelectuales. Asi llega Agustin a la idea
de la luz interior de la verdad, que permite a la mente ver las realidades
mostradas interiormente con una mirada simple y reconocerlas como
verdaderas. No obstante, esta luz interior no es total, sino que se da
para el ser humano parcialmente, por partes y segtn la capacidad que
va desarrollando cada uno para oir al Maestro interior; esto concuerda
con el hecho de que el discipulo se encuentra en diversas situaciones
vitales, pudiendo ocurrir que no pueda aprender (discere) todavia. Lo
que Adeodato admite como cierto y conocido no se lo ha ensefiado
Agustin. En una especie de contrastacion de las palabras escuchadas
con el pensamiento interior, cree o duda lo que ignora si es verdadero,
contradice y niega lo que sabe que es falso o afirma lo que sabe que
es verdadero. Lo central no es hacer escuchar palabras sino poner al
discipulo en contacto con la realidad que se quiere ensenar. De este modo,
puede captar las cosas con la mente, ver por si mismo como “discipulo
de la verdad” y juzgar las palabras que escucha. La importancia dada a
la experiencia y el juicio constituye un fundamento crucial en orden a la
libertad, en cuanto las palabras pueden ser usadas como vehiculo tanto
de veracidad como de encubrimiento debido a ignorancia, olvido, error
o voluntad de engafio (mag., XII, 39- XIII, 42)."

La verdad consultada interiormente es identificada con Cristo, eterna
sabiduria de Dios, apoyando esta idea en textos neotestamentarios como
Ef 3, 16- 17 y 1 Cor 1, 24; asi, se ve claro que la teoria de la iluminaciéon
de Agustin tiene por supuesto la creencia en el Dios cristiano, lo que
lleva a plantear la cuestién de la relacion entre fe y razén. La confianza
en la Escritura abre a la inteligencia de las verdades divinas, aunque de
momento sean verdades solo creidas que manifiestan asi su utilidad,
segun la palabra profética que Agustin cita aqui y en el Sermon 43: “Si
no creyéreis, no entenderéis” (s., 43, 7)."* La iluminacion de la mente

1" San Agustin (PL 32, 1216-1218).
2 San Agustin, s. 43, 7 (PL 38, 523-530): Nisi credideritis, non intelligetis (Is
7,9 sec.LXX).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PALABRAS QUE LIBERAN. EL ENSENAR COMO ADMONITIO EN DE MAGISTRO 511

humana por Dios cumple una funcion filoséfica como garante de la
intersubjetividad y de que la verdad interior no es s6lo psicoldgica sino
objetiva y alcanzable por la mente de los seres humanos."

El dinamismo de la captacion interior de la verdad ilumina el
auténtico rol de los maestros. Estos expresan conocimientos disciplinares
o morales y, luego, “los discipulos juzgan en si mismos si han dicho
cosas verdaderas, examinando segun sus fuerzas aquella verdad
interior. Entonces es cuando aprenden” (mag., XIV, 45)."* La verdad de lo
aprendido es reconocida por el discipulo en la actividad contemplativa.
Por ello, dice Agustin que el maestro nunca puede ensenar (docere), en
coherencia con lo expresado en la Escritura que ensefia a no llamar a
nadie maestro en la tierra, porque uno solo es el maestro de todos y esta
en los cielos (mag., XIV, 45- 46)."

En la conclusién del dialogo, Adeodato expresa lo que ha aprendido
con la admonitio de Agustin: que las palabras no hacen otra cosa que
incitar al hombre a que aprenda y que, si hay algo verdadero, sélo puede
ensenarlo quien habita en el interior del hombre. Pero aqui se hace
necesaria una aclaracion terminoldgica.

Moran retine los principales términos que usa Agustin para expresar
el contenido de admonitio: admonere, admonitus, commonitio, commonere,
commonefacere, commemorare, commemoratio, animadvertere, animadversio,
innuere, indicare. Pese a que conoce el uso del término como consejo o
advertencia, predomina en Agustin el significado del latin clasico de
traer a la memoria, recordar algo a alguien, anunciar (Moran 1968; 258
ss.; Magnavaca, 2014: 46). En este sentido, puede considerarse como una
parte de la exercitatio animi, del proceso dialdgico a través del cual se
llega al descubrimiento de la verdad. Cualquier elemento de la realidad
visible o del pasar cotidiano puede ser anuncio de un significado
profundo e invisible en lo inmediato y que hay que desentranar: los
avatares de la adversidad que proclaman la fugacidad de lo terreno y
anuncian lo que debe ser la verdadera vida feliz, los elementos de la

13 San Agustin, mag., XI, 37- 38; XIV, 46 (PL 32, 1215-1216; 1220); Piacenza
(1987:115 s.); Garcia (1987: 187 ss).

4 San Agustin, mag., X1V, 45 (PL 32, 1220): tum illi qui discipuli vocantur,
utrum vera dicta sint, apud semetipsos considerant, interiorem scilicet illam veritatem
pro viribus intuentes. Tunc ergo discunt.

> San Agustin (PL 32, 1219-1220). El texto citado por Agustin es Mt 23,
8-10.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



312 PameLAa CHAVEZ AGUILAR

naturaleza que advierten hacia una belleza y grandeza todavia mayor;
en forma especial, la admonitio del maestro que llama a entrar dentro de
si, contemplar alli la realidad a la luz de la verdad y, ensefnado (docere)
por ésta, realizar un juicio propio y libre (Magnavacca 2014: 261; Moran,
1968: 259).

Podria considerarse como admonitio originaria del ser humano
aquella fuente que halla en su propio ser, consistente en el anhelo que
le llama a buscar la verdad y también el ser, la felicidad, el bien, la
belleza. Tal anhelo es un llamado de Dios mismo, como busqueda de la
Suma Verdad que habita en el interior de cada ser humano. Dios ensefia
al hombre interiormente, pero también exteriormente (admonemur et
foris), mediante la misma realidad que es cierto signo y mediante otros
humanos, como los maestros y sus palabras. Cristo pudo ensefiar (docere)
exteriormente que Dios habita en el interior del hombre (mag., XIV, 46).1¢

De esta manera, docere es una actividad derivada de la admonitio
originaria. Ensenar es dirigirse a la fuente del anhelo, para que despierte,
busque ver y entonces vea. Y porque es desde “fuera”, admonitio tiene
también el sentido de indicar, hacer notar, advertir mediante algo nuevo,
ensefiar o recordar al interlocutor, avisar diciendo palabras, incitar
a buscar un significado, mover a consultar.”” Docere consiste en una
comunicacion a la interioridad de otro, sefialando hacia algo, con el fin
de que realice por si mismo la tarea de discere, es decir, atender y juzgar
para luego asentir, negar o dudar. Ensefiar y aprender constituyen un
camino cooperativo de indagaciéon y el ensenar no puede separarse
del investigar. En este camino el maestro acompana, guia y también
aprende del contacto con otro; de su parte requiere respeto y confianza
en la capacidad del discipulo y claridad en la direccion hacia la que ha
de guiar; de parte del discipulo requiere confianza en si mismo y en el
maestro, proceso de interiorizacidon y experiencia de lo real.

2. Liberum arbitrium, libertas, libero

La comprension de la libertad en san Agustin requiere considerar
tres aspectos. En primer lugar, la autodeterminacion, liberum arbitrium o
propiedad de la persona de ser fuente de sus actos internos y externos;

16 San Agustin (PL 32, 1220); Pascual (2003: 46).
17 San Agustin, ep., 20, 3 (PL 33, 87); mag., I1 5- 6; VII 20; IX 25- 26; X 35; XI,
36. 38; X1V, 45 (PL 32, 1197-1198; 1206-1207; 1210; 1215-1216; 1219-1220).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PALABRAS QUE LIBERAN. EL ENSENAR COMO ADMONITIO EN DE MAGISTRO 513

en segundo lugar, la condiciéon de existir en relacion al horizonte
escatoldgico de plenitud de la libertad. Entre ambas se abre la dimensién
de la temporalidad, que hace que la libertad se despliegue en medio de
la biografia de cada individuo y de la historia de la humanidad, lo que
caracterizara el tercer aspecto.

Liberum arbitrium pertenece a la experiencia filosofica fundante
en Agustin. Tras la propia existencia, una de las primeras certezas
atestiguadas intima e inmediatamente es que hay una voluntad en el ser
humano, un poder interno de automovimiento por el cual se vuelve a
una determinada realidad, siendo suyo el querer o el no querer. Se trata
de la evidencia interior de si mismo como voluntad, tal como aparece en
El libre albedrio:

Confieso algo innegable: todos tenemos esta voluntad
(...). Porque nada hay, en efecto, que sienta yo tan firme
e intimamente [como] que tengo voluntad y que por
ella me muevo a procurar el goce de alguna cosa. Y en
realidad no encuentro qué cosa pueda llamar mia si no
es mia la voluntad por la que quiero y no quiero (lib.
arb., 1,12, 25; 111, 1, 3).%

Agustin defendié el libre albedrio contra todo determinismo
materialista, astroldgico o fatalista, como principio garante de la
responsabilidad moral, sin el cual carecerian de sentido los mandatos
y exhortaciones de la Escritura. La autodeterminacién aparece como
propiedad esencial de la voluntad; tal principio metafisico y moral
permanecera a lo largo de toda la obra de Agustin (Hofmeister, 2009:
44 ss., 47).

La voluntad experimentada como certeza intima e inmediata puede
entenderse como conciencia del sujeto de ser la fuente de donde mana
su vida consciente, sus palabras y sus acciones, de su moverse desde si
mismo hacia lo que le motiva o produce gozo, de estar su voluntad en su

18 San Agustin, lib. arb., 1, 12, 25 (PL 32, 1234): Fateor, negari non potest habere
nos voluntatem; I1I, 1, 3 (PL 32, 1272): non enim quidquam tam firme atque intime
sentio, quam me habere voluntatem, eaque me moveri ad aliquid fruendum; quid autem
meum dicam, prorsus non invenio, si voluntas qua volo et nolo non est mea.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



314 PameLAa CHAVEZ AGUILAR

poder y de ser causa de si, como expresa en Ciudad de Dios: “la voluntad
del hombre es la causa de sus actos” (ciu., V, IX, 3). ¥

En Agustin, la certeza de esta autodeterminacion y autoposesion es
acompanada del reconocimiento del propio limite y de los elementos
que se relacionan con el “yo” dentro y fuera de si mismo. En el hombre
interior encuentra, en primer lugar, las afecciones involuntarias. El
“yo” esta en relacion con algo distinto a su querer dentro de su propia
estructurainterior, de acuerdo ala desconcertada constatacion existencial
de Pablo: “no hago el bien que quiero sino el mal que no quiero” (Rom 7,
19); el yo esta en relacién con otros movimientos que le pasan o pasan en
él pero que no quiere deliberadamente o que incluso deliberadamente
no quiere. De alguna manera esta presente en la experiencia de Agustin,
cierto “yo contiguo”, fuente tanto de luces como de sombras para la vida
interior. El conflicto entre aparentes dos voluntades narrado por Agustin
en Confesiones VIII, podria entenderse como no coincidencia entre el yo
que quiere ser y el yo padecido, entendido como lo que experimenta en si
mismo como recibido desde una recondita profundidad interior. Ambos
suponen el yo que se autoposee y se reconoce como quien dispone de
si en una opcion independiente (Meis, 1982: 77-95). Exteriormente, el
limite se manifiesta en la espacialidad y temporalidad que sitaa al ser
humano corporalmente en medio de necesidades y le hace vulnerable
al mal padecido y al entramado de los acontecimientos historicos de
ciudades y pueblos (ciu., I1I, 10).2

Pese a que el yo como voluntad constituye una dimension incoercible
del alma, en cuanto ni siquiera la coaccién externa de un acto puede
obligar a alguien en su intimo querer, no esta exento de fragilidad.
La amenaza permanente de la caida muestra que el libre albedrio es,
segiin la expresiéon de Agustin, un bien intermedio, necesario, pero
no suficiente para la realizacién de si mismo. La profundizacién en su
caracter vulnerable, muestra la importancia de la apertura al don que
puede conducirle a un nuevo horizonte. Dios aparece a la vez como
auxiliador del hombre en su trance vital e histdrico y como promesa y
garante de reconciliacion y paz en la plenitud de la libertad final.

Si el ser humano, consciente de su finitud y limite, reconoce su
ligazén y necesidad de Dios para ser y para hacer el bien, responde

9" San Agustin, ciu., V, IX, 3 (PL 41, 150): quoniam et humanae voluntates

humanorum operum causae sunt.
2 San Agustin (PL 41, 85-86).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PALABRAS QUE LIBERAN. EL ENSENAR COMO ADMONITIO EN DE MAGISTRO 815

a la verdad de su ser creatural (lib.arb. 11, 1, 1; ciu., XV, XXI).2* Este
reconocimiento le permite abrirse a la fe y la gracia y a su relacién con el
libre albedrio, cuestion a la que Agustin dedico parte importante de sus
ultimas obras en discusion con los pelagianos y semipelagianos. De esta
forma, el yo que se sabe existente y poseedor de voluntad entiende que
su libertad no es ilimitada, en contraste con el libre querer divino, que
obra por bondad y sin necesidad (en. Ps., 134, 10-11).%

El encuentro del yo con la voluntad divina plantea el problema de
los alcances de la autoposesion. ;Es posible la libertad humana y a la vez
la accion de la gracia y la providencia divina? La ampliamente discutida
cuestién de libertad y gracia encuentra una aclaracion en el analisis
fenomenoldgico de Edith Stein. Esta autora contemporanea analiza el acto
de voluntad, que es aquel que reside en el liberum arbitrium. La voluntad
se mueve desde ella misma y se dirige hacia algo; se mueve por un
“motivo” o incentivo al que responde, manifestando la intencionalidad
del alma; la respuesta de la voluntad es mas o menos fuerte, por eso se
traduce o no en hechos. El dinamismo interior comienza con la accién
de Dios; por ejemplo, Dios siembra en el alma un pensamiento bueno,
el cual incita o interpela a la voluntad; ésta puede ser débil o encontrar
obstaculos en las circunstancias acompafnantes. Pero la actitud de
la voluntad no se identifica con la decision. La actitud procede de la
“vivencia” interna del bien buscado y amable, experimentado con mayor
o menor fuerza. La accién de la gracia divina acttia eficazmente sobre la
actitud de la voluntad, haciéndola mas fuerte, liberandola de diversas
cadenas, como la constituida por la costumbre; la accion divina puede
ser también providente, ayudando en las circunstancias externas que
rodean un acto. Pero la decision libre o el libre albedrio de la voluntad
esta expresado en el Fiat! que consuma el acto; es el paso a la accién
libre y consciente, el verdadero lugar de la libertad, que san Agustin
nunca negd ni siquiera en sus escritos antipelagianos, como pone de
manifiesto Edith Stein (2003: 828). Existe libre albedrio donde un yo que
se autoposee pronuncia un Fiat; puede reconocerse la accion de la gracia
divina alli donde se da un fortalecimiento interior del querer del yo en
relacion a su poder; puede también reconocerse la providencia en la
presencia concreta de personas coadyuvantes: un amigo, un maestro, un

2 Gan Agustin (PL 32, 1269); (PL 41, 467).
22 San Agustin (PL 37, 1745).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



316 PameLAa CHAVEZ AGUILAR

ser humano fraterno. El analisis steiniano es confirmado por las propias
palabras de Agustin en Retractaciones, donde contextualiza su obra El
libre albedrio en la polémica antimaniquea, explicando asi su énfasis en
la libertad de la voluntad; del mismo modo, el posterior contexto de la
polémica antipelagiana le llevara a insistir en el tema de la gracia. Lo
cierto es que ni ésta estaba ausente al comienzo de su obra ni renuncia
alguna vez a la libertad de la voluntad (retr., I, 9, 4).%

El segundo aspecto presente en la vision agustiniana es el
horizonte de la libertad plena. El libre albedrio, fragil pero sostenido en
el camino por la presencia divina, se orienta hacia su plena realizacion;
no siendo totalmente alcanzable en el presente, precisa una comprension
teoldgica y escatologica. ;En qué consiste esta verdadera libertad?
Primeramente, en sentido negativo, es liberacion de la esclavitud del
pecado; carecer de crimenes o pecados graves es un primer paso hacia
la libertad, aunque sea aun imperfecta: “En parte, libertad; en parte,
esclavitud: atin no es entera, ain no es pura, aun no es plena la libertad
porque aun no es la eternidad” (lo. eu. tr., XL, 10).** El paso siguiente
consiste en el amor (caritas), que no teme, sino que se deleita en el bien y
adhiere a él. El amor es la fuente mas auténtica del automovimiento; por
eso, para Agustin, Cristo es el verdaderamente libre y nosotros somos
libres en esperanza, llamados a la libertad y al amor. En esta perspectiva,
san Agustin muestra la ligazon del yo que se autoposee a un bien que
le trasciende. El ser humano liberado por Cristo en el tiempo histdrico-
salvifico, esta atin en camino, in via, no in patria; en palabras de Agustin
“es posada de caminante” (lo. eu. tr., XLI, 13)* buscando amar la justicia,
lo que todavia no puede hacer en forma perfecta aunque si inicial. En
definitiva, la plena libertad es la realizacién de la libertad de la voluntad,
de una “buena voluntad” cuya felicidad consiste en amar (Hofmeister,
2009: 51).

En la perspectiva del “entre” el devenir temporal y el fin pleno
hacia el que se dirige, cobra sentido el tercer aspecto de la concepcion
agustiniana de la libertad: el acto de liberar y ser liberado, expresado en
la forma verbal libero (lo. eu. tr., XL, 11; XLI, 8).% Si bien el libre albedrio

2 San Agustin (PL 32, 597).

2 San Agustin, lo. eu. tr., XLI, 10 (PL 35, 1697-1698): Ex parte libertas, ex parte
servitus: nondum tota, nondum pura, nondum plena libertas, quia nondum aeternitas.

% San Agustin, lo. eu. tr., XL, 13 (PL 35, 1700): stabulum est viatoris.
% San Agustin (PL 35, 1692; 1696-1697).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PALABRAS QUE LIBERAN. EL ENSENAR COMO ADMONITIO EN DE MAGISTRO 817

de la voluntad es parte de la ontologia humana, su despliegue hacia la
plenitud de la libertad esta inmerso en un trayecto vital y es un bien
que hay que conquistar una y otra vez, hasta el fin de la existencia y
de la historia. La buena voluntad no es una substancia estatica sino un
dinamismo interior, cuya posibilidad de pérdida radica en la fragilidad
del ser humano, lo que da un dramatismo especial a la existencia humana
y abre la puerta al problema del mal que se hace.

Laidea de liberacion no es extrafia a la filosofia platénica, pero toma
un sentido especial en la metafisica cristiana. El pensamiento teologico
introduce la idea de la presencia y actuacién liberadora de Dios en la
historia, del tiempo actual inaugurado por la redencién de Jesucristo
y la tensién del itinerario interior del ser humano finito, aspecto que
Agustin destaca especialmente. La libertad se desenvuelve al modo
de la experiencia biblica del éxodo del pueblo de Israel, liberado de la
esclavitud por un Dios que establece con €l una alianza. La historia de la
salvacion ahonda este aspecto sinuoso, caminante y a la vez trascendente
de la libertad. Como sefiala Meis (1982: 85 ss.), el ser humano no es
plenamente libre en la actualidad del mundo, sino sélo la posibilidad
de realizar la libertad. El permanente peligro de su no realizaciéon hace
necesarias las iniciativas histérico-salvificas de liberacion de parte de
Dios, como la restauracion de la imagen divina en el alma y su paulatina
curacién hasta que pueda dejarse guiar gozosamente por el Amor.”

San Agustin se refiere en diversos lugares a este aspecto. En
Confesiones, por ejemplo, contrapone las vivencias de sentirse atado
y liberado: “;Oh Sefior!, siervo tuyo soy e hijo de tu sierva. Rompiste
mis ataduras, yo te ofreceré un sacrificio de alabanza” (conf. IX, I, 1).%
La imagen de la “atadura” expresa diversas formas de pérdida de
libertad interior, que impiden dirigirse al bien o alcanzarlo plenamente:
ignorancia y confusion causada por sectas seductoras pero falsas; apego
y ambicion desmedido respecto a creaturas o al yo; quehaceres que

¥ Esto es coherente con tres dimensiones presentes en el pensamiento

agustiniano: el nivel filosofico, esencialista, abstracto, universalista, que coincide
con la metafisica neoplatdnica; el nivel teoldgico, que recoge la experiencia
biblica y, finalmente, el nivel existencial, relacionado con su propia existencia.
Cfr. Florez (1954: 551 s).

% San Agustin, conf. IX, I, 1 (PL 32, 763): O Domine, ego servus tuus; ego
servus tuus et filius ancillae tuae. Dirupisti vincula mea; tibi sacrificabo sacrificium
laudis (Psal. CXV, 16-17).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



318 PameLAa CHAVEZ AGUILAR

sujetan como la “catedra de la mentira” a la que renuncia; la pesadez de
la costumbre o el vicio; situaciones opresivas que aquejan a pueblos y
ciudades. La atadura representa la propia debilidad para elevarse por si
mismo a una vida superior y confirma la necesidad de gracia liberante
(conf., IX, 11, 2- 4; IX, 1, 1; ciu., V, XVIII, 1).” El ser “desatado” o liberado
(libero) es una experiencia interior de transformacion de la voluntad
hacia el querer de Dios.

De este modo, la certeza de si mismo como opcion independiente
y fragil, da paso a la certeza de lo que precede al yo: el amor divino
y su modo de presencia liberadora en la naturaleza, en la historia y
en su propio ser. La anticipaciéon divina no quita libertad, sino que es
precisamente la condicion de posibilidad de ella. La autodeterminacién
interior no puede interpretarse como independencia existencial; es
propio del ser humano estar ligado a su corporalidad, la naturaleza,
la historia, la comunidad humana, Dios. La libertad como horizonte
y la confianza en la presencia divina ofrecen el marco posible para el
dinamismo del libre existir humano.

3. Palabras que liberan

Admonitio ha aparecido como la accién central del maestro en el
texto agustiniano. Siguiendo a Moran, puede decirse que es uno de
los conceptos que dan unidad a toda la obra agustiniana, un concepto
aparentemente inofensivo, pero latente en toda su doctrina, desde los
primeros escritos hasta los de madurez (1968: 257 s.); aqui proponemos
vincularlo con otro concepto central, la libertad.

En el dialogo El maestro, Agustin, al igual que Adeodato, interviene
ciento cincuenta y nueve veces. Sus alocuciones toman mayoritariamente
la forma de preguntar, afirmar, admitir, aprobar, asentir, manifestar
error, interpelar a pensar, complementar e interpretar al interlocutor.
Organizan el dialogo guiando, sintetizando, concluyendo; como una
funcién afectiva, algunas intervenciones expresan admiracion por la
opinion del interlocutor reforzando su confianza. En la presentacion
del discurso continuo final (mag., 33-46), Agustin propone las ideas
del Maestro interior y del lugar del creer en el entender. Por su parte,
Adeodato escucha, piensa lo escuchado, responde, asiente, manifiesta
estar de acuerdo, admite, reconoce, niega, cuestiona, duda, pide

¥ San Agustin (PL 32, 763-765); (PL 41, 162).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PALABRAS QUE LIBERAN. EL ENSENAR COMO ADMONITIO EN DE MAGISTRO 819

aclaraciones, sintetiza lo hallado. Esta estructura manifiesta una activa
participacion en el proceso de indagacion por parte del discipulo.

Como ha sefialado Garcia Alvarez (2015: 260 ss.), la forma del
didlogo tiene la extrafieza de interrumpir dos veces las discusiones
transformandose en un discurso continuo u oratio perpetua. En la primera
(mag., 7, 19- 20), Adeodato sintetiza lo dicho; en la segunda (mag., 10,
32- 14, 26) Agustin expone su pensamiento. Desde el punto de vista de
la estructura docere-discere, el discurso de Adeodato retine lo hallado,
incorporandolo como conocimiento; el discurso seguido de Agustin es
también un reunir el pensamiento, pero llevandolo mas alla, planteando
la tesis que fundamenta lo anterior: Cristo, Maestro interior (mag., XI,
37). Ambas intervenciones resultan fundamentales en el proceso.

En la estructura anterior, un primer indicio de libre albedrio y
voluntad liberada es el mismo hecho del disponerse a escuchar. La
ruptura del hombre con Dios, expresada en la soberbia desobediente de
Adan, radica en un volverse desde la palabra de Dios a la sola escucha
de si mismo, en una especie de sordera y aislamiento. Dios, siempre
presente en el interior del hombre creado a su imagen, interpelando
a una relaciéon dialogal y filial e iluminando con la luz de la verdad,
es como una locucién interior que le guia e ilumina. De este modo, la
vuelta del hombre a Dios ha de ser por la renovada actitud de libre y
humilde escucha de la voz del maestro interior. Cipriani (2015: 288,
295 ss.) destaca dos momentos de la comprension por parte de Agustin
del maestro interior. En el primero, aplicando una idea de inspiraciéon
plotiniana, Cristo, que es la Verdad o Verbo eterno de Dios esta presente
y habla a todos los hombres interiormente por medio de la razén. En
el segundo, influido por los escritos paulinos, Cristo, el Verbo hecho
hombre, muerto y resucitado, por medio de la fe habita en el corazéon
del hombre que cree en él con su Espiritu, para encenderlo de amor,
iluminarlo y guiarlo al Padre. Ambos estan enlazados con el llamado
a la vida interior del hombre donde habita Dios y lugar de la libertad.
La vision de Agustin sobre Cristo como unico magister, tiene un
caracter esencialmente liberador frente a cualquier pretension de poner
a un maestro como superioridad inapelable en lugar de servidor y
acompanante (mag., I, 2; Mandouze, 1998: 304 ss).

La accién llevada a cabo por el maestro se inserta en el ambito de la
formacion. Como ha senalado Mujica, el concepto de formare para san
Agustin esta ligado a la accion de Dios que crea al ser humano a su
imagen; éste, tras la caida, debe ser conformado nuevamente a la imagen

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



320 PamerLa CHAVEZ AGUILAR

del Hijo. El uso predominante de la voz pasiva, “ser formado”, enfatiza
que la accion de formar encuentra su principio en Dios, como luz y amor
que fortalecen el entender y el querer; en definitiva, Dios forma al ser
humano (Mujica, 2009: 503, 507). No obstante, en nuestra opinion, el
énfasis de esta autora en el aspecto ddcil y pasivo de la participacién
humana, podria no dejar traslucir suficientemente la dimension activa y
libre del ser humano en la acogida y recepcion del don.

Con el fin de comprender la conformacién del alma ayudada por
el maestro, pueden usarse dos imagenes: modelar y llamar. En la accién
de modelar que hace el alfarero con la vasija, participa especialmente
la mente y manos del artista; la materia o arcilla y otras condiciones
externas tienen una entidad especial que también son cierta causa
de la obra final. En la accion del maestro, su mente y sus palabras se
encuentran con un ser libre y espiritual, con aperturidad a recibir un
mundo interno y externo; la distincion esencial de la libertad hace que
la formatio se realice como llamada. El énfasis de Agustin esta dado en
el nacimiento o formacién de la “palabra interior” en el sujeto, obra que
resulta de la conjugacién de la iluminacion de verdad interior y de la
accion reflexiva y libre del sujeto que la consulta y aprende; por ello, en
este dialogo filosofico agustiniano importa, mas que la transmisiéon de
una doctrina, la forma de ejercicio preparatorio (exercitatio animi) para
que Adeodato y el lector inicien el itinerario hacia la comprension de
la verdad de la tesis del Maestro interior (Lamarre, 2015: 320, 325; mag.
VIII, 21).

El ser humano puede ser interpelado por una persona, quien le
indica hacia algo a lo que volver la mirada, como la accién del maestro
que advierte al discipulo una verdad; puede ser también interpelado no
deliberadamente por las cosas que sin palabras hacen nacer la pregunta
por su sentido, significado u origen. Ambas presencias llaman a un
movimiento del libre albedrio: querer escuchar, contemplar, preguntar.
Puede decirse que el primer asentimiento del alma es abrirse a la
accion de otro dentro de si misma; el segundo, es asentir a la verdad
una vez contemplada, habiendo analizado las razones y comprobada
interiormente su verdad; el tercero, el ascender voluntario desde una
verdad contemplada hacia su sentido ultimo o significado, es decir,
hacia la presencia de Dios en ella. En todos estos aspectos se deja ver
la autodeterminacién o libre albedrio en el autodirigirse a atender vy,
especialmente, en el fiat que en el ambito del conocer se configura como
asentimiento a la verdad. La dimensién temporal hace que las verdades

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PALABRAS QUE LIBERAN. EL ENSENAR COMO ADMONITIO EN DE MAGISTRO 521

a las que la persona puede asentir vayan variando biograficamente,
tornando imprescindible el caracter humanizado, individualizado y
paciente de docere.

La plenitud de la libertad, que se proyecta trascendiendo el solo
tiempo presente, se anuncia en éste mediante el hecho cierto de ser el
hombre capaz de la verdad. El anhelo originario y la posibilidad de
captacion de verdades eternas, seguin la teoria del Maestro interior, es el
modo presente de estar la verdad eterna en el interior humano y la sefial
de la plena libertad que se prepara como en germen. La accién vocativa
del maestro supone una admonitio originaria en el interior humano: la
llamada de la verdad que se expresa en su anhelo hacia ella.

Cipriani ha destacado que el esquema del Maestro interior tiene una
fuerza liberadora: ningtin ser humano puede identificarse con la verdad
ni ser tenido como su fuente o su poseedor; la verdad que descubrimos
no la debemos a una persona finita, por mas que podamos estar
agradecidos de su ayuda en el proceso. Es la verdad que habita en el
interior humano la que ensefia, la que manifiesta internamente lo que es
verdadero. El Maestro interior actiia como una llamada a la conversién
interior; el proceso mismo de interiorizacion es factor de libertad en el
discipulo, pues al contacto con el Maestro interior crece su amor por
la verdad, amor in via de plenitud. Por eso aprender o ser ensefiado
por la verdad, dice Cipriani, es un acto a la vez de subjetivacion y de
trascendencia de si, de entrar en si mismo pero ir mas alla de si mismo,
una cierta “excedencia” o “desbordamiento” de si en Otro, siguiendo
la expresion de Jean-Luc Nancy (2013, citado en Cipriani, 2015: 331).
Interioridad y trascendencia son parte del camino de liberacion vivido y
senalado por Agustin.

Conclusion

En el didlogo El maestro, Agustin y Adeodato dialogan sobre las
palabras, la accidon de ensefiar, la primacia de la experiencia, el maestro
en su rol mediador y Cristo, iinico Maestro. La palabra como admonitio
muestra su funcién liberadora porque mediante ella el maestro, que
no puede ensenar nada, pone al discipulo ante un camino propio de
indagacion de la verdad, que solo se realiza en el libre asentimiento,
auxiliado por la luz interior y en cuyo transcurso va desatando cadenas,
errores e ignorancias. Educar en libertad presupone claridad del fin,
confianza en la capacidad de la razén de hallar la verdad y preparacion

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



322 PamerLa CHAVEZ AGUILAR

del alma para que pueda realizar diversas ascensiones, ejercitando la
agudeza del entendimiento y aumentando la fuerza del querer en forma
apropiada al paso de cada caminante (mag., VIII, 21).%

La estructura de admonitio revela una intencién pragmatica de la
palabra del maestro, en cuanto busca mover al discipulo a la accién de
pensar, investigar y expresar su acto de asentimiento, duda o negacion.
De esta manera, es posible afirmar que junto a los elementos dialécticos,
retoricos y lingiiisticos que contiene, es posible leer el didlogo en la
perspectiva de los enunciados realizativos, que no s6lo manifiestan lo
que dicen sino que realizan algo mediante la misma accién (Dominguez,
2003: 30; Austin, 1982: 47; Chrétien, 2002, citado por Cipriani, 2015: 333).
Esta proyeccion del estudio queda abierta a futuras indagaciones.

Bibliografia

Agustin de Hipona (2013). Confesiones. OC II. Madrid: B.A.C.

__ (2009). El libre albedrio. OC III. Madrid: B.A.C.

__ (2009). El maestro. OC III. Madrid: B.A.C.

__ (2004). Ciudad de Dios. OC XVI-XVIIL. Madrid: B.A.C.

__ (1995). Las Retractaciones. OC XL. Madrid: B.A.C.

__ (1986). Cartas 1°. OC VIII. Madrid: B.A.C.

___ (1968). Tratados sobre el Evangelio de San Juan. OC XIII. Madrid:
B.A.C.

__ (1967). Enarraciones sobre los Salmos 4°. OC XXII. Madrid: B.A.C.

___(1964). Sermones 1°. OC VII. Madrid: B.A.C.

Anoz, J. (2001). Cronologia de la produccion agustiniana. En Augustinus,
XLVII, 186-187, 229-312.

Arendt, H. (2014). Los origenes del totalitarismo. Madrid: Alianza.

____ (2002). Agustin, el primer filésofo de la Voluntad. En La vida del
espiritu. Barcelona: Paidds.

Austin, J. L. (1982). Como hacer cosas con palabras. Barcelona: Paidds.

Capanaga, V. (2009). Introduccién a El maestro. En San Agustin, Obras
Completas I11. (573-600). Madrid: B.A.C.

Cipriani, N. (2015). ‘Cristo, Maestro Interiore” in Sant’Agostino. En
Revista Agustiniana, 170-171, 287-318.

Dominguez, A. (2003). Introduccién. En Agustin de Hipona. El maestro o
Sobre el lenguaje. Madrid: Trotta.

% San Agustin (PL 32, 1207).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PALABRAS QUE LIBERAN. EL ENSENAR COMO ADMONITIO EN DE MAGISTRO 323

Florez, R. (1954). Puntos para una antropologia agustiniana. En
Augustinus Magister. Congres International Augustinien. (551-557).
Paris: Etudes Augustiniennes.

Freire, P. (2002). Pedagogia de la esperanza: un reencuentro con la pedagogia
del oprimido. Buenos Aires: Siglo Veintiuno.

Garcia Alvarez, J. (2015). De magistro: un camino hacia Cristo, tinico
Maestro. En Revista Agustiniana, 170-171, 257-286.

Garcia, L. (1987). En torno a la iluminacion. En Jornadas de Filosofia
Agustiniana. Montalbdn, 386/7, 187-198.

Hofmeister, R. (2009). Autodeterminacdo, liberdade e libre-arbitrio:
Sobre a vontade em De libero arbitrio I. En Burlando, G. (ed.), De las
pasiones en la filosofia medieval. (43-59). Santiago: PUC.

Lamarre, J.-M. (2015). Saint Augustin: les signes, I'enseignement et le
Matitre intérieur. En Revista Agustiniana, 170-171, 319-334.

Madec, G. (1975). Analyse du De magistro. En Revue des Etudes
Agustiniennes, XXI, 63-71.

Madrid, T. (2002). San Agustin hoy: donde y cémo. Augustinus, XLVII,
186-187, 313-331.

Magnavacca, S. (2014). Léxico Técnico de Filosofia Medieval. Buenos Aires:
Mifio y Davila.

Mandouze, A. (1998). Augustinus Magister et Augustinus Minister. En
Teologia y Vida, XXXIX, 3, 295-306.

Meis, A. (1982). La libertad como gracia en De spiritu et littera de san
Agustin. En Anales de la Facultad de Teologia, 33, 77-95.

Moran, J. (1968). La teoria de la ‘admonicion’ en los Diadlogos de san
Agustin. Augustinus, XIII, 257-271.

Mujica, M. L. (2009). El significado pedagogico del verbo ‘formare’ en san
Agustin. En Augustinianum, XLIX, 2, 503-522.

Pacioni, V. (2014). Los Didlogos de Agustin. Guia de Lectura, por Nello
Cipriani. En Augustinus, LIX, 232-233, 119-151.

Pascual, F. (2003). Comunicacion y lenguaje en el De magistro de san
Agustin. En Alpha Omega, V1, 1, 37-57.

Piacenza, E. (1987). De Magistro y la semantica contemporanea. En
Jornadas de Filosofia Agustiniana. Montalban, 386/7, 75-140.

Rubio, P. (1987). Educacién estilo agustiniano. En Jornadas de Filosofia
Agustiniana. Montalbdn, 386/7.

Ruiz-Pesce, R. (2006). San Agustin: existencia dialdgica y ordo amoris.
Lecturas actuales de Confessiones y De Magistro. En Jiménez, J.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



324 PamerLa CHAVEZ AGUILAR

(coord.) San Agustin, un hombre para hoy. (63-92). Buenos Aires:
Religion y Cultura.
Stein, E. (2003). ;Qué es el hombre?, OC IV. Burgos: Monte Carmelo et al.
Teran Dutari, J. (1973). La liberacion en el pensamiento de san Agustin.
Reflexiones desde nuestra perspectiva latinoamericana. En Stromata,
XXIX, 1-2, 503-523.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



