“ALL ART 1s QUITE USELESS”. CONTINUITIES AND
DisconTiNUITIES BETWEEN BEING AND TIME AND
“THE ORIGIN OF THE WORK OF ART”

Mateo Belgrano

Universidad Catdlica Argentina
Universidad Nacional de San Martin

belgranomateo@gmail.com

Abstract

This paper aims to analyze the role of the equipment (Zeug)
and its difference with the work of art in “The Origin of the Work
of Art” in relation with what was developed in Being and Time.
While the “ready-to-hand” is constituted by its remisional struc-
ture that the Dasein inaugurates, the art “disclose a world”, dis-
close a new net of meaning, independently of the sense that the
artist wanted to give it. That the art “shows the character of the
equipment” does not mean that shows merely “the essence of a
boot”, but the remisional structure of the “ready-to-hand”. The
painting of Van Gogh’s boots will work as an example to show
the differences between the work and the equipment. In view
of this interpretation we will analyze the critiques of Schapiro
and Schaeffer to Heidegger’s explanation of the painting of the
Dutch painter.

Keywords: work, equipment, Dasein, art.

Received: 26 - 07 - 2016. Accepted: 14 - 09 - 2016.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017), 175-202.



176 MATEO BELGRANO

“TODO ARTE ES COMPLETAMENTE INUTIL” .
CONTINUIDADES Y DISCONTINUIDADES ENTRE SER Y
TIEMPO Y “EL ORIGEN DE LA OBRA DE ARTE”

Mateo Belgrano

Universidad Catodlica Argentina
Universidad Nacional de San Martin
belgranomateo@gmail.com

Resumen

Este trabajo se propone analizar el papel del atil (Zeug) y su
diferencia con la obra de arte en “El origen de la obra de arte”
a la luz de lo desarrollado en Ser y tiempo. Mientras que “lo a la
mano” se constituye por su estructura remisional que inaugura
del Dasein, el arte “abre mundo”, es decir, abre una nueva red de
significados, independientemente del sentido que le quiso dar el
artista. Que el arte “muestra el ser del ttil” no quiere decir que
meramente muestra “la esencia de una bota”, sino la estructura
remisional de “lo a mano”. El cuadro de las botas de Van Gogh
funcionara como ejemplo para mostrar las diferencias entre la
obra y el util. A la luz de esta interpretacién, analizaremos las
criticas de Schapiro y Schaeffer a la lectura heideggeriana del
cuadro del pintor holandés.

Palabras clave: obra, til, Dasein, arte.

Recibido: 26 - 07 - 2016. Aceptado: 14 - 09 - 2016.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



“TODO ARTE ES COMPLETAMENTE INUTIL” 177

1. Introduccion?

“Todo arte es completamente inutil” concluye Oscar Wilde en
el prefacio a El retrato de Dorian Gray. A esta misma conclusién llega
Heidegger, aunque por otros caminos. En este trabajo se pretende
analizar las diferencias entre el titil y la obra de arte en el primer apartado
de la conferencia “El origen de la obra de arte” a la luz de Ser y tiempo.
;Cuadles son las diferencias entre el utensilio y la obra de arte? ;No son
ambos productos de la mano humana? ;Cual es la diferencia entre una
lata de sopa de tomate Campbell en un lienzo y una en una géndola de
supermercado? ;Cual es la diferencia entre un mingitorio que descansa
en la tarima de un museo y el que descansa en el bafio de un bar? ;Hay
diferencia? ;Qué hace a las cajas de Brillo una obra de arte?

En la primera gran obra de Martin Heidegger, Ser y tiempo,
encontrabamos tres modos de ser: lo que esta a la mano (Zuhandensein),
que comparece ante el Dasein como util, lo que esta-ahi (Vorhandensein),
lo que esta delante y a la vista como objeto contemplativo sin afectarnos
necesariamente, y, por altimo, el ser ahi o Dasein, el ente al que se le abre
el ser y somos nosotros mismos. ;Son éstas las tnicas formas de ser?
Anos mas tarde la conferencia “El origen de la obra de arte” indicara
que no. En este escrito Heidegger hace una comparacion entre el util y
la obra de arte. ;En qué se diferencian y en qué se asemejan estos modos
de ser?

En este trabajo suponemos que Ser y tiempo es central a la hora de
interpretar la conferencia “El origen de la obra de arte”. En el desarrollo
del trabajo se ira explicitando esta centralidad. Se analizara en un primer
momento la estructura remisional del 1til tratada en Ser y tiempo. Nos
centraremos en los paragrafos que van del 14 hasta el 18. Revisaremos
todo el camino que traza Heidegger desde el Zeug, el ente que se nos
presenta inmediatamente en la cotidianidad, hasta la mundaneidad.
Trataremos a su vez las posibles experiencias preontolégicas del mundo,
tanto las negativas, llamatividad, apremiosidad y rebeldia, como la
positiva, el signo. Todo este desarrollo tiene el fin de esclarecer luego
la relacion del utensilio y la obra de arte en la conferencia “El origen

! Este trabajo fue presentado parcialmente en el Encuentro
Multidisciplinario Latinoamericano “Fronteras y margenes: desde la filosofia
hacia el arte” en Julio del 2015.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



178 MATEO BELGRANO

de la obra de arte”, de la cual nos concentraremos en la primera parte,
“La cosa y la obra”. Si bien en ésta no hay un desarrollo explicito de lo
visto en Ser y tiempo, entendemos que la caracterizacion de las botas y
del “ser utensilio” lo supone. A su vez no sélo nos permite identificar
las similitudes que se encuentran en ambos textos, sino, sobre todo, las
diferencias entre el util y la obra de arte, especialmente en su estructura
significativa. Mientras que “lo a la mano” se constituye por su estructura
remisional, es decir, siempre se entiende dentro de un contexto
pragmatico. El arte, dira Heidegger, “abre mundo”, es decir, abre una
nueva red de significados, independientemente del sentido que le quiso
dar el artista. A su vez sostenemos que decir que el arte “muestra el
ser del atil” no quiere decir que meramente muestra “la esencia de una
bota”, sino la estructura remisional de “lo a mano”. Entendemos que
el famoso ejemplo de las botas de Van Gogh tiene meramente como fin
comparar el cardcter de obra de la obra y el caracter de utensilio del til,
mostrando laindependencia de la primera y la dependencia del segundo
de accionar del Dasein. A la luz de esta interpretacion, analizaremos las
criticas de Schapiro y Schaeffer a la lectura heideggeriana del cuadro del
pintor holandés.

2. La concepcion del util en Ser y tiempo

En Ser y tiempo Heidegger pretende alcanzar el ser a partir de la
inmediatez cotidiana del Dasein. Para Heidegger, lo énticamente cercano
es lo ontologicamente lejano. La cotidianeidad es aquello con lo que
estamos familiarizados, pero, al indagar su sentido, éste se nos escapa.
Partiendo del trato con las cosas, alcanzamos la nocién de mundo. Nos
referimos con “mundo” a la mundaneidad, es decir, lo que hace que
el mundo sea mundo y que actia como la condicién de posibilidad de
los entes intramundanos. Esto significara, como veremos, que las cosas
tienen sentido en tanto que se insertan en una trama significativa, que es
el mundo instaurado por el Dasein. Es decir que el Dasein desde siempre
esta sumergido en un campo estructurado significativamente, el mundo,
que estd siempre supuesto y es comprensible.

;Qué es lo que se nos presenta en primer lugar en el mundo? Las
cosas. Pero éstas no se nos muestran originariamente, como ha sostenido

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



“TODO ARTE ES COMPLETAMENTE INUTIL” 179

por mucho tiempo la historia de la filosofia, como sustancia.? Las cosas
se nos presentan como lo que usamos en la vida diaria y éste sera el
punto de partida: el modo cotidiano del Dasein es el trato con las cosas,
el habérselas con los entes intramundanos. Este trato con las cosas u
ocupacion (Besorgen) no supone un conocimiento tedrico de ellas, sino el
conocimiento practico, por el cual podemos manipularlas y utilizarlas.
Por eso “comprender”, en Ser y tiempo, tiene que ver con insertar algo
en un horizonte de sentido pragmatico y no con aprehender su esencia
(recordemos que la comprension, con la disposicién afectiva y el
habla, es uno de los modos de apertura del Dasein). Por lo tanto, por
comprension no debemos entender el captar o inteligir algo mediante
una facultad. En ultima instancia, la comprension esta dando cuenta
de una teoria de la significacion.® Las cosas con las que me relaciono
en el dia a dia las experimento como significativas. Todas las mafnanas
cuando uno se toma un café inserta la cafetera y la taza en una trama
significativa, son lo que sirve para hacer café y beberlo. Esta accién nos
es familiar, habitual y no tematizada. La ocupacién puede darse en
una infinidad de modos diferentes, no trato igual con las cosas cuando
me sirvo un café que cuando juego al fatbol, son entes intramundanos
diferentes y formas de ocuparse distintas. Los modos de ocupacion son
modos de existir o estar en medio de las cosas. Estas no se nos presentan
primeramente como objetos de la contemplacion, como lo que esta-ahi,
sino que el ente que nos rodea es lo que esta siendo usado, manipulado
o producido. Heidegger llamara al ente que comparece en la ocupacion
Zeug, que traduce Rivera como “atil”.*

2 Heidegger no quiere caer en un analisis objetivista, segun el cual

el “mundo” es un “objeto” donde se sitian muchos “objetos”. Esta clasica
interpretacion no s6lo no puede captar fendmeno de mundo, sino que lo
presupone. Pero tampoco un abordaje subjetivista nos ayudaria a alcanzar el
fenémeno de mundo, ya que no da cuenta del cardcter compartido del mundo.

®  Respecto a esta interpretacion de la filosofia heideggeriana como
teoria de la significacion se pueden consultar los trabajos y articulos de Adrian
Bertorello, entre los que se destaca su libro EI limite del lenguaje. La filosofia de
Heidegger como teoria de la enunciacion (2008), la obra de Cristina Lafont (1997), y
el libro de Thomas Sheehan (2015).

*  Recomendamos la lectura del capitulo “Disponibilidad y presencia” de
Hubert Dreyfus (2003).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



180 MATEO BELGRANO

La interpretacion fenomenolodgica pretende determinar la estructura
de ser del ente que comparece en el trato cotidiano. En términos de
Heidegger, se pretende pasar de lo dntico extensivo, que refiere a lo
histdrico, factico y contingente, a lo ontologico existencial, que refiere
a lo a priori y constitutivo. Y el ente que nos sale al encuentro en el
mundo circundante con el que estamos familiarizados es, como ya
dijimos, el ttil. “Pero, como investigacién de ser, ella se convierte en
la ejecucidon auténoma y expresa de la comprension de ser que desde
siempre pertenece al Dasein y esta «viva» en todo trato con entes”
(Heidegger, 2012b: 89). Esto quiere decir que la investigacion consiste
en la explicitacién de la precomprension del ser que tiene el Dasein y
que esta detras del trato con las cosas. En cierto sentido podriamos decir
que el acceso al modo de ser que indagamos es un reconstruir lo que ya
sabemos en la vida diaria. Es decir, todo lo que supongo en mi hacer a
la hora de servir una taza de café, sin tematizarlo, lo “sé” en un sentido
pragmatico, y no en un sentido tedrico, “sé” que la cafetera sirve para
hacer mi café y que la taza sirve para contener esa bebida. Hablar de las
cosas como sustancialidad, materialidad, extensionalidad, etc., suponen
una determinacion ontologica que encubre el modo de ser del atil y se
dirige a una direccién ontoldgica equivocada. Cuando hablamos de
“cosas” nos referimos a los entes que comparecen inmediatamente en
el dia a dia. No hablamos de res extensa o sustancia, ya que no se nos
aparecen como tales en la cotidianidad. Los griegos llamaban a las cosas
nodyuata, aquello con lo que uno se las tiene que haber en el trato
cotidiano: la silla en la que me siento, la computadora en la que escribo,
el libro que leo y la ventana que deja pasar la luz.

Unutilno «es», enrigor, jamas. Al ser del titil le pertenece
siempre y cada vez un todo de ttiles [Zeugganzes], en el
que el util puede ser el util que €l es. Esencialmente,
el util es «algo para...». Las distintas maneras del
«para-algo», tales como la utilidad, la capacidad para
contribuir a, la empleabilidad, la manejabilidad,
constituyen una totalidad de utiles [Zeugganzheit]. En
la estructura del «para-algo» hay una remision de algo
hacia algo (Heidegger, 2012b: 90).

La esencia del til es remitir a otro atil, el cual remite a otro. No
se entiende el til si no es en un sistema de relaciones. Por eso el util
tiene siempre un sentido plural (Zeug tiene en el aleman este sentido

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



“TODO ARTE ES COMPLETAMENTE INUTIL” 181

plural intraducible; seria literalmente “cosas ttiles”) y por eso dice que
el util no “es” en rigor jamas, es decir, no es un ente cerrado, sino que
se define por referirse a otro. Es lo que llama Heidegger un complejo
remisional, una totalidad de remisiones. Heidegger pone un ejemplo
claro: si tomamos un ttil para escribir, una pluma, ésta nos remite al
papel y a la tinta. Pero estos presuponen un cuaderno y una mesa que
hace de sostén. A la vez precisamos una lampara y un cuarto. A la vez,
no hay que entender el cuarto como un espacio llenado por ttiles por
separado, sino que el cuarto comparece como ttil, como el estudio que
sirve para trabajar. El todo le da sentido a cada una de las cosas. El ttil
siempre se encuentra en una estructura remisional. La remision ser3,
entonces, para Heidegger la estructura ontoldgica categorial del atil.
Una nota importante del “atil”, que retomara Heidegger en “El
origen de la obra de arte”, es que en su manejo pasa inadvertido: en el
momento en que uno esta dando clase esta usando zapatos, pero uno no
se percata que esta tratando con éstos y mientras tanto discute con sus
alumnos qué quiere decir Ereignis. Los entes que se nos dan de modo
inmediato, con los que tratamos en la cotidianidad, no se nos dan como
objetos que estan-ahi, delante de nosotros, sino que se nos presentan
de tal modo que pasan casi inadvertidos. Podriamos decir, incluso, que
desaparecen. Para que el iitil se muestre en su ser propio, para que se nos
muestre, por ejemplo, el martillo en tanto martillo, hay que usarlo. S6lo
en el trato, el ttil se manifiesta. En el martillar comparece el martillo.
Que se manifieste o comparezca no quiere decir que lo contemplamos
en su realidad objetiva (si fuera asi no pasaria inadvertido) sino que en
el martillar descubrimos su ser util, su manejabilidad. El modo de ser
del util es lo que llama Heidegger Zuhandensein, estar a la mano.®> Lo
a la mano no es conocido explicitamente, sino que, como ya dijimos,
pasa inadvertido. Por eso dice Heidegger que su peculiaridad es su
retirarse. Lo a la mano esta propiamente a mano, disponible, y no frente
a nosotros. Se podria objetar que, en realidad, en un primer momento
comparece ante nosotros un ente que esta-ahi delante como un objeto y,

> Esto no tiene un sentido literal, ya que no siempre el util estd a la

mano, como el avion en el que viajo o la luz del sol que entra por la ventana
e ilumina el escritorio. Es aquello que se encuentra disponible. A su vez hay
que tener claro que su ser no se entiende al modo de la sustancia, el martillo
no es originariamente un ente conformado de materia y forma, sino que su ser
consiste en su comparecer cuando hacemos uso de ella.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



182 MATEO BELGRANO

en un segundo momento, le asignamos una utilidad. Es decir, primero
percibimos esta mesa, solida y maciza, compuesta de un ente natural
como la madera, y luego decimos que presenta una utilidad. Pero
como dice Rivera, “el estar a la mano es previo en el orden ontoldgico
de fundamentacion al estar-ahi, y es también previo en el orden de su
manifestacién y de nuestra aprehension” (2010: 73). Es decir, la mesa
comparece en un primer momento como util y luego, si es el caso,
podemos abstraer que, por ejemplo, se compone de materia y forma.
Es un segundo paso. El estar a la mano es un ente, es una cosa real-
efectiva, en tanto que se da dentro de la vida humana con un sentido
y se encuentra dentro de una trama de remisiones. Lo a la mano esta-
remitido siempre a algo, su modo de ser es lo que llama Heidegger la
condicion respectiva, que refiere al estar vuelto hacia otra cosa, al estar
referido de lo a la mano.

El atil remite a un primer para, como puede ser el martillo que
remite a martillar. Pero a su vez es un para-qué, el martillar es un
para hacer algo, remite a una obra, lo que se quiere producir o hacer,
como martillar para hacer una casa. Y ésta la construyo para habitarla,
la obra tiene también el modo de ser propio del util. Y la produccién
misma de la obra nos remite a otro “para”: hay un empleo de algo para
algo, empleamos materiales para algo. Se refiere a los materiales que
constituyen al atil, como el hierro y la madera constituyen el martillo. Y
a la vez todo remite al portador y al usuario: el Dasein.

Pero la totalidad respeccional misma remonta, en
ultimo término, a un para-qué que ya no tiene ninguna
condicion respectiva mas, que no es un ente en el modo
de ser de lo a la mano dentro del mundo, sino un ente
cuyo ser tiene el caracter del estar-en-el-mundo y a
cuya constitucion de ser le pertenece la mundaneidad
misma. (...) El primario «para-qué» es un por-mor-de
[Worumuwillen]. Pero el por-mor-de se refiere siempre al
ser del Dasein (Heidegger, 2012b: 105).

La totalidad respeccional apunta siempre a un para-qué que no
remite a ningin otro para, un para qué ya no es a la mano, es decir, el
destinatario que es el Dasein, un “por lo que” hacemos todo lo demas.
Rivera traduce Worumuwillen por “por-mor-de”, que puede traducirse
también como “en vista de” o “en bien a” o “por lo que”, traducciones
que no suenan tan ajenas a nuestro espafol. Por ejemplo, en el martillar,

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



“TODO ARTE ES COMPLETAMENTE INUTIL” 183

que remite a clavar y cuya respectividad apunta a construir una casa o
un refugio, tenemos una cadena respeccional que se ordena “en vista de”
la proteccion del Dasein. No es una meta que tengo en mente, sino una
autointerpretacion que ordena mi hacer, estructura las actividades del
Dasein. Esto significa que el por-mor-de estructura el todo de remisiones.
Y el Worumwillen no es otra cosa que la existencia. Que el Dasein existe
quiere decir que su ser le va, le importa, no le es indiferente, tiene una
relacion consigo mismo. Por tanto, que exista significa que el Dasein se
refiere a si mismo desde su autorreferencia constitutiva.

Podemos resumir lo expuesto en cuatro momentos del sistema de
referencialidad:

El para: nos referimos a la utilidad inmediata del util. Por ejemplo,
en el caso del martillo, que es para el martillar.

El para-qué: refiere a la obra que es producida. Por ejemplo, usamos
el martillo para producir un armario.

Aquello de lo que esta hecho el til: esto es la materia. En el caso del
martillo la madera y el hierro son los materiales que empleamos para
martillar.

El destinatario: éste es el que va a utilizar la obra, el Dasein. Es el
ultimo eslabon de la cadena de remision del cual no se sigue ningun
otro para.

2.1. La experiencia de la mundicidad.

Todo lo que dijimos hasta aqui es resultado de un desarrollo
fenomenoldgico que despliega Heidegger puntillosamente en Ser y
tiempo. ;Podemos alcanzar el ser a la mano del atil inicamente con los
sutiles razonamientos de la filosofia? ;Podemos tener una experiencia
factica, ontica, prefiloséfica, del mundo? Hasta aqui el mundo, que
habiamos adelantado que es un entramado significativo donde los
entes cobran sentido, se entiende desde el mundo circundante. Es
decir que este entramado significativo se entiende desde el sistema de
remisiones en el que se insertan los utiles. Mundicidad (Weltmdssigkeit)
hace referencia a la pertenencia de los entes intramundanos al mundo.
No hay que confundir “mundaneidad” con “mundicidad”. El primer
término alude al ser propio del mundo, mientras que el segundo apunta
a una nota del ente intramundano, su pertenencia al mundo. El mundo
no es un ente intramundano, se manifiesta a partir de él y, a la vez, los
entes intramundanos sélo pueden comparecer ante el Dasein gracias al

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



184 MATEO BELGRANO

mundo. Pero recordemos que, en la cotidianidad, el sentido de ésta se
nos escapa. La mundicidad no es algo que comparece en el dia a dia.
Pero hay modos de ocupacién en el estar-en-el-mundo que muestran el
ente que trata el Dasein de tal manera que manifiesta la mundicidad de
lo intramundano, es decir, que son parte de un sistema remisional que
llamamos mundo. Y estos modos consisten en el fracaso de la ocupacion.

La primera experiencia de la mundicidad es la que Heidegger llama
el modo de la llamatividad. Es el caso de la herramienta que se rompe y
que se nos presenta como inutilizable. El util, al dejar de ser empleable,
al interrumpir el curso habitual del trato con las cosas, nos llama la
atencion. Recordemos que, en el trato, en el uso del Zeug, al serme
familiar, éste pasaba inadvertido. No advierto que estoy tratando con
mis zapatos mientras camino, hasta que se rompen. Si llama la atencién
es porque ha dejado de estar a la mano, ha dejado de estar disponible
para nosotros. Se nos presenta entonces por momentos como algo que
esta-ahi, ya que ahora es inservible, como algo delante de nosotros y que
podemos mirar.

Pero la ocupacion no tropieza solamente con lo inutil del Zeug
cuando se rompe sino también con la ausencia de lo que esta a la mano.
Esta falta del instrumento es lo que Heidegger llama apremiosidad
(Aufdringlichkeit), en el sentido de que apremia, que se necesita con
urgencia. Por tanto, al faltar el ttil, no podemos sacar adelante aquello
que era necesario hacer con éste. La tercera experiencia de mundicidad
es la rebeldia. Es la presencia de un obstaculo que dificulta mi hacer. Es
cuando algo “no a la mano” puede comparecer en el trato con el mundo
como obstaculo para la ocupacion. El “estorbo”, como la apremiosidad,
solamente es posible por una totalidad de remisiones que nos resulta
familiar. Por ésta identificamos que hay cosas que no estan en su sitio,
ya sea como estorbo o como faltante. Tanto la llamatividad como la
apremiosidad y la rebeldia muestran de lo a la mano su caracter de
estar-ahi. Pero esto no quiere decir que se tornan meras cosas, objetos de
la contemplacién. Su estar-ahi esta atado al estar a la mano del ttil, dice
Heidegger. Cuando algo deja de ser 1til, le presto atencién y descubro
su pertenencia al mundo. De alguna manera queda, en ese trasto inttil,
un rastro de su utilidad, una estela de su empleabilidad. Justamente lo
llamo inttil por la utilidad que alguna vez tuvo.

;Qué tiene que ver esto con el mundo? Ya dijimos que la estructura
de lo que esta a la mano se constituye de remisiones. Algo es ttil porque
refiere a una serie de “paras”. El iitil remite a otro atil y asi sucesivamente

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



“TODO ARTE ES COMPLETAMENTE INUTIL” 185

en una cadena de remisiones hasta llegar al destinatario, el Dasein, que
no remite a nada (lo que llamabamos el por-mor-de). Estas remisiones
no son objeto de contemplacion, sino que se suponen en el trato diario
con lo que estd a la mano. El mundo es este sistema de remisiones.
Cuando el estar a la mano se torna inatil, ya sea porque falta, se rompe
o se presenta un obstaculo, la remision constitutiva del “para” queda
impedida. Lo que estaba implicito en el quehacer cotidiano, la remision,
se hace explicito al ausentarse. Estar-en-el-mundo es estar familiarizado
con el mundo. Cuando uno estd habituado a ciertas cosas, éstas no le
llaman la atencidn, se absorbe atematicamente en el campo pragmatico
que abren los utiles como red de remisiones. Pero esto podra advertirlo
cuando los entes a la mano fallen de alguna manera, lo que nos hace
tomar conciencia de la funcion del util y su pertenencia a un contexto
practico de remisiones.® En definitiva, esta falla de la ocupacién acusa el
mundo circundante, como sistema de remisiones, y, a su vez, el mundo,
como entramado significativo. Lo propio de estos modos de ocupacion
es el acusar la pertenencia del ente al mundo, es decir, a un sistema de
relaciones.”

(Podemos tener una experiencia positiva de la mundicidad?
(Podemos llegar a tomar conciencia del todo relacional de significaciones
que es el mundo sin que exista una ausencia o un obstaculo? Los signos
manifiestan, en su funcion de remitir, el contexto remisional. El signo es
el util que sirve para sefalar y en el que se pueden encontrar multiples
remisiones. La particularidad del signo es que iluminan el hecho de que
el atil es til en un determinado contexto, en el cual ya habita el Dasein,
y sélo es ttil cuando se lo manipula. Al ser 1til el signo, éste muestra el
caracter remisional propio de lo a la mano. Ejemplos de signo son las
banderas de la patria, las vestiduras de luto, el semaforo, etc. El sefalar

® Esta idea ya aparecia, aunque menos desarrollada, en las lecciones

impartidas en 1923 en la Universidad de Friburgo, que son publicadas como
Ontologia. Hermenéutica de la facticidad. Heidegger habla de “habito” como la
trama significativa que se presenta habitualmente. Refiere al modo en como
ocurre lo existente en la cotidianidad. Solamente sobre la base del habito puede
aparecer lo que consideramos inhabitual.

7 Para un analisis més detallado respecto al tema del mundo se puede
consular el trabajo de Alejandro Vigo “Mundo como fendémeno. Aspectos
metodoldgicos en el analisis heideggeriano de la mundanidad del mundo en

Sein und Zeit” en su libro Arqueologia y aleteiologia (2008).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



186 MATEO BELGRANO

es una remision y éste es un relacionar. Pero ni toda relacion es una
remision ni toda remision es una sefalizacion. Heidegger elige como
ejemplo modélico del signo el guifio del auto, que ponemos para indicar
para qué lado vamos a doblar. El guifo es un signo que se encuentra a
la mano dentro de determinado contexto, el transito. El ttil que es el
signo, a diferencia del resto de los entes a la mano que deciamos que
pasaban inadvertidos, debe llamar la atencion. La llamatividad del
signo atestigua la no-llamatividad de lo a la mano, ya que se funda en
ella. La corbata en la puerta es signo de no molestar y llama la atencién
porque no es habitual poner una corbata en la puerta, se saca a ésta de
su contexto pragmatico, que es usarse en el cuello. El signo es un ttil
privilegiado que se destaca del resto de los ttiles, porque revela el ser
del atil, muestra su caracter remitivo. Nos muestra que el mundo es un
sistema de remisiones, manifiesta que el mundo no es natural, sino la
red de significaciones que pone el Dasein.

De lo dicho podemos concluir que esta caracterizacion del util
supone siempre la intencionalidad humana. El martillo es martillo
no porque es una substancia con ciertas caracteristicas determinadas,
sino que el martillo se manifiesta como tal en tanto que presenta una
utilidad para el Dasein. Las cosas no tienen una estructura fija, sino que
se aparecen en el horizonte del trato cotidiano en el que se ocupa la
existencia humana. Por tanto, las cosas son en tanto que se insertan en
esta trama significativa que funda la accién pragmatica del hombre.
Aqui las cosas adquieren sentido. Ahora bien, ;puede haber sentido por
fuera de esta trama?

”8

3. El util y 1a obra de arte en “El origen de la obra de arte

(Qué es una obra de arte? Lo primero que salta a la vista de la obra
de arte es que es una cosa. El cuadro cuelga de la pared, la iglesia se
eleva en la plaza, los temas de los Beatles son reproducidos por el iPod
y Rayuela viaja en la mochila. Las obras poseen el caracter de cosa.
Pareceria que de esto no hay duda, pero también, en general, se estaria
de acuerdo en que la obra de arte no se reduce a ser una cosa mas entre
las cosas. Nadie discutiria que el arte no se limita solamente a estar

8 Como ya hemos dicho, nuestro anélisis se reduce a la primera parte de

la conferencia, “La obra y la cosa”. Si se quiere consultar un trabajo que aborde
la obra en su totalidad, recomendamos el libro de Gianni Vattimo (1993) y el
reciente libro de Karsten Harries (2009: 201).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



“TODO ARTE ES COMPLETAMENTE INUTIL” 187

colgado en la pared, estar en la plaza o en la mochila. Hay “un algo
mas” que lo hace arte y por eso, dice Heidegger, es alegoria. La escultura
es piedra, pero no es solamente piedra, sino que nos dice algo mas. Mas
adelante dira Heidegger, “abre mundo”. Pero, ;qué es este algo mas? En
primer lugar, tenemos que partir de nuestra primera certeza: su caracter
de cosa.’ Pero ;qué es una cosa? Heidegger intentara delimitar qué es
una cosa para entender concretamente qué es una obra y para entender,
a su vez, qué es el arte. Para esto hara un recorrido por la historia de la
filosofia, detectando qué entiende por el concepto de cosa y mostrando
por qué son concepciones insatisfactorias.

Por “cosa” entendemos los arboles que descansan afuera y sus hojas
que caen, los autos que se amontonan en la calle, las luces que se prenden
con el ocaso, la mesa, la silla que me sostiene, el papel que sostengo.
Pero también se llama cosa a lo que no aparece, lo que la metafisica
llama Dios, sustancia, ente. En un sentido muy amplio, se identifico cosa
con ente. Pero esto no nos ayuda a distinguir entre el ente de la cosa y el
ente de la obra de arte. ;Cudl es el caracter de cosa de la cosa? ;Qué es lo
propio de la cosa? Para Heidegger las meras cosas son la piedra o el lefio,
las cosas inanimadas de la naturaleza, aunque también se identifica con
“cosa” lo que es destinado al uso.

Heidegger comienza la busqueda de la coseidad de la cosa, lo
que hace a la cosa, en definitiva, cosa. Para que ésta se aparezca en
si misma, intenta dejar de lado las principales interpretaciones de
la cosa que marcaron la historia de Occidente y que significaron un
atropello interpretativo de la misma. En primer lugar, decimos, por
ejemplo, que un escritorio es duro, de madera maciza, relativamente
liviano y podriamos decir que un poco elegante. Pero esto son todas
propiedades que observamos del escritorio, son propiedades de la cosa.
;Qué es la cosa? Todas las caracteristicas que enumeramos pertenecen
como propiedades a un nticleo estable que es la cosa misma, lo que los
griegos llamaban Umoketpevov. Es decir que la cosa es lo que subyace
detras y sostiene lo que se liga a aquello que subyace, lo que se llama
ovupepnkota. De aqui se deriva la interpretacion de la cosa como

9 Javier Dominguez sugiere que con este énfasis en el caracter de

“cosa” Heidegger intenta separarse de su contemporaneo Nicolai Hartmann,
neokantiano. Esta corriente tenia una mirada muy subjetivista de la obra de arte,
claramente influenciada por Kant y por lo tanto se concentraba en lo alegdrico
y simbolico, pasando por alto su materialidad (Cfr. Dominguez, 1991: 183-205).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



188 MATEO BELGRANO

substancia (brtooTa0LG) y accidente (cvpPeBniota). Se entiende la cosa
fundamentalmente como una mera presencia, como algo que esta-ahi
(Vorhandensein), en términos de Ser y tiempo. El problema de esta postura
es que llevo a identificar esta forma de entender la cosa con todo ente,
haciendo imposible distinguir entre éstos.

Una segunda manera de interpretar la cosa es entenderla como el
conjunto de lo que es percibido por los sentidos. La cosa es el aicOntov,
pasa a ser la unidad de la multiplicidad de sensaciones que llegan por
los sentidos. Pero, se podria objetar, lo que percibimos no es un conjunto
de sensaciones, sino la cosa misma. Uno no oye una suma de ruidos,
sino que oye un portazo, el auto que llega y que uno reconoce como el
auto de su esposa.

Una tercera forma de interpretar la cosa es como materia conformada,
es decir, como compuesto de materia (0An) y forma (popdn)). Esta
interpretacion se deriva del aspecto con el que se nos presentan las cosas,
el eidoc de la cosa. Esta parece la interpretacion ideal para entender la
obra de arte, en cuanto un artista le induce una forma a la materia, como
el escultor le da una forma tnica al bloque de marmol. El origen de
este modo de entender la cosa surge de trasladar a todos los entes la
experiencia de producciéon humana de los utensilios. El carpintero es
el que a partir de cierta materia da forma a una mesa. A su vez esta
concepcion es reforzada por la idea de un Dios creador, un artesano
que produce todos los entes como algo elaborado. ;Por qué resulta
insatisfactoria para Heidegger? Se entiende el ente como una especie
de utensilio compuesto de materia y forma, pero desprovisto de su
utilidad. Aqui se olvida que el producto es elaborado de determinada
manera segun la utilidad que el artesano le quiere dar. Disponemos las
partes y elegimos la materia segtn para qué sirve el producto a elaborar.
Para hacer un martillo, por ejemplo, debo elegir materiales solidos, ya
que un martillo de papel no lograra alcanzar su cometido. Pensar la cosa
como materia y forma es tomar el modelo de producto conformado, pero
dejando de lado su caracter de 1til. Es decir, no podemos pensar la cosa
como algo conformado y que luego se le agrega un valor o utilidad. El
martillo, el hacha o los zapatos se nos manifiestan primeramente como
utiles. “La utilidad es ese rasgo fundamental desde el que estos entes

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



“TODO ARTE ES COMPLETAMENTE INUTIL” 189

nos contemplan, esto es, irrumpen ante nuestra vista, se presentan y, asi,
son entes” (Heidegger, 2012a: 19).

3.1. Las botas de Van Gogh

Heidegger tomara como punto de partida de la investigacion al util,
con el fin de ver si asi puede alcanzar la nocién de coseidad y, en tiltima
instancia, el caracter de obra de la obra. Se comienza desde el utensilio
porque “nos resulta mas familiar en su ser”, al igual que en la obra de
1927, donde se partia del modo cotidiano e inmediato del Dasein, que era
el trato con lo a la mano. Lo trabajado en Ser y tiempo sobre el util sera
fundamental para poder contextualizar la comparacion entre la obra de
arte y el ttil y la interpretaciéon de la pintura de Van Gogh. Heidegger
elige como punto de partida las botas, un utensilio corriente, aunque,
aclara, perfectamente podria haber sido otro. Y este utensilio lo compara
con un famoso cuadro de Van Gogh de unas botas."

Aqui el util se define, como en Ser y tiempo, por su utilidad. En
el caso de las botas lo que las constituye como ttil es que sirve para
calzar los pies. El ser-util reside en su utilidad, es decir que el utensilio
es propiamente un utensilio cuando es utilizado, comparece cuando
tratamos con éste. “Las botas campesinas las lleva la labradora cuando
trabaja en el campo y solo en ese momento son precisamente lo que
son. Lo son tanto mas cuanto menos piensa la labradora en sus botas
durante el trabajo, cuando ni siquiera las mira ni las siente” (Heidegger,
2012a: 23), como el martillo, que se caracteriza por pasar inadvertido y
desaparecer en el uso y del cual nos percatamos solamente cuando se
rompe o hace falta.

;Qué vemos en el cuadro? Si el ser-util reside en su utilidad, si sélo
es propiamente cuando es utilizado, ;qué muestra el cuadro? ;Por qué
dira Heidegger que revela el ser de las botas? Si uno se limita a ver unos
zapatos vacios, no alcanza el ser-util del utensilio, ya que lo estamos
contemplando como algo que esta-ahi y no como un ser a la mano. No se
ve nada por lo que podamos contextualizar este par de botas, por la que
podamos alcanzar su finalidad. Y Heidegger dice “Y sin embargo...”

10" Heidegger no especifica a cudl cuadro de Van Gogh se refiere. El pintor

holandés compuso siete cuadros de zapatos. Meyer Schapiro, historiador del
arte, gracias a una carta que le envié al mismo Heidegger, logrd identificar que
se referia a la pieza nimero 255 del catdlogo de La Fille.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



190 MATEO BELGRANO

En la oscura boca del gastado interior del zapato esta
grabada la fatiga de los pasos de la faena. En la ruda y
robusta pesadez de las botas ha quedado apresada la
obstinacion del lento avanzar alo largo de los extendidos
y monoétonos surcos del campo mientras sopla un
viento helado. En el cuero esta estampada la humedad
y el barro del suelo. Bajo las suelas se despliega toda
la soledad del camino del campo cuando cae la tarde.
En el zapato tiembla la callada llamada de la tierra,
su silencioso regalo del trigo maduro, su enigmatica
renuncia de si misma en el yermo barbecho del campo
invernal. A través de este utensilio pasa todo el callado
temor por tener seguro el pan, toda la silenciosa alegria
por haber vuelto a vencer la miseria, toda la angustia
ante el nacimiento préximo y el escalofrio ante la
amenaza de la muerte. Este utensilio pertenece a la tierra
y su refugio es el mundo de la labradora. El utensilio
puede llegar a reposar en si mismo gracias a este modo
de pertenencia salvaguarda en su refugio (Heidegger,
2012a: 23-24).

Lo primero que salta a la vista es una escritura mucho mas suelta
a la que Heidegger nos tenia acostumbrados en Ser y tiempo. Sobre el
contenido podemos identificar en este fragmento la idea ya tratada en
la obra del 27 de que el 1til no es un para aislado, sino que se inserta
dentro de una totalidad de remisiones. Los zapatos sirven para calzar,
que a la vez sirven para trabajar en el campo. Encontramos a su vez el
empleo del cuero para producir el zapato, es decir, aquello de lo que
se compone el zapato. Y toda esta cadena es “en vista de” la labradora
que utiliza el calzado y quiere llevar el pan a la mesa. El ttil siempre
remite hacia otra cosa, habiamos dicho, y en esto consistia la condicién
respectiva. Ahora bien, toda esta caracterizacion puede surgir a partir
del desmenuzamiento fenomenoloégico del util, como vimos en Ser y
tiempo, o mas bien, al mirar el cuadro. ;A partir de una pintura? ;Cémo?
Para contestar esta pregunta es necesario aun dar un par de pasos mas.
Dijimos que las botas se encuadran dentro de un contexto pragmatico,
pero la labradora “sabe muy bien todo esto sin necesidad de mirarlas ni
de reflexionar en nada” (Heidegger, 2012a: 24). El trato practico con las

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



“TODO ARTE ES COMPLETAMENTE INUTIL” 191

cosas solamente era posible si esta estructura remisional queda oculta."
Esto es lo que Heidegger en la conferencia llama “fiabilidad”. El ser del
atil no reside solamente en su utilidad sino también en que la labradora
puede abandonarse en las botas. Es decir, que el ttil sea fiable, que antes
de salir al campo para una jornada de trabajo pueda descansar en que
las botas estén a la mano, disponibles, para la tarea. La inadvertencia de
la labradora, que solamente las use sin prestarles atencién, se funda en
la fiabilidad. Pero su ausencia, la presencia de un obstaculo o que estén
averiadas rompen con esa fiabilidad, ya que no se cumple “lo esperado”,
y es ahi donde dejan de pasar inadvertidas.

3.2. La autosuficiencia de la obra de arte

Una vez elaborado, el utensilio, por ejemplo el zapato,
reposa en si mismo como la mera cosa, pero no se ha
generado por si mismo como el bloque de granito. Por
otra parte, el utensilio presenta un parentesco con la
obra de arte, desde el momento en que es algo creado
por la mano del hombre. Pero, a su vez, y debido a
la autosuficiencia de su presencia, la obra de arte se
parece mas bien a la cosa generada espontaneamente y
no forzada a nada (Heidegger, 2012a: 20).

El concepto de utensilio se presenta como inadecuado para analizar
la obra de arte y por lo tanto las conferencias supondran dar un paso
mas al analisis hecho en Ser y tiempo. La obra de arte es un producto del
hombre, como el 1til, pero, en cambio, se parece al bloque en tanto que

""" En Sery tiempo Heidegger afirmaba: “Para que en la ocupacion cotidiana

con el «mundo circundante» pueda comparecer el util a la mano en su «ser-en-
si», las remisiones y totalidades remisionales en las que la circunspeccion «se
absorbe» deben quedar sin tematizar para ésta, y mas atin para una aprehension
«tematica» no circunspeccional. El no-acusarse del mundo es la condicion
de posibilidad para que lo a la mano no salga de su no-llamatividad. Y ello
constituye la estructura fenoménica del ser-en-si de este ente” (2012b: 97).

2 En la conferencia Heidegger no habla explicitamente de estas
experiencias negativas de lo a la mano, desarrolladas en Ser y tiempo como ya
vimos, sino mas bien del desgaste del 1til. Este pierde su fiabilidad, se vacia de
utilidad y se torna un trasto inttil y es ahi cuando lo contemplamos fuera de su
contexto pragmatico y comparece ante nosotros como algo que esta ahi.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



192 MATEO BELGRANO

parece generado espontaneamente. Pero, ; por qué?, ;a qué esta haciendo
referencia? Para Heidegger el arte posee una autosuficiencia de su
presencia que el atil no posee. Si pensamos en el utensilio, éste siempre es
en relacion al Dasein que lo utiliza, en tanto que lo sitiia en un entramado
de remisiones, de paras. “Es” en tanto que se encuentra insertado en la
totalidad respeccional que inaugura la accién humana. Recordemos que
lo que llamabamos “por mor de que” (Worumuwillen) apuntaba a que la
cadena de remisiones instrumentales en la que se inserta un ttil culmina
en el Dasein, el destinatario de ese ultimo “para”. La obra de arte es
independiente de este entramado pragmatico. Deciamos que las cosas
tienen sentido en tanto que pertenecen a este sistema de relaciones. Pero
si lo pensamos desde el sentido, la obra de arte se escapa del entramado
que caracteriza al itil. No parece propio de la cosa, que es una obra, que
su pertenecer al mundo consista en estar determinado por una funcién o
utilidad. La obra de arte es autosuficiente porque instaura un entramado
de relaciones, fuera del entramado funcional del Dasein. Esto es a lo que
en la segunda parte de la conferencia Heidegger llama “abrir mundo”.

La distincion entre 1til y obra responde a un modo de relacionarse
el Dasein con la cosa, no es que hay ttiles por un lado y obras por el
otro. Asi, cuando traslado un cuadro de un lado a otro, se lo trata como
atil. En cambio, si uno se detiene a contemplar o a escuchar, se lo toma
como obra. Esta no sélo prescinde de la funcionalidad. El til se resuelve
en el uso contextualizado en el mundo, en cambio la obra de arte no
remite o significa segun el contexto del que surgio, sino que siempre
es polisémica. Si la obra de arte se redujera a la ley que le impone el
artista, se agotarian las posibles significaciones de la obra. Pero la obra
de arte trasciende épocas, siempre puede ser leida nuevamente, y por
eso la obra va mas alla de la mano del artista, se independiza. Por un
lado, entonces, la obra de arte tiene algo del 1til, y esto porque es un
producto de la intencionalidad humana y refiere en cierta medida a la
mano que la creé. Pero, por otro lado, respondiendo a su caracter de
cosa, es independiente del contexto en que fue producido y es capaz
de fundar una trama significativa propia. Funciona como un campo de
sentido emancipado del productor. “Mientras que el ttil se comprende
solo en el contexto pragmatico de su uso y disefio, la obra borra las
marcas de su origen, y se muestra ella misma como origen” (Bareiro y
Bertorello, 2001: 75).

En general se toman los afios desde 1930 hasta 1936 como etapa
de transicién hasta que se dé por completo el giro (Kehre). ;No

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



“TODO ARTE ES COMPLETAMENTE INUTIL” 193

encontramos aqui (recordemos que la conferencia se expone a fines de
1936) la concretizacion del viraje? La obra de arte esta mostrando que
las cosas no se insertan solamente dentro del campo pragmatico de la
accion humana, sino que manifiesta que las cosas no adquieren sentido
solamente desde el horizonte que inaugura el Dasein con su obrar. En Ser
y tiempo no encontrabamos sentido fuera del Dasein y en “El origen de la
obra de arte” encontramos que la obra de arte colabora en la fundaciéon
de sentido.

3.3. El arte devela el ser del til

Retomemos una pregunta que surgié en el punto 3.1: ;el arte devela
el ser del util? ;No se habia dicho ya, tanto en Ser y tiempo como al
principio del ensayo sobre el arte, que el util comparece en tanto tutil
en el uso? ;No decia Heidegger que la campesina comprendia las botas
en su caminar y trabajar? ;No alcanzamos su ser en su manejo? ;Como
puede entonces el arte develarnos el ser del util? ;No se presenta la
pintura como inutil para manifestar el ser del Zeug? Derrida habla de
una doble inutilidad de la obra de arte:" por un lado, la inutilidad de la
obra en tanto que es inttil para aprehender la utilidad de un producto,
ya que no permite comprender a éste a partir del uso. Por el otro lado,
el cuadro nos muestra un objeto intitil, nos presenta un par de zapatos
vacios, inutilizados, fuera de todo contexto pragmatico.

Recordemos que el util se caracterizaba por su fiabilidad, por
la seguridad que nos da. A partir de esta fiabilidad nos sentimos
mas cémodos en el mundo, contamos con determinados utiles que
facilitaran nuestra vida cotidiana. Y mientras contemos con ellos en el
dia a dia, los utiles pasan inadvertidos, no les prestamos atencion. Si
el zapato calza bien, si no me aprieta o esta roto, me olvido de €l en el
caminar, desaparece en su uso. En cambio, la obra de arte se impone
como digna de atencién por si misma, en cierta medida, no se presta a
considerarse como una cosa mas entre las cosas. Y la “proximidad a la
obra nos ha llevado bruscamente a un lugar distinto del que ocupamos
normalmente” (Heidegger, 2012a: 25). La obra de arte conmociona
nuestra forma habitual de relacionarnos con el mundo, pone entre
paréntesis la “obviedad” del mundo. En el caso del cuadro de Van

13 Ver el capitulo “Restituciones” de Derrida, (2010).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



194 MATEO BELGRANO

Gogh, en cierta medida el artista pone el foco de atencién en las botas
que habiamos olvidado en el uso."

Las botas comparecen como ttiles en tanto que son usadas. Como
es obvio, las botas del cuadro de Van Gogh no pueden ser tratadas
como tales. Pero frente al lienzo podemos captar el ser utensilio
de éstas. ;Como? Aqui encontramos otra vez con la necesidad de
volver a Ser y tiempo para enfrentar este problema interpretativo. ;No
estaremos, acaso, ante otra experiencia privativa de la mundicidad? La
contemplacion descontextualizada de las botas, es decir, fuera del todo
remisional del util, en primer lugar, nos disloca, nos llama la atencién
(porque estamos acostumbrados a que comparezcan en el uso) y en un
segundo lugar manifiesta, al ausentarse, la estructura remisional del
atil. De la misma manera que en las experiencias de la llamatividad,
la apremiosidad y rebeldia interrumpian las remisiones del atil, por lo
que éste se nos mostraba como inempleable, la pintura de Van Gogh
nos presenta unas botas que estan-ahi, desprovistas de sus referencias
pragmaticas. En este sentido dira Derrida que “es en la inutilidad —de
los zapatos: del cuadro— que vamos a «leer» (...), «ver» dice Heidegger,
la utilidad del producto, el ser-producto del producto como utilidad”
(Derrida, 2010: 359). El ready made puede ser un ejemplo mas explicito de
laidea a la que estamos apuntando. Pensemos por ejemplo en La fuente
de Duchamp. Esta nos presenta, como obra de arte, un mingitorio. Este,
en medio del museo, nos saca de nuestras relaciones habituales (ya que
en ese contexto no hariamos uso de él) y, privado de las remisiones que
lo constituyen como ttil, manifiesta lo propio de su ser 1til, su caracter
remitivo. Para el ready made cualquier objeto puede descontextualizarse y
convertirse en objeto de atencién, hace que cualquier cosa sea “mirada”.

4 Més adelante en la conferencia Heidegger afirma: “Es verdad «que»

el hecho de haber sido fabricado es algo que también forma parte de todo
utensilio disponible y en uso. Pero en lugar de aparecer en el utensilio, este
«que» desaparece en la utilidad. Cuanto mas manejable resulta un utensilio,
tanto menos llama la atencién, como le ocurre por ejemplo al martillo, y tanto
mas exclusivamente se mantiene dicho utensilio en el &mbito de su ser-utensilio.
En realidad, podemos observar que todo lo dado es, pero se trata simple
observacion superficial que inmediatamente se olvida como ocurre con todo lo
que es habitual. ;Y qué mas habitual que esto: que lo ente es? Por el contrario, en
la obra lo extraordinario es precisamente que sea como tal” (Heidegger, 2012a:
47).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



“TODO ARTE ES COMPLETAMENTE INUTIL” 195

En este sentido podemos decir que se pone en marcha la desocultacion
de la estructura del ttil. Podriamos analizar desde este marco también
a la serie de pinturas de René Magritte “La traicion de las imagenes”.
El cuadro mas famoso de esta serie es aquél en el que encontramos
una pipa con un titulo debajo que reza “Ceci n'est pas une pipe” (“Esto
no es una pipa”). Si bien Magritte estd pensando en el problema de la
representacion, podemos hacer una lectura heideggeriana del cuadro.
La pipa del cuadro no es una pipa que puedo fumar, que puedo usar,
como lo enfatiza el titulo debajo. La pipa funciona del mismo modo
que las botas de Van Gogh, en tanto que el util aparece de manera
descontextualizada y en la ausencia de la estructura remisional ésta
se revela. Pero en el cuadro de Magritte, a diferencia de la pintura del
artista holandés, la frase junto a la imagen produce un efecto de choque
para que el espectador se percate de esto.

4, Posturas criticas

4.1. Meyer Schapiro

La interpretacion heideggeriana del cuadro de Van Gogh trajo
consigo una serie de discusiones. Quien inaugura la polémica es Meyer
Schapiro,” el primero en cuestionar la interpretacion de Heidegger:
;pertenecen los zapatos del cuadro de Van Gogh a una campesina? ;Es
una interpretacion valida la de Heidegger? Schapiro critica la lectura
heideggeriana en sus articulos “La naturaleza muerta como objeto
personal: unas notas sobre Heidegger y Van Gogh” y “Unas cuantas
notas mas sobre Heidegger y Van Gogh”.

El autor afirma que de ningin modo se puede decir que lo que
contemplamos en el cuadro expresa la esencia de los zapatos de una
campesina. Para Schapiro los zapatos representan un objeto personal
del mismo Van Gogh y expresan el significado que tenian para éL

1> Meyer Schapiro fue un importante historiador del arte del siglo XX. Si

bien nacio en Lituania en 1904, en 1907 su familia emigré hacia Estados Unidos,
con lo cual desarrolld practicamente toda su vida en este pais. Se especializd
en el arte cristiano primitivo y medieval, aunque también en el arte moderno.
Se destaco por su metodologia histérica interdisciplinar de las obras de arte,
teniendo en cuenta los aspectos sociales, politicos y materiales de la obra.
Ensefi¢ fundamentalmente en la Universidad de Columbia. En 1996 muri6 en
Nueva York.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



196 MATEO BELGRANO

Esta lectura del cuadro se fundamenta sobre todo en un pasaje de las
memorias de Gauguin en las que dice: “En el estudio habia un par de
grandes zapatos con clavos, muy gastados manchados de barro; él hizo
de ellos una notable pintura de naturaleza muerta. No sé por qué intui
que habia una historia tras esta vieja reliquia” (Schapiro, 1999: 153). Estos
zapatos para Van Gogh, que gran parte de su vida la pas6 descalzo,
fueron ciertamente significativos. Segin Schapiro es el mismo Van Gogh
lo que se esta simbolizando. Ese par de botas es simbolo de su costumbre
de andar, su ideal de peregrino. Hace de los zapatos un autorretrato.
“Para un artista, aislar sus zapatos gastados como tema de un cuadro
significa expresar su preocupacion por las fatalidades de su ser social.
No solo los zapatos como un instrumento de uso, (...) sino los zapatos
como parte de un yo” (Schapiro, 1999: 152). No sélo pretende invalidar
la interpretacion heideggeriana basandose en la pertenencia al pintor de
los zapatos, sino que entiende que lo que Heidegger comprende, o mas
bien imagina, a partir de lo que ve en el cuadro, el ser del atil, se lo podria
imaginar ante cualquier par de zapatos reales y no necesariamente un
cuadro. Esto prueba que Schapiro desconoce totalmente el contexto del
pensamiento de Heidegger y lo tratado en Ser y tiempo. En cierta medida
el historiador del arte peca de aquello por lo que acusa al filésofo: asi
como Heidegger descontextualiza la obra de Van Gogh, Schapiro aisla
el punado de paginas en las que Heidegger habla del pintor de todo el
pensamiento del profesor de Friburgo.

Defendiendo a Heidegger, Jacques Derrida dird que no importa
si los zapatos son de una campesina o de un hombre de ciudad, lo
importante es que el cuadro funciona como apertura del ser-util del
zapato. La misma critica de Schapiro prueba lo que postula Heidegger.
Al decir que los zapatos son los que utiliza Van Gogh, esta diciendo que
los zapatos reflejados son un util para un Dasein, es decir, se encuentra
dentro de un sistema remisional cuyo destinatario es el artista holandés.
Los zapatos no son objetos neutros, como lo describiria la ciencia, sino
que pertenecen a alguien, se refieren a sus tareas y la vida de un dueno.
En el uso cotidiano de estos zapatos, en el andar de Van Gogh por los
mercados, este sistema referencial queda vedado, no es tematizado,
ya que el calzado pasa inadvertido en el uso. El cuadro saca a la luz,
desoculta, esta estructura remisional en la medida en que ésta se ausenta
en la pintura, independientemente de a quién consideremos que le
pertenecen las botas. Lo que desoculta la obra no es el duefio de las botas,
sino como se constituye el atil. “No es en cuanto zapatos-de-campesino,

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



“TODO ARTE ES COMPLETAMENTE INUTIL” 197

sino en cuanto producto (Zeug) o en cuanto zapatos como producto que el
ser-producto se manifesto” (Derrida, 2010: 310).

4.2. Jean Marie Schaeffer

En La imagen precaria Jean Marie Schaeffer (1990)" afirma que la
interpretacion de Heidegger podria ser verosimil, pero lo que se dice
de la obra de Van Gogh, su poder “desocultar” el ser utensilio de las
botas, no es aplicable a la fotografia. Schaeffer toma como ejemplo
Abandoned Shoes de Edward Weston (1937, foto nro. 10) para mostrar
que en realidad la fotografia no devela el ser del ttil de los zapatos
abandonados. Antes de desarrollar su critica, es preciso introducir qué
entiende el filésofo francés por fotografia. Para €l ésta se define por
la impresién fisico-quimica que produce la camara. Define impresién
como “la senal que un cuerpo fisico imprime sobre o en otro cuerpo
fisico” (Schaeffer, 1990: 13). No nos internaremos aqui en los detalles
cientificos del proceso fotografico, que pueden consultarse en el primer
capitulo del libro citado. La fotografia trae una sefial visible para el
hombre que no necesariamente esta mediado por la mirada humana. La
impresion fotografica tiene la funcién semidtica de indice, es decir, que
tiene un caracter referencial, que no es ni intencional ni codificado, es
el resultado de un proceso fisico-quimico."” Para Schaeffer la fotografia

16 Fildsofo nacido en Paris en 1952. Sus trabajos se centraron en la estética

y el estudio de las teorias de las artes. En varios de sus escritos Schaeffer propone
una critica a las teorias “especulativas” del arte, entre las cuales se estaria la
teoria heideggeriana y la teoria hegeliana, que se caracterizan por adjudicar una
funcién ontolodgica del arte, es decir, que el arte es presentacion de la verdad.

17 Esto no quiere decir que es solamente una reproduccién objetiva de lo
que vemos, como muchas veces se cree. La microfotografia, la astrofotografia, la
fotografia que se realiza en la oscuridad, la fotografia de hoy de alta definicion,
muestran que el dispositivo fotografico produce sefas visibles de fenémenos
que no son captables para el ojo humano. Pero para Schaeffer la tesis que
sostiene que el fotégrafo emite un mensaje que hay que descifrar es absurda.
No estoy condenado a ver el mundo a través de la mirada del fotografo. “Si
es cierto que, en su substancia iconica, toda imagen fotografica constituye un
punto de vista especifico sobre un campo fenomenal, no deja de ser icoénico
segun «vertientes» culturales e idiosincraticas que escapan a cualquier control
del emisor postulado” (Schaeffer, 1990: 51). Si la fotografia se define como el
producto de una impresion sensible, no hay, por parte del fotégrafo, codificacion
posible.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



198 MATEO BELGRANO

es un signo natural, que se contrapone al convencional, en tanto que
no refiere a un mensaje intencionalmente emitido, sino a la imagen
visual de un objeto o un acontecimiento real. El indice no dice nada,
solo muestra lo que esta ahi. A su vez también funciona como icono,
en tanto que es un analogo de aquello que refiere como indice. El signo
fotografico tiene, entonces, una relacion doble con el objeto fotografiado:
el indice es una relacion de grabacion con el objeto mientras que el icono
se relaciona con éste analogicamente. De aqui podemos concluir que la
funcién semidtica de la fotografia es referencial, en tanto que permite
la identificacion de un objeto o un acontecimiento. Debido que no hay
una connotacion, un significado al cual alude, puede ser interpretada de
multiples maneras. Schaeffer cita el caso de las fotografias de la bolsa de
Paris tomadas por Gisele Freund. Estas fotografias fueron publicadas
por un periodico belga bajo el titular “Alza en la Bolsa de Paris” mientras
que un diario aleman utilizo6 las fotos para titular “Panico en la Bolsa
de Paris”. La connotacion de las fotos es totalmente independiente de
la emisién de las mismas, que, como dijimos, s6lo indica un objeto o un
acontecimiento.

En el caso del cuadro de Van Gogh Heidegger sostiene que la
pintura “instituye el mundo campesino en el claro (Lichte) de su ser”
(Schaeffer, 1990: 146). Para Schaeffer esto puede darse solamente en una
obra pictdrica, ya que, como vimos, la fotografia se reduce a su génesis
empirica y no hay codificacion posible por parte del artista. Ademas, si
se reduce ésta a su funcion referencial, los zapatos de Weston no podrian
develar nunca “el ser del ttil”. A su vez la obra de arte no podria ser
nunca “puesta en obra de la verdad”, entendida como “presentacion
originaria e inaugural del ser, concebida como horizonte ultimo de
un universo hermenéutico” (Schapiro, 1999: 147). La fotografia nunca
puede ser un fendmeno originario, ya que se caracteriza por ser siempre
segunda, es provocada por un objeto fisico. Por lo tanto, la funciéon
ontoldgica que sostiene Heidegger en la obra de arte so6lo seria posible
a cierto tipo de arte (pintura, poesia, escultura, arquitectura), pero no a
la fotografia.

Independientemente de la cuestionable interpretacion que
propone Schaeffer para el fenémeno fotografico,'® reducido a una
impresion fisico-quimica, e independientemente de si Heidegger, por

18 Este tema excede los limites de nuestro trabajo. Se puede consultar el

articulo de Adrian Bertorello (2006). Alli critica licidamente la tesis de Schaeffer

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



“TODO ARTE ES COMPLETAMENTE INUTIL” 199

su propio paradigma cultural sesgado, consideraria como obra de
arte la fotografia,’ podemos, en primer lugar, hacer la misma critica a
Schaeffer que a Schapiro. Los zapatos de Weston funcionan como una
experiencia privativa del mundo, en tanto que revela una estructura
remisional ausente. Consideramos que la equivocacién de Schaeffer
radica en que entiende que para Heidegger esta estructura del tutil
funciona como un mensaje que el artista quiere expresar en la obra. Si la
fotografia se reduce a la funcidn referencial, no hay codificacion posible
por el artista, no hay posibilidad de expresar un sentido o introducir
un mensaje en la obra. Ahora bien, no hay que olvidar que Heidegger
analiza la obra como fendmeno independientemente del artista. Le
interesa la obra como obra, en tanto que acontecimiento de sentido, y
nunca la entiende como portadora de un mensaje que impone el artista.
En tanto que analizamos la obra de Weston como obra, encontramos
también la estructura remisional ausente de los zapatos, es doblemente
inutil como los zapatos de Van Gogh, al decir de Derrida. Ademas, esto
no querria decir que la fotografia no puede “abrir mundo” o “poner en
obra la verdad”, pero nos internaremos en esta cuestion, debido a que
tendriamos que profundizar en que se entiende por mundo y verdad,
extendiéndose demasiado el trabajo y saliéndonos de nuestro objetivo,
que es analizar la concepcion de util en el ensayo sobre el arte.

que sostiene que la fotografia se caracteriza por la génesis neutra producto de la
interaccion de impresiones quimicas.

9 Heidegger no es explicito en si la fotografia es o no obra de arte,
pero hace una mencién de ésta en Kant y el problema de la metafisica, donde la
caracteriza como reproduccion. “La imagen, por lo tanto, es siempre un esto-
aqui intuible. Y de esa suerte cada imagen-presente [Ab-bild], por ejemplo, una
fotografia, no es mas una copia de lo que se muestra de modo inmediato como
una «imagen»” (Heidegger, 2013: 79). Claramente aqui Heidegger esta tratando
otro problema, la sensibilizacién del ente finito, y no estd pensado en la obra
de arte. Pero si consideramos que para Heidegger la obra de arte no es copia,
mimesis, reproduccion, sino que es puesta en obra de la verdad, podriamos
pensar que, si la fotografia “no es mas que una copia de lo que se muestra”, no
es obra de arte.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



200 MATEO BELGRANO

5. Consideraciones finales. La necesidad de la contextualizacion
de lo dicho

Ahora bien, por un lado, decimos que la obra de arte funda
una nueva trama de significaciones independientes de la red
pragmatica que funda el Dasein. Pero a la vez se sostiene que la
obra de arte que “es la apertura por la que atisba lo que es de
verdad el utensilio, el par de botas de labranza” (Heidegger,
2012a: 25). Pero unas lineas atras nos habiamos puesto de acuerdo
en que la novedad de la obra de arte era que se diferenciaba del
sentido que instauraba el Dasein para fundar uno nuevo. La
interpretacion del mundo de la campesina a partir del cuadro,
(no se sigue moviendo en el horizonte pragmatico de las botas y
nunca en un horizonte que trae la pintura? La obra de arte, ;refiere
a la trama significativa del Dasein o es una nueva red significativa
independiente de éste tltimo?

Siy no. Recordemos que la experiencia del ser utensilio es privativa,
justamente al presentar una nueva red de significaciones se prescinde
del contexto remisional de estas botas y ante su ausencia podemos intuir
su estructura referencial. Esto no quiere decir que cuando define a la
obra de arte como “puesta en obra de la verdad” consista solamente
en la manifestacion de la estructura remisional del ttil. Seria ridiculo
pensar que Heidegger esta diciendo que el arte se limita a develar la
estructura de los utensilios.”® Es preciso que tengamos en cuenta el
contexto argumentativo en el que Heidegger desarrolla lo tratado.
Su objetivo es alcanzar el ser obra de la obra a partir de la cosa. Pero
solo podra alcanzar la coseidad de ésta a partir de lo que se nos da
cotidianamente, el til. Lo que intenta hacer es comparar la obra y el titil

20 “En la obra estd en obra la verdad, es decir, no sélo algo verdadero.

El cuadro que muestra el par de botas de labriega, el poema que dice la fuente
romana, no solo revelan qué es ese ente aislado en cuanto tal —suponiendo
que revelen algo—, sino que dejan acontecer al desocultamiento en cuanto tal
en relacion con el ente en su totalidad. Cuanto mas sencilla y esencialmente
aparezca sola en su esencia la pareja de botas y cuanto menos adornada y mas
pura aparezca sola en su esencia la fuente, tanto mds inmediata y facilmente
alcanzara con ellas mas ser todo lo ente” (Heidegger, 2012a: 40).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



“TODO ARTE ES COMPLETAMENTE INUTIL” 201

y mostrar sus diferencias. El cuadro de Van Gogh no es lo central aqui,
sino solamente un ejemplo para ilustrar aquel til corriente que escoge:
las botas. La pintura es un recurso para hablar de los zapatos y en este
punto se interesa por el ser del utensilio, y no de la obra en si, con el
fin de separarse de las tradicionales interpretaciones de cosa que son
insuficientes. Lo que intenta mostrar es que el Zeug se encuentra entre la
mera cosa y la obra de arte. Por un lado, reposa en si misma igual que la
cosa, aunque no tiene la autosuficiencia del bloque de granito, como ya
dijimos. Por el otro, igual que la obra, es producto de la intencionalidad
humana, pero no tiene su suficiencia, “no reposa en si misma” porque
siempre se resuelve en el horizonte pragmatico de la ocupacion. “Por
lo tanto, una obra como el cuadro de los zapatos exhibe lo que le falta
a algo para ser una obra, exhibe —en zapatos— la falta de si misma, y
casi podria decirse su propia falta” (Derrida, 2010: 312-313). Es decir, la
obra de arte, al instaurar un nuevo campo significativo, muestra lo que
le falta al util para ser una obra, y esto es el poder independizarse del
contexto remisional y pragmatico que lo constituye, o, en otras palabras,
de la mano que lo produce. Asi podriamos afirmar, al decir de Oscar
Wilde, que “todo arte es completamente inttil”.

Bibliografia

Heidegger, M. (2013). Kant y el problema de la metafisica. Roth, G. L. (trad.)
Meéxico: Fondo de Cultura Econdmica.

____(2012a). El origen de la obra de arte (1935/36). En Caminos de Bosque.
Madrid: Alianza Editorial, S. A.

__ (2012b). Ser y tiempo. Madrid: Trotta.

Bibliografia secundaria

Bareiro, J. y Bertorello, A. (2011). Ontologia de las relaciones objetales
en Winnicott: Util, obra de arte y cosas. En III Congreso Internacional
de Investigacion y Prdctica Profesional en Psicologia XVIII Jornadas de
Investigacion Séptimo Encuentro de Investigadores en Psicologia del
MERCOSUR. Buenos Aires: Facultad de Psicologia - Universidad de
Buenos Aires.

Bertorello, A. (2008). El limite del lenguaje. La filosofia de Heidegger como
teoria de la enunciacion. Buenos Aires: Biblos.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



202 MATEO BELGRANO

____(2006). La polémica en torno a la estética ontoldgica de Heidegger:
Schapiro, Schaeffer y Derrida. En Constrastes. Revista Internacional de
Filosofia, X1, 65-82.

Derrida, J. (2010). La verdad en pintura. Buenos Aires: Paidds.

Dominguez, J. (1991). La teoria estética en Heidegger. En Areté: Revista
de filosofia, 111, 2, 183-205.

Dreyfus, H. L. (2003). Ser-en-el-Mundo. Comentario a la Divisién I de Ser
y Tiempo de Martin Heidegger. Huneeus, F. y Orrego, H. (trads.)
Santiago de Chile: Editorial Cuatro Vientos.

Harries, K. (2009). Art matters. A Critical Commentary on Heidegger’s “The
Origin of the Work of Art”. Dordrecht: Springer.

Lafont, C. (1997). Lenguaje y apertura del mundo. El giro lingiiistico de la
hermenéutica de Heidegger. Madrid: Editorial Alianza.

Schaeffer, J. (1990). La imagen precaria. Del dispositivo fotogrifico. Jiménez,
D. (trad.) Madrid: Ediciones Catedra.

Schapiro, M. (1999). Unas cuantas notas mas sobre Heidegger y Van
Gogh. En Schapiro, M. Estilo, artista y sociedad. Teoria y filosofia del
arte. Madrid: Tecnos.

__ (1999). La naturaleza muerta como objeto personal: unas notas
sobre Heidegger y Van Gogh. En Schapiro, M. Estilo, artista y sociedad.
Teoria y filosofia del arte. Madrid: Tecnos.

Sheehan, T. (2015). Making sense of Heidegger: a paradigm shift. London:
Rowman & Littlefield.

Vattimo, G. (2006). Introduccion a Heidegger. Barcelona: Gedisa.

___(1993) Poesia y ontologia. Valencia: Universitat de Valencia.

Vigo, A. (2008). Arqueologia y aleteiologia. Buenos Aires: Biblos.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



