
Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017), 375-401.

Notes about the Possibility of Objectivity on 
Art Criticism (Inspired by the Work of Joseph 

Margolis)

Begoña Pessis García
Universidad de Chile

bpessis@uc.cl

Abstract
The question concerning the possibility of objectivity in 

critical judgments about art arises especially if we consider art-
works as Intentional objects, radically different from the merely 
physical. With this question in mind, the following paper aims 
to argue that, specially in the context of analytic tradition of this 
problem, Margolis` doctrine seems to be the strongest bet, be-
cause it can deal with the challenges that peculiar character of 
artworks suggests. In addition, I will propose that the concept 
of historical intersubjectivity can face adequately the challenges 
and difficulties posed by artworks. Finally, I will enunciate the 
advantages of this term over “objectivity”.

Keywords: objectivity, art criticism, historical intersubjectivi-
ty, Joseph Margolis, Intentional objects.

Received: 12 - 05 -  2016.  Accepted: 14 - 09 -  2016.



376 Begoña Pessis García

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Apuntes sobre la posibilidad de objetividad en la 
crítica de arte (inspirados en Joseph Margolis)

Begoña Pessis García
Universidad de Chile

bpessis@uc.cl

Resumen
Especialmente ante la consideración de las obras de arte 

como objetos Intencionales, radicalmente distintos de los objetos 
meramente físicos, surge la pregunta acerca de la posibilidad de 
objetividad en los juicios críticos sobre arte. Con esta interrogante 
como hilo conductor, en el siguiente trabajo se intentará sostener 
que, sobre todo en el marco de la tradición analítica de este 
problema, la propuesta de Margolis parece ser la apuesta más 
sólida, ya que logra responder a los desafíos que sugiere el 
peculiar carácter de las obras de arte. Además, propondré que 
el concepto de intersubjetividad histórica permite hacerse cargo 
adecuadamente de los retos y dificultades que suponen las obras 
de arte y enunciaré las ventajas de este término en relación con 
el de “objetividad”.

Palabras clave: objetividad, crítica de arte,  intersubjetividad 
histórica, Joseph Margolis, objetos Intencionales.

Recibido: 12 - 05 - 2016.  Aceptado: 14 - 09 - 2016.



377Apuntes sobre la posibilidad de objetividad en la crítica de arte

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Allende las acaloradas discusiones acerca de si la crítica artística debe 
remitirse únicamente a cuestiones de hecho o de si la valoración ocupa 
algún lugar además de la descripción, la interpretación o el análisis, lo 
cierto es que el valor es innegable en una operación de segundo orden: 
la evaluación de los estudios sobre las artes. A lo que me refiero es a 
que parece completamente legítimo evaluar si los comentarios críticos 
a propósito de las obras de arte son afortunados, adecuados, simplistas, 
abusivos, lúcidos, descabellados o mediocres; si son, en definitiva, 
buenos o malos o, mejor, procedentes o improcedentes.1 

En cualquier caso, el tema de la objetividad, legitimidad y validez 
posible a la que pueden aspirar los juicios críticos sobre arte es 
una preocupación transversal a varios autores, y la pregunta sobre 
cómo fundar esa objetividad acarreará tomar una serie de decisiones 
ontológicas, epistemológicas y lógicas. Si considero importante 
considerar el tema de la objetividad es porque creo que los juicios de 
la crítica de arte tienen una carga cognitiva y poseen valor veritativo. 
No parece que los juicios críticos tengan solo propiedades de tipo 
sentimental o expresivo, por ejemplo, que más bien pueden tener las 
obras de arte mismas. Tampoco me parece que las proposiciones de la 
crítica tengan valor únicamente en la medida en que permitan intensificar 
la experiencia estética, sin aportar algún tipo de conocimiento sobre 
las obras, ya que en tal caso la existencia de la crítica sería –además de 
innecesaria– altamente inefectiva.2

1  No sostengo que haya que acordar necesariamente con todo lo que dice 
un texto crítico, pero sí al menos reconocer que está sólidamente construido, 
que es adecuado a la obra (o grupo de obras) en cuestión y que es informativo o 
ilustrativo en relación con la mera exposición a la obra de arte para el receptor 
(independientemente de que esto implique “dejar las cosas como están”, como 
rezaría la versión wittgensteiniana de un proyecto descriptivista moderado), 
ya que si la descripción fuera obviable, no tendría sentido hacerla. Más allá de 
la discusión acerca de si la evaluación de obras de arte es una función de la 
crítica –opinión defendida por Noël Carroll–, lo que es seguro es que los textos 
críticos son sometidos a evaluación en lo que respecta a la predicación sobre sus 
referentes: las obras de arte. 

2  Alguien podría plantear que el fin de la crítica es, en definitiva, potenciar 
o intensificar la experiencia estética, como plantea A. Barnes. De alguna manera, 
esto es también lo que sugiere Carroll cuando sostiene que el crítico realza y 
localiza aquello que tiene valor en una obra de arte (2009: 50-1). Sin embargo, él 



378 Begoña Pessis García

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

La interpretación de obras de arte siempre ha cumplido un 
rol fundamental en el marco de las operaciones críticas; asignar o 
transparentar el sistema de significados, sentidos, referencias, creencias, 
connotaciones, implicancias culturales, conceptuales, religiosas, 
sociales, políticas, estéticas e intelectuales que las obras comportan tiene 
que ver con la elaboración más o menos sistemática de contenidos y 
elementos formales en una unidad coherente, cohesionada e inteligible. 
Puede que alguien se vea tentado de llamar “descripción” a tal ejercicio 
–y, de hecho, algunos autores lo hacen–, pero es importante que sea 
bajo el entendido de que se trata de una elaboración humana, es decir, 
una construcción, una articulación espontánea; incluso Schaeffer, por 
ejemplo, que suscribe un programa descriptivista, concede lo anterior 
(2013: 60). En esta oportunidad, mi propósito no estriba en detallar 
pormenorizadamente la discusión en torno al binomio descripción-
interpretación en el plano de las obras de arte –relativo, en términos 
de Schaeffer, al problema entre el universo de la explicación y el de la 
comprensión (2013: 62)– sino más bien sugiero enfocar el asunto desde 
el punto de vista de la objetividad posible de los enunciados críticos, ya 
sea que estos constituyan descripciones, interpretaciones o descripciones 
con importe interpretativo (aunque para efectos de este trabajo preferiré 
hablar en general de “interpretaciones”). El punto clave que me interesa 
rescatar de este debate es la distinción fundamental entre objetos físicos 
y objetos Intencionales.3 Independientemente de que se les conceda el 

mismo impone límites de inteligibilidad y racionalidad a su proyecto; la crítica 
debe estar fundada en razones, argumentos y evidencias (2009: 8). Si fuera por 
potenciar la experiencia, es posible aventurar la hipótesis de que alguien puede 
tener una experiencia mucho más intensa y comprometida existencialmente 
de una película si la ve bajo el efecto de ciertas drogas, por ejemplo, que si lee 
una crítica de arte redactada por un especialista. El punto es que el crítico no 
pretende solo mover o conmover al receptor frente a determinado fenómeno 
artístico –que si no devendría ejercicio meramente retórico (con énfasis puesto 
en los oficios del movere y delectare)–. En cambio, creo, con Carroll, que más bien 
se intenta que las obras se valoren con base en un fundamento racional que logre 
dar con las coordenadas verdaderas o adecuadas de su producción y recepción 
en una consideración detallada y atenta de elementos estructurales, contextuales 
e intencionales (2009: 178). 

3  El término “Intencional”, así con mayúsculas, –acuñado por J. Margolis– 
incluye y a la vez se distingue de sus semejantes “intención” e “intensión”. Este 
hace referencia, específicamente, a las propiedades representativas, expresivas, 



379Apuntes sobre la posibilidad de objetividad en la crítica de arte

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

carácter de descripciones o de interpretaciones a los juicios sobre arte, 
lo cierto es que las condiciones de objetividad de los mismos no parecen 
ser las mismas que las que se exigen en el caso de los juicios científicos. 

En pocas palabras, los objetos físicos, naturales, biológicos o “hechos 
brutos” (en terminología de Hume y Searle) tienen una naturaleza fija y 
son descriptibles desde una lógica bivalente, de manera lineal, extensional, 
determinante y objetivante. Las ciencias empíricas se preocuparían 
de acontecimientos o procesos naturales que ostentarían propiedades 
físicas –al menos en principio, ya que Margolis acabará proyectando la 
naturaleza Intencional también a los objetos naturales–. Por su parte, 
los objetos Intencionales, entre los que destacan las obras de arte, 
poseerían propiedades expresivas, significativas y representacionales 
(o sea, estarían impregnados culturalmente); proferidos por una 
comunidad de yoes [selves] y en lo absoluto independientes o “aparte” 
de las comunidades humanas. Por este motivo, serían intrínsecamente 
interpretables y no descriptibles a la manera de los objetos físicos. Lo 
que me interesa atender de esto es que, para Margolis, interpretar 
un fenómeno del segundo tipo consiste precisamente en precisar su 
estructura Intencional (1999: 99), operación que evidentemente es 
análoga a la descripción en el campo de las ciencias naturales. 

En suma, las obras de arte son objetos Intencionales que no pueden 
ser descritos solamente a la manera de los fenómenos naturales, ya que 
por medio de una descripción de ese tipo no se podría dar cuenta de los 
rasgos más señalados de una entidad cultural, a saber, su sentido, su 
significado, su mensaje, entre otros. El problema radica en que, si esto 
es así, entonces parece muy difícil establecer una norma de corrección 
para las interpretaciones que permita desechar algunas y admitir otras. 
En otras palabras, dada esta distinción cualitativa entre ambos tipos de 

simbólicas, estilísticas, de género, tradicionales, históricas, retóricas, semióticas, 
narrativas, etc. de un objeto. Con dicha denominación, el autor pretende 
equiparar lo Intencional con lo cultural; acomodar la noción de “intencionalidad” 
que desarrollaron Brentano y Husserl; y escapar al solipsismo y al tono acultural 
de sus teorías (Margolis, 2000: 112-3) (2013: 138-9, 160) (2009: 75). Lo Intencional 
es, en definitiva, lo culturalmente significante o lo culturalmente informado, 
de lo que se sigue que interpretar es, justamente, identificar lo culturalmente 
significativo (2009: 76). De este modo, entre otras cosas, consigue evitar la 
reducción de lo Intencional a lo mental, psicológico o privado y les otorga a 
estas propiedades la cualidad de ser públicamente accesibles.



380 Begoña Pessis García

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

objeto, ¿qué criterios permiten discernir entre una buena y una mala 
interpretación? ¿Es posible conceder un grado de objetividad a los juicios 
críticos4 sobre arte? De ser así, ¿en qué consiste esta objetividad? Si esta 
no puede sino ser distinta a la objetividad que se predica y se espera de 
las ciencias, ¿cómo es? ¿Qué implica? ¿Cuáles son sus condiciones de 
posibilidad? 

En el horizonte destaca particularmente la propuesta del filósofo 
norteamericano Joseph Margolis, muy poco conocido en el ámbito 
hispanoparlante probablemente debido a la escasez de traducciones 
de su obra. El autor considera una obligación filosófica irrecusable el 
hacerse cargo de ciertos problemas para justificar la posibilidad de 
interpretaciones objetivas de obras de arte. Básicamente, subraya la 
necesidad de articular una teoría de la verdad y de hacerse cargo de 
la relación óntica entre naturaleza y cultura (2000: 117). En efecto, la 
objetividad en el ámbito de la crítica de arte no está garantizada sin 
más, y sus condiciones de posibilidad difieren enormemente de las 
de objetividad en el ámbito de las ciencias empíricas. Esto se debe al 
estatuto peculiar de sus objetos, a saber, las obras de arte. Estas, según 
Margolis, son declaraciones historizadas, culturalmente emergentes 
(aunque físicamente encarnadas) que ostentan una naturaleza 
predominantemente Intencional y no física, de manera que sus 
propiedades son determinables, pero no determinadas del modo en que 
se dice de las propiedades materiales (2001: 116). 

En suma, la objetividad y la posibilidad de proferir juicios acertados 
sobre obras de arte no depende de cuán parecidos puedan ser a los juicios 
empíricos de “meras cosas reales” y de sus propiedades fácticas (aunque 
estas puedan jugar un papel), sino que dependerá de los contenidos 
Intencionales que puedan transparentarse (1995b: 137). De este modo, 

4  La fórmula “juicio crítico” puede significar muchas cosas. Como bien 
señala Ibarlucía, los juicios de la crítica de arte son de diversos tipos; en ella 
intervienen juicios estéticos, teleológicos y normativos sobre un mismo objeto 
atencional, que corresponden respectivamente a las operaciones de apreciación 
subjetiva, descripción objetual y evaluación razonada, todas ellas indispensables 
para el ejercicio de la crítica (2016: 174). Aunque resulta indispensable hacer 
este tipo de distinciones finas para enriquecer la discusión, para efectos de esta 
investigación agruparé todas estas actitudes enunciativas en un mismo saco y 
pondré un especial énfasis en las interpretaciones de obras de arte (que, por 
supuesto, contarán con materiales descriptivos, evaluativos, axiológicos, etc.).  



381Apuntes sobre la posibilidad de objetividad en la crítica de arte

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

la pregunta por la naturaleza, límites y condiciones de la objetividad 
referida a objetos Intencionales debe ser abordada con la especificidad 
que el caso demanda. En esa medida, Margolis ofrece una ontología 
heterodoxa de las obras de arte que desafía varios supuestos canónicos 
de la filosofía occidental. En las páginas que siguen, se intentará sostener 
que la doctrina de Margolis en el marco del problema de la objetividad 
de los juicios críticos de arte parece ser la apuesta más sólida, ya que 
logra responder a los desafíos que sugiere el carácter Intencional o “no 
bruto” de las obras de arte. En esa dirección, a la luz de los aportes de 
Margolis y mediante la consideración de algunas ideas de Noël Carroll 
y Schaeffer, pretendo proponer un sustituto para la objetividad: la 
intersubjetividad histórica. 

Para esto, comenzaré por elaborar una breve revisión de las 
posturas más significativas sobre el tema, a fin de ubicar la posición 
de Margolis en el mapa teórico; luego ensayaré una sistematización 
propia de los postulados más relevantes del autor a este respecto, que 
permita dilucidar la estructura y las fortalezas de su modelo; por último, 
propondré que el concepto de intersubjetividad histórica permite 
hacerse cargo adecuadamente de los desafíos y dificultades que supone 
la consideración de obras de arte y enunciaré las ventajas que me parece 
que porta el uso de este término en relación con el nombre tradicional 
de “objetividad”. 

1. Diversas posturas sobre la objetividad de las interpretaciones  
A la hora de formalizar las diversas posturas posibles que 

pueden asumirse en relación con el problema de la objetividad en 
las interpretaciones de obras de arte y, en general, sobre objetos 
Intencionales (recordemos que estas consisten en explicitaciones de los 
contenidos culturales que estos detentan), es posible emplear varios 
criterios de organización o enumeración, entre ellos, por ejemplo, el 
número de interpretaciones que se admiten (monismo, pluralismo, etc). 
En esta oportunidad, he decidido enfocar la cuestión de acuerdo a dos 
ejes íntimamente ligados: en primer lugar, según si la verdad de las 
interpretaciones recae en el sujeto o en el objeto; y, en segundo lugar, 
de acuerdo a las pretensiones de universalidad que se ostenten, las que 
van desde la subjetividad extrema –entendida individual, variante e 
idiosincráticamente– hasta la universalidad estricta y absoluta. Si lo hago 
de este modo es porque me parece que preguntarse por la objetividad 



382 Begoña Pessis García

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

equivale a preguntarse por las posibilidades de universalidad de ciertas 
proposiciones. 

Subjetividad individual: Según esta postura, que también puede 
mentarse como “relativismo escéptico”, todas las interpretaciones                 
–divergentes o no– sobre una obra de arte son válidas. Ya que no se 
cuenta con ningún medio para preferir una interpretación sobre otra, 
entonces es posible concluir que todas son igualmente válidas. Los juicios 
críticos serían cosa “de gusto” o de opinión particular y descansarían 
plenamente en la subjetividad singular del crítico que los pronuncia; 
en esta medida, las interpretaciones serían válidas únicamente para 
el sujeto que las considera y enuncia, y dicha experiencia epistémica 
no sería susceptible de universalización. Aunque en principio pueda 
parecer contraintuitivo, creo que en el fondo de una postura como 
esta late la concepción de la verdad como última palabra [the final word 
conception of truth], que propone Noël Carroll, en su caso, a propósito 
de la evaluación de obras de arte. Esta concepción, que adolece de 
mucha ingenuidad, descansa en la creencia de que una proposición p 
sobre un estado de cosas x es verdadera si solo si la proposición p es 
exhaustiva y no deja nada que decir sobre x (2008: 125). Si se impone 
una exigencia tan estricta o fuerte para considerar una proposición 
como verdadera, es comprensible que se entienda que prácticamente 
ninguna puede satisfacer tales condiciones y que, por tanto, la verdad o 
corrección universalmente válida no tendría lugar; en consecuencia, si 
ninguna proposición puede ser verdadera universalmente, la verdad es 
un asunto individual. 

Universalidad subjetiva o trascendental: De acuerdo con esta posición, 
lo que se describe es la experiencia del sujeto ante determinado objeto 
y no la naturaleza del objeto mismo. En términos kantianos, el énfasis 
está puesto en la naturaleza del sujeto que impone las condiciones de 
aparición, síntesis y determinación categorial de los objetos. En términos 
de la crítica de arte, es posible señalar que todos los sujetos perciben y 
piensan de cierta manera, de modo que hay elementos en su conformación 
estructural que lo inducen a apreciar ciertas obras y a referirse a ellas en 
ciertos términos, allende los gustos y características de la singularidad; 
para Kant, esto estaría dado para la facultad estética en la referencia 
de la imaginación en su libre juego al entendimiento, para concordar 
con sus conceptos en general pero sin determinarlos (KU, §26, WW X, 
178-9). La universalidad, en suma, estaría garantizada por el compartido 
aparato subjetivo de los hombres. Por supuesto, esta visión no hace caso 



383Apuntes sobre la posibilidad de objetividad en la crítica de arte

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

de las diferencias históricas, por ejemplo, en la constitución subjetiva de 
los hombres, sino que se refiere a sujeto abstracto y deshistorizado. 

Intersubjetividad histórica: Aunque sin este rótulo, esta posición 
corresponde a la de Joseph Margolis y será abordada pertinentemente en 
una sección posterior de la investigación. De momento, cabe señalar que 
la universalidad posible para los juicios críticos depende de los sujetos 
y no del sujeto en abstracto, esto es, de los individuos históricamente 
emplazados. En esta postura se defiende un pluralismo alético (o 
alézico), según el cual es posible considerar aceptables, en términos 
veritativos, interpretaciones no convergentes de un mismo fenómeno 
cultural (en este caso, de una obra de arte). Me refiero, concretamente, a 
interpretaciones que una lógica bivalente consideraría contradictorias o 
imposibles de afirmar conjuntamente pueden ser tenidas por válidas. Si 
esto es así, se deduce que esta perspectiva se aviene mejor a una lógica 
multivalente.

Objetividad moderada: A la base de esta visión se encuentra la confianza 
en la independencia de la descripción respecto a la interpretación. Se 
sostiene que en algunos casos puede perfectamente determinarse la 
verdad en sentido estricto de ciertas atribuciones predicativas. En 
el horizonte de la interpretación, se asegura que existen numerosas 
interpretaciones exitosas y sin duda verdaderas, en desmedro de sus 
contrarias. Esta postura se acerca a la opinión de Noël Carroll, quien 
señala que se cuenta con elementos suficientes para hacer juicios 
verdaderos y objetivos sobre obras de arte (por ejemplo, el contexto 
histórico, la clasificación categorial o genérica, los medios técnicos, la 
intencionalidad autoral, etc.). 

Objetividad progresiva: Esta posición descansa en la creencia de una 
convergencia o aproximación gradual y progresiva a una interpretación 
única, unitaria y completa, supuesto el anterior diálogo y la confrontación 
de diversas perspectivas. La interpretación omnicomprensiva es una 
exigencia, meta o ideal contrafáctico y regulativo que rige la marcha 
de las investigaciones. En este escenario puede darse también un 
pluralismo epistémico, esto es, la aceptación de multiplicidad de grados 
en el conocimiento, pero no la renuncia a la lógica bivalente; así, solo 
se aceptan interpretaciones no complementarias sobre una obra de arte 
provisionalmente en la creencia de que todavía no se cuenta con los 
medios para decidir sobre la verdad de las mismas o descartarlas, en 
atención a la situación epistémica, el cuerpo de evidencia y los medios 
cognitivos disponibles. 



384 Begoña Pessis García

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Objetividad absoluta: Este es un modelo esencialista, objetivista y 
monista que sostiene lo que Margolis llama “the une, unique or single 
interpretation thesis”, es decir, la existencia de una interpretación única, 
unívoca e inmutable de las obras de arte, independiente de quién 
o cuándo la interprete. Sus defensores –entre ellos Juhl, Hirsch y 
Beardsley– insisten en la necesidad de que las distintas interpretaciones 
de una misma obra son aceptables en la medida en que sean compatibles, 
convergentes y no contradictorias, aun bajo el entendido de que no sean 
más que parciales o incompletas (Margolis, 2009: 73). 

2. La ontología de las obras de arte según Joseph Margolis
En términos generales, el modelo filosófico de Joseph Margolis 

–que rebasa por mucho los contornos de una teoría del arte– está 
orientado a la defensa de un relativismo robusto o, en otras palabras, 
un “realismo constructivo” o “realismo cultural” que rechaza toda clase 
de platonismos, privilegios cognitivos o realismos cartesianos, y toma 
en consideración el importe histórico y cultural de nuestro universo 
conceptual y de nuestra manera de comprender tanto al mundo como a 
nosotros mismos. En concordancia con el estilo expositivo de Margolis, 
muy amigo de las listas, es posible sintetizar su proyecto en cinco 
puntos que él mismo enumera: en ellos establece que (1) la realidad es 
cognitivamente intransparente, es decir, que está mediada por nuestros 
esquemas conceptuales; (2) la estructura de la realidad y del pensamiento 
están simbiotizados, de manera que no se cuenta con herramientas 
suficientes para discernir qué pertenece a uno y qué pertenece al otro en 
sentido estricto; (3) el pensamiento es histórico, por lo cual sus productos 
y artefactos son contingentes y están sometidos al flujo de la historia; (4) 
la estructura del pensamiento está preformada y es automodificante; y 
(5) los fenómenos y entidades de la cultura humana son socialmente 
constituidos o construidos, de manera que los hombres, las obras de 
arte, los textos, los artefactos, las instituciones, las acciones, etc., no son 
clases naturales que ostenten una naturaleza fija invariable (2009: 2-7). 
Estos puntos, sin duda, juegan un rol fundamental en el tema que se 
aborda en esta ocasión, ya que aportan las coordenadas ontológicas y 
epistemológicas en las que se comprenderán los artefactos culturales. 

Aunque resulta importante y provechoso mantener a la vista estos 
nudos centrales de la obra de Margolis, para el tema que nos ocupa es 
posible formular su propuesta en términos más específicos. Creo que si 
se consideran los elementos más significativos de su doctrina, es posible 



385Apuntes sobre la posibilidad de objetividad en la crítica de arte

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

sostener que su ontología del arte5 supone (1) una problematización 
de la distinción entre interpretación (o imputación) y la descripción, 
sobre todo en el caso de las entidades culturales, en las que no es 
posible distinguir entre imputar o discernir propiedades en ellas; (2) 
una caracterización de las obras de arte como entidades culturalmente 
emergentes, físicamente encarnadas [embodiment thesis], históricas, 
intrínsecamente interpretables, con propiedades Intencionales 
determinables pero no determinadas; (3) que la adscripción objetiva 
de propiedades Intencionales es compatible con la posibilidad de 
imputaciones divergentes,6 lo que, aplicado a los objetos físicos, puede 

5  En realidad, Margolis no ofrece ningún criterio de demarcación entre 
el arte y las demás entidades culturales. No le interesa dar una nota o una serie 
de notas para identificar obras de arte y distinguirlas de los demás artefactos 
culturales. Aunque no lo explicite, quizá está suponiendo que este ejercicio no 
es necesario, porque incluso esa misma clasificación va a estar sometida a la 
objetividad historizada y consensual de las prácticas discursivas (sin duda, 
hay algo de institucionalismo en una propuesta semejante). En definitiva, no 
solo las interpretaciones de obras de arte serán imputacionales, revisables, 
cambiantes, determinables, sino también el mismo carácter de obra de arte. 
Ciertamente no ofrece una definición real, ni tampoco disyuntiva, aplicable 
solo a obras de arte, sino que su caracterización vale para muchos, si no todos, 
los objetos Intencionales. En esta medida, entender su propuesta como un 
proyecto definicional de arte no es tan acertado, sino que parece más adecuado 
considerarla una teoría sobre los fenómenos culturales en general o, mejor, 
sobre la relación entre naturaleza y cultura. Lo que le interesa –mucho más que 
establecer un criterio de demarcación entre arte y no-arte o articular un proyecto 
“identificatorio”– es precisar cómo podemos hablar de fenómenos culturales 
u objetos Intencionales con cierto grado de objetividad, pero al tiempo que se 
renuncia al objetivismo. Este último se caracterizaría por confiar en alguna clase 
de privilegio epistémico o cognoscitivo, es decir, en una accesibilidad neutral 
asegurada a supuestos “hechos” independientes.

6  Cuando Margolis habla de la posibilidad de interpretaciones divergentes, 
no congruentes o incompatibles sobre una misma obra de arte, se refiere a que 
en algunos casos es procedente y aceptable sostener conjuntamente dos juicios 
contradictorios en relación con una obra determinada y sus propiedades. Ambos 
juicios podrían gozar de un grado de verdad en un esquema escalonado de la 
verdad, que cuente con más valores que “verdadero” y “falso”. Esto ocurre bajo 
la consideración de que dichos juicios son interpretaciones que tienen pretensión 
veritativa para la determinación de su aceptabilidad, y no es que sean ambos 
“aceptables” porque satisfacen diversos criterios de aceptabilidad diferentes 



386 Begoña Pessis García

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

producir contradicción o paradoja. Por eso los criterios de la descripción 
objetiva no pueden ser los mismos en la naturaleza y en la cultura, 
aunque ellos son lógicamente reconciliables (2000: 120); (4) la necesidad 
de una teoría plurivalente y asimétrica de la verdad que permita el 
sostenimiento de múltiples interpretaciones divergentes “aptas” o 
“válidas” para una misma obra, aunque deban pasar por un test de 
adecuación a la evidencia disponible y esto no suponga un laxismo 
caótico (1995c: 6); (5) que el fundamento lebensformlich o sittlich de la 
predicación y la referencia –aunque estas deban ser adecuadas a los 
denotata (las obras)– es dado, histórico, mutable, cultural y muchas veces 
epistémicamente opaco para los sujetos en cuestión; (6) la estructura 
Intencional de las obras de arte –objeto de la crítica– no es ni tiene por 
qué ser fija e inmutable, sino que simplemente debe ostentar cierto 
grado de estabilidad. 

Margolis distingue entre interpretación constituyente y ampliativa. 
Si bien para él todo es imputación,7 en el caso de las entidades 
culturalmente emergentes esto es más conspicuo porque, en efecto, estas 
son intrínsecamente interpretables. Me parece que para comprender 
mejor la posibilidad de la objetividad en el sistema de Margolis, 
resulta muy útil elaborar un desglose de las atribuciones Intencionales 
posibles. Una aproximación al funcionamiento de tales predicaciones 
permitirá dilucidar más claramente el estatuto de la objetividad de 
las interpretaciones críticas. El siguiente esquema, si bien adolece de 
un poco de reduccionismo, deja al descubierto la estructura de los 
predicados Intencionales de los objetos culturales, los que, también, por 
supuesto, poseen propiedades físicas. Propongo que hay al menos tres 
niveles predicativos: 

a la verdad, como plantearía Stecker (1992: 294). Margolis está en contra del 
principio de intolerabilidad de los incompatibles, formulado por Beardsley, y 
señala que los referentes artísticos pueden ser identificados bajo descripciones 
alternativas y “excluyentes”. 

7  En estricto rigor, Margolis entiende que todos los fenómenos, tanto 
los físicos como los culturales, están sometidos a la imputación subjetiva. 
No obstante, esto se hace manifiesto de manera radical en las entidades 
culturalmente emergentes. Además, en general, Margolis concede la posibilidad 
de hacer atribuciones determinantes y amparadas en una lógica bivalente en el 
marco de los objetos físicos y clases naturales. 



387Apuntes sobre la posibilidad de objetividad en la crítica de arte

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

(1) En un primer nivel, es posible distinguir “propiedades 
Intencionales”, que se caracterizarían por exhibir un 
carácter clasificatorio, con pretensiones descriptivas 
carentes de juicios de valor. Estas corresponden al 
universo de la comprensión y la significación. 

(2) En un segundo nivel, es posible hallar “valores 
Intencionales” que se aplican sobre las propiedades 
Intencionales anteriormente mencionadas. En el 
seno de una cultura, en determinadas coordenadas 
espaciotemporales y bajo determinados paradigmas 
históricos, es posible evaluar los objetos Intencionales 
con cierto grado de consenso público; en esa medida, 
una obra puede ser bella o bien lograda, por ejemplo. 
En este nivel se toma en cuenta la imputación axiológica 
de los objetos culturales, que evidentemente juega un 
papel fundamental en la interpretación de obras de arte. 
En definitiva, los valores Intencionales juzgan sobre 
las propiedades Intencionales. Como bien señalara 
Carroll, la crítica de arte contempla juicios evaluativos, 
que son parte del universo Intencional –públicamente 
accesibles, como condiciona Margolis, y públicamente 
revisables–. 

(3) En un tercer nivel, se puede destacar algo así 
como una superestructura, supervalor o meta-valor: 
la objetividad o, mejor, la intersubjetividad histórica. 
Esta, por supuesto, también constituye un artefacto 
Intencional sometido al flujo histórico. En esa medida, 
si la objetividad también es una suerte de propiedad 
Intencional, surge la pregunta acerca de su legitimidad, 
sus alcances y su validez. ¿Es esta predicación igual 
a lo que he llamado “propiedades Intencionales” o 
a los “valores Intencionales”? A esta interrogante, 
respondería que la intersubjetividad histórica (por ahora, 
objetividad) implica una valoración, pero sometida 
a normas epistémicas (culturalmente informadas y 
eminentemente históricas). Lo que hace la objetividad 
es juzgar las atribuciones del primer y segundo nivel 



388 Begoña Pessis García

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

según una norma o –más bien– un conjunto de normas, 
para que dichas atribuciones puedan ser tenidas como 
valiosas o relevantes en términos cognitivos. El meta-
valor “objetividad” juzga la pertinencia o impertinencia 
de los juicios Intencionales (sean estos descriptivos o 
interpretativos), esto es, la corrección o incorrección 
de determinados juicios en el uso del lenguaje. La 
objetividad no es un valor como los demás, ya que es 
normativo epistémicamente (Schaeffer, 2013: 47). 

Como ya se ha mencionado, la objetividad en el dominio 
Intencional no parece ser reductible a la objetividad que se espera en 
las ciencias naturales. A continuación, se intentará una caracterización 
de la objetividad Intencional, basada principalmente en la filosofía 
de Margolis, pero con atención a las contribuciones de autores como 
Carroll y Schaeffer. 

En primer lugar, me parece importante explicitar cuáles y cómo son 
las normas o criterios de validación que permiten fundamentar y justificar 
una posible objetividad en las interpretaciones de arte. Si, como 
subraya Margolis, el imperio de la interpretación en las operaciones 
judicativas Intencionales y la posibilidad de que varias interpretaciones 
divergentes sean válidas simultáneamente no impiden que sea posible 
fundar y exigir objetividad ni implican un posicionamiento probabilista 
y poco riguroso, entonces se vuelve urgente precisar puntualmente 
con qué elementos se cuenta para decidir si una interpretación es o no 
objetiva. En esta dirección, Margolis provee de una condición formal al 
sostener que es importante que las interpretaciones sean “adecuadas” 
o que pasen el “test de adecuación” (2013: 113) (2009: 76), y señala 
que se refiere a la necesidad de una congruencia conceptual entre las 
atribuciones (predicados) y los objetos (referentes), es decir, a que las 
propiedades que se digan de las obras de arte deben ser coherentes y 
consistentes con la “naturaleza” concebida de los denotata (2000: 113). La 
vaguedad de la formulación anterior y la falta de desarrollo al respecto 
impiden que podamos considerar seriamente la noción de “adecuación” 
como una norma suficiente para la objetividad. Sin embargo, bien 
mirada, la propuesta de Margolis ofrece elementos para juzgar sobre 
la aceptabilidad, plausibilidad y objetividad de las interpretaciones de 
arte. El criterio principal en el que insiste es en la tolerancia histórica 
y consensual que detenta una comunidad de individuos históricos; 



389Apuntes sobre la posibilidad de objetividad en la crítica de arte

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

es decir, la pauta de la objetividad, en suma, estará dada por el grado 
de aceptabilidad de facto del que gocen una proposición o un conjunto 
de proposiciones en el seno de un colectivo humano en determinado 
momento.  

Si bien esta aclaración permite despejar un poco la cuestión y pese 
a que los criterios de objetividad para las atribuciones Intencionales 
que una comunidad imponga probablemente no sean invariables, 
de todos modos, me parece que sigue pendiente un grado superior 
de especificación, aunque sea de carácter preliminar y orientativo, 
derivado de la insuficiencia de ese “test de adecuación” como criterio. 
Esto se debe a que, en realidad, si el criterio para la aceptabilidad es 
únicamente el mero consenso o acuerdo entre los individuos, entonces 
la adecuación de los juicios con los objetos sería irrelevante; la validez 
seguiría residiendo en el mero acuerdo de los sujetos, independientes 
de la adecuación. Me parece que una manera de hacer frente a eso será 
considerar que el consenso está basado en normas, metodologías y 
calificación de la evidencia y los datos que han probado ser funcionales 
y operativas en el seno de una comunidad, la que además se ocupa de 
revisarlas, afinarlas y perfeccionarlas constantemente.

A este respecto, me parece procedente considerar la tolerancia 
consensual como el hecho de ajustarse a normas epistémicas aceptadas 
y probadas en una determinada comunidad o como la suma de reglas 
para que algo satisfaga o instancie el predicado “objetivo” en el uso 
lingüístico de una comunidad de hablantes. Para comprender mejor 
esto, es posible mencionar las normas epistémicas que señala Schaeffer 
para la dirección normativa de la descripción, que podrían ser buenos 
candidatos para desempeñar el rol de normas de objetividad; me refiero 
a “la verdad, la falsabilidad, la posibilidad de un control intersubjetivo 
y […] la neutralidad axiológica”(2013: 59), esta última al menos como un 
ideal con función regulativa. 

En cualquier caso, pese a la utilidad que prestan las nociones de 
Schaeffer –y más allá de las diferencias que estas pueden suscitar en 
el programa evaluacionista de Carroll o en el relativismo robusto de 
Margolis–, creo que están demasiado influenciadas por la analogía con 
las ciencias empíricas y no dan con las notas esenciales que distinguen a 
los objetos físicos de los culturalmente emergentes o Intencionales. Esos 
criterios de verificación funcionan muy bien, de hecho, en el marco de 
las ciencias exactas; sin embargo, no parece que sean las más indicadas 
cuando se trata de visibilizar estructuras de significado (simbólicas, 



390 Begoña Pessis García

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

retóricas, intencionales, estilísticas, etc.). Aun así, de los criterios 
enumerados creo que es posible rescatar ante todo el tercero, a saber, 
la posibilidad de un control intersubjetivo. De hecho, Carroll también 
repara en la importancia de que tanto las descripciones como las 
interpretaciones que hacemos están sometidas a la mirada de los demás 
para su revisión y su corrección (2009: 92); y, en una línea similar, Margolis 
insiste en que los contenidos Intencionales han de ser públicamente 
accesibles, no privados (1995b: 39) y, por lo tanto, sometidos también 
al escrutinio y evaluación de la comunidad de hablantes aptos. Quizás 
la forma de enfrentar este problema sea recurriendo a la vieja fórmula 
de Wittgenstein de preguntarse por las normas de la objetividad en 
atención a sus usos, sus reglas y su gramática profunda. 

La observación anterior relativa al cientificismo (que Margolis 
acusaría de estar preñado de fisicalismo y reduccionismo) de las normas 
propuestas por Schaeffer me permite introducir el segundo punto en 
cuestión: la necesidad de elaborar una nueva teoría de la verdad en 
el marco de ciencias del espíritu que permita lidiar con los desafíos 
propios de los objetos Intencionales, en este caso específicamente ante 
la interpretación de obras de arte.8 La propuesta de Margolis consiste 
en renunciar a la concepción bivalente de la verdad –imperativo típico 

8  Un enfoque cientificista o fisicalista se distinguiría por considerar los 
objetos culturales como meras entidades físicas o clases naturales, esto es, como 
reductibles por completo al universo físico. Según esta base, la descripción de 
estos objetos devendría en la puesta en evidencia de sus propiedades materiales. 
Una visión como la anterior se quedaría corta a la hora de dar cuenta de las 
obras de arte, en la medida que estas –proferidas por subjetividades– poseen 
una “segunda naturaleza” diferente, pero numéricamente idéntica y en estrecha 
relación, a la entidad física en que se encarna. La interpretación se dirige a 
significados y estructuras significativas; tales estructuras no se comportan 
del mismo modo que las propiedades físicas. El punto fundamental es que 
“a diferencia de lo que puede ser sostenido en relación con los objetos físicos, 
los fenómenos culturales (lenguaje, obras de arte, instituciones, prácticas) no 
pueden tener sus propiedades “aparte” de los yoes humanos o de la sociedad 
humana (en el sentido en el que decimos –aunque finalmente esté o no 
justificado– que los objetos físicos son “independientes”). Sin embargo, no por 
eso las propiedades de las cosas culturales son arbitrariamente dependientes 
de lo que sea que suponga cualquier persona o grupo, sino que están sujetas 
a cierto tipo de objetividad; pero entonces, la existencia y naturaleza de yoes 
humanos (…) no pueden ser lo que son enteramente “aparte” del colectivo, de 



391Apuntes sobre la posibilidad de objetividad en la crítica de arte

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

para el universo de las ciencias en el que las determinaciones son 
lineales y extensionales, y en el que la emergencia de juicios divergentes 
e incompatibles sobre la misma realidad o suma de eventos genera 
paradoja o aporía– para abrazar una lógica multivaluada o polivalente, 
esto es, (i) que considere más de dos valores de verdad, tradicionalmente 
“verdadero” y “falso”; (ii) que sea asimétrica; y (iii) en la que los 
atributos sobre fenómenos culturalmente emergentes se prediquen 
determinablemente y no determinadamente. 

El autor piensa que la asunción de una perspectiva relativista trae 
consigo la necesidad de una modificación en el artefacto construido 
y razonado con el que favorecemos o sancionamos epistémicamente 
determinadas interpretaciones (la objetividad). Respecto a (i), Margolis 
sugiere reemplazar los valores bivalentes de verdad por otras alternativas 
aléticas escalonadas del tipo “plausible”, “apto” o “razonable” (1995c: 
6). La utilidad de la sustitución del valor “verdadero” por otros valores 
semejantes a la verdad permite que se sostengan al mismo tiempo 
interpretaciones en conflicto y no complementarias sin tener que excluirse 
para gozar de relevancia y legitimidad epistémica, o sea, de objetividad. 
En esta medida, su lógica no contemplaría meramente la adición de un 
tercer valor (“indeterminado”) al modelo binario. Además, como se 
planteó en (ii), en ella la verdad y la falsedad gozan de trato asimétrico; 
hay casos en que es posible falsear interpretaciones porque muestran no 
estar de acuerdo con la evidencia que se tenga como pertinente, pero no 
puede asegurarse que sean verdaderas. Con una formulación como la de 
(iii), a saber, “el mundo cultural es determinable pero no determinado, 
plural y diverso, nunca completamente coherente o cerrado, morada 
de maneras en conflicto de entender aquello que reconocemos como 
los mismos eventos y artefactos de un mundo compartido” (2009: 
xi), Margolis destaca la complejidad y problematicidad inherentes al 
universo Intencional (1995b: 254). Las atribuciones interpretativas no 
pueden sino estar abiertas al cambio y a la historicidad, pese a que 
los referentes permanezcan relativamente estables y con su identidad 
numérica intacta; Hamlet, por ejemplo, seguirá siendo la misma obra 
pese a que su estructura Intencional sufra modificaciones y evolucione 
a lo largo del tiempo (2009: 93), puesto que su primera naturaleza es 
física y comparte las propiedades físicas de la materia en la que está 

las sociedades también con segunda naturaleza en la que ellos mismos han sido 
formados en primer lugar”(Margolis, 2000: 112).



392 Begoña Pessis García

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

encarnada. No obstante, su segunda naturaleza es una construcción 
cultural e histórica de diversos yoes humanos, los que, a su vez, 
tienen también una naturaleza sui generis en la medida en que están 
encarnados en miembros del Homo sapiens, físicamente, pero sin ser 
reductibles a ellos (2000: 111-112). Del hecho de que las interpretaciones 
de fenómenos culturales estén sometidas tanto al cambio como a la 
posibilidad de convivir con otras interpretaciones incompatibles pero 
válidas y con legítimas pretensiones de objetividad (2000: 112), se sigue 
que estas atribuciones Intencionales se predican determinablemente y no 
determinantemente, como suele exigirse para los objetos físicos. En este 
sentido, se podría concluir también que los predicados determinables 
permiten abrirse a una lógica polivalente. 

Como ya se ha señalado anteriormente, tanto las normas tentativas 
de verificación u objetividad como la proposición de una lógica 
multivaluada poseen un carácter consensual y no criterial. Concretamente, 
me refiero a que la objetividad y la “naturaleza” cultural o Intencional 
no son sino artefactos basados en la tolerancia consensual que prima 
en las prácticas sociales. El punto es que el hecho de que la objetividad 
de las interpretaciones no derive más que de una tolerancia consensual 
no implica que no pueda ser testeada o exigible, sino que solo significa 
que esta está basada en las prácticas de una comunidad de agentes 
competentes y no en proposiciones auto-evidentes o en fuentes 
cognitivas confiables (2001: 160-1) e infalibles. Si uno renuncia a todas las 
versiones de objetivismo y de necesidad modal, verá que todo depende 
finalmente del rigor consensual de los usos de una sociedad en la que los 
poderes discursivos fueron formados y en la que se sostienen; no hay, 
en efecto, reglas algorítmicas, cánones, criterios o principios que puedan 
garantizar las competencias cognitivas asociadas con la objetividad 
interpretativa (2001: 188). Así, el éxito referencial y predicativo no será 
nunca criterial, sino que estará siempre sujeto al devenir histórico y 
a la informalidad de las prácticas (1998: 65). Por supuesto, aceptar la 
tolerancia consensual como pauta y límite de la objetividad implica estar 
abierto a la divergencia posterior (2001: 117) e incluso simultánea; admitir 
que la objetividad resultante no puede sino ser un artefacto crítico, 
construido, histórico, endógeno, mutable y contingente; y reconocer 
que, como dice Margolis, “neutralidad” y “objetividad” pueden correr 
separadamente (1998: 59). En el fondo, me parece que el “consenso” 
no es el producto de un debate del cual emerge un acuerdo o contrato, 
sino que más bien debería entenderse en clave wittgensteiniana como 



393Apuntes sobre la posibilidad de objetividad en la crítica de arte

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

lo aceptable, o al menos potencialmente admisible, en el horizonte de 
ciertas prácticas historizadas y culturalmente informadas (lingüísticas, 
comunicacionales, investigativas, cognitivas, psicológicas, etc.). 

Evidentemente, sostener que la validez de los predicables implica que 
estos están basados en la vida consensual de una sociedad investigativa 
compromete con el giro histórico de nuestra objetividad como constructo. 
Aunque en los contextos de las ciencias naturales solemos resistir 
la historicidad (un error, según Margolis, que muestra que no se ha 
acusado recibo adecuadamente de las tesis de Kuhn), en los contextos 
Intencionales no es posible hacer caso omiso del importe historizado de 
nuestro presente; pese a que el presente histórico sea ciego, en la medida 
en que nuestras condiciones epistémicas actuales nos son opacas o poco 
transparentes, de todas maneras podemos reconstruir paradigmas 
históricos anteriores (1998: 67) y elaborar nuestras interpretaciones 
considerando, retrospectiva y críticamente, el componente histórico de 
interpretaciones precedentes. Aunque no podemos definir exactamente 
nuestra propia perspectiva historizada u “horizonte”, sí podemos estar 
conscientes de que debemos estar usando lo que desde una distancia 
ventajosa definiremos como una perspectiva (2000: 127). 

En definitiva, el núcleo de lo que se ha estado tematizando en esta 
discusión sobre los usos culturales, históricos y consensuales en el 
seno de una comunidad de agentes aptos es de la noción de “forma 
de vida” [Lebensform], entendida en el sentido socio-cultural más 
que en el biológico; esto es, aquel fondo compartido –preformativo 
y performativo– de creencias, reglas, códigos, normas, patrones, 
convenciones, saberes (en el sentido de “saber hacer” más que de 
savoir), prejuicios y suposiciones –en muchos casos de carácter tácito, 
inconsciente y en afinidad con el adiestramiento más que con la 
enseñanza explícita (Margolis, 1998: 62)– que está a la base de las 
prácticas epistémicas, lingüísticas, conductuales, entre otras, de una 
sociedad determinada en determinado momento. Para Joseph Margolis, 
la objetividad en el campo de los objetos Intencionales, a fortiori las 
obras de arte, está emparejada con el fundamento lebensformlich de la 
predicación, la referencia, la individuación y la reidentificación en una 
comunidad lingüística (1995b: 232): 

la objetividad (…) no puede ser asegurada –si se evita 
el platonismo en sus diversas sus formas proteicas– 
a menos que la ubiquemos en una manera sittlich o 



394 Begoña Pessis García

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

lebensformlich: con eso me refiero, una vez más, a que 
la objetividad predicativa no es criterial sino colectiva, 
consensuadamente tolerante, basada en las prácticas 
discursivas de una sociedad competente, y sujeta al 
flujo histórico (2000: 125).  

En esta medida, el autor niega toda disyunción determinada entre lo 
“subjetivo” y lo “objetivo” en el conocimiento de la realidad, puesto que 
la realidad y el pensamiento estarían simbiotizados y no contaríamos 
con ningún medio fiable para poder distinguir limpiamente ambos 
procesos (2000: 125). Margolis cree, además, que el problema de las 
ciencias que detecta Kuhn y el problema de las artes son uno y el mismo: 
el de la interpretación. Independiente de eso, que no puede abordarse en 
los márgenes de esta investigación, del hecho de que las Lebensformen, 
tradiciones, epistemes o paradigmas –según la nomenclatura que 
decida emplearse– obliguen a un sentido “laxo” de objetividad en las 
interpretaciones sobre obras de arte y objetos Intencionales en general, 
no se sigue que no se cuente con criterios estrictos y disciplinados, y de 
hecho es posible afirmar que existe suficiente objetividad para cubrir 
todas nuestras necesidades a ese respecto (2000: 125).  

3. Algunas objeciones contra la supuesta necesidad de una 
lógica multivaluada
Ciertamente, el proyecto de Margolis es discutible en varios puntos 

y, además, tiene algunas deudas en relación con las refutaciones que 
han presentado algunos de sus interlocutores y comentaristas. Si bien es 
posible interrogar los cimientos de su relativismo y su pragmatismo, en 
esta oportunidad me parece oportuno relevar algunas de las objeciones, 
a mi juicio, más sólidas que se le han espetado a Margolis en relación 
con su propuesta de sustituir una lógica bivalente (o trivalente) por una 
multivaluada. Me interesa dejar consignadas algunas críticas que le han 
hecho a este respecto, puesto que para el autor la comparecencia de una 
lógica multivaluada constituye una de las tareas más acuciantes en el 
marco de las ciencias humanas y las artes, y, al mismo tiempo, es uno de 
los aspectos más problemáticos de su propuesta. En términos generales, 
me parece que los contraargumentos más importantes que impelen a 
no aceptar una lógica plurivalente para las interpretaciones de obras de 
arte son básicamente tres:



395Apuntes sobre la posibilidad de objetividad en la crítica de arte

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

(1) En primer lugar, algunos autores como Robert Stecker (1992: 
295), Stephen Davies (1995: 12) y García Leal (2001: 37) han alegado que 
las alternativas o candidatos de nuevos valores de verdad que sugiere 
Margolis (“apto”, “plausible”, “razonable”) en realidad no se distinguen 
de predicados epistémicos sobre certeza, de modo que no parecen ser 
aptos para constituir, en estricto sentido, valores de verdad. En resumen, 
se plantea que las opciones que ofrece Margolis se refieren a nuestras 
condiciones y situación epistémica y no a aspectos propiamente aléticos.

(2) En segundo lugar, García Leal (2001: 37) acusa a Margolis de no 
brindar una elaboración sólida y detallada de la lógica multivaluada 
que pretende fundar, la que, empero, ubica en un lugar central de 
su doctrina. Tampoco especifica con claridad y precisión los nuevos 
valores de verdad y en cambio menciona vagamente algunas opciones. 
Además de exigir una exhaustiva demostración y exposición detallada 
de la lógica en cuestión, Davies (1995: 11) y Stecker echan de menos una 
aplicación de la misma en casos concretos y efectivos para mostrar cómo 
funciona.

(3) En tercer lugar, se ha puesto en duda que el abrazar una lógica 
multivalente o multivaluada tenga ventajas comparativas respecto a 
la lógica bivalente. Davies señala que la posición por “default” o por 
defecto es la lógica bivalente; no convendría abandonarla a menos que 
se presentasen dudas serias y concluyentes sobre su conveniencia, 
acompañadas de muy buenos motivos (1995: 12). En la misma línea, 
Stecker cree que, si se trata de sostener interpretaciones divergentes 
como aserciones bajo los nombres de “apto” o “plausible”, entonces la 
lógica bivalente lo permite ampliamente. Según él, no habría necesidad 
alguna de apelar a una lógica multivalente (1996: 221-23).

En relación a la primera refutación, es posible invertirla y preguntarse 
por qué predicados como “plausible” o “no-plausible” no pueden 
constituir valores de verdad en lugar de predicados epistémicos. De 
hecho, precisamente de ese modo interroga Margolis a Stecker (1995c: 
7). De todas maneras, creo que la mejor manera de enfrentar esta crítica 
es atender a un aspecto nodal que puede desprenderse de la filosofía de 
Margolis, a saber, que la “posición epistémica” y la verdad, en el caso 
de los objetos Intencionales, no se distinguen del modo en que podrían 
hacerlo a propósito de objetos físicos. Las propiedades de las obras de 
arte no son de naturaleza independiente a nuestra situación epistémica, 
de un modo más radical y manifiesto a como ocurre con las condiciones 
de posibilidad trascendentales de todo conocimiento, también el de 



396 Begoña Pessis García

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

objetos físicos o clases naturales. Por el contrario, las propiedades 
Intencionales son estructuras de significado de procedencia cultural, 
dependientes en grado sumo de la actividad humana; en otras palabras, 
los significados no se “descubren” a la manera de las propiedades 
físicas, sino que son productos de manufactura humana. Para Margolis, 
la objetividad, como se ha dicho, es constructiva; lo que quiere decir 
que los aspectos subjetivos y objetivos de nuestros estados cognitivos 
están indisolublemente unidos, por lo que es imposible –por medios 
racionales, experienciales o perceptuales– identificar qué es propiamente 
subjetivo y qué propiamente subjetivo en dichos estados (2009: 92). En 
efecto, lo alético, lo óntico y lo epistémico están simbiotizados y no se 
distinguen transparentemente.

La objeción (2) es muy atendible; ciertamente, resulta legítimo exigir 
a Margolis que establezca con mayor detalle y en profundidad la lógica 
a la que se refiere y que muestre su entramado estructural, en lugar de 
solo sugerirla nebulosamente y proponer vagos candidatos para ocupar 
los valores de verdad. Incluso, yo añadiría a esta crítica el hecho de 
que Margolis no solo presenta candidatos vagos a ocupar los nuevos 
valores de verdad, sino que además no explicita la necesidad de que 
haya varios grados de valores semejantes a la verdad y cuáles son los 
criterios que permitirían asignar un valor y no otro (por ejemplo, por 
qué una proposición es “apta” en lugar de “razonable” o “plausible”). 

En realidad, me parece que hay varias vías para sortear las dificultades 
planteadas anteriormente. De modo preliminar y orientativo, es 
posible sugerir que, pese a su reticencia al respecto, Margolis podría 
perfectamente introducir una lógica trivalente que cumpliera con sus 
requisitos, en la que además de los valores verdadero y falso se contara 
con un tercer término relativo a la verdad en términos más flexibles como 
“funcional”, “operativo” o “atendible”. Este tercer término acogería la 
variable temporal; la posibilidad de que las interpretaciones estén en 
un marco conceptual y semántico compartido por una comunidad; y, 
además, el hecho de que ese mismo marco admita ciertas anomalías u 
otros marcos en tensión con el mismo. Esta solución se muestra como 
pertinente en la medida en que acusa recibo de la protesta más repetitiva 
de Margolis contra la imposición bivalente, esto es, el que esta última 
secunde el tercio excluso (tertium non datur) incondicionalmente (1995a: 
63-4). 

Otra alternativa posible para enfrentar los problemas podría consistir 
en examinar la posibilidad de introducir una lógica tetravalente, cuyos 



397Apuntes sobre la posibilidad de objetividad en la crítica de arte

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

valores sean: (i) verdadero; (ii) un grado inferior a la verdad, pero 
con relevancia alética, que permita la predicación de dos atribuciones 
divergentes al mismo referente (“funcional”, “operativo”, “apto”, etc.); 
(iii) indeterminado (o, quizá mejor, “indeterminable” o “indecidible”); 
y (iv) falso. 

Por otro lado, la propuesta de Margolis es descartar el valor 
“verdadero” en una lógica multivaluada y sustituirlo por una escala 
graduada de valores aléticos, que, aunque no están adecuadamente 
explicitados todavía, son perfectamente posibles; en definitiva, una 
lógica así no parece de suyo auto-refutatoria o contradictoria. Esta última 
lógica conviviría, en cualquier caso, con una bivalente, de manera que 
el valor “verdadero” no desaparecería por completo. Independiente de 
que estas opciones planteadas no sean las más satisfactorias, me interesa 
destacar que el atolladero en el que deja esta objeción no es insalvable.

En cuanto a la acusación de la ausencia de ejemplos concretos que 
pongan en marcha la nueva lógica a la que Margolis se refiere, es cierto 
que se echa en falta una profusión mayor de casos en los que se aplique 
esta lógica multivalente. No obstante, sería injusto no mencionar que 
el autor sí ofrece ejemplos para probar que existen interpretaciones 
incongruentes válidas, como en el caso de las interpretaciones de 
un poema de Wordsworth (2001: 125-6) (2009: 78-9). Es importante 
recordar que justamente las IAIs [incompatible, acceptable interpretations] 
constituyen uno de los motivos principales que mueve al autor a 
demandar una superación de la bivalencia. 

La objeción (3) se basa fundamentalmente en la convicción de 
que una lógica multivaluada no supone ninguna ventaja comparativa 
respecto de la bivalente. Es por eso que Stecker niega la utilidad de una 
lógica plurivalente y propone distinguir la verdad de la aceptabilidad de 
ciertas interpretaciones, con el fin de explicar la validez o compatibilidad 
de las IAIs (1992: 291). La maniobra consiste en negar que las IAIs posean 
valores de verdad. Estas interpretaciones serían dignas de consideración 
o reflexión; en ellas se jugarían criterios de aceptabilidad, pero no la 
verdad o falsedad (Stecker, 1992: 293-4). Pareciera que Stecker se ve tan 
complicado en el caso de interpretaciones literarias no convergentes 
que tiene que concluir que, en sentido propio, no son aserciones con 
pretensiones veritativas. No obstante, en mi opinión, asumir que estas 
interpretaciones carecen de valor de verdad –tal y como ocurre en el 
caso de oraciones del tipo “El rey de Francia es calvo”– es abusivo. 
Las interpretaciones de obras literarias que son sólidas, consistentes, 



398 Begoña Pessis García

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

coherentes, relevantes y capaces de dar cuenta de sus razones ciertamente 
tienen valor veritativo, son falsables y se corresponden con la evidencia 
disponible. Dichas cualidades no son privativas de los modelos 
bivalentes (Margolis, 1995a: 42). Una lógica con múltiples valores de 
verdad permite reconocer que dos o más interpretaciones incongruentes 
pueden tener un grado de verdad, al tiempo que permite descartar las 
que sean falsas. Además, conviene recordar que la propuesta de Margolis 
no implica renunciar por completo a la bivalencia. Por el contrario, 
ambas lógicas son compatibles y pueden ser usadas juntas, pese a que su 
rango de aplicabilidad sea distinto (1995c: 3). La admisión de una lógica 
multivaluada tiene que ver con el reconocimiento de que la realidad 
muchas veces es vaga e indeterminada, contextos en los que los valores 
binarios no pueden aplicarse sin problemas. Uno de esos contextos es, 
justamente, el arte, máxime en el caso de las interpretaciones literarias.9 

4. Conclusión: una apuesta por la intersubjetividad histórica 
Lejos de ser un mero escollo nominal, me parece que la sustitución 

del término “objetividad” por el de “intersubjetividad histórica” tiene 
consecuencias importantes a nivel conceptual. Si se trabaja por la 
elaboración, sofisticación, refinamiento y modificación de nociones 
como “verdad” u “objetividad”, creo que esto debe venir acompañado 
de un recambio terminológico también; es bien sabido que los nombres 
traen consigo una carga importante de contenidos asociados, y además 
imponen ciertas expectativas para su uso satisfactorio, de manera que 
aparece como recomendable buscar una expresión lingüística lo más 
adecuada posible a la realidad teorizada en cuestión. En este caso, se 
propone “intersubjetividad histórica” en lugar de otros candidatos 
como “objetividad interpretativa”, por ejemplo, porque la prioridad 
estriba en subrayar las prácticas discursivas compartidas y los lenguajes 
y actos comunes más que en enfatizar que se trata de una consideración 
del objeto como un producto de la actividad interpretativa así sin más. 

9   El autor también acaba por proyectar la utilidad de una lógica 
multivaluada a terrenos como la historia, las ciencias humanas, la lingüística, 
la filosofía e incluso la física de alto nivel (1995a: 65-7). Si bien esa extensión 
del uso de una lógica de las características estudiadas queda fuera del universo 
de interés de este trabajo, es importante mencionarla. Las pretensiones y las 
consecuencias del proyecto filosófico de Margolis, como ya se ha sugerido, 
desbordan el marco de la teoría del arte.



399Apuntes sobre la posibilidad de objetividad en la crítica de arte

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

La objetividad que pretende mentarse a través de este nombre es aquella 
construida colectivamente, sin universalidad stricto sensu, abierta al flujo 
de la historia, a las modificaciones subsecuentes de las interpretaciones 
y reinterpretaciones, relativa a una forma de vida específica y 
espaciotemporal. Evidentemente, la intersubjetividad histórica estará 
sometida a exigentes condiciones epistémicas que serán impuestas por 
la comunidad investigativa en el marco de la tolerancia consensual tácita 
que se ha venido abordando. 

Considero que es de suma importancia desenfocar la atención del 
clásico par opuesto objetivo-subjetivo para darle relevancia a la naturaleza 
social del constructo mediante el cual evaluamos la calidad cognitiva 
de las interpretaciones. La alternativa “intersubjetividad”, justamente, 
permite dar cuenta de dos elementos significativos: por un lado, sin la 
presencia de la voz “objetividad” se consigue evitar la asociación con la 
neutralidad, ya que, como se ha mencionado, la objetividad no puede 
ni tiene que ser neutra para conquistar legitimidad, sino que está muy 
teñida culturalmente y se encuentra lejos de ser invariable, fenoménica 
(en lugar de fenomenológica) y no preformada; por otro lado, la renuncia 
al término “subjetividad” a secas permite tanto comunicar que no se 
trata de un sesgo personal, singular o individual de algún sujeto como 
que no se trata tampoco del sujeto en general, del hombre generaliter y 
atemporal, de la estructura de la humanidad en general, etc. 

Además, con la adición de “histórica” se entiende mejor que 
aquello de lo que se está hablando es, en efecto, de hombres concretos 
y ubicables en el espacio y el tiempo que forman una comunidad de 
yoes [selves], no solo de miembros de la especie Homo sapiens, y que 
profieren y consumen diversos productos Intencionales. El anclaje 
histórico de la objetividad indica su sujeción al cambio, al flujo y a 
la renovación, pese a que muchos de los referentes sobre los que se 
predica interpretativamente no modifiquen sus propiedades físicas, 
biológicas, naturales o electrónicas. La intersubjetividad no es invariable 
ni acumulativa, pero sin duda tampoco es caprichosa y arbitraria. A 
diferencia del concepto de objetividad, la intersubjetividad transparenta 
su carácter de construcción o artefacto, que no es algo dado naturalmente 
(ni siquiera por las condiciones o estructuras trascendentales del sujeto 
en general). También señala el carácter inacabado y móvil del asunto, 
puesto que se puede considerar la posibilidad de divergencia válida 
y desacuerdo entre las distintas subjetividades del conjunto, que, 
empero, pertenecen a la misma forma de vida y se remiten a un sistema 



400 Begoña Pessis García

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

compartido de creencias y hábitos, motivo por el cual pueden acogerse 
las diversas opciones interpretativas de manera no paradojal. 

A modo de síntesis, es posible concluir que la expresión propuesta 
permite recoger, al menos, tres notas fundamentales que el mismo 
Margolis destaca como imperiosas y estratégicas para comprender y 
fundar la objetividad en el marco de los fenómenos Intencionales, a 
saber, la colectividad, la tolerancia consensual y la historia. El autor cree que 
en estos tres elementos se cifran las profundas preocupaciones de su 
investigación y que llevan a foco las disputas importantes de la tradición 
filosófica en torno a la realidad del mundo humano (1995b: 137-8). 

Bibliografía
Carroll, N. (2009). On Criticism. New York, Oxon: Routledge.
Davies, S. (1995). Relativism in Interpretation. En The Journal of Aesthetics 

and Art Criticism, Vol. 53, Núm. 1, 8-13.
Garcia Leal, J. (2001). Pluralidad de interpretaciones en el arte. En 

Thémata. Núm. 27, 31-38. 
Ibarlucía, R. (2016). Descripción y evaluación. Algunas observaciones 

sobre el discurso de la crítica. En Pérez, D. e Ibarlucía, R. (comps.). 
Hechos y valores en filosofía teórica, filosofía práctica y filosofía del arte. 
(213-224). Buenos Aires: Centro de Investigaciones Filosóficas y 
Sociedad Argentina de Análisis Filosófico. [En prensa]

Kant, I. (2015). Kritik der Urteilskraft. Wilhelm Weischedel (ed). Band X. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag (stw). 

Margolis, J. (2009). The arts and the definition of the human: toward a 
philosophical anthropology. Stanford: Stanford University Press.

________ (2001). Selves and other texts: the case for cultural realism. 
University Park, PA: The Pennsylvania State University Press.

________ (2000). The Deviant Ontology of Artworks. En Carrol, Noël 
(ed). Theories of Art Today. (109-129). Wisconsin: The University of 
Winconsin Press.

________ (1999). What, after all, is a work of art? University Park, PA: The 
Pennsylvania State University Press.

________(1998). Objectivity as a Problem: An Attempt at an Overview. 
En The Annals of the American Academy of Political and Social Science. 
Vol. 560, 55-68. 



401Apuntes sobre la posibilidad de objetividad en la crítica de arte

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

________ (1995a). Historied Thought, Constructed World: A Conceptual 
Primer for the Turn of the Millennium.  Berkeley: University of 
California Press.

________(1995b). Interpretation Radical but Not Unruly: The New Puzzle of 
the Arts and History. Berkeley:  University of California Press. 

________ (1995c). Plain talk about interpretation on a relativistic model. 
En Journal of Aesthetics and Art Criticism. Vol. 53, Núm. 1, 1-7.

Schaeffer, J. (2013). Pequeña ecología de los estudios literarios. Fólica, L. 
(trad.) Buenos Aires: Fondo de cultura económica.  

Stecker, R. (1996). Artworks: Meaning, Definition, Value. University Park, 
PA: The Pennsylvania State University Press.

________ (1992). Incompatible Interpretations. En The Journal of Aesthetics 
and Art Criticism. Vol. 50, Núm. 4, 291-298.


