NOTES ABOUT THE POSSIBILITY OF OBJECTIVITY ON
ART CriTicisM (INSPIRED BY THE WORK OF JOSEPH

MARGOLIS)
Begofia Pessis Garcia
Universidad de Chile
bpessis@uc.cl
Abstract

The question concerning the possibility of objectivity in
critical judgments about art arises especially if we consider art-
works as Intentional objects, radically different from the merely
physical. With this question in mind, the following paper aims
to argue that, specially in the context of analytic tradition of this
problem, Margolis® doctrine seems to be the strongest bet, be-
cause it can deal with the challenges that peculiar character of
artworks suggests. In addition, I will propose that the concept
of historical intersubjectivity can face adequately the challenges
and difficulties posed by artworks. Finally, I will enunciate the
advantages of this term over “objectivity”.

Keywords: objectivity, art criticism, historical intersubjectivi-
ty, Joseph Margolis, Intentional objects.

Received: 12 - 05 - 2016. Accepted: 14 - 09 - 2016.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017), 375-401.



376 BecoNA Pessis GArcia

APUNTES SOBRE LA POSIBILIDAD DE OBJETIVIDAD EN LA
CRITICA DE ARTE (INSPIRADOS EN JOSEPH MARGOLIS)

Begona Pessis Garcia

Universidad de Chile
bpessis@uc.cl

Resumen

Especialmente ante la consideracién de las obras de arte
como objetos Intencionales, radicalmente distintos de los objetos
meramente fisicos, surge la pregunta acerca de la posibilidad de
objetividad en los juicios criticos sobre arte. Con esta interrogante
como hilo conductor, en el siguiente trabajo se intentara sostener
que, sobre todo en el marco de la tradicion analitica de este
problema, la propuesta de Margolis parece ser la apuesta mas
solida, ya que logra responder a los desafios que sugiere el
peculiar caracter de las obras de arte. Ademads, propondré que
el concepto de intersubjetividad histérica permite hacerse cargo
adecuadamente de los retos y dificultades que suponen las obras
de arte y enunciaré las ventajas de este término en relaciéon con
el de “objetividad”.

Palabras clave: objetividad, critica de arte, intersubjetividad
histdrica, Joseph Margolis, objetos Intencionales.

Recibido: 12 - 05 - 2016. Aceptado: 14 - 09 - 2016.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



APUNTES SOBRE LA POSIBILIDAD DE OBJETIVIDAD EN LA CRITICA DE ARTE 377

Allende las acaloradas discusiones acerca de sila critica artistica debe
remitirse inicamente a cuestiones de hecho o de si la valoracién ocupa
algin lugar ademas de la descripcion, la interpretacion o el analisis, lo
cierto es que el valor es innegable en una operacion de segundo orden:
la evaluacion de los estudios sobre las artes. A lo que me refiero es a
que parece completamente legitimo evaluar si los comentarios criticos
a proposito de las obras de arte son afortunados, adecuados, simplistas,
abusivos, ltcidos, descabellados o mediocres; si son, en definitiva,
buenos o malos o, mejor, procedentes o improcedentes.

En cualquier caso, el tema de la objetividad, legitimidad y validez
posible a la que pueden aspirar los juicios criticos sobre arte es
una preocupacion transversal a varios autores, y la pregunta sobre
como fundar esa objetividad acarreara tomar una serie de decisiones
ontoldgicas, epistemoldgicas y ldgicas. Si considero importante
considerar el tema de la objetividad es porque creo que los juicios de
la critica de arte tienen una carga cognitiva y poseen valor veritativo.
No parece que los juicios criticos tengan solo propiedades de tipo
sentimental o expresivo, por ejemplo, que mas bien pueden tener las
obras de arte mismas. Tampoco me parece que las proposiciones de la
critica tengan valor tinicamente en la medida en que permitan intensificar
la experiencia estética, sin aportar algun tipo de conocimiento sobre
las obras, ya que en tal caso la existencia de la critica seria —ademas de
innecesaria— altamente inefectiva.?

! No sostengo que haya que acordar necesariamente con todo lo que dice

un texto critico, pero si al menos reconocer que estd sdlidamente construido,
que es adecuado a la obra (o grupo de obras) en cuestién y que es informativo o
ilustrativo en relacién con la mera exposicién a la obra de arte para el receptor
(independientemente de que esto implique “dejar las cosas como estan”, como
rezaria la version wittgensteiniana de un proyecto descriptivista moderado),
ya que si la descripcion fuera obviable, no tendria sentido hacerla. Més alla de
la discusion acerca de si la evaluacion de obras de arte es una funcién de la
critica —opinién defendida por Noél Carroll-, lo que es seguro es que los textos
criticos son sometidos a evaluacién en lo que respecta a la predicacién sobre sus
referentes: las obras de arte.

2 Alguien podria plantear que el fin de la critica es, en definitiva, potenciar
o intensificar la experiencia estética, como plantea A. Barnes. De alguna manera,
esto es también lo que sugiere Carroll cuando sostiene que el critico realza y
localiza aquello que tiene valor en una obra de arte (2009: 50-1). Sin embargo, él

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



378 BecoNA Pessis GArcia

La interpretacion de obras de arte siempre ha cumplido un
rol fundamental en el marco de las operaciones criticas; asignar o
transparentar el sistema de significados, sentidos, referencias, creencias,
connotaciones, implicancias culturales, conceptuales, religiosas,
sociales, politicas, estéticas e intelectuales que las obras comportan tiene
que ver con la elaboracion mas o menos sistematica de contenidos y
elementos formales en una unidad coherente, cohesionada e inteligible.
Puede que alguien se vea tentado de llamar “descripcion” a tal ejercicio
-y, de hecho, algunos autores lo hacen—, pero es importante que sea
bajo el entendido de que se trata de una elaboracion humana, es decir,
una construccion, una articulacién espontanea; incluso Schaeffer, por
ejemplo, que suscribe un programa descriptivista, concede lo anterior
(2013: 60). En esta oportunidad, mi proposito no estriba en detallar
pormenorizadamente la discusion en torno al binomio descripcion-
interpretacion en el plano de las obras de arte —relativo, en términos
de Schaeffer, al problema entre el universo de la explicaciéon y el de la
comprension (2013: 62)- sino mas bien sugiero enfocar el asunto desde
el punto de vista de la objetividad posible de los enunciados criticos, ya
sea que estos constituyan descripciones, interpretaciones o descripciones
con importe interpretativo (aunque para efectos de este trabajo preferiré
hablar en general de “interpretaciones”). El punto clave que me interesa
rescatar de este debate es la distincién fundamental entre objetos fisicos
y objetos Intencionales.’ Independientemente de que se les conceda el

mismo impone limites de inteligibilidad y racionalidad a su proyecto; la critica
debe estar fundada en razones, argumentos y evidencias (2009: 8). Si fuera por
potenciar la experiencia, es posible aventurar la hipétesis de que alguien puede
tener una experiencia mucho mads intensa y comprometida existencialmente
de una pelicula si la ve bajo el efecto de ciertas drogas, por ejemplo, que si lee
una critica de arte redactada por un especialista. El punto es que el critico no
pretende solo mover o conmover al receptor frente a determinado fenémeno
artistico —que si no devendria ejercicio meramente retérico (con énfasis puesto
en los oficios del movere y delectare)-. En cambio, creo, con Carroll, que mas bien
se intenta que las obras se valoren con base en un fundamento racional que logre
dar con las coordenadas verdaderas o adecuadas de su producciéon y recepcién
en una consideracion detallada y atenta de elementos estructurales, contextuales
e intencionales (2009: 178).

3 Eltérmino “Intencional”, asi con maytsculas, —acufiado por J. Margolis—
incluye y a la vez se distingue de sus semejantes “intenciéon” e “intensién”. Este
hace referencia, especificamente, a las propiedades representativas, expresivas,

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



APUNTES SOBRE LA POSIBILIDAD DE OBJETIVIDAD EN LA CRITICA DE ARTE 379

caracter de descripciones o de interpretaciones a los juicios sobre arte,
lo cierto es que las condiciones de objetividad de los mismos no parecen
ser las mismas que las que se exigen en el caso de los juicios cientificos.

En pocas palabras, los objetos fisicos, naturales, bioldgicos o “hechos
brutos” (en terminologia de Hume y Searle) tienen una naturaleza fija y
sondescriptiblesdesdeunalogicabivalente, demaneralineal, extensional,
determinante y objetivante. Las ciencias empiricas se preocuparian
de acontecimientos o procesos naturales que ostentarian propiedades
fisicas —al menos en principio, ya que Margolis acabara proyectando la
naturaleza Intencional también a los objetos naturales—. Por su parte,
los objetos Intencionales, entre los que destacan las obras de arte,
poseerian propiedades expresivas, significativas y representacionales
(o sea, estarfan impregnados culturalmente); proferidos por una
comunidad de yoes [selves] y en lo absoluto independientes o “aparte”
de las comunidades humanas. Por este motivo, serian intrinsecamente
interpretables y no descriptibles a la manera de los objetos fisicos. Lo
que me interesa atender de esto es que, para Margolis, interpretar
un fendmeno del segundo tipo consiste precisamente en precisar su
estructura Intencional (1999: 99), operacién que evidentemente es
analoga a la descripcion en el campo de las ciencias naturales.

En suma, las obras de arte son objetos Intencionales que no pueden
ser descritos solamente a la manera de los fenémenos naturales, ya que
por medio de una descripcion de ese tipo no se podria dar cuenta de los
rasgos mas seflalados de una entidad cultural, a saber, su sentido, su
significado, su mensaje, entre otros. El problema radica en que, si esto
es asi, entonces parece muy dificil establecer una norma de correccién
para las interpretaciones que permita desechar algunas y admitir otras.
En otras palabras, dada esta distincion cualitativa entre ambos tipos de

simbdlicas, estilisticas, de género, tradicionales, histdricas, retdricas, semioticas,
narrativas, etc. de un objeto. Con dicha denominacién, el autor pretende
equiparar lo Intencional con lo cultural; acomodar lanocién de “intencionalidad”
que desarrollaron Brentano y Husserl; y escapar al solipsismo y al tono acultural
de sus teorias (Margolis, 2000: 112-3) (2013: 138-9, 160) (2009: 75). Lo Intencional
es, en definitiva, lo culturalmente significante o lo culturalmente informado,
de lo que se sigue que interpretar es, justamente, identificar lo culturalmente
significativo (2009: 76). De este modo, entre otras cosas, consigue evitar la
reduccion de lo Intencional a lo mental, psicolégico o privado y les otorga a
estas propiedades la cualidad de ser publicamente accesibles.

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



380 BecoNA Pessis GArcia

objeto, ;qué criterios permiten discernir entre una buena y una mala
interpretacion? ;Es posible conceder un grado de objetividad a los juicios
criticos* sobre arte? De ser asi, ;en qué consiste esta objetividad? Si esta
no puede sino ser distinta a la objetividad que se predica y se espera de
las ciencias, jcomo es? ;Qué implica? ;Cudles son sus condiciones de
posibilidad?

En el horizonte destaca particularmente la propuesta del filésofo
norteamericano Joseph Margolis, muy poco conocido en el ambito
hispanoparlante probablemente debido a la escasez de traducciones
de su obra. El autor considera una obligacion filosofica irrecusable el
hacerse cargo de ciertos problemas para justificar la posibilidad de
interpretaciones objetivas de obras de arte. Basicamente, subraya la
necesidad de articular una teoria de la verdad y de hacerse cargo de
la relacion dntica entre naturaleza y cultura (2000: 117). En efecto, la
objetividad en el ambito de la critica de arte no esta garantizada sin
mas, y sus condiciones de posibilidad difieren enormemente de las
de objetividad en el ambito de las ciencias empiricas. Esto se debe al
estatuto peculiar de sus objetos, a saber, las obras de arte. Estas, segun
Margolis, son declaraciones historizadas, culturalmente emergentes
(aunque fisicamente encarnadas) que ostentan una naturaleza
predominantemente Intencional y no fisica, de manera que sus
propiedades son determinables, pero no determinadas del modo en que
se dice de las propiedades materiales (2001: 116).

En suma, la objetividad y la posibilidad de proferir juicios acertados
sobre obras de arte no depende de cuan parecidos puedan ser a los juicios
empiricos de “meras cosas reales” y de sus propiedades facticas (aunque
estas puedan jugar un papel), sino que dependera de los contenidos
Intencionales que puedan transparentarse (1995b: 137). De este modo,

*  La férmula “juicio critico” puede significar muchas cosas. Como bien

sefala Ibarlucia, los juicios de la critica de arte son de diversos tipos; en ella
intervienen juicios estéticos, teleologicos y normativos sobre un mismo objeto
atencional, que corresponden respectivamente a las operaciones de apreciacion
subjetiva, descripcion objetual y evaluacidén razonada, todas ellas indispensables
para el ejercicio de la critica (2016: 174). Aunque resulta indispensable hacer
este tipo de distinciones finas para enriquecer la discusién, para efectos de esta
investigacion agruparé todas estas actitudes enunciativas en un mismo saco y
pondré un especial énfasis en las interpretaciones de obras de arte (que, por
supuesto, contardn con materiales descriptivos, evaluativos, axioldgicos, etc.).

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



APUNTES SOBRE LA POSIBILIDAD DE OBJETIVIDAD EN LA CRITICA DE ARTE 381

la pregunta por la naturaleza, limites y condiciones de la objetividad
referida a objetos Intencionales debe ser abordada con la especificidad
que el caso demanda. En esa medida, Margolis ofrece una ontologia
heterodoxa de las obras de arte que desafia varios supuestos canénicos
de la filosofia occidental. En las paginas que siguen, se intentara sostener
que la doctrina de Margolis en el marco del problema de la objetividad
de los juicios criticos de arte parece ser la apuesta mas solida, ya que
logra responder a los desafios que sugiere el caracter Intencional o “no
bruto” de las obras de arte. En esa direccion, a la luz de los aportes de
Margolis y mediante la consideracion de algunas ideas de Noél Carroll
y Schaeffer, pretendo proponer un sustituto para la objetividad: la
intersubjetividad histdrica.

Para esto, comenzaré por elaborar una breve revisién de las
posturas mas significativas sobre el tema, a fin de ubicar la posicién
de Margolis en el mapa tedrico; luego ensayaré una sistematizacion
propia de los postulados mas relevantes del autor a este respecto, que
permita dilucidar la estructura y las fortalezas de su modelo; por tiltimo,
propondré que el concepto de intersubjetividad historica permite
hacerse cargo adecuadamente de los desafios y dificultades que supone
la consideracién de obras de arte y enunciaré las ventajas que me parece
que porta el uso de este término en relacion con el nombre tradicional
de “objetividad”.

1. Diversas posturas sobre la objetividad de las interpretaciones

A la hora de formalizar las diversas posturas posibles que
pueden asumirse en relacién con el problema de la objetividad en
las interpretaciones de obras de arte y, en general, sobre objetos
Intencionales (recordemos que estas consisten en explicitaciones de los
contenidos culturales que estos detentan), es posible emplear varios
criterios de organizacién o enumeracion, entre ellos, por ejemplo, el
numero de interpretaciones que se admiten (monismo, pluralismo, etc).
En esta oportunidad, he decidido enfocar la cuestién de acuerdo a dos
ejes intimamente ligados: en primer lugar, segtin si la verdad de las
interpretaciones recae en el sujeto o en el objeto; y, en segundo lugar,
de acuerdo a las pretensiones de universalidad que se ostenten, las que
van desde la subjetividad extrema —entendida individual, variante e
idiosincraticamente—hasta la universalidad estricta y absoluta. Silo hago
de este modo es porque me parece que preguntarse por la objetividad

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



382 BecoNA Pessis GArcia

equivale a preguntarse por las posibilidades de universalidad de ciertas
proposiciones.

Subjetividad individual: Segin esta postura, que también puede
mentarse como “relativismo escéptico”, todas las interpretaciones
—divergentes o no— sobre una obra de arte son validas. Ya que no se
cuenta con ningtin medio para preferir una interpretacion sobre otra,
entonces es posible concluir que todas son igualmente validas. Los juicios
criticos serian cosa “de gusto” o de opinidn particular y descansarian
plenamente en la subjetividad singular del critico que los pronuncia;
en esta medida, las interpretaciones serian validas tinicamente para
el sujeto que las considera y enuncia, y dicha experiencia epistémica
no seria susceptible de universalizacion. Aunque en principio pueda
parecer contraintuitivo, creo que en el fondo de una postura como
esta late la concepcion de la verdad como ultima palabra [the final word
conception of truth], que propone Noél Carroll, en su caso, a propdsito
de la evaluacién de obras de arte. Esta concepcion, que adolece de
mucha ingenuidad, descansa en la creencia de que una proposicion p
sobre un estado de cosas x es verdadera si solo si la proposicion p es
exhaustiva y no deja nada que decir sobre x (2008: 125). Si se impone
una exigencia tan estricta o fuerte para considerar una proposicién
como verdadera, es comprensible que se entienda que practicamente
ninguna puede satisfacer tales condiciones y que, por tanto, la verdad o
correccion universalmente valida no tendria lugar; en consecuencia, si
ninguna proposicion puede ser verdadera universalmente, la verdad es
un asunto individual.

Universalidad subjetiva o trascendental: De acuerdo con esta posicion,
lo que se describe es la experiencia del sujeto ante determinado objeto
y no la naturaleza del objeto mismo. En términos kantianos, el énfasis
estd puesto en la naturaleza del sujeto que impone las condiciones de
aparicion, sintesis y determinacién categorial de los objetos. En términos
de la critica de arte, es posible sefialar que todos los sujetos perciben y
piensan de ciertamanera, de modo que hay elementos en su conformacién
estructural que lo inducen a apreciar ciertas obras y a referirse a ellas en
ciertos términos, allende los gustos y caracteristicas de la singularidad;
para Kant, esto estaria dado para la facultad estética en la referencia
de la imaginacién en su libre juego al entendimiento, para concordar
con sus conceptos en general pero sin determinarlos (KU, §26, WW X,
178-9). La universalidad, en suma, estaria garantizada por el compartido
aparato subjetivo de los hombres. Por supuesto, esta vision no hace caso

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



APUNTES SOBRE LA POSIBILIDAD DE OBJETIVIDAD EN LA CRITICA DE ARTE 383

de las diferencias histdricas, por ejemplo, en la constitucion subjetiva de
los hombres, sino que se refiere a sujeto abstracto y deshistorizado.

Intersubjetividad histérica: Aunque sin este rétulo, esta posicién
corresponde a la de Joseph Margolis y sera abordada pertinentemente en
una seccion posterior de la investigacion. De momento, cabe sefialar que
la universalidad posible para los juicios criticos depende de los sujetos
y no del sujeto en abstracto, esto es, de los individuos histéricamente
emplazados. En esta postura se defiende un pluralismo alético (o
alézico), segun el cual es posible considerar aceptables, en términos
veritativos, interpretaciones no convergentes de un mismo fenémeno
cultural (en este caso, de una obra de arte). Me refiero, concretamente, a
interpretaciones que una légica bivalente consideraria contradictorias o
imposibles de afirmar conjuntamente pueden ser tenidas por validas. Si
esto es asi, se deduce que esta perspectiva se aviene mejor a una légica
multivalente.

Objetividad moderada: A labase de esta vision se encuentra la confianza
en la independencia de la descripcion respecto a la interpretacion. Se
sostiene que en algunos casos puede perfectamente determinarse la
verdad en sentido estricto de ciertas atribuciones predicativas. En
el horizonte de la interpretacion, se asegura que existen numerosas
interpretaciones exitosas y sin duda verdaderas, en desmedro de sus
contrarias. Esta postura se acerca a la opinion de Noél Carroll, quien
senala que se cuenta con elementos suficientes para hacer juicios
verdaderos y objetivos sobre obras de arte (por ejemplo, el contexto
histdrico, la clasificacion categorial o genérica, los medios técnicos, la
intencionalidad autoral, etc.).

Objetividad progresiva: Esta posicién descansa en la creencia de una
convergencia o aproximacion gradual y progresiva a una interpretacion
Unica, unitaria y completa, supuesto el anterior didlogo y la confrontacién
de diversas perspectivas. La interpretacion omnicomprensiva es una
exigencia, meta o ideal contrafactico y regulativo que rige la marcha
de las investigaciones. En este escenario puede darse también un
pluralismo epistémico, esto es, la aceptacion de multiplicidad de grados
en el conocimiento, pero no la renuncia a la ldgica bivalente; asi, solo
se aceptan interpretaciones no complementarias sobre una obra de arte
provisionalmente en la creencia de que todavia no se cuenta con los
medios para decidir sobre la verdad de las mismas o descartarlas, en
atencion a la situacion epistémica, el cuerpo de evidencia y los medios
cognitivos disponibles.

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



384 BecoNA Pessis GArcia

Objetividad absoluta: Este es un modelo esencialista, objetivista y
monista que sostiene lo que Margolis llama “the une, unique or single
interpretation thesis”, es decir, la existencia de una interpretacion tnica,
univoca e inmutable de las obras de arte, independiente de quién
o cuando la interprete. Sus defensores —entre ellos Juhl, Hirsch y
Beardsley- insisten en la necesidad de que las distintas interpretaciones
de una misma obra son aceptables en la medida en que sean compatibles,
convergentes y no contradictorias, aun bajo el entendido de que no sean
mas que parciales o incompletas (Margolis, 2009: 73).

2. La ontologia de las obras de arte segtin Joseph Margolis

En términos generales, el modelo filoséfico de Joseph Margolis
—que rebasa por mucho los contornos de una teoria del arte— esta
orientado a la defensa de un relativismo robusto o, en otras palabras,
un “realismo constructivo” o “realismo cultural” que rechaza toda clase
de platonismos, privilegios cognitivos o realismos cartesianos, y toma
en consideracion el importe histérico y cultural de nuestro universo
conceptual y de nuestra manera de comprender tanto al mundo como a
nosotros mismos. En concordancia con el estilo expositivo de Margolis,
muy amigo de las listas, es posible sintetizar su proyecto en cinco
puntos que él mismo enumera: en ellos establece que (1) la realidad es
cognitivamente intransparente, es decir, que esta mediada por nuestros
esquemas conceptuales; (2) la estructura de la realidad y del pensamiento
estan simbiotizados, de manera que no se cuenta con herramientas
suficientes para discernir qué pertenece a uno y qué pertenece al otro en
sentido estricto; (3) el pensamiento es historico, por lo cual sus productos
y artefactos son contingentes y estan sometidos al flujo de la historia; (4)
la estructura del pensamiento esta preformada y es automodificante; y
(5) los fenémenos y entidades de la cultura humana son socialmente
constituidos o construidos, de manera que los hombres, las obras de
arte, los textos, los artefactos, las instituciones, las acciones, etc., no son
clases naturales que ostenten una naturaleza fija invariable (2009: 2-7).
Estos puntos, sin duda, juegan un rol fundamental en el tema que se
aborda en esta ocasion, ya que aportan las coordenadas ontologicas y
epistemoldgicas en las que se comprenderan los artefactos culturales.

Aunque resulta importante y provechoso mantener a la vista estos
nudos centrales de la obra de Margolis, para el tema que nos ocupa es
posible formular su propuesta en términos mas especificos. Creo que si
se consideran los elementos mas significativos de su doctrina, es posible

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



APUNTES SOBRE LA POSIBILIDAD DE OBJETIVIDAD EN LA CRITICA DE ARTE 385

sostener que su ontologia del arte® supone (1) una problematizacion
de la distincion entre interpretacion (o imputaciéon) y la descripcion,
sobre todo en el caso de las entidades culturales, en las que no es
posible distinguir entre imputar o discernir propiedades en ellas; (2)
una caracterizacion de las obras de arte como entidades culturalmente
emergentes, fisicamente encarnadas [embodiment thesis], histdricas,
intrinsecamente  interpretables, con propiedades Intencionales
determinables pero no determinadas; (3) que la adscripcion objetiva
de propiedades Intencionales es compatible con la posibilidad de
imputaciones divergentes,® lo que, aplicado a los objetos fisicos, puede

> En realidad, Margolis no ofrece ningun criterio de demarcacién entre

el arte y las demas entidades culturales. No le interesa dar una nota o una serie
de notas para identificar obras de arte y distinguirlas de los demas artefactos
culturales. Aunque no lo explicite, quiza esta suponiendo que este ejercicio no
es necesario, porque incluso esa misma clasificacién va a estar sometida a la
objetividad historizada y consensual de las practicas discursivas (sin duda,
hay algo de institucionalismo en una propuesta semejante). En definitiva, no
solo las interpretaciones de obras de arte seran imputacionales, revisables,
cambiantes, determinables, sino también el mismo caracter de obra de arte.
Ciertamente no ofrece una definicién real, ni tampoco disyuntiva, aplicable
solo a obras de arte, sino que su caracterizacion vale para muchos, si no todos,
los objetos Intencionales. En esta medida, entender su propuesta como un
proyecto definicional de arte no es tan acertado, sino que parece mas adecuado
considerarla una teoria sobre los fendmenos culturales en general o, mejor,
sobre la relacion entre naturaleza y cultura. Lo que le interesa -mucho mas que
establecer un criterio de demarcacion entre arte y no-arte o articular un proyecto
“identificatorio”— es precisar cdémo podemos hablar de fenémenos culturales
u objetos Intencionales con cierto grado de objetividad, pero al tiempo que se
renuncia al objetivismo. Este tltimo se caracterizaria por confiar en alguna clase
de privilegio epistémico o cognoscitivo, es decir, en una accesibilidad neutral
asegurada a supuestos “hechos” independientes.

® CuandoMargolis habla de la posibilidad de interpretaciones divergentes,
no congruentes o incompatibles sobre una misma obra de arte, se refiere a que
en algunos casos es procedente y aceptable sostener conjuntamente dos juicios
contradictorios en relacion con una obra determinada y sus propiedades. Ambos
juicios podrian gozar de un grado de verdad en un esquema escalonado de la
verdad, que cuente con mas valores que “verdadero” y “falso”. Esto ocurre bajo
la consideracion de que dichos juicios son interpretaciones que tienen pretension
veritativa para la determinaciéon de su aceptabilidad, y no es que sean ambos
“aceptables” porque satisfacen diversos criterios de aceptabilidad diferentes

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



386 BecoNA Pessis GArcia

producir contradiccion o paradoja. Por eso los criterios de la descripcién
objetiva no pueden ser los mismos en la naturaleza y en la cultura,
aunque ellos son ldgicamente reconciliables (2000: 120); (4) la necesidad
de una teoria plurivalente y asimétrica de la verdad que permita el
sostenimiento de multiples interpretaciones divergentes “aptas” o
“validas” para una misma obra, aunque deban pasar por un test de
adecuacién a la evidencia disponible y esto no suponga un laxismo
cadtico (1995c: 6); (5) que el fundamento lebensformlich o sittlich de la
predicaciéon y la referencia —aunque estas deban ser adecuadas a los
denotata (las obras)— es dado, histérico, mutable, cultural y muchas veces
epistémicamente opaco para los sujetos en cuestion; (6) la estructura
Intencional de las obras de arte —objeto de la critica— no es ni tiene por
qué ser fija e inmutable, sino que simplemente debe ostentar cierto
grado de estabilidad.

Margolis distingue entre interpretacion constituyente y ampliativa.
Si bien para él todo es imputacidon,’” en el caso de las entidades
culturalmente emergentes esto es mas conspicuo porque, en efecto, estas
son intrinsecamente interpretables. Me parece que para comprender
mejor la posibilidad de la objetividad en el sistema de Margolis,
resulta muy util elaborar un desglose de las atribuciones Intencionales
posibles. Una aproximacion al funcionamiento de tales predicaciones
permitira dilucidar mas claramente el estatuto de la objetividad de
las interpretaciones criticas. El siguiente esquema, si bien adolece de
un poco de reduccionismo, deja al descubierto la estructura de los
predicados Intencionales de los objetos culturales, los que, también, por
supuesto, poseen propiedades fisicas. Propongo que hay al menos tres
niveles predicativos:

a la verdad, como plantearia Stecker (1992: 294). Margolis esta en contra del
principio de intolerabilidad de los incompatibles, formulado por Beardsley, y
sefala que los referentes artisticos pueden ser identificados bajo descripciones
alternativas y “excluyentes”.

7 En estricto rigor, Margolis entiende que todos los fendmenos, tanto
los fisicos como los culturales, estdn sometidos a la imputacion subjetiva.
No obstante, esto se hace manifiesto de manera radical en las entidades
culturalmente emergentes. Ademas, en general, Margolis concede la posibilidad
de hacer atribuciones determinantes y amparadas en una légica bivalente en el
marco de los objetos fisicos y clases naturales.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



APUNTES SOBRE LA POSIBILIDAD DE OBJETIVIDAD EN LA CRITICA DE ARTE 387

(1) Enunprimernivel, es posible distinguir “propiedades
Intencionales”, que se caracterizarian por exhibir un
caracter clasificatorio, con pretensiones descriptivas
carentes de juicios de valor. Estas corresponden al
universo de la comprensién y la significacion.

(2) En un segundo nivel, es posible hallar “valores
Intencionales” que se aplican sobre las propiedades
Intencionales anteriormente mencionadas. En el
seno de una cultura, en determinadas coordenadas
espaciotemporales y bajo determinados paradigmas
histéricos, es posible evaluar los objetos Intencionales
con cierto grado de consenso publico; en esa medida,
una obra puede ser bella o bien lograda, por ejemplo.
En este nivel se toma en cuenta la imputacién axioldgica
de los objetos culturales, que evidentemente juega un
papel fundamental en la interpretacion de obras de arte.
En definitiva, los valores Intencionales juzgan sobre
las propiedades Intencionales. Como bien sefalara
Carroll, la critica de arte contempla juicios evaluativos,
que son parte del universo Intencional —publicamente
accesibles, como condiciona Margolis, y publicamente
revisables—.

(3) En un tercer nivel, se puede destacar algo asi
como una superestructura, supervalor o meta-valor:
la objetividad o, mejor, la intersubjetividad histdrica.
Esta, por supuesto, también constituye un artefacto
Intencional sometido al flujo histdrico. En esa medida,
si la objetividad también es una suerte de propiedad
Intencional, surge la pregunta acerca de su legitimidad,
sus alcances y su validez. ;Es esta predicacion igual
a lo que he llamado “propiedades Intencionales” o
a los “valores Intencionales”? A esta interrogante,
responderiaquelaintersubjetividad histdrica (porahora,
objetividad) implica una valoracién, pero sometida
a normas epistémicas (culturalmente informadas y
eminentemente histdricas). Lo que hace la objetividad
es juzgar las atribuciones del primer y segundo nivel

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



388 BecoNA Pessis GArcia

segiin una norma o -mas bien— un conjunto de normas,
para que dichas atribuciones puedan ser tenidas como
valiosas o relevantes en términos cognitivos. El meta-
valor “objetividad” juzga la pertinencia o impertinencia
de los juicios Intencionales (sean estos descriptivos o
interpretativos), esto es, la correcciéon o incorreccién
de determinados juicios en el uso del lenguaje. La
objetividad no es un valor como los demas, ya que es
normativo epistémicamente (Schaeffer, 2013: 47).

Como ya se ha mencionado, la objetividad en el dominio
Intencional no parece ser reductible a la objetividad que se espera en
las ciencias naturales. A continuacion, se intentard una caracterizacion
de la objetividad Intencional, basada principalmente en la filosofia
de Margolis, pero con atencién a las contribuciones de autores como
Carroll y Schaeffer.

En primer lugar, me parece importante explicitar cuales y como son
las normas o criterios de validacién que permiten fundamentar y justificar
una posible objetividad en las interpretaciones de arte. Si, como
subraya Margolis, el imperio de la interpretacién en las operaciones
judicativas Intencionales y la posibilidad de que varias interpretaciones
divergentes sean validas simultaneamente no impiden que sea posible
fundar y exigir objetividad ni implican un posicionamiento probabilista
y poco riguroso, entonces se vuelve urgente precisar puntualmente
con qué elementos se cuenta para decidir si una interpretacion es o no
objetiva. En esta direccion, Margolis provee de una condicion formal al
sostener que es importante que las interpretaciones sean “adecuadas”
o que pasen el “test de adecuacion” (2013: 113) (2009: 76), y senala
que se refiere a la necesidad de una congruencia conceptual entre las
atribuciones (predicados) y los objetos (referentes), es decir, a que las
propiedades que se digan de las obras de arte deben ser coherentes y
consistentes con la “naturaleza” concebida de los denotata (2000: 113). La
vaguedad de la formulacion anterior y la falta de desarrollo al respecto
impiden que podamos considerar seriamente la nocién de “adecuacién”
como una norma suficiente para la objetividad. Sin embargo, bien
mirada, la propuesta de Margolis ofrece elementos para juzgar sobre
la aceptabilidad, plausibilidad y objetividad de las interpretaciones de
arte. El criterio principal en el que insiste es en la tolerancia histérica
y consensual que detenta una comunidad de individuos histéricos;

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



APUNTES SOBRE LA POSIBILIDAD DE OBJETIVIDAD EN LA CRITICA DE ARTE 389

es decir, la pauta de la objetividad, en suma, estara dada por el grado
de aceptabilidad de facto del que gocen una proposicion o un conjunto
de proposiciones en el seno de un colectivo humano en determinado
momento.

Si bien esta aclaracién permite despejar un poco la cuestion y pese
a que los criterios de objetividad para las atribuciones Intencionales
que una comunidad imponga probablemente no sean invariables,
de todos modos, me parece que sigue pendiente un grado superior
de especificacidon, aunque sea de caracter preliminar y orientativo,
derivado de la insuficiencia de ese “test de adecuacion” como criterio.
Esto se debe a que, en realidad, si el criterio para la aceptabilidad es
Unicamente el mero consenso o acuerdo entre los individuos, entonces
la adecuacion de los juicios con los objetos seria irrelevante; la validez
seguiria residiendo en el mero acuerdo de los sujetos, independientes
de la adecuacion. Me parece que una manera de hacer frente a eso sera
considerar que el consenso esta basado en normas, metodologias y
calificacion de la evidencia y los datos que han probado ser funcionales
y operativas en el seno de una comunidad, la que ademas se ocupa de
revisarlas, afinarlas y perfeccionarlas constantemente.

A este respecto, me parece procedente considerar la tolerancia
consensual como el hecho de ajustarse a normas epistémicas aceptadas
y probadas en una determinada comunidad o como la suma de reglas
para que algo satisfaga o instancie el predicado “objetivo” en el uso
lingiiistico de una comunidad de hablantes. Para comprender mejor
esto, es posible mencionar las normas epistémicas que senala Schaeffer
para la direccion normativa de la descripcion, que podrian ser buenos
candidatos para desempefiar el rol de normas de objetividad; me refiero
a “la verdad, la falsabilidad, la posibilidad de un control intersubjetivo
y [...]laneutralidad axiologica”(2013: 59), esta tiltima al menos como un
ideal con funcion regulativa.

En cualquier caso, pese a la utilidad que prestan las nociones de
Schaeffer -y mas alla de las diferencias que estas pueden suscitar en
el programa evaluacionista de Carroll o en el relativismo robusto de
Margolis—, creo que estan demasiado influenciadas por la analogia con
las ciencias empiricas y no dan con las notas esenciales que distinguen a
los objetos fisicos de los culturalmente emergentes o Intencionales. Esos
criterios de verificacion funcionan muy bien, de hecho, en el marco de
las ciencias exactas; sin embargo, no parece que sean las mas indicadas
cuando se trata de visibilizar estructuras de significado (simbdlicas,

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



390 BecoNA Pessis GArcia

retéricas, intencionales, estilisticas, etc.). Aun asi, de los criterios
enumerados creo que es posible rescatar ante todo el tercero, a saber,
la posibilidad de un control intersubjetivo. De hecho, Carroll también
repara en la importancia de que tanto las descripciones como las
interpretaciones que hacemos estan sometidas a la mirada de los demas
parasurevisiony su correccion (2009: 92); y, en una linea similar, Margolis
insiste en que los contenidos Intencionales han de ser ptblicamente
accesibles, no privados (1995b: 39) y, por lo tanto, sometidos también
al escrutinio y evaluacién de la comunidad de hablantes aptos. Quizas
la forma de enfrentar este problema sea recurriendo a la vieja féormula
de Wittgenstein de preguntarse por las normas de la objetividad en
atencion a sus usos, sus reglas y su gramatica profunda.

La observacion anterior relativa al cientificismo (que Margolis
acusaria de estar prenado de fisicalismo y reduccionismo) de las normas
propuestas por Schaeffer me permite introducir el segundo punto en
cuestion: la necesidad de elaborar una nueva teoria de la verdad en
el marco de ciencias del espiritu que permita lidiar con los desafios
propios de los objetos Intencionales, en este caso especificamente ante
la interpretacion de obras de arte.® La propuesta de Margolis consiste
en renunciar a la concepcion bivalente de la verdad —imperativo tipico

8 Un enfoque cientificista o fisicalista se distinguiria por considerar los

objetos culturales como meras entidades fisicas o clases naturales, esto es, como
reductibles por completo al universo fisico. Seguin esta base, la descripcién de
estos objetos devendria en la puesta en evidencia de sus propiedades materiales.
Una visién como la anterior se quedaria corta a la hora de dar cuenta de las
obras de arte, en la medida que estas —proferidas por subjetividades— poseen
una “segunda naturaleza” diferente, pero numéricamente idéntica y en estrecha
relacion, a la entidad fisica en que se encarna. La interpretaciéon se dirige a
significados y estructuras significativas; tales estructuras no se comportan
del mismo modo que las propiedades fisicas. El punto fundamental es que
“a diferencia de lo que puede ser sostenido en relacién con los objetos fisicos,
los fenémenos culturales (lenguaje, obras de arte, instituciones, practicas) no
pueden tener sus propiedades “aparte” de los yoes humanos o de la sociedad
humana (en el sentido en el que decimos —aunque finalmente esté o no
justificado— que los objetos fisicos son “independientes”). Sin embargo, no por
eso las propiedades de las cosas culturales son arbitrariamente dependientes
de lo que sea que suponga cualquier persona o grupo, sino que estan sujetas
a cierto tipo de objetividad; pero entonces, la existencia y naturaleza de yoes
humanos (...) no pueden ser lo que son enteramente “aparte” del colectivo, de

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



APUNTES SOBRE LA POSIBILIDAD DE OBJETIVIDAD EN LA CRITICA DE ARTE %1

para el universo de las ciencias en el que las determinaciones son
lineales y extensionales, y en el que la emergencia de juicios divergentes
e incompatibles sobre la misma realidad o suma de eventos genera
paradoja o aporia— para abrazar una [0gica multivaluada o polivalente,
esto es, (i) que considere mas de dos valores de verdad, tradicionalmente
“verdadero” y “falso”; (ii) que sea asimétrica; y (iii) en la que los
atributos sobre fendmenos culturalmente emergentes se prediquen
determinablemente y no determinadamente.

El autor piensa que la asuncion de una perspectiva relativista trae
consigo la necesidad de una modificacion en el artefacto construido
y razonado con el que favorecemos o sancionamos epistémicamente
determinadas interpretaciones (la objetividad). Respecto a (i), Margolis
sugiere reemplazar los valores bivalentes de verdad por otras alternativas
aléticas escalonadas del tipo “plausible”, “apto” o “razonable” (1995c:
6). La utilidad de la sustitucién del valor “verdadero” por otros valores
semejantes a la verdad permite que se sostengan al mismo tiempo
interpretaciones en conflicto y no complementarias sin tener que excluirse
para gozar de relevancia y legitimidad epistémica, o sea, de objetividad.
En esta medida, su légica no contemplaria meramente la adicion de un
tercer valor (“indeterminado”) al modelo binario. Ademas, como se
planteo en (ii), en ella la verdad y la falsedad gozan de trato asimétrico;
hay casos en que es posible falsear interpretaciones porque muestran no
estar de acuerdo con la evidencia que se tenga como pertinente, pero no
puede asegurarse que sean verdaderas. Con una formulacién como la de
(iii), a saber, “el mundo cultural es determinable pero no determinado,
plural y diverso, nunca completamente coherente o cerrado, morada
de maneras en conflicto de entender aquello que reconocemos como
los mismos eventos y artefactos de un mundo compartido” (2009:
xi), Margolis destaca la complejidad y problematicidad inherentes al
universo Intencional (1995b: 254). Las atribuciones interpretativas no
pueden sino estar abiertas al cambio y a la historicidad, pese a que
los referentes permanezcan relativamente estables y con su identidad
numérica intacta; Hamlet, por ejemplo, seguira siendo la misma obra
pese a que su estructura Intencional sufra modificaciones y evolucione
a lo largo del tiempo (2009: 93), puesto que su primera naturaleza es
fisica y comparte las propiedades fisicas de la materia en la que esta

las sociedades también con segunda naturaleza en la que ellos mismos han sido
formados en primer lugar”(Margolis, 2000: 112).

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



392 BecoNA Pessis GArcia

encarnada. No obstante, su segunda naturaleza es una construccién
cultural e histérica de diversos yoes humanos, los que, a su vez,
tienen también una naturaleza sui generis en la medida en que estan
encarnados en miembros del Homo sapiens, fisicamente, pero sin ser
reductibles a ellos (2000: 111-112). Del hecho de que las interpretaciones
de fenémenos culturales estén sometidas tanto al cambio como a la
posibilidad de convivir con otras interpretaciones incompatibles pero
validas y con legitimas pretensiones de objetividad (2000: 112), se sigue
que estas atribuciones Intencionales se predican determinablemente y no
determinantemente, como suele exigirse para los objetos fisicos. En este
sentido, se podria concluir también que los predicados determinables
permiten abrirse a una légica polivalente.

Como ya se ha sefialado anteriormente, tanto las normas tentativas
de verificacion u objetividad como la proposicion de una ldgica
multivaluada poseen un cardcter consensual y no criterial. Concretamente,
me refiero a que la objetividad y la “naturaleza” cultural o Intencional
no son sino artefactos basados en la tolerancia consensual que prima
en las practicas sociales. El punto es que el hecho de que la objetividad
de las interpretaciones no derive mas que de una tolerancia consensual
no implica que no pueda ser testeada o exigible, sino que solo significa
que esta esta basada en las practicas de una comunidad de agentes
competentes y no en proposiciones auto-evidentes o en fuentes
cognitivas confiables (2001: 160-1) e infalibles. Si uno renuncia a todas las
versiones de objetivismo y de necesidad modal, vera que todo depende
finalmente del rigor consensual de los usos de una sociedad en la que los
poderes discursivos fueron formados y en la que se sostienen; no hay,
en efecto, reglas algoritmicas, canones, criterios o principios que puedan
garantizar las competencias cognitivas asociadas con la objetividad
interpretativa (2001: 188). Asi, el éxito referencial y predicativo no sera
nunca criterial, sino que estara siempre sujeto al devenir historico y
a la informalidad de las practicas (1998: 65). Por supuesto, aceptar la
tolerancia consensual como pauta y limite de la objetividad implica estar
abierto ala divergencia posterior (2001: 117) e incluso simultanea; admitir
que la objetividad resultante no puede sino ser un artefacto critico,
construido, historico, enddgeno, mutable y contingente; y reconocer
que, como dice Margolis, “neutralidad” y “objetividad” pueden correr
separadamente (1998: 59). En el fondo, me parece que el “consenso”
no es el producto de un debate del cual emerge un acuerdo o contrato,
sino que mas bien deberia entenderse en clave wittgensteiniana como

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



APUNTES SOBRE LA POSIBILIDAD DE OBJETIVIDAD EN LA CRITICA DE ARTE %3

lo aceptable, o al menos potencialmente admisible, en el horizonte de
ciertas practicas historizadas y culturalmente informadas (lingiiisticas,
comunicacionales, investigativas, cognitivas, psicologicas, etc.).

Evidentemente, sostener que la validez de los predicablesimplica que
estos estan basados en la vida consensual de una sociedad investigativa
compromete con el giro histérico de nuestra objetividad como constructo.
Aunque en los contextos de las ciencias naturales solemos resistir
la historicidad (un error, segtin Margolis, que muestra que no se ha
acusado recibo adecuadamente de las tesis de Kuhn), en los contextos
Intencionales no es posible hacer caso omiso del importe historizado de
nuestro presente; pese a que el presente histérico sea ciego, en la medida
en que nuestras condiciones epistémicas actuales nos son opacas o poco
transparentes, de todas maneras podemos reconstruir paradigmas
histéricos anteriores (1998: 67) y elaborar nuestras interpretaciones
considerando, retrospectiva y criticamente, el componente histdrico de
interpretaciones precedentes. Aunque no podemos definir exactamente
nuestra propia perspectiva historizada u “horizonte”, si podemos estar
conscientes de que debemos estar usando lo que desde una distancia
ventajosa definiremos como una perspectiva (2000: 127).

En definitiva, el ndcleo de lo que se ha estado tematizando en esta
discusion sobre los usos culturales, historicos y consensuales en el
seno de una comunidad de agentes aptos es de la nocién de “forma
de vida” [Lebensform], entendida en el sentido socio-cultural mas
que en el bioldgico; esto es, aquel fondo compartido —preformativo
y performativo— de creencias, reglas, cddigos, normas, patrones,
convenciones, saberes (en el sentido de “saber hacer” mas que de
savoir), prejuicios y suposiciones —en muchos casos de caracter tacito,
inconsciente y en afinidad con el adiestramiento mas que con la
ensenanza explicita (Margolis, 1998: 62)- que esta a la base de las
practicas epistémicas, lingiiisticas, conductuales, entre otras, de una
sociedad determinada en determinado momento. Para Joseph Margolis,
la objetividad en el campo de los objetos Intencionales, a fortiori las
obras de arte, esta emparejada con el fundamento lebensformlich de la
predicacion, la referencia, la individuacién y la reidentificacion en una
comunidad lingtiistica (1995b: 232):

la objetividad (...) no puede ser asegurada —si se evita
el platonismo en sus diversas sus formas proteicas—
a menos que la ubiquemos en una manera sittlich o

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



394 BecoNA Pessis GArcia

lebensformlich: con eso me refiero, una vez mas, a que
la objetividad predicativa no es criterial sino colectiva,
consensuadamente tolerante, basada en las practicas
discursivas de una sociedad competente, y sujeta al
flujo historico (2000: 125).

En esta medida, el autor niega toda disyuncién determinada entre lo
“subjetivo” y lo “objetivo” en el conocimiento de la realidad, puesto que
la realidad y el pensamiento estarian simbiotizados y no contariamos
con ningun medio fiable para poder distinguir limpiamente ambos
procesos (2000: 125). Margolis cree, ademas, que el problema de las
ciencias que detecta Kuhn y el problema de las artes son uno y el mismo:
el de la interpretacion. Independiente de eso, que no puede abordarse en
los margenes de esta investigacion, del hecho de que las Lebensformen,
tradiciones, epistemes o paradigmas —seglin la nomenclatura que
decida emplearse— obliguen a un sentido “laxo” de objetividad en las
interpretaciones sobre obras de arte y objetos Intencionales en general,
no se sigue que no se cuente con criterios estrictos y disciplinados, y de
hecho es posible afirmar que existe suficiente objetividad para cubrir
todas nuestras necesidades a ese respecto (2000: 125).

3. Algunas objeciones contra la supuesta necesidad de una
légica multivaluada

Ciertamente, el proyecto de Margolis es discutible en varios puntos
y, ademas, tiene algunas deudas en relacion con las refutaciones que
han presentado algunos de sus interlocutores y comentaristas. Si bien es
posible interrogar los cimientos de su relativismo y su pragmatismo, en
esta oportunidad me parece oportuno relevar algunas de las objeciones,
a mi juicio, mas solidas que se le han espetado a Margolis en relacion
con su propuesta de sustituir una logica bivalente (o trivalente) por una
multivaluada. Me interesa dejar consignadas algunas criticas que le han
hecho a este respecto, puesto que para el autor la comparecencia de una
logica multivaluada constituye una de las tareas mas acuciantes en el
marco de las ciencias humanas y las artes, y, al mismo tiempo, es uno de
los aspectos mas problematicos de su propuesta. En términos generales,
me parece que los contraargumentos mas importantes que impelen a
no aceptar una légica plurivalente para las interpretaciones de obras de
arte son basicamente tres:

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



APUNTES SOBRE LA POSIBILIDAD DE OBJETIVIDAD EN LA CRITICA DE ARTE %5

(1) En primer lugar, algunos autores como Robert Stecker (1992:
295), Stephen Davies (1995: 12) y Garcia Leal (2001: 37) han alegado que
las alternativas o candidatos de nuevos valores de verdad que sugiere
Margolis (“apto”, “plausible”, “razonable”) en realidad no se distinguen
de predicados epistémicos sobre certeza, de modo que no parecen ser
aptos para constituir, en estricto sentido, valores de verdad. En resumen,
se plantea que las opciones que ofrece Margolis se refieren a nuestras
condiciones y situacion epistémica y no a aspectos propiamente aléticos.

(2) En segundo lugar, Garcia Leal (2001: 37) acusa a Margolis de no
brindar una elaboracién sdlida y detallada de la 16gica multivaluada
que pretende fundar, la que, empero, ubica en un lugar central de
su doctrina. Tampoco especifica con claridad y precision los nuevos
valores de verdad y en cambio menciona vagamente algunas opciones.
Ademas de exigir una exhaustiva demostracién y exposicion detallada
de la l6gica en cuestion, Davies (1995: 11) y Stecker echan de menos una
aplicacién de la misma en casos concretos y efectivos para mostrar como
funciona.

(3) En tercer lugar, se ha puesto en duda que el abrazar una logica
multivalente o multivaluada tenga ventajas comparativas respecto a
la légica bivalente. Davies sefiala que la posicion por “default” o por
defecto es la logica bivalente; no convendria abandonarla a menos que
se presentasen dudas serias y concluyentes sobre su conveniencia,
acompanadas de muy buenos motivos (1995: 12). En la misma linea,
Stecker cree que, si se trata de sostener interpretaciones divergentes
como aserciones bajo los nombres de “apto” o “plausible”, entonces la
logica bivalente lo permite ampliamente. Segun €l, no habria necesidad
alguna de apelar a una logica multivalente (1996: 221-23).

Enrelacion ala primera refutacion, es posible invertirla y preguntarse
por qué predicados como “plausible” o “no-plausible” no pueden
constituir valores de verdad en lugar de predicados epistémicos. De
hecho, precisamente de ese modo interroga Margolis a Stecker (1995c:
7). De todas maneras, creo que la mejor manera de enfrentar esta critica
es atender a un aspecto nodal que puede desprenderse de la filosofia de
Margolis, a saber, que la “posicion epistémica” y la verdad, en el caso
de los objetos Intencionales, no se distinguen del modo en que podrian
hacerlo a propdsito de objetos fisicos. Las propiedades de las obras de
arte no son de naturaleza independiente a nuestra situacion epistémica,
de un modo mas radical y manifiesto a como ocurre con las condiciones
de posibilidad trascendentales de todo conocimiento, también el de

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



396 BecoNA Pessis GArcia

objetos fisicos o clases naturales. Por el contrario, las propiedades
Intencionales son estructuras de significado de procedencia cultural,
dependientes en grado sumo de la actividad humana; en otras palabras,
los significados no se “descubren” a la manera de las propiedades
fisicas, sino que son productos de manufactura humana. Para Margolis,
la objetividad, como se ha dicho, es constructiva; lo que quiere decir
que los aspectos subjetivos y objetivos de nuestros estados cognitivos
estan indisolublemente unidos, por lo que es imposible —por medios
racionales, experienciales o perceptuales—identificar qué es propiamente
subjetivo y qué propiamente subjetivo en dichos estados (2009: 92). En
efecto, lo alético, lo ontico y lo epistémico estan simbiotizados y no se
distinguen transparentemente.

La objecion (2) es muy atendible; ciertamente, resulta legitimo exigir
a Margolis que establezca con mayor detalle y en profundidad la l6gica
a la que se refiere y que muestre su entramado estructural, en lugar de
solo sugerirla nebulosamente y proponer vagos candidatos para ocupar
los valores de verdad. Incluso, yo afiadiria a esta critica el hecho de
que Margolis no solo presenta candidatos vagos a ocupar los nuevos
valores de verdad, sino que ademas no explicita la necesidad de que
haya varios grados de valores semejantes a la verdad y cuadles son los
criterios que permitirian asignar un valor y no otro (por ejemplo, por
qué una proposicion es “apta” en lugar de “razonable” o “plausible”).

Enrealidad, me parece que hay varias vias parasortearlas dificultades
planteadas anteriormente. De modo preliminar y orientativo, es
posible sugerir que, pese a su reticencia al respecto, Margolis podria
perfectamente introducir una légica trivalente que cumpliera con sus
requisitos, en la que ademas de los valores verdadero y falso se contara
con un tercer término relativo a la verdad en términos mas flexibles como
“funcional”, “operativo” o “atendible”. Este tercer término acogeria la
variable temporal; la posibilidad de que las interpretaciones estén en
un marco conceptual y semantico compartido por una comunidad; y,
ademas, el hecho de que ese mismo marco admita ciertas anomalias u
otros marcos en tension con el mismo. Esta solucién se muestra como
pertinente en la medida en que acusa recibo de la protesta mas repetitiva
de Margolis contra la imposicién bivalente, esto es, el que esta tltima
secunde el tercio excluso (tertium non datur) incondicionalmente (1995a:
63-4).

Otra alternativa posible para enfrentar los problemas podria consistir
en examinar la posibilidad de introducir una logica tetravalente, cuyos

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



APUNTES SOBRE LA POSIBILIDAD DE OBJETIVIDAD EN LA CRITICA DE ARTE 35:

valores sean: (i) verdadero; (ii) un grado inferior a la verdad, pero
con relevancia alética, que permita la predicacién de dos atribuciones
divergentes al mismo referente (“funcional”, “operativo”, “apto”, etc.);
(iii) indeterminado (o, quiza mejor, “indeterminable” o “indecidible”);
y (iv) falso.

Por otro lado, la propuesta de Margolis es descartar el valor
“verdadero” en una logica multivaluada y sustituirlo por una escala
graduada de valores aléticos, que, aunque no estan adecuadamente
explicitados todavia, son perfectamente posibles; en definitiva, una
logica asino parece de suyo auto-refutatoria o contradictoria. Esta tlltima
logica conviviria, en cualquier caso, con una bivalente, de manera que
el valor “verdadero” no desapareceria por completo. Independiente de
que estas opciones planteadas no sean las mas satisfactorias, me interesa
destacar que el atolladero en el que deja esta objecion no es insalvable.

En cuanto a la acusacion de la ausencia de ejemplos concretos que
pongan en marcha la nueva légica a la que Margolis se refiere, es cierto
que se echa en falta una profusion mayor de casos en los que se aplique
esta logica multivalente. No obstante, seria injusto no mencionar que
el autor si ofrece ejemplos para probar que existen interpretaciones
incongruentes validas, como en el caso de las interpretaciones de
un poema de Wordsworth (2001: 125-6) (2009: 78-9). Es importante
recordar que justamente las IAls [incompatible, acceptable interpretations]
constituyen uno de los motivos principales que mueve al autor a
demandar una superacion de la bivalencia.

La objecion (3) se basa fundamentalmente en la conviccion de
que una légica multivaluada no supone ninguna ventaja comparativa
respecto de la bivalente. Es por eso que Stecker niega la utilidad de una
logica plurivalente y propone distinguir la verdad de la aceptabilidad de
ciertas interpretaciones, con el fin de explicar la validez o compatibilidad
delas IAlIs (1992:291). La maniobra consiste en negar que las IAls posean
valores de verdad. Estas interpretaciones serian dignas de consideracién
o reflexion; en ellas se jugarian criterios de aceptabilidad, pero no la
verdad o falsedad (Stecker, 1992: 293-4). Pareciera que Stecker se ve tan
complicado en el caso de interpretaciones literarias no convergentes
que tiene que concluir que, en sentido propio, no son aserciones con
pretensiones veritativas. No obstante, en mi opinién, asumir que estas
interpretaciones carecen de valor de verdad —tal y como ocurre en el
caso de oraciones del tipo “El rey de Francia es calvo”- es abusivo.
Las interpretaciones de obras literarias que son soélidas, consistentes,

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



398 BecoNA Pessis GArcia

coherentes, relevantes y capaces de dar cuenta de sus razones ciertamente
tienen valor veritativo, son falsables y se corresponden con la evidencia
disponible. Dichas cualidades no son privativas de los modelos
bivalentes (Margolis, 1995a: 42). Una logica con multiples valores de
verdad permite reconocer que dos o mas interpretaciones incongruentes
pueden tener un grado de verdad, al tiempo que permite descartar las
que sean falsas. Ademas, conviene recordar que la propuesta de Margolis
no implica renunciar por completo a la bivalencia. Por el contrario,
ambas légicas son compatibles y pueden ser usadas juntas, pese a que su
rango de aplicabilidad sea distinto (1995c: 3). La admisién de una légica
multivaluada tiene que ver con el reconocimiento de que la realidad
muchas veces es vaga e indeterminada, contextos en los que los valores
binarios no pueden aplicarse sin problemas. Uno de esos contextos es,
justamente, el arte, maxime en el caso de las interpretaciones literarias.’

4. Conclusion: una apuesta por la intersubjetividad histdrica

Lejos de ser un mero escollo nominal, me parece que la sustitucién
del término “objetividad” por el de “intersubjetividad histérica” tiene
consecuencias importantes a nivel conceptual. Si se trabaja por la
elaboracion, sofisticacion, refinamiento y modificaciéon de nociones
como “verdad” u “objetividad”, creo que esto debe venir acompafniado
de un recambio terminoldgico también; es bien sabido que los nombres
traen consigo una carga importante de contenidos asociados, y ademas
imponen ciertas expectativas para su uso satisfactorio, de manera que
aparece como recomendable buscar una expresion lingiiistica lo mas
adecuada posible a la realidad teorizada en cuestion. En este caso, se
propone “intersubjetividad histérica” en lugar de otros candidatos
como “objetividad interpretativa”, por ejemplo, porque la prioridad
estriba en subrayar las practicas discursivas compartidas y los lenguajes
y actos comunes mas que en enfatizar que se trata de una consideracién
del objeto como un producto de la actividad interpretativa asi sin mas.

? El autor también acaba por proyectar la utilidad de una ldgica

multivaluada a terrenos como la historia, las ciencias humanas, la lingiiistica,
la filosofia e incluso la fisica de alto nivel (1995a: 65-7). Si bien esa extension
del uso de una logica de las caracteristicas estudiadas queda fuera del universo
de interés de este trabajo, es importante mencionarla. Las pretensiones y las
consecuencias del proyecto filoséfico de Margolis, como ya se ha sugerido,
desbordan el marco de la teoria del arte.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



APUNTES SOBRE LA POSIBILIDAD DE OBJETIVIDAD EN LA CRITICA DE ARTE %

La objetividad que pretende mentarse a través de este nombre es aquella
construida colectivamente, sin universalidad stricto sensu, abierta al flujo
de la historia, a las modificaciones subsecuentes de las interpretaciones
y reinterpretaciones, relativa a una forma de vida especifica y
espaciotemporal. Evidentemente, la intersubjetividad histdrica estara
sometida a exigentes condiciones epistémicas que seran impuestas por
la comunidad investigativa en el marco de la tolerancia consensual tacita
que se ha venido abordando.

Considero que es de suma importancia desenfocar la atencion del
clasico par opuesto objetivo-subjetivo paradarlerelevanciaalanaturaleza
social del constructo mediante el cual evaluamos la calidad cognitiva
de las interpretaciones. La alternativa “intersubjetividad”, justamente,
permite dar cuenta de dos elementos significativos: por un lado, sin la
presencia de la voz “objetividad” se consigue evitar la asociacion con la
neutralidad, ya que, como se ha mencionado, la objetividad no puede
ni tiene que ser neutra para conquistar legitimidad, sino que esta muy
tefiida culturalmente y se encuentra lejos de ser invariable, fenoménica
(enlugar de fenomenoldgica) y no preformada; por otro lado, la renuncia
al término “subjetividad” a secas permite tanto comunicar que no se
trata de un sesgo personal, singular o individual de algtin sujeto como
que no se trata tampoco del sujeto en general, del hombre generaliter y
atemporal, de la estructura de la humanidad en general, etc.

Ademas, con la adicion de “histérica” se entiende mejor que
aquello de lo que se esta hablando es, en efecto, de hombres concretos
y ubicables en el espacio y el tiempo que forman una comunidad de
yoes [selves], no solo de miembros de la especie Homo sapiens, y que
profieren y consumen diversos productos Intencionales. El anclaje
histérico de la objetividad indica su sujecion al cambio, al flujo y a
la renovacion, pese a que muchos de los referentes sobre los que se
predica interpretativamente no modifiquen sus propiedades fisicas,
bioldgicas, naturales o electronicas. La intersubjetividad no es invariable
ni acumulativa, pero sin duda tampoco es caprichosa y arbitraria. A
diferencia del concepto de objetividad, la intersubjetividad transparenta
su caracter de construccion o artefacto, que no es algo dado naturalmente
(ni siquiera por las condiciones o estructuras trascendentales del sujeto
en general). También sefiala el caracter inacabado y mévil del asunto,
puesto que se puede considerar la posibilidad de divergencia valida
y desacuerdo entre las distintas subjetividades del conjunto, que,
empero, pertenecen a la misma forma de vida y se remiten a un sistema

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



400 BecoNA Pessis GArcia

compartido de creencias y habitos, motivo por el cual pueden acogerse
las diversas opciones interpretativas de manera no paradojal.

A modo de sintesis, es posible concluir que la expresion propuesta
permite recoger, al menos, tres notas fundamentales que el mismo
Margolis destaca como imperiosas y estratégicas para comprender y
fundar la objetividad en el marco de los fenémenos Intencionales, a
saber, la colectividad, la tolerancia consensual y la historia. El autor cree que
en estos tres elementos se cifran las profundas preocupaciones de su
investigacion y que llevan a foco las disputas importantes de la tradicién
filosoéfica en torno a la realidad del mundo humano (1995b: 137-8).

Bibliografia

Carroll, N. (2009). On Criticism. New York, Oxon: Routledge.

Davies, S. (1995). Relativism in Interpretation. En The Journal of Aesthetics
and Art Criticism, Vol. 53, Num. 1, 8-13.

Garcia Leal, J. (2001). Pluralidad de interpretaciones en el arte. En
Thémata. Ntium. 27, 31-38.

Ibarlucia, R. (2016). Descripciéon y evaluacion. Algunas observaciones
sobre el discurso de la critica. En Pérez, D. e Ibarlucia, R. (comps.).
Hechos y valores en filosofia tedrica, filosofia prdctica y filosofia del arte.
(213-224). Buenos Aires: Centro de Investigaciones Filosoficas y
Sociedad Argentina de Analisis Filosofico. [En prensa]

Kant, I. (2015). Kritik der Urteilskraft. Wilhelm Weischedel (ed). Band X.
Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag (stw).

Margolis, J. (2009). The arts and the definition of the human: toward a
philosophical anthropology. Stanford: Stanford University Press.

(2001). Selves and other texts: the case for cultural realism.
University Park, PA: The Pennsylvania State University Press.
(2000). The Deviant Ontology of Artworks. En Carrol, Noél
(ed). Theories of Art Today. (109-129). Wisconsin: The University of
Winconsin Press.
(1999). What, after all, is a work of art? University Park, PA: The
Pennsylvania State University Press.
(1998). Objectivity as a Problem: An Attempt at an Overview.
En The Annals of the American Academy of Political and Social Science.
Vol. 560, 55-68.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



APUNTES SOBRE LA POSIBILIDAD DE OBJETIVIDAD EN LA CRITICA DE ARTE 401

(1995a). Historied Thought, Constructed World: A Conceptual
Primer for the Turn of the Millennium. Berkeley: University of
California Press.
(1995b). Interpretation Radical but Not Unruly: The New Puzzle of
the Arts and History. Berkeley: University of California Press.
(1995c¢). Plain talk about interpretation on a relativistic model.
En Journal of Aesthetics and Art Criticism. Vol. 53, Num. 1, 1-7.
Schaeffer, ]. (2013). Pequefia ecologia de los estudios literarios. Folica, L.
(trad.) Buenos Aires: Fondo de cultura econdmica.
Stecker, R. (1996). Artworks: Meaning, Definition, Value. University Park,
PA: The Pennsylvania State University Press.
(1992). Incompatible Interpretations. En The Journal of Aesthetics
and Art Criticism. Vol. 50, Nuum. 4, 291-298.

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



