RECEPTION AND APPROPRIATION OF THE
ARISTOTELIAN PrRACTICAL PHILOSOPHY IN
HeGeL's PHILOSOPHY OF RIGHT

Eduardo Charpenel Elorduy

Facultad de Filosofia
Universidad Panamericana, campus México
echarpen@up.edu.mx

Abstract

In this article I examine the relation of Hegel’s Philosophy of
Right with the Aristotelian practical philosophy. My aim with
this is to show, on the one hand, that some of the theses and
central motifs of the Hegelian philosophy of right are better un-
derstood if one brings certain Aristotelian ideas to the forefront
of the discussion and, on the other hand, that these ideas are
subjected to a reinterpretation by Hegel due to the historical and
philosophical demands of the Modern Age. In particular, the
relationship between these two authors is analyzed by examin-
ing two specific subjects: the holistic methodology of a practical
philosophy-broadly construed—and the theory of ethical moti-
vation.

Keywords: Aristotle, Hegel, Philosophy of Right, Normative
Ethics, Methods in Ethics, Theory of Ethical Motivation, Virtue
and Duty, History of the Development of Aristotelianism.

Received: 04 - 07 - 2016. Accepted: 28 - 09 - 2016.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017), 173-211.



174 Epuarpo CHARPENEL ELORDUY

RECEPCION Y APROPIACION DE LA FILOSOFIiA
PRACTICA ARISTOTELICA EN LA FILOSOFiA DEL
DERECHO DE HEGEL

Eduardo Charpenel Elorduy

Facultad de Filosofia
Universidad Panamericana, campus México
echarpen@up.edu.mx

Resumen

En el presente articulo se examina la relacion de la Filosofia del
derecho de Hegel con la filosofia practica aristotélica. Con ello se
pretende mostrar, por una parte, que algunas delastesis y motivos
centrales de la filosofia del derecho hegeliana se entienden de
mejor forma trayendo a primer plano ciertos planteamientos
aristotélicos y, por otro lado, que dichos planteamientos son
objeto de una reinterpretacion y reelaboracion por parte de
Hegel ante ciertas exigencias histdricas y filosdficas del contexto
moderno. En particular, se examina la relacion entre estos dos
autores atendiendo a dos puntos concretos: la metodologia
holistica de una filosofia practica —entendida de modo amplio-
y la teoria de la motivacion ética.

Palabras clave: Aristoteles, Hegel, Filosofia del derecho, Etica
normativa, Metodologia ética, Teoria de la motivacion ética,
Virtud y deber, Historia del desarrollo del aristotelismo.

Recibido: 04 - 07 - 2016. Aceptado: 28 - 09 - 2016.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



LA FILOSOFIA PRACTICA ARISTOTELICA EN LA F1L.0SOFfA DEL DERECHO DE HEGEL]7H

I. Introduccion

A pesar de que dos de los principales apartados de los Principios
de la filosofia del derecho (Grundlinien der Philosophie des Rechts [GPR])
llevan por titulo “Moralidad” y “Eticidad”, resulta problematico afirmar
que Hegel haya escrito, como tal, una “ética”, si entendemos bajo
este término no sélo una teoria de la normatividad practica, sino una
teoria que pretenda brindar directrices a los individuos para alcanzar
la felicidad o una vida lograda. Al menos, hablar de ética en Hegel
no parece ser algo de suyo evidente.! Las razones de esto son varias.
En primer lugar, resulta claro que Hegel comparte el escepticismo
—caracteristico de sus contemporaneos— hacia las propuestas de corte
eudaimonista.? En efecto, al igual que muchos otros pensadores de su

! A este respecto, es de llamar la atencién que en trabajos como Hegel’s

Practical Philosophy. Rational Agency as Ethical Life (2008) y “Freedom and Social
Categories in Hegel’s Ethics” (1986) de reconocidos intérpretes hegelianos como
Robert Pippin y Terry Pinkard respectivamente no se explique en qué sentido se
puede hablar de una ética en Hegel, lo cual, al menos, exigiria cierta justificacion
ya por el simple hecho tener ambos como objeto de estudio principal una obra
considerada como de filosofia del derecho. En el contexto hispanohablante,
Carla Cordua, en su monografia El mundo ético. Ensayo sobre la filosofia del hombre
en Hegel (1989) tampoco ahonda en este punto. Quien si aborda mas la cuestion,
aunque dejando todavia puntos importantes de lado, es Allen W. Wood en
Hegel’s Ethical Thought (1990).

2 Esto queda de manifiesto de modo tangible en el famoso dictum
hegelianio: “La historia universal no es el terreno de la felicidad. Los periodos
de felicidad son paginas en blanco dentro de ella (Die Weltgeschichte ist nicht
der Boden des Gliicks. Die Perioden des Gliicks sind leere Blitter in ihr), (Vorlesungen
iiber die Philosophie der Geschichte [VPG], XII: 42). Este famoso pasaje suele
tomarse y discutirse aisladamente, lo cual lleva la mayor parte de las veces a
atribuirle un insalvable pesimismo a Hegel. Si se toma en cuenta el contexto
de la aseveracion, sin embargo, Hegel parece sélo estar diciendo que, desde el
punto de vista de la historia universal, el tema de la felicidad es irrelevante, en
tanto que no es objeto propio de estudio de una investigacién de esta indole. En
todo caso, aun si se adoptara una lectura atenuada de este corte, resulta claro
que Hegel tendria mucho menos confianza que los pensadores cldsicos respecto
de las posibilidades reales de la filosofia de hacer mejores a los individuos.
En esto pareciera coincidir, paradéjicamente, con Arthur Schopenhauer, su
contemporaneo y férreo adversario, como de ello da fe el siguiente pasaje: “En

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



176 Epuarpo CHARPENEL ELORDUY

época, Hegel rechaza la idea de que la filosofia pueda o deba aspirar
a hacer “mejores” a los individuos —basta tan sélo recordar la tajante
afirmacion en la Fenomenologia del espiritu segtin la cual la filosofia debe
evitar a toda costa ser “edificante” (erbaulich) (PdG, 111, 17). Aunado a
esto, existe en él también la conviccién, sumamente extendida entre los
pensadores modernos, de que los individuos tienen un derecho legitimo
a formarse una representacién propia y particular de felicidad —una
representacion que distaria mucho de ser tan uniforme y sustantiva
como se penso en el seno de la filosofia clasica—.* En este sentido, si se
tuviera que hablar de la nocién de vida lograda en Hegel, pienso que
habria que decir que éste pugnaria por lo que podriamos llamar un
pluralismo eudaimonista dentro del cual existirian diversas formas
de vida que permitirian al individuo una adecuada realizacion de sus
potencialidades y talentos. Sin embargo, también habria que decir que
Hegel en ningtin momento se compromete a conducir paso a paso a sus
lectores a una exitosa apropiacion o instanciacion de dichas formas.

cambio, volverse practica, guiar el comportamiento, remodelar el caracter, son
viejas aspiraciones a las que la filosofia deberia renunciar tras haber madurado
[..]. La virtud se aprende en tan escasa medida como el genio: para ella el
concepto es tan infructuoso como para el arte, y sélo sirve como instrumento.
Aguardar que nuestros sistemas morales y éticos dieran pie a virtuosos, nobles
y santos seria tan descabellado como pretender que nuestras teorias estéticas
forjasen poetas, pintores y musicos” (Hingegen praktisch zu werden, das Handeln zu
leiten, den Charakter umzuschaffen, sind alte Anspriiche, die sie, bei gereifter Einsicht,
endlich aufgeben sollte. [...] Die Tugend wird nicht gelehrt, so wenig wie der Genius:
ja, fiir sie ist der Begriff so unfruchtbar und nur als Werkzeug zu gebrauchen, wie er
es fiir die Kunst ist. Wir wiirden daher eben so thoricht sein, zu erwarten, dass unsere
Moralsysteme und Ethiken Tugendhafte, Edle und Heilige, als dass unsere Aesthetiken
Dichter, Bildner und Musiker erweckten) (Schopenhauer, 2002: 357-358).

® En este sentido, el trabajo de Schiitrumpf (2006) es particularmente
esclarecedor. Schiitrumpf muestra con detalle cdémo una realizacion “individual”
de la eudaimonia —es decir, una realizacion de indole subjetiva, personal e
idiosincratica—no tendria cabida en el pensamiento filosofico clasico. Antes bien,
Platon y Aristoteles se opondrian a esto enfaticamente, pues esto seria a su juicio
una de las consignas tipicas de la democracia que, en tltima instancia, terminan
por fragmentar la cohesién social propia de la pdlis. Solo la interiorizacion de
las disposiciones habituales que sean verdaderamente buenas posibilitarian a
los individuos, segtin Platdn y Aristoteles, a alcanzar la eudaimonia, y dichas
disposiciones tendrian un caracter objetivo para todos los actores éticos. Esta
tesis sera clave para nuestro trabajo en momentos posteriores.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



LA FILOSOFIA PRACTICA ARISTOTELICA EN LA FILOSOFfA DEL DERECHO DE HEGEL]77

Asimismo, otra dificultad que pareciera minar en Hegel la
posibilidad de una “ética” —entendida ésta como un discurso enfocado
en la realizacion personal del individuo— son las ambiciones holisticas
caracteristicas de su pensamiento: un discurso ético que no mostrase la
intima conexién de un supuesto “bien individual” con las condiciones
estructurales de la vida social, politica, comunitaria e incluso econdmica
seria siempre parcial y deficiente. Porlo demas, un discurso de estaindole
estaria siempre expuesto a los peligros del solipsismo practico a los que,
a juicio de Hegel, conducen las asi llamadas “éticas de la conviccion”
(Gesinnungsethiken), dentro de las cuales la propia convalidacion o
certeza moral seria un criterio suficiente para determinar si algo ha de
contar como bueno en sentido normativo.

A mi entender, lo anterior ha llevado a que el pensamiento de
Hegel, en general, y su filosofia del derecho, en lo particular, sean
recurrentemente interpretados bajo una clave hermenéutica donde
se enfatiza su cardcter de “moderno”, en clara contraposicion con
las propuestas filosdficas de la Antigiiedad clasica. Al examinar los
distintos trabajos en la literatura especializada en los que se busca poner
en didlogo a Hegel con otros interlocutores, se puede apreciar que la
gran mayoria de éstos busca explorar el vinculo entre Kant y Hegel,
mostrando, por un lado, toda una serie de problematicas y de tentativas
soluciones que Hegel habria descubierto gracias a Kant, y apuntando,
por otro lado, que dichas problematicas no pueden ser, a juicio de
Hegel, adecuadamente resueltas desde el enfoque que Kant habria
planteado, o bien, mediante los recursos conceptuales que éste tendria
a la mano. Otros interlocutores modernos con los cuales, en la literatura
especializada sobre Hegel, se llega a menudo a poner en practica una
estrategia interpretativa semejante serian Spinoza y Fichte.

Es de sefialar, no obstante, que existe otro grupo de intérpretes —si
bien, en términos comparativos, todavia minoritario— que ha reparado
en la necesidad de traer a Aristoteles a un primer plano de la discusién
como una figura que, en muchas ocasiones, resulta tanto o mas decisiva
para Hegel que cualquier otro pensador moderno, ya sea como influencia
directa, ya sea como punto de referencia, o ya sea como interlocutor con
quien entabla un dialogo critico.* El trabajo que, a mi parecer, busca de

*  Véase a este respecto la afirmacion de Michael Quante: “Lo mismo vale

para Aristoteles, quien ha sido, en filosofia practica, un modelo decisivo tanto
para los comunitaristas del presente (como, por ejemplo, Alasdair MacIntyre)

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



178 Epuarpo CHARPENEL ELORDUY

forma mas ambiciosa y sistematica reconstruir la relacién entre ambos
filosofos es el de Alfredo Ferrarin, titulado justamente Hegel and Aristotle
(2004). Se puede decir de esta obra que se trata de una exploracion global
—es decir, no circunscrita a una disciplina o a un ambito especifico- de
la relacién que guardan entre si estos autores a lo largo del itinerario
intelectual de Hegel, dentro del cual hay varios momentos en los
que éste lee, estudia, interpreta y se apropia del corpus aristotelicum.?

como también para Hegel. Sin lugar a dudas uno puede decir que un objetivo
de la filosofia practica de Hegel es desarrollar una concepcidn aristotélica de la
ética para condiciones sociales modernas. En términos un tanto provocadores,
podemos decir que la filosofia practica de madurez de Hegel —la cual desarrollé
en los Principios de la filosofia del derecho— representa el intento de conciliar a
Aristételes con Kant y con Rousseau, es decir, de unir la tesis aristotélica del zoon
politikon con las concepciones de autonomia de la modernidad” (Gleiches gilt fiir
Aristoteles, der in der praktischen Philosophie sowohl fiir viele Kommunitaristen
der Gegenwart (zum Beispiel Alasdair MacIntyre) als auch schon fiir Hegel
ein entscheidendes Vorbild gewesen ist. Ohne Zweifel kann man als Ziel von
Hegels praktischer Philosophie formulieren, eine aristotelische Konzeption der
Ethik fiir moderne gesellschaftliche Bedingungen zu entwickeln. Etwas plakativ
formuliert, stellt Hegels reife praktische Philosophie, die er in den Grundlinien
der Philosophie des Rechts entfaltet hat, den Versuch dar, Aristoteles mit Kant
und Rousseau zu vermitteln, das heifst, die aristotelische These vom Menschen
als zoon politikon zu verbinden mit den Autonomiekonzeptionen der Moderne)
(Quante, 2011: 20); al citar fuentes secundarias, los términos griegos los dejaré en
la transliteracion hecha por los comentaristas respectivos.

Por supuesto, sobra decir que otra figura de la Antigiiedad que resulta
clave para entender a Hegel es Platén, como de ello dan cuenta los estudios que
abordan el tema de la dialéctica conjuntamente en estos autores: ver Gadamer
(1987) y Berti (1987). Es de resaltar, sin embargo, que para el caso especifico
de un estudio de los GPR, Aristételes resulta un autor mucho mas decisivo
en el proyecto hegeliano. Esto se deja ver en el simple hecho de que todas las
referencias a Platon dentro de la obra son criticas y negativas, mientras que
las de Aristételes, en cambio, tienen siempre un tenor positivo y un caracter
de aprobacién. Esto no lo aprecia Pelczynski (1984: 57), quien, con base en el
tratamiento mas extenso que hace Hegel de la Republica en sus Lecciones sobre
la historia de la filosofia, considera que Platon es una influencia mas decisiva que
Aristdteles en el pensamiento practico hegeliano.

> Se trata de una exploracién muy bien lograda, entre otras cosas, por su
sobriedad pues no incurre en dos posibles extremos, a saber, ni en descalificar
la lectura hegeliana por cierta supuesta falta de rigurosidad filologica o por
pretender mas alld de lo que los textos aristotélicos literalmente sugieren, ni

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



LA FILOSOFIA PRACTICA ARISTOTELICA EN LA F1L.OSOFfA DEL DERECHO DE HEGEL]79

Intérpretes que, en el marco especifico de discusion sobre metafisica y
filosofia tedrica, han buscado tender importantes puentes entre Hegel y
Aristoteles son, entre otros, Frederick Gustav Weiss (1969), Luis Xavier
Lopez Farjeat (2003), Tobias Dangel (2013) y Florian Baum (2014), los
cuales concuerdan, a grandes rasgos, en decir que el apelo a Aristoteles
le sirve a Hegel tanto para romper el paradigma de una filosofia de la
reflexion caracteristico del pensamiento moderno como para superar
varias escisiones que serian fruto del mismo.

En lo que toca a la filosofia practica, existen también algunos
intérpretes que han reparado en la necesidad de vincular a Aristoteles
y a Hegel. A este respecto habria que resaltar de modo particular la
figura de Joachim Ritter, quien fuera uno de los pensadores clave —a la
par de Hans-Georg Gadamer, Hannah Arendt, Manfred Riedl, Giinther
Bien, Riidiger Bubner y Eric Voegelin, entre otros— en el asi llamado
movimiento de rehabilitacion de la filosofia practica en Alemania
durante las décadas de los sesenta y setenta del siglo XX. De forma mas
reciente, encontramos una muy buena exposicion general de la filosofia
del derecho hegeliana en el ensayo de Allen W. Wood (1993), mismo
en el que se discuten con acierto varios temas que Hegel encuentra en
Aristoteles, Kant y Fichte, asi como recursos filosoficos de ellos de los
que el primero echa mano de cara a la realizacién de su propio proyecto.
Otros trabajos importantes a destacar serian el del propio Ferrarin,
quien dedica un apartado de su libro a la interpretacién y apropiacion
de Hegel de la Etica nicomagquea y de la Politica de Aristételes, asi como el
de Joshua D. Goldstein titulado Hegel’s Idea of the Good Life (2006), en el
cual Goldstein busca subrayar varios objetivos en comtn que tendrian
una filosofia practica hegeliana —la cual aqui no se remite tinicamente a
la obra madura de los Principios de la filosofia del derecho sino incluso a los
escritos de juventud de Hegel- con la filosofia practica aristotélica.

A pesar de que esta linea de investigacion ya ha sido inaugurada
y ha arrojado resultados significativos, considero que existen razones
que invitan a pensar que podemos explorar todavia nuevas perspectivas
dentro de la misma, en mayor o menor medida desatendidas, y con ello
obtener un panorama todavia mas definido en lo que toca a la relaciéon

tampoco —como suele ser moneda comtn entre ciertos intérpretes hegelianos- el
de exaltar a Hegel como la tnica figura que podria haber entendido cabalmente
los alcances y limites de la tradicién, y, en este caso concreto, de la filosofia
aristotélica (Cfr. Ferrarin: 2004, 14 y ss.).

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



180 Epuarpo CHARPENEL ELORDUY

entre Aristoteles y Hegel en materia de “filosofia practica” —entendida
ésta, como veremos mas adelante, de una forma amplia—. Esto, me
parece, se puede justificar haciendo un analisis —que, por razones de
espacio, no puede ser aqui sino somero— de la literatura especializada
antes mencionada.

Porunlado, es claro que los trabajos tanto de Wood como de Ferrarin
tienen ciertas limitaciones, ya sea por sus objetivos concretos, o ya sea
por lo que concierne, mas bien, al hilo conductor de su investigacion:
el primer trabajo, como mencionamos antes, sélo pretende ser una
introduccién a la filosofia del derecho hegeliana y no busca en modo
alguno agotar la relacion entre Aristételes y Hegel, mientras que el
segundo busca examinar las instancias en las que Hegel discute y
emplea para sus propios fines la nocion aristotélica de enérgeia.® Debido
a esta acotacion metodoldgica, la obra de Ferrarin no puede abordar,
a mi juicio, cierto registro tematico donde resulta también palpable el
dialogo que entabla Hegel con Aristételes y donde la nocion de enérgein
no juega un papel central, o al menos no uno de primer orden.

Ciertas cuestiones de indole formal asi como de interés rector en la
interpretacion afectan también la propuesta de Ritter: su famosa obra,
Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel (1969) no pretende
ser un estudio detallado sobre la lectura que hace Hegel de la filosofia
practica aristotélica. Antes bien, parece ser un trabajo donde, en su
primera mitad dedicada a Aristdteles, se interpreta a éste hegelianamente,
y en cuya segunda mitad, se interpreta a Hegel aristotélicamente. El
unico ensayo en donde se aventura Ritter a una lectura mas detallada
sobre la apropiacion que hace Hegel de Aristoteles es el que se titula
“Auseinandersetzung mit der kantischen Ethik” (“Discusion con la
ética kantiana”). En este ensayo, Ritter resalta aspectos aristotélicos
importantes en Hegel, por ejemplo, la vinculacion organica del individuo
con una comunidad debidamente organizada y articulada, la cual seria
una condicidn necesaria tanto para la formacion del caracter (éthos) de
dicho individuo como de sus concepciones del bien y del mal morales

6 “The leading thread of this book will be the notion of energeia. In

contradistinction to the existing literature, this book does not limit itself to an
analysis of Hegel’s lectures or even to a general discussion of energeia; rather,
this notion will serve as a guide to show how the idea of a self-referential
activity operates in the details of Hegel’s interpretation of Aristotle as well as in
particular contents of Hegel’s own thinking on subjectivity” (Ferrarin, 2004: 7).

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



LA FILOSOFfA PRACTICA ARISTOTELICA EN LA FI1LOSOFiA DEL DERECHO DE HEGEL]8]

—si bien cabe decir que dicho ¢thos habria sido moldeado también por los
ideales de autonomia que configuran en su nucleo a las instituciones del
mundo moderno-.” Otro aspecto en el cual Ritter hace mucho hincapié -y
sobre esto nosotros también diremos algo mas adelante— es en el intento
aristotélico por parte de Hegel de vincular ética, politica y economia
dentro de una misma filosofia que, como dijera Aristoteles, se ocupe
en general de los asuntos humanos (anthrépeia philosophia), mismos
que nunca pueden comprenderse independientemente del plexo de
relaciones mas amplio donde éstos se integran. A pesar de que Ritter
tiene el mérito innegable de haber identificado estos ejes tematicos de
convergencia, pienso, no obstante, que él no termina por explorar puntos
intimamente relacionados con los mismos —quizas por su marcado
interés de desarrollar una polémica en contra de la ética kantiana; una
intencion que se deja ver en el titulo mismo del ensayo—, como lo son,
a mi juicio, el amalgamamiento del vocabulario ético y psicoldgico
aristotelico bajo el término aleman de Sitte y las implicaciones de ello
derivadas, o bien, la nocién radicalizada por Hegel de una segunda
naturaleza (zweite Natur) del agente ético, expresion la cual, dicho sea de

7 “La filosofia del derecho de Hegel se propone corregir esta abstraccion.

Para ello, ésta renueva la ética institucional perteneciente a la tradicién de la
Politica de Aristoteles, pero de modo tal que ella introduce el gran principio de
la subjetividad y de la moralidad y lo vuelve su objeto de estudio. El concepto
de eticidad ya no es, por ende, idéntico con el concepto de Ethos de la filosofia
préctica aristotélica. Este abarca el punto de vista propio de la moralidad y con
ello la libera de la separacion de la realidad —proveniente del fin de la tradicién
politica—, una separacion que encontr6 su fundamento con el cambio de época,
con la revolucién politica y social, y con la fundamentacion del derecho y del
estado en la subjetividad del individuo y en su libertad” (Die Rechtsphilosophie
Hegels unternimmt es, diese Abstraktheit zu korrigieren. Sie erneuert dafiir die
zur Tradition der Politik des Aristoteles gehorige institutionelle Ethik, aber so,
dass sie das grofie Prinzip der Subjektivitdt und Moralitdt in diese einbringt
und zu ihrem Subjekt macht. Der Begriff der Sittlichkeit ist daher bei ihm nicht
mehr mit dem Ethos der aristotelischen praktischen Philosophie identisch. Er
schliefst den Standpunkt der von ihr unterschiedenen Moralitdt ein und befreit
diese damit von der aus dem Ende der Politiktradition kommenden Trennung
von der Wirklichkeit, die in der Wende der Zeit und mit der politischen und
sozialen Revolution und der Griindung von Recht und Staat auf Freiheit in der
Subjektivitdt das Subjekt und in ihrer Freiheit die Substanz erhalten hat) (Ritter,
1969: 300).

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



182 Epuarpo CHARPENEL ELORDUY

paso, nunca fue formulada explicitamente por Aristoteles pero si por la
tradicion aristotélica.

Finalmente, cabe decir sobre Goldstein que, si bien su monografia
tiene indudables aciertos como el desmentir criticas comunes a Hegel
que afirman que el individuo singular no tiene ninguna relevancia en
el pensamiento hegeliano y que el mismo quedaria completamente
engullido por el implacable y necesario proceso dialéctico de despliegue
del espiritu absoluto en la historia universal, me parece que termina por
incurrir en un extremo opuesto, dando la apariencia de que, en el fondo,
el proyecto hegeliano es uno de corte eudaimonista.®

8 Véase por ejemplo el siguiente pasaje: “As we will see in the course

of this study, Hegel does preserve and indeed completes even the highest
Greek goals of the good life (taking Aristotle’s formulation of them to be
paradigmatic), but he does so in a radically different form —the form of a system
of free social relations, mutually binding the citizen and the modern political
community. What Hegel abandons is a conception of the good life consisting
of particular sorts of individual activity (e.g., political or philosophical) arising
from particular sorts of capacities (e.g., phronésis or sophia)” (Goldstein, 2006, xx).
Y en la misma linea dice mds adelante lo siguiente: “[Hegel] completes the goals
of ancient virtue in new forms, most importantly opening up a space within the
mature ethical community for the activity of phronésis. However, it is phronésis
in a new social form, one that removes the danger of the moral conscience
and permits the collective determinations of the conditions of ordinary life”
(Goldstein, 2006, xxiii). Hay varios motivos por los cuales no puedo adherirme
a las tesis de Goldstein. En primer lugar, considero —en consonancia con la
postura de Schiitrumpf, referida anteriormente— que las virtudes griegas no
pueden ser consideradas como capacidades particulares o individuales en el
sentido que Goldstein apunta. En segundo lugar, no resulta claro que Hegel
pueda completar —o siquiera pretenda alcanzar— “las metas griegas mas elevadas
de la existencia” con su planteamiento, sobre todo si, como Goldstein afirma
en el pasaje citado, éstas tuvieran para Hegel su formulaciéon mas ejemplar en
Aristoteles, pues resulta evidente que el ideal mas alto de vida en Aristételes
es el bios theoretikds, y que Hegel en ningtin momento sugiere que dicho ideal o
forma de vida sea un elemento constitutivo de lo que él entiende por “eticidad”
(Sittlichkeit) del espiritu objetivo. Finalmente, me parece problematico hablar
de una rehabilitacion de la phrénesis en Hegel, pues, por un lado, no existe
ningun pasaje en GPR donde se hable de dicho término ni se introduzca uno
equivalente alemdn, y por otro lado, resultaria problematico hablar de una parte
del alma especificamente diferenciada en el caso de un autor que, de forma
explicita, busca romper con la tradicién de hablar de fuerzas (Krifte) o facultades

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



LA FILOSOFIA PRACTICA ARISTOTELICA EN LA F1L.0SOFfA DEL DERECHO DE HEGEL]83

A continuacion me propongo realizar una reconstrucciéon de la
influencia de Aristételes en Hegel centrandome en dos ejes tematicos,
los cuales, me parece, pueden arrojar nuevas luces sobre la vinculacién
entre estos autores: la estructura arquitectonica de sus proyectos de
filosofia practica, y la teoria de la habituacién y la motivacién morales.’
Por los alcances del presente trabajo, ciertas caracterizaciones que haré
de los planteamientos aristotélicos tendran que ser sumamente breves.
En realidad, mi propdsito con dichas caracterizaciones no es el de
introducir una lectura nueva sobre los planteamientos aristotélicos, sino
presentar ciertos motivos importantes de los mismos que, por razones
sistematicas, resultaron de interés para Hegel de cara a su propia
propuesta. En las conclusiones del presente trabajo, me permitiré hacer
una evaluacion de caracter mas general sobre la apropiacion que hace
Hegel de Aristoteles.

II. La arquitectonica de la filosofia practica de Aristoteles y de la
filosofia del derecho hegeliana

Como es bien sabido, Aristoteles nunca concibié los asi llamados
tratados éticos como parte una disciplina filosofica auténoma e

“r

independiente llamada “ética”.’” Ya desde el mismo comienzo de la

(Vermégen) psiquicas, pues, a su juicio, esto conduce a concebir la razén y sus
distintas actividades como compartimentos independientes, cuya vinculaciéon
sOlo seria accidental. Ver Enciclopedia de las ciencias filoséficas (Enzyklopidie der
Philosophischen Wissenschaften [EPW]), X, 240 y ss. Ver también GPR, VII, 77 y ss.

9  Otro importante eje tematico donde también se podria explorar con
bastante provecho la relacion entre Aristdteles y Hegel es el de la teoria de la
accién y la teoria de la imputabilidad. En un pie de nota al paragrafo 140 de
GPR, Hegel hace una explicita e importante referencia laudatoria a Aristételes,
indicando que éste tendria una vision mucho méas acertada de la responsabilidad
de las acciones que los pensadores modernos, tal como se puede colegir a partir
de los desarrollos del libro tercero en la Etica nicomaquea (EN). Por si sdlo, este
acerto invitaria a una relectura en clave aristotélica de toda la teoria de la accion
hegeliana contenida en el apartado de la Moralitit dentro de GPR. Por los limites
de este trabajo, sin embargo, no me sera posible abrir esta linea de discusién.

10 Dentro de los mismos incluyo unicamente, siguiendo la linea de
interpretacion mas comun entre los comentadores, la EN y la Etica eudemia (EE),
y no asi los Magna moralia (MM). Es de resaltar, sin embargo, que el autor de
MM si parece concebir la posibilidad de tratar este tipo de investigaciéon como

"4

una “ética”, aunque al final se decanta, en consonancia con los tratados éticos

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



184 Epuarpo CHARPENEL ELORDUY

Etica nicomaquea encontramos aseveraciones que claramente perfilan
la insercién de la investigacion ahi realizada dentro de un conjunto
todavia mas amplio."! En dicha obra, en el segundo capitulo del primer
libro, Aristoteles afirma que nuestras actividades deben estar regidas
por un bien ultimo que sea deseado por si mismo, de modo tal que otros
fines puedan estar subordinados jerarquicamente a él, suprimiendo con
ello la posibilidad de que éstos sean vanos en tanto pertenecientes a una
cadena infinita. Ese bien, nos dice el fildsofo, tendra un peso decisivo
en nuestra existencia, por lo cual es menester determinar, al menos
esquematicamente, qué tipo de bien es éste y qué disciplina debe de
estudiarlo. Y a este respecto, Aristoteles no tiene duda alguna de que
la disciplina en cuestion es la politica (moAttikn)), la cual es “suprema y
directiva en grado sumo” (KLQUWTATNG KAl HAALOTO AQXLTEKTOVIKTG)
(EN I, 2, 1094a26-27). En realidad, ninguna otra disciplina parece
poder presentar credenciales para competir contra ella. Todas las
demas que Aristoteles menciona, a saber, la estrategia (otoatnywkn),
la administracion doméstica (otkovouikn}) y la retérica (Onrooikr))
son claramente dependientes de ella (Cfr. 1094b3), y es que, en efecto,
resulta dificil concebir qué sentido pudieran tener las mismas si no es
por el marco de referencia que les confiere la comunidad politica en su
conjunto. Esto, ademas, se confirma en el libro primero de la Politica,
donde encontramos que no solo la administracion domeéstica, sino
también la asi llamada crematistica (xyonuatiotucn) —el arte de adquirir
bienes mediante medios adecuados— tendria un caracter subordinado
en tanto que solo proporcionaria la materia (OAn) con base en la cual a
otras disciplinas les tocaria elaborar algo distinto (Cfr. Pol. I, 8, 1256a8-
10).

La politica esta, por ende, en condiciones tanto de servirse como de
dirigir estos otros saberes. Esto se explica por el hecho de que los fines
o bienes ligados a dichos saberes estan subordinados al fin politico. Con
esto en mente, Aristoteles realiza una aseveracion crucial:

aristotélicos, por englobarla dentro de la “ciencia politica”: “Y en conjunto a
este tratado me parece justo darle el nombre, no de ética, sino de politica” (to
d" 6Aov kal TV émwvupiav dikalws dokel dv pot ExeLv 1) mMEaypatei ovk
MOV dAAX moArtuciv) (MM 1, 2, 1182b27-28).

I Este es uno de los temas més llamativos de los cuales no hay una
contraparte textual dentro de la Etica Eudemia.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



LA FILOSOFIA PRACTICA ARISTOTELICA EN LA F1L.0SOFfA DEL DERECHO DE HEGEL]85

Pues aunque sea el mismo el bien del individuo y el de
la ciudad, es evidente que es mucho mas grande y mas
perfecto alcanzar y salvaguardar el de la ciudad; porque
procurar el bien de una persona es algo deseable, pero
es mas hermoso y divino conseguirlo para un pueblo y
para las ciudades."

Pocos pasajes son, a mi parecer, tan definitorios en términos
programaticos como éste dentro del corpus aristotelicum. En estas breves
lineas, Aristoteles deja en claro una premisa metodoldgica para toda su
investigacion sobre los asuntos humanos, a saber, que el bien individual
no se distingue sustancialmente del fin de la pélis o el de la comunidad.
Esta es una premisa que, por supuesto, desde otro horizonte histdrico,
cultural y social, seguramente podria ser seriamente cuestionada, ya que
claramente se pueden aducir ejemplos en los que los fines e intereses
de una determinada comunidad politica entran en colisién con los fines
e intereses de un individuo particular. Pero éste definitivamente no es
el punto de vista de Aristoteles. Para él existe una correlacion intima
entre el bien real de los individuos —es decir, el bien que los individuos
perseguirian en tanto que virtuosos— y el bien que son capaces de
instanciar los distintos tipos de gobierno con una constitucion virtuosa
—es decir, gobiernos dentro de los cuales los ciudadanos cuentan con
un buen tipo de educacién, con coordenadas de cooperacion concretas
y con un marco comun de expectativas, los cuales se convierten en
condiciones indispensables para la realizacion efectiva de sus proyectos
practicos—.

Asimismo, el pasaje es revelador en otro sentido, ya que muestra
que Aristételes es perfectamente capaz de distinguir conceptualmente
entre uno y otro bien, aunque materialmente sean el mismo. Esta
distincidn, le permite en mi opinion elaborar un amplio subprograma de
investigacion de la asi llamada ciencia politica (epistémé politiké) donde,
si bien el eje focal y tematico es el individuo, nunca se pierde de vista
el hecho de que el bien de éste no es distinto, en lo esencial, del bien

2 el yap xal tavtov oty évi kai mOAeL pelldv e kal TeAeldTeQov o

NS MOAews dpatvetar kat AaBelv kal oletv: dyamnTov HEV Y Kal évi Hova,
KAAALOV O¢ kal Oetotepov €0vel kat moAeow (EN T, 2, 1094b7-10).

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



186 Epuarpo CHARPENEL ELORDUY

de la comunidad.”® Diversas acotaciones presentes a lo largo de toda
la Etica nicomaquea no hacen otra cosa sino confirmar la consistencia
metodologica de Aristoteles, en el sentido de que su tratamiento de
estos temas procura siempre hilar la dimensiéon individual con la
dimension colectiva o politica de los mismos a fin de mostrar su unidad
de fondo. Recordemos, por ejemplo, entre otras muchas aseveraciones,
que Aristételes afirma que el estudio de las acciones puede ser util para
los legisladores (Cfr. EN 1III, 1, 1109b34-35), que la practica de la justicia
puede ser considerada como el ejercicio de la virtud perfecta (Cfr. EN
V, 1, 1129b29-31) y que este ejercicio siempre implica un beneficiario
distinto a uno mismo, que la politica en cierto sentido es numéricamente
una con la prudencia (Cfr. EN VI, 8, 1141b24ss.), que la experiencia es
fundamental para los hombres que desean convertirse legisladores y
que las leyes contribuyen sustantivamente a la formacion de habitos,
(Cfr. EN X, 9, 1180b24ss.), y, finalmente, que la investigacion sobre la
filosofia de los asuntos humanos (anthropeia philosophia) s6lo puede estar
completa mediante un estudio de las distintas constituciones politicas
(Cfr. EN X, 9, 1181b15ss.).

Esta vision de conjunto, como se puede entrever, sera de gran interés
para Hegel. Pero antes de pasar a discutir la forma en que €l saca partido
de la misma, considero pertinente reparar primero en otro aspecto
holistico presente ya en Aristoteles que también se tornara importante
en nuestra discusion sobre el filésofo aleman. El aspecto al que me
refiero es su concepcion de la génesis y del mantenimiento de la polis.

Al comienzo del primer libro de la Politica, Aristdteles vuelve a
hacer referencia a un bien en funcion del cual todas nuestras actividades

3" Sigo en esto el planteamiento de Rachel Kamtekar: “This question bears

upon [...] the relationship between the Nicomachean Ethics and the Politics. It
is quite natural for us to read the former as Aristotle’s specification of human
happiness and virtue and the latter as his discussion of the constitutional
arrangements that do and do not aid in the development of such happiness and
virtue. There is nothing wrong with this so long as we do not import modern
public-private distinctions into our reading of the NE. The NE is not concerned
exclusively with individual happiness, for the goal of the architectonic expertise
mentioned in the beginning and end of the work is the city’s happiness. There is
every reason to construe the happiness of the city individualistically, as at least
largely constituted by the happiness of the individual citizens, but the NE does
not seem to be written as if individual happiness is achievable no matter what
the social circumstances” (Kamtekar, 2014: 379-380).

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



LA FILOSOFfA PRACTICA ARISTOTELICA EN LA FILOSOFiA DEL DERECHO DE HEGEL]87

debieran estar ordenadas. Ahi esta tesis se vincula directamente con la
formacion de asociaciones (kowvwviat), pues se nos dice que todas éstas
surgen por la busqueda de un bien, y que, por consiguiente, la mejor de
estas asociaciones sera la que procure el mayor bien posible (Cfr. Pol.
I, 1, 1252a1-7). Después de un breve excurso critico donde Aristételes
toma distancia de aquellos que equiparan la administracion politica con
la del hogar, el fil6sofo revisa las formas de asociacion y las analiza en
funcién de su capacidad de ser autosuficientes. En este contexto, afirma
que ni el hogar (oixog) ni la aldea (kwun) —las dos primeras formas de
asociacion en el orden del tiempo— pueden ser consideradas realmente
como autarquicas. Aunque Aristoteles no ahonda mucho en ello, parece
ser claro que, si bien esta clase de asociaciones pueden hacer frente a las
distintas carencias, dicho logro no deja de ser bastante precario. Sélo
una asociacion del tipo de la pélis puede solventar de modo eficaz las
necesidades, y ademas subsistir en vistas de un objetivo ulterior, a saber,
la vida buena (g0 Cfv) (Cfr. Pol. I, 2, 1252b28-30).

Como es sabido, toda esta discusién lleva en tltima instancia a la
famosa tesis aristotélica segtin la cual el hombre es un “animal politico”
(Coov moArtikov) por naturaleza (Cfr. 1253a3). Sin lugar a dudas, este
aserto no busca acentuar simplemente un aspecto del hombre entre
muchos otros, sino que pone de relieve una de sus dimensiones mas
esenciales y constitutivas. Esta tesis resultara de crucial importancia
para Hegel, sobre todo en vistas a superar lo que son, a su juicio, visiones
abstractas y de corte individualista del hombre, en las que se concibe a
éste en un estado natural y todavia independiente de todo lo politico."

4 Es conveniente advertir que la apropiacion hegeliana de esta tesis de

Aristételes es mucho mas explicita en las obras de juventud de Jena que en las
obras de mayor madurez —aunque considero que Hegel nunca abandona este
pensamiento, y que el mismo le sirve como guia en varios momentos de su
discusion dentro de GPR-. Dentro del periodo temprano de Jena, encontramos
en el ensayo titulado “Sobre las maneras de tratar cientificamente el derecho
natural” (1802) una referencia explicita a Aristdteles en este sentido: “Lo positivo
es mas conforme a naturaleza que lo negativo, o como Aristdteles dice, el pueblo
es mas conforme a naturaleza que el individuo. Pues si el individuo, de forma
aislada, no es nada autosuficiente, éste debe existir integramente dentro de una
unidad con el todo. Y el que no puede vivir en comunidad o no necesita nada por
su propia suficiencia, no es miembro del pueblo, sino una bestia o un dios ”(Das
Positive ist der Natur nach eher als das Negative, oder, wie Aristoteles es sagt, das Volk
ist eher der Natur nach als der Einzelne; denn wenn der Einzelne abgesondert nichts

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



188 Epuarpo CHARPENEL ELORDUY

Pero esta revaloracion del hombre como animal politico, en el caso del
filosofo aleman, debe leerse en conexién con el siguiente argumento que
Aristoteles introduce en su discurso. Presento a continuacion el pasaje
en cuestion:

Por naturaleza, pues, la ciudad es anterior a la casay a
cada uno de nosotros, porque el todo es necesariamente
anterior a la parte. En efecto, destruido el todo, ya no
habra ni pie ni mano, a no ser con nombre equivoco,
como se puede decir una mano de piedra: pues tal
sera una mano muerta. Todas las cosas se definen por
su funcion y por sus facultades, de suerte que cuando
éstas ya no son tales no se puede decir que las cosas
son las mismas, sino del mismo nombre. Asi pues, es
evidente que la ciudad es por naturaleza y es anterior al
individuo; porque si cada uno por separado no se basta
a si mismo, se encontrard de manera semejante a las
demas partes en relacién con el todo. Y el que no puede
vivir en comunidad o no necesita nada por su propia
suficiencia, no es miembro de la ciudad, sino una bestia
o un dios.”

Selbstindiges ist, so muf8 er gleich allen Teilen in einer Einheit mit dem Ganzen sein;
wer aber nicht gemeinschaftlich sein kann oder aus Selbstindigkeit nichts bedarf, ist
kein Teil des Volks und darum entweder Tier oder Gott) (Uber die wissenschaftlichen
Behandlungsarten des Naturrechts [UWBN]), 11, 493). Nétese que Hegel traduce
polis por Volk (pueblo) en lugar de por Staat (estado), lo cual no es filolégicamente
preciso. Posiblemente, lo que esté de fondo en esto sea una influencia en el joven
Hegel de la importante nocion de Volk del romanticismo aleman. El Volk era
entendido en este contexto como una totalidad social inconmensurable con
otras, de la cual emanaria una mentalidad y una cultura propias.

B xal mpdtegov d¢ ) GpvoeL TOAIS 1) oikia kal Exaotog NH@V 0TV, TO
Y00 6A0V TEOTEQOV AVAYKALOV ElvAl TOD HEQOVS AVALQOVHEVOL YAQ TOD OAOV
oUK €oTaL ovG 0VdE XelQ, €L U] OHWVUHWS, WOTEQ €L Tig AéyoL v ABivnv
(drapOapeioa yap éotat TolavT), MAVTA 0¢ T QYW WQLOTAL KAl T dDUVALEL,
WoTe UNKETL TOLALTA OVTA O AeKTEOV TAX AVTA eival AAA” OpwvLpaL. OTL pev
o0V 1 MOALS Kol PUOEL Kol TTROTEQOV 1) EKAOTOG, dNAOV" €l YOO HT) AVTAQKNG
éxaotog xwoLoBels, Opolws toig dAAoLg pégeoty €Eel mEOGS TO BAOV, 0 dE 1)
dLVALEVOG KOLVWVELY T) UNdEV dedLLEVOS DL aUTAQKELY OVOEV LEQOS TTOAEWC,
wote 1) Onolov 1) Oeodg (Pol. 1, 2, 1253a18-29).

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



LA FILOSOFIA PRACTICA ARISTOTELICA EN LA F1L.0SOFfA DEL DERECHO DE HEGEL]89

Aqui Aristételes introduce una concepcion de la pélis como un fin al
cual todos los otros estadios sociales previos estarian encaminados. En
consonancia con el principio introducido en la Fisica seguin el cual “lo que
es posterior en la generacidn es anterior por naturaleza” (to Tr) yevéoet
Votegov 1) Pvoet mpotepov eivat) (Phys. VIIIL, 7, 261al4), Aristoteles
establece la anterioridad de la pdlis en tanto que instancia que confiere
sentido a todo este proceso, asi como una vinculacion sustantiva a sus
distintas partes. O dichas las cosas de otra manera: ninguna de las partes
del conjunto que configuran la pélis es, en principio, capaz por si misma
de subsistir de forma aislada, y si por alguna causa lograra hacerlo,
cualquier tipo de realizacion que llegara a tener seria siempre inacabada.
Por supuesto, en este contexto, es pertinente decir que la analogia que
hace Aristoteles con la mano amputada tiene limites claros, puesto que
es perfectamente posible que un hombre sobreviva de forma aislada e
independiente de una determinada comunidad politica. Pero ese tipo de
existencia, aun en el mejor de los casos, es siempre parcial e impropia y,
por lo mismo, antinatural en sentido aristotélico.

Este tipo de argumentacion en el cual se muestra como una totalidad
o conjunto termina por conferir de sentido determinadas partes o
momentos es, como se sabe, recurrentemente empleado por Hegel.
Incluso podria decirse que en él encontramos este tipo de argumentacién
de modo radicalizado, pues aparece en incontables lugares de su obra y
en contextos no anticipados por Aristoteles. No por nada su famosa frase
de “lo verdadero es el todo” (das Wahre ist das Ganze) suele ser tomada
como un lema bastante adecuado para caracterizar a su pensamiento. Y
es que, en efecto, uno de los motivos caracteristicos del mismo consiste
en decir que las distintas tematicas filosoficas no pueden ser asidas
desde una perspectiva parcial o unilateral (einseitig). Lo que distingue al
pensamiento especulativo genuino estriba precisamente en reconstruir
las condiciones de totalidad que hacen que cierto fenémeno comparezca
con sentido —una estrategia que, por lo demas, al menos parece no estar
tan lejana a lo que Aristdteles aqui pretende llevar a cabo en relacién con
la vida lograda de los individuos dentro de la pélis—. De ahi, por ejemplo,
el también famoso pasaje de PhG:

Del mismo modo que no se construye un edificio cuando
se ponen sus cimientos, el concepto del todo a que se
llega no es el todo mismo. No nos contentamos con que
se nos ensefie una bellota cuando lo que queremos ver

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



190 Epuarpo CHARPENEL ELORDUY

ante nosotros es un roble, con todo el vigor de su tronco,
la expansion de sus ramas y la masa de su follaje. Del
mismo modo, la ciencia, coronacién de un mundo del
espiritu, no encuentra su acabamiento en sus inicios.
El comienzo del nuevo espiritu es el producto de una
larga transformacion de multiples y variadas formas de
cultura, la recompensa de un camino muy sinuoso y de
esfuerzos y desvelos no menos arduos y diversos.'®

A partir de esto se puede apreciar, como ya apuntabamos, que
Hegel radicaliza este motivo aristotélico. En este caso, lo hace al sugerir
que no soélo tal o cual determinada tematica filoséfica debe ser juzgada
desde esas condiciones de totalidad, sino que la filosofia se juzga a si
misma y entiende su propio quehacer a partir de una autoevaluacién
global de dichas condiciones —por supuesto, esto no implica, como se
sugiere habitualmente, que el filésofo que formula o emite ese examen
se conciba a si mismo como el fin en el cual necesaria e inevitablemente
debe desembocar todo este proceso; esto simplemente significa que,
quien se encuentra en el momento histdérico presente, tiene ante si la
tarea de hilvanar esos elementos previos para dimensionar y valorar
integralmente las distintas tematicas de las que se ocupa la filosofia—."” A
mi entender, la tesis hegeliana de que cada filosofia es hija de su tiempo —

16 Sowenig ein Gebaude fertig ist, wenn sein Grund gelegt worden, so

wenig ist der erreichte Begriff des Ganzen das Ganze selbst. Wo wir eine Eiche
in der Kraft ihres Stammes und in der Ausbreitung ihrer Aste und den Massen
ihrer Belaubung zu sehen wiinschen, sind wir nicht zufrieden, wenn uns an
Stelle dieser eine Eichel gezeigt wird. So ist die Wissenschaft, die Krone einer
Welt des Geistes, nicht in ihrem Anfange vollendet. Der Anfang des neuen
Geistes ist das Produkt einer weitldufigen Umwalzung von mannigfaltigen
Bildungsformen, der Preis eines vielfach verschlungenen Weges und ebenso
vielfacher Anstrengung und Bemiihung (PdG, 11, 19).

7" La discusién sobre el supuesto cardcter “cerrado” o “abierto” del
sistema hegeliano desborda por mucho los limites de este trabajo. Mi posicion
interpretativa se apega a la visién de varios especialistas de Hegel de las tiltimas
tres décadas que han mostrado, a mi parecer con acierto, que varias de las criticas
que normalmente se suelen esgrimir en contra de Hegel —la glorificacién del
Estado prusiano, el caracter totalitario de su pensamiento politico, la negaciéon
del principio de no-contradiccidn, el fin de la filosofia y de la historia misma
dentro de su sistema, etcétera— son desencaminadas y no tienen un fundamento
real en sus escritos. Un trabajo que, en esta linea, lleva un titulo muy ilustrativo

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



LA FILOSOFfA PRACTICA ARISTOTELICA EN LA FILOSOFiA DEL DERECHO DE HEGEL]9]

incluyendo la de él mismo—, expresada de forma magistral en el prologo
a GPR con la figura del buho de Minerva, sélo se vuelve inteligible desde
este marco de comprension.

Ahora bien, volviendo a Aristételes: de forma hipotética, me parece
que no seria tan descabellado atribuirle a él una visién bastante semejante
sobre el quehacer filoséfico con base en la revisién que él mismo acomete
en repetidas ocasiones de las doctrinas de sus predecesores de cara a la
solucion de un problema —piénsese, en este sentido, en el programa de
investigacion esbozado en el libro alpha minor de la Metafisica, en donde
se dice, entre otras cosas, que, en la busqueda de la verdad, “si bien cada
uno contribuye a ella poco o nada, de todos resulta conjuntamente cierta
magnitud” (kat ka0’ éva pev 1 un0&v 1) pkeov EmiPaAdey avtr, ék
navtwv d¢ ovvaboollopévwy yiyveobal Tt péyebog) (Met. 11, 2, 993b2-
4)-. Pero aun si no se quisiera ir tan lejos y se negara que Aristoteles
y Hegel coinciden en este nivel de generalidad respecto a los métodos
propios de la filosofia, resulta de todos modos un hecho palpable que
la argumentacion holistica juega un papel fundamental en Hegel, y mas
aun, que él mismo llega a emplearla de forma semejante al caso de Pol.
I 2 que hemos discutido aqui para determinar la relacion del individuo
con la comunidad. Los siguientes pasajes de GPR dan cuenta de ello:

Respecto de lo ético sélo hay por tanto dos puntos de
vista posibles: 0 se parte dela sustancialidad o se procede
de modo atomistico, elevandose de la particularidad
como fundamento. Este tltimo punto de vista carece de
espiritu, porque solo establece una conexion mientras
que el espiritu no es algo individual, sino la unidad de
lo individual y lo universal.'®

El derecho de los individuos a una determinacion subjetiva
de la libertad tiene su cumplimiento en el hecho de
que pertenecen a una realidad ética, pues la certeza

y contiene diversos estudios valiosos, es el libro editado por Jon Stewart, Hegel’s
Myths and Legends (1996).

18 Beim Sittlichen sind daher immer nur die zwei Gesichtspunkte moglich,
dafl man entweder von der Substantialitdt ausgeht oder atomistisch verfahrt
und von der Einzelheit als Grundlage hinaufsteigt: dieser letztere Gesichtspunkt
ist geistlos, weil er nur zu einer Zusammensetzung fiihrt, der Geist aber nichts
Einzelnes ist, sondern Einheit des Einzelnen und Allgemeinen (GPR, VII, 305).

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



192 Epuarpo CHARPENEL ELORDUY

de su libertad tiene su verdad en esa objetividad y en
lo ético ellos poseen efectivamente su propia esencia, su
universalidad inferior.

Los intentos pedagogicos de sustraer a los hombres de
la vida universal y presente y educarlos en el campo
(Rousseau en Emile) han sido vanos porque no pueden
lograr a que lleguen a resultarles ajenas las leyes del
mundo. Aunque la educacién de la juventud debe de
tener lugar en la soledad, no hay por ello que creer que
los vientos del espiritu y del mundo no habran de llegar
finalmente a esta soledad, ni que su poder sea tan débil
como para no apoderarse de estas partes alejadas. El
individuo sélo alcanza su derecho al ser ciudadano de
un buen Estado.”

En estos pasajes, Hegel pretende hacer a mi juicio algo semejante
a lo que hace Aristoteles, a saber, mostrar que los individuos tienen la
vocacion de adquirir una serie de determinaciones particulares a través
de su vinculacion con un complejo mayor que ellos y sin el cual ellos
mismos, en algun u otro sentido, vivirian de forma trunca. Mas aun, sin
el marco de referencia a esa totalidad, ni siquiera estarian en condiciones
de formarse una nocion adecuada de su individualidad. El argumento
de Aristoteles parece enfatizar mas la precariedad o la necesidad en
términos materiales, y el de Hegel, por el contrario, subraya mas una

9" Das Recht der Individuen fiir ihre subjektive Bestimmung zur Freiheit hat

darin, daf sie der sittlichen Wirklichkeit angehoren, seine Erfiillung, indem
die Gewifheit ihrer Freiheit in solcher Objektivitat ihre Wahrheit hat und sie im
Sittlichen ihr eigenes Wesen, ihre innere Allgemeinheit wirklich besitzen (GPR, VII,
303).

2 Die padagogischen Versuche, den Menschen dem allgemeinen Leben
der Gegenwart zu entziehen und auf dem Lande heraufzubilden (Rousseau im
Emile), sind vergeblich gewesen, weil es nicht gelingen kann, den Menschen
den Gesetzen der Welt zu entfremden. Wenn auch die Bildung der Jugend in
Einsamkeit geschehen mufy, so darf man ja nicht glauben, daf8 der Duft der
Geisterwelt nicht endlich durch diese Einsamkeit wehe und dafs die Gewalt des
Weltgeistes zu schwach sei, um sich dieser entlegenen Teile zu bemaéchtigen.
Darin, dafd es Biirger eines guten Staates ist, kommt erst das Individuum zu
seinem Recht (GPR, VII, 303).

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



LA FILOSOFIA PRACTICA ARISTOTELICA EN LA F1L.0SOFfA DEL DERECHO DE HEGEL]193

necesidad en términos de auto-comprension y determinacién éticas,*
pero ambos apuntan a que esas necesidades se resuelven mediante
la pertenencia a una totalidad que ciertamente no so6lo es describible
en términos gubernamentales o administrativos, sino principal y
fundamentalmente en términos éticos —Hegel habla en el segundo
pasaje citado anteriormente de una realidad ética (sittliche Wirklichkeit),
mientras que en el tercero habla de estado (Staat), pero Hegel llega a
utilizar esa expresion para hablar no solo de la entidad administrativa
sino también, las mdas de las veces, del colectivo social éticamente
organizado (Cfr. Westphal, 1993).

Mediante una argumentacion de esta indole en la cual, aunque
sea de forma indirecta, se recupera la idea del hombre como animal
politico, Hegel busca hacer varias cosas. Por un lado, busca romper con
el relato del salvaje en estado de naturaleza —ya sea que dicho relato se
presente como factico o tinicamente hipotético— a partir del cual habria
que reflexionar sobre las condiciones de sociabilidad y de una ulterior
vinculacion con el resto de los hombres.?? Esta radical inmersion que ya

2l Sin embargo, ambos estan perfectamente conscientes del otro tipo de

necesidades. En el caso de Aristoteles, deciamos que la pédlis misma subsiste ya
no solo en funcidn de la necesidad sino también de la vida buena, es decir, la
vida lograda para sus integrantes. Asimismo, Aristoteles afirma en un pasaje
clave que el hombre, a diferencia de otros animales, es capaz de hacer politica
dado que, en virtud del lenguaje, es capaz de formarse representaciones
comunes del bien y del mal y de lo justo y lo injusto, lo cual da lugar a su vez
a la creacion del hogar y de la pélis (Pol. 11, 1, 1253a7-18). De ello se sigue que
dichas concepciones de bien y de mal o de justicia e injusticia permanecerian
en un ambito abstracto si éstas no se concretaran en la creacion de instituciones
y condiciones de praxis adecuadas dentro de las cuales el hombre tendria que
existir en aras de su desarrollo integro. En el caso de Hegel, todas las tematicas
concernientes a la satisfaccién de carencias de orden material y a los distintos
esfuerzos que emprende el hombre para cumplir con esa tarea se encuentran
ampliamente tratadas en el apartado del “sistema de necesidades” (System der
Bediirfnisse) (GPR, VII, 346-360).

22 Fsta esunaidea que, dicho sea de paso, recupera también un hegeliano
disidente, a saber, Marx, y lo hace de igual forma mediante un apelo directo
a Aristoteles: “El hombre es, en el sentido mas literal, un {@pov ToALtikov: no
es solo un animal social, sino un animal que s6lo puede individualizarse en
la sociedad. La produccién de un individuo solitario fuera de la sociedad —un
evento extrafio que podria ocurrir cuando una persona civilizada, que ya ha
absorbido las fuerzas dindmicas sociales, se ve arrojada de forma accidental a

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



194 Epuarpo CHARPENEL ELORDUY

desde siempre perfila nuestro horizonte de accién y de comunicacion
en clave ética con los otros es lo que el pensamiento filosofico debe de
recoger y proyectar. Por ello, Aristoteles se convierte para Hegel en un
interlocutor mucho mas preclaro que los pensadores modernos, asi
como un punto de referencia mucho mas decisivo. Por otro lado, me
parece que Hegel, con base en lo anterior, busca mostrar la impropiedad
de hablar de “ética” sin referencia a un trasfondo mas amplio de
integracion del bien del individuo con el bien colectivo. Esto conduce,
como en Aristoteles, a una consideracion sobre el caracter subordinado
de los saberes particulares respecto a uno mas abarcante, el cual seria
el locus idoneo para reflexionar de modo propio sobre los asuntos
humanos en términos estructurales y de realizacién efectiva. En el caso
de Hegel, sin embargo, el saber mas abarcante en cuestién no seria la
epistémé politiké sino el Recht.”

En mi opinion, otras dos importantes consideraciones mas se
desprenden de esta incorporacion de Aristoteles por parte de Hegel
a su sistema filosofico. Pero pienso que, respecto a esas cuestiones,

un estado salvaje— es algo tan descabellado como el desarrollo del lenguaje sin
individuos que vivan conjuntamente y hablen unos con otros” (Der Mensch ist
im wortlichsten Sinn ein (@ov moAlTikov, nicht nur ein geselliges Tier, sondern
ein Tier, das nur in der Gesellschaft sich vereinzeln kann. Die Produktion des
vereinzelten Einzelnen auflerhalb der Gesellschaft — eine Raritiat, die einem
durch Zufall in die Wildnis verschlagnen Zivilisierten wohl vorkommen kann,
der in sich dynamisch schon die Gesellschaftskréfte besitzt — ist ein ebensolches
Unding als Sprachentwicklung ohne zusammen lebende und zusammen
sprechende Individuen) (Marx, 1971: 616).

»  La palabra alemana Recht suele traducirse como “Derecho” en
castellano; esta traduccion es correcta pero, de cara a la interpretacion filosofica
en el caso de Hegel, puede dejar un aspecto importante de lado: mientras que
en el contexto hispanohablante este término alude inevitablemente a la ciencia
juridica o al &mbito positivo delaley, lasituacion en el contexto germano-parlante
es distinta, toda vez que el término Recht también abarca el ambito de normas
sociales, no necesariamente consignadas en el derecho positivo, que rigen la
vida de la comunidad. Véase la entrada para “Recht” en: http://www.duden.
de/node/661332,revisions/1340578/view. A mi parecer, Hegel estd haciendo
alusién a esta connotacion de la palabra Recht ya desde el titulo mismo de su
tratado, pues de lo contrario no se entenderia por qué, en una obra estrictamente
juridica, aparecerian temas que podriamos denominar como “éticos”. Lo que él
pretende realizar es una teoria de la normatividad social cuyos alcances sean
inter- o trans-disciplinares segtin lo que el objeto de estudio determine.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



LA FILOSOFfA PRACTICA ARISTOTELICA EN LA FILOSOFiA DEL DERECHO DE HEGEL]95

tendremos condiciones mas dptimas de presentacion y de discusién una
vez que hayamos abordado el tema de la motivacién y la habituacién
éticas. Daré paso a continuacion a esta tematica y en las conclusiones
retomaré aquellos dos puntos que aqui s6lo he anunciado.

III. Habitos, virtudes y deberes en Aristdteles y Hegel

Posiblemente, el apartado titulado Moralidad (Moralitit) sea uno
de los mas leidos en general de todo GPR. Y esto se debe, en buena
medida, a su cardcter polémico frente a distintas figuras como Kant,
Fichte y Fries quienes, a juicio de Hegel, habrian entronizado la
conciencia individual como tinico criterio para determinar la correccion
o validez de las distintas practicas humanas. Criterios formales como
los del imperativo categorico o el sentimiento subjetivo de certeza moral
no podrian garantizar, a juicio de Hegel, que el individuo en cuestion
tenga una visién adecuada sobre las diversas problematicas éticas que
debe de enfrentar. Los agentes practicos imaginados por dichas teorias
no tienen, por asi decirlo, ningiin punto de referencia externo que sea
condicion de posibilidad para salir de un eventual yerro ético. Mas
aun, se podria decir que los criterios formales de los que echan mano
estos actores aislados y ahistdricos son, en tltimo término, tautologicos
o bien, en todo caso, podria decirse que suponen la bondad o maldad
morales de aquello que pretenden evaluar.

Toda esta serie de criticas ha sido objeto de amplios y numerosos
trabajos a recientes fechas, sobre todo por parte de los especialistas
kantianos que han tratado de mostrar que la critica de Hegel a Kant
no es atinente, toda vez que éste dejaria puntos importantes de lado
y presentaria una version sumamente simplificada del juicio moral
en Kant. Por los objetivos del presente trabajo, no podré entrar a los
pormenores de este complejo debate. Lo tinico que me interesa resaltar
es que Hegel, en acotaciones dispersas que hace tanto en el propio
apartado de la Moralidad como en el de la Eticidad (Sittlichkeit),
relaciona estas objeciones con su propia perspectiva, igualmente incisiva
y critica, respecto a lo que es, a su juicio, el antagdnico modelo kantiano
de la motivacion basado en la dicotomia entre inclinaciones (Neigungen)
y respeto (Achtung). En la lectura que Hegel nos presenta de Kant —la
cual, dicho sea de paso, poco cambia desde sus escritos teologicos de
juventud hasta sus obras de madurez-, las inclinaciones son siempre
intrinsecamente malas y no confieren de valor moral alguno a las

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



196 Epuarpo CHARPENEL ELORDUY

acciones ejecutadas con base en las mismas. Por ende, el actor moral
esta escindido entre sus motivaciones de orden sensible y aquella
Unica que, precisamente, en virtud de su caracter formal, nouménico y
autonomo, puede ser considerada como racional y éticamente valida.
En linea con esto ultimo, la labor del agente ético consistiria en combatir
sus inclinaciones y buscar hacer prevalecer, a toda cosa, una motivacion
que, segun el lenguaje kantiano, consista en realizar el deber por el deber
mismo (Pflicht um der Pflicht willen).

De nueva cuenta, no resulta posible pronunciarse aqui sobre la
pertinencia de esta caracterizaciéon ni sobre los alcances de esta critica.
Pero tomando para los fines concretos de nuestro estudio dicha critica al
menos como plausible, resulta evidente por qué Hegel estaria en busca
de otra teoria de la motivacion ética, toda vez que la kantiana estaria
demasiada polarizada hacia una razoén abstracta y abiertamente hostil
ante nuestra naturaleza sensible. Y un posible modelo del que se puede
echar mano para evadir estas problematicas estaria presente, segun
Hegel, no en otros autores modernos, sino precisamente en Aristoteles,
quien habria buscado armonizar razon y sensibilidad mediante la nociéon
de habito. El siguiente pasaje nos puede ayudar a dar cuenta de ello:

Igualmente, desde el punto de vista de la moralidad
[i.e. el punto de vista caracteristico de la ética kantiana;
agregado mio] la autoconciencia no es aun conciencia
espiritual. En ese ambito sélo se trata del valor del
sujeto, es decir, que el sujeto que se determina por el
bien frente al mal tiene todavia la forma del arbitrio.
Aqui en cambio, desde el punto de vista ético, la
voluntad existe como voluntad del espiritu y tiene un
contenido sustancial que le corresponde. La pedagogia
es el arte de hacer éticos a los hombres; considera
al hombre como natural y le muestra el camino para
volver a nacer, para convertir su primera naturaleza en
una segunda naturaleza espiritual, de tal manera que
lo espiritual se convierta en hdbito. En €l desaparece la
contraposicion de la voluntad natural y la voluntad
subjetiva y es superada la resistencia del sujeto. El
habito pertenece tanto a lo ético como al pensamiento
filosofico, pues éste exige que el espiritu sea educado
contra las ocurrencias arbitrarias y que éstas sean

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



LA FILOSOFIA PRACTICA ARISTOTELICA EN LA FILOSOFfA DEL DERECHO DE HEGEL]97

derrotadas para que el pensamiento racional tenga el
camino libre.*

Aunque en este pasaje no se menciona abiertamente a Aristoteles, es
claro, por el contexto del mismo, que se esta apelando a €], toda vez que
existen menciones explicitas a él en paragrafos tanto anteriores como
subsiguientes. En Aristoteles, segun la lectura de Hegel, encontramos
un modelo donde lo que se busca es precisamente convertir en racionales
a nuestros afectos. De la posibilidad de hacer esto darian testimonio
tangible las virtudes, las cuales, a modo de habitos, transforman esos
afectos naturales y los vinculan de forma adecuada con la razén misma.
Por ello, podria decirse que Kant habria introducido una dicotomia
que sélo en la teoria parece ser insalvable, pero que en la practica
claramente no lo es, toda vez que existe la posibilidad factica de adquirir
disposiciones sensibles rectas que estén orientadas por nuestro intelecto.
Como acertadamente apunta Wood, Hegel estaria de acuerdo con Kant
en que debemos de realizar el deber porque es nuestro deber, pero
definitivamente se aparta de él en lo que toca a la motivacion adecuada
para el cumplimiento del mismo, pues Hegel considera que el individuo
esta en todo su derecho de servirse de todos los recursos que tiene de
cara a esta tarea, y uno de los mismos —y posiblemente uno de los mas
importantes— es el de moldear sus afectos de modo pertinente para
que éstos se alineen a los intereses racionales (Cfr. Wood, 1993). Podria
decirse, por ende, que la polémica entre Hegel y Kant es susceptible de
plantearse en términos de una valoracion distinta sobre la naturaleza de

2 Ebenso ist auf dem Standpunkt der Moralitit das Selbstbewuftsein

noch nicht geistiges Bewufitsein. Es ist dabei nur um den Wert des Subjekts in
sich selbst zu tun, das heifit, das Subjekt, was sich nach dem Guten gegen das
Bose bestimmt, hat noch die Form der Willkiir. Hier hingegen auf dem sittlichen
Standpunkt ist der Wille als Wille des Geistes und hat einen substantiellen sich
entsprechenden Inhalt. Die Padagogik ist die Kunst, die Menschen sittlich zu
machen: sie betrachtet den Menschen als natiirlich und zeigt den Weg, ihn
wiederzugebaren, seine erste Natur zu einer zweiten geistigen umzuwandeln,
so daf8 dieses Geistige in ihm zur Gewohnheit wird. In ihr verschwindet der
Gegensatz des natiirlichen und subjektiven Willens, der Kampf des Subjekts ist
gebrochen, und insofern gehort zum Sittlichen die Gewohnheit, wie sie auch
zum philosophischen Denken gehért, da dieses erfordert, dafd der Geist gegen
willkiirliche Einfélle gebildet sei und diese gebrochen und {iberwunden seien,
damit das verniinftige Denken freien Weg hat (GPR, VII, 302).

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



198 Epuarpo CHARPENEL ELORDUY

los afectos y las inclinaciones sensibles, y sobre la relevancia que éstos
pueden llegar a tener en nuestra vida moral. En el caso de Hegel, resulta
claro que un individuo no so6lo puede, sino que debe, buscar estar en
concordancia consigo mismo, y esto solo se logrard en la medida en que
su razén y sus afectos constituyan una verdadera unidad.

Ahora bien, desplazando aqui el foco de nuestra atenciéon a la
relacion misma entre Aristoteles y Hegel, resulta claro que este ultimo,
a pesar de rescatar un aspecto que podriamos definir como tipicamente
aristotélico, presenta una lectura del Estagirita que, desde otro punto de
vista, podria calificarse como heterodoxa en numerosos sentidos. Hegel,
como ya hicimos mencion, evita en su modelo hablar de diversas partes
del alma, por los compromisos sistematicos que tiene él de entender a
la razoén y, en ultimo término, al espiritu de forma holistica, es decir,
no segmentada. Por este motivo, Hegel nunca introduce una distincién
entre virtudes de cardcter y virtudes intelectuales, la cual es una
distincién crucial, a mi juicio, para entender en el modelo aristotélico
como opera la deliberacion ética y cémo se efecttia la praxis. Asimismo,
como consecuencia de lo anterior, Hegel parece subsumir todo el rico
vocabulario aristotélico de habito (héxis), virtud (areté), disposicién
(didthesis), obra (enérgeia, érgon) y costumbre (ethismos) bajo el término
aleman Sitte, el cual también suele traducirse como costumbre, pero
que en el caso especifico de Hegel aspiraria a recoger todo este amplio
espectro tematico presente en Aristoteles —a mi entender, sin duda,
simplificandolo y abriendo con ello un frente amplio para toda una
nueva serie de problematicas—% Otro claro aspecto heterodoxo —el

»  Témese, por ejemplo, lo que Hegel dice en relacién con la nocién de

justo medio aristotélico: “Puesto que las virtudes son la aplicacion de lo ético a lo
particular y segiin ese aspecto subjetivo indeterminado, lo cuantitativo —el mas
y el menos- entra en su determinacién. Su consideracion implica la del vicio o
defecto opuesto, tal como lo hace Aristdteles, que siguiendo su correcto sentido
determinaba la virtud particular como el punto medio entre un demasiado y
un demasiado poco (Indem die Tugenden das Sittliche in der Anwendung auf
das Besondere und nach dieser subjektiven Seite ein Unbestimmtes sind, so
tritt fiir jhre Bestimmung das Quantitative des Mehr und Weniger ein; ihre
Betrachtung fithrt daher die gegeniiberstehenden Méngel oder Laster herbei,
wie bei Aristoteles, der die besondere Tugend daher seinem richtigen Sinne
nach als die Mitte zwischen einem Zuviel und einem Zuwenig bestimmte) (GPR,
VII, 299-300). A mi parecer, el amalgamamiento que hace de diversas nociones
claves aristotélicas no le permite a Hegel advertir, en tultima instancia, que el

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



LA FILOSOFIA PRACTICA ARISTOTELICA EN LA F1L.OSOFfA DEL DERECHO DE HEGEL199

cual puede apreciarse en el pasaje ya citado— es que Hegel no vincula
la adquisicion de las virtudes, en ningiin momento, con la consecucién
de la eudaimonia. Antes bien, los habitos y virtudes solo tienen como
funcién nivelar la voluntad natural con la voluntad racional, de modo
que ambas terminen integrandose y que el individuo, a consecuencia de
ello, logre trascender juicios caprichosos y meramente idiosincraticos.
Finalmente, como deciamos también en otro momento, Aristoteles nunca
habla como tal de una segunda naturaleza, pero Hegel parece atribuirle
esta vision como algo constitutivo de su programa de educacion ética.
Quizas, desde una perspectiva meramente terminoldgica, esta tlltima sea
una de las heterodoxias menores de Hegel, toda vez que cierta tradicién
si acufio este término y se sirvid del mismo apelando a Aristdteles.?® Sin
embargo, es evidente que Hegel liga esta segunda naturaleza con toda
una toma de conciencia del propio individuo respecto de la historia y la
cultura, describiendo este proceso con un lenguaje que no deja de tener,
en muchos momentos, importantes resonancias cristianas, toda vez que
se concibe como una especie de renacimiento espiritual.”

justo medio tematizado por Aristdteles no es simplemente un punto intermedio
respecto a un curso posible de accion, sino una disposicion relativa a la eleccion
(prohairetiké), que, por un lado, siempre esta referida al nosotros como actores
(pros hémas) y a nuestros afectos, y por el otro, siempre tiene como canon objetivo
de concrecidn la figura del spoudaios (Cfr. EN III, 4, 1113a29-1113b3). Sin estos
importantes elementos, me parece que la instanciacién del justo medio termina
por convertirse en algo caprichoso y arbitrario, lo cual, a mi entender, estaria
lejos de ser la directriz aristotélica. Por ello, con esta afirmaciéon Hegel termina
por acercarse peligrosamente —contrario, claro estd, a todos sus propositos— a
una postura de dicha indole.

% Alejandro Vigo discute en su tesis doctoral esta teméatica de forma
muy atinente. En Aristoteles s6lo encontrariamos, segtin Vigo, que el habito se
asemeja a la naturaleza. Los pasajes a los que apela para fundamentar esto son
EN VII, 11, 1152a29-33, Rhet. I, 11, 1370a6-9, y De mem. 2, 452a27-b4. Sélo en
autores antiguos posteriores como Galeno en De tuende valetudine I y Cicerén en
De finibus V, 25, 74 encontrariamos ya esta expresion de forma explicita. En el
contexto moderno, Erasmo seria, segin Vigo, una figura clave donde reaparece
esta nocién (Cfr. Vigo, 1996: 190-191).

7 En tiempos recientes, en el contexto de la filosofia analitica, John
McDowell ha vuelto a introducir la nocidén de segunda naturaleza (second
nature), y esto no sélo en el terreno de la ética sino también en el epistemoldgico.
Apoyandose tanto en Aristoteles como en Hegel, McDowell ha criticado
las teorias que introducen un dualismo entre el ambito de lo normativo y lo

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



200 Epuarpo CHARPENEL ELORDUY

Por si estos elementos de heterodoxia fueran pocos, todavia cabria
traer otro muy importante factor a consideracion, a saber, la ambiciosa
aproximacién que hace Hegel entre los términos de deber y de virtud
—una aproximacion que apunta mas bien hacia la disolucién de la
misma virtud dentro del horizonte de la praxis—. En este sentido, los dos
siguientes pasajes son fundamentales:

El mismo contenido que adopta la forma de deberes y
luego de virtudes es el que también tiene la forma de
instintos (§19 Obs.) Ellos también tienen como base el
mismo contenido, pero puesto que en ese caso pertenece
a la voluntad inmediata y a la sensaciéon natural y
no se ha elevado a la determinacion de la eticidad, el
instinto solo tiene en comun con el contenido del deber
y la virtud el objeto abstracto, que por careceder en si
mismo de determinacién no contiene por si mismo el
limite del bien y del mal. Expresado de otra manera, los
instintos son buenos segtin la abstraccion de lo positivo
y malos segtin la abstraccion de lo negativo (§18).%

conceptual, por un lado, y el ambito de los hechos y las propiedades naturales,
por el otro, y ha defendido la idea de que mente y mundo estan relacionados uno
con otro de forma esencial, de modo que nuestra insercion y praxis en un mundo
nos vuelve ya desde siempre aptos para desenvolvernos en lo que McDowell
denomina el “espacio de las razones” (space of reasons), el cual no seria un ambito
opuesto al de lo natural sino uno que mas bien lo potenciaria (Cfr. McDowell,
1994: 78 y ss.). A pesar de lo atractiva que resulta su propuesta en términos
sistematicos, cabe decir que McDowell poco repara en las diferencias que, segun
lo que aqui presentamos, habria entre Aristoteles y Hegel al momento de hablar
de una segunda naturaleza.

% Derselbe Inhalt, welcher die Form von Pflichten und dann von Tugenden
annimmt, ist es auch, der die Form von Trieben hat (§ 19 Anm.). Auch sie
haben denselben Inhalt zu ihrer Grundlage; aber weil er in ihnen noch dem
unmittelbaren Willen und der natiirlichen Empfindung angehort und zur
Bestimmung der Sittlichkeit nicht heraufgebildet ist, so haben sie mit dem
Inhalte der Pflichten und Tugenden nur den abstrakten Gegenstand gemein,
der, als bestimmungslos in sich selbst, die Grenze des Guten oder Bosen fiir
sie nicht enthélt, — oder sie sind nach der Abstraktion des Positiven gut, und
umgekehrt nach der Abstraktion des Negativen bédse (§ 18) (GPR, VII, 300).

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



LA FILOSOFIA PRACTICA ARISTOTELICA EN LA F11.0SOFiA DEL DERECHO DE HEGELD()]

Si un hombre realiza una accion ética, no simplemente
por ello es virtuoso, sino s6lo si ese modo de comportarse
constituye un elemento permanente de su caracter. La
virtud se refiere mas bien al virtuosisimo ético, y la
causa de que actualmente no se hable tanto de virtud
radica en que la eticidad no adopta ya en tal medida
la forma de un individuo particular. Los franceses son
el pueblo que mas habla de virtud, porque para ellos
es mas cuestion del individuo en su peculiaridad y en
su modo natural de actuar. Los alemanes son por el
contrario mas pensantes y el contenido alcanza entre
ellos la forma de la universalidad.”’

En primera instancia, es notorio que para Hegel virtud y deber no
parecen distinguirse uno del otro sustancialmente. Ambas nociones
suponen ya una clara determinacién racional de la voluntad hacia un
objeto en especifico —cosa que no se podria afirmar del instinto, el cual es
un apetito indiferenciado-. Por lo mismo, la diferencia entre ellas parece
ser mas de forma que de contenido. Virtud y deber serian, por asi decirlo,
dos aspectos de una misma moneda: ambas deberian ser entendidas
como categorias con las cuales es posible dar cuenta de nuestras acciones
desde distintos niveles de descripcion.® Por supuesto, lo que le permite

2 Wenn ein Mensch dieses oder jenes Sittliche tut, so ist er nicht gerade

tugendhaft, aber wohl dann, wenn diese Weise des Benehmens eine Stetigkeit
seines Charakters ist. Die Tugend ist mehr die sittliche Virtuositat, und wenn
man heutzutage nicht so viel von Tugend spricht als sonst, so hat dies seinen
Grund darin, dafs die Sittlichkeit nicht mehr sosehr die Form eines besonderen
Individuums ist. Die Franzosen sind hauptsachlich dasjenige Volk, das am
meisten von Tugend spricht, weil bei ihnen das Individuum mehr Sache seiner
Eigentiimlichkeit und einer natiirlichen Weise des Handelns ist. Die Deutschen
dagegen sind mehr denkend, und bei ihnen gewinnt derselbe Inhalt die Form
der Allgemeinheit (GPR, VII, 300-301).

% Sin tomar a Hegel de forma explicita como un antecedente, es
particularmente curioso que John Rawls, en sus Lecciones sobre la historia de la
filosofia moral, termine por sugerir algo que va exactamente en esta linea. En
efecto, después de hacer énfasis en que la filosofia ética antigua se centra en
determinar cudl es la verdadera felicidad humana y qué tipo de excelencias
seria necesario adquirir en vistas de alcanzarla, y después de contraponer esto
mismo con los objetivos tipicos de la filosofia moral moderna, entre los que
destaca el determinar los fundamentos de nociones como derechos, normas,

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



202 Epuarpo CHARPENEL ELORDUY

a Hegel hacer mucho mas plausible esa tesis es justamente la nueva
concepcion de deber que logra introducir, entre otras cosas, mediante
su defensa de la teoria motivacional aristotélica. Si lo que dice Hegel
es cierto, existen toda una serie de deberes que podriamos clasificar
como “positivos” que, a diferencia de lo que lleg6 a advertir Kant, no
estarian determinados por un tipo de coaccién. Antes bien, son deberes
que el propio agente se autoimpone con el fin de obtener cierto tipo de
realizacion personal y de conferir de sentido a su propia existencia. “En
el deber” —nos dice Hegel- “el individuo se libera y alcanza la libertad
substancial.”*' En el imaginario hegeliano, la persona que, por decir un
caso, decide casarse, hace esto con la intenciéon de asumir un proyecto
de vida propio y de disfrutarlo —tal como en el modelo aristotélico el
spoudaios goza de sus rectas acciones—, y no, en circunstancias ordinarias,
porque desee obligarse, por el resto de sus dias, a ser buen esposo. Dentro
de este contexto, es claro, pues, que la “virtud de ser un esposo” y el
“deber de ser un buen esposo” poco se distinguirian entre si.

Aunado a lo anterior, Hegel afirma que esta oscilacion de describir
las acciones buenas ya sea en términos de virtudes o ya sea en términos
de deberes, si bien todavia es una posibilidad factica abierta, poco
a poco va diluyéndose en el mundo moderno, cediendo lugar a la
tendencia de comprenderlas de forma preponderante como deberes —lo
cual, dicho sea de paso, es una tendencia tangible que incluso hoy en dia
muchos de los propios eticistas de la virtud y de los defensores de las
éticas antiguas se ven obligados a reconocer (Cfr. Horn, 2010: 9)-. En el
segundo pasaje presentado arriba —el cual, sobra decir, no esta exento
de cierta ironia mordaz y de afan polémico- Hegel dice que la virtud
es mas caracteristica de los franceses porque todavia se mueven dentro

deberes y obligaciones, Rawls introduce una tesis que, a mi parecer, va en
plena consonancia con lo que Hegel sugiere: “Now, to suppose that there is this
difference between ancient and modern moral philosophy is not necessarily to
suppose that it is deep. Indeed, this difference may be not deep at all but simply
a matter of the vocabulary used to articulate and to order the moral domain.
What determined this vocabulary may have been a matter of historical accident,
with further examination showing that the two families of concepts expressed
by these vocabularies are equivalent in the sense that whatever moral ideas
we can express in one family, we can also express in the other, even if not as
naturally” (Rawls, 2000: 2).

31 In der Pflicht befreit das Individuum sich zur substantiellen Freiheit
(GPR, VII, 298).

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



LA FILOSOFIA PRACTICA ARISTOTELICA EN LA F1L.0SOFfA DEL DERECHO DE HEGELD()3

de un ambito de culto a la individualidad, mientras que los alemanes
habrian reconocido que lo ético poco o nada tiene que ver con el carisma
particular de los actores sociales. En otras palabras, la buena conducta
ética no se da porque uno sea una especie de “genio de la ética”, sino
porque uno ha interiorizado de forma exitosa los patrones y estandares
de conducta comunes que conforman el horizonte de interaccién social.
Por algin motivo en particular, Hegel parece asociar el lenguaje
de las virtudes con una época heroica, dentro de la cual los estandares
de excelencia no serian objetivos y donde resulta algo practicamente
milagroso que un individuo logre una adecuada realizacion ética:

Cuando la sociedad o la comunidad se encuentran en un
estado de mayor incultura aparece con mayor frecuencia
la forma de la virtud como tal, porque lo ético, tal como
lo han predicado los antiguos, en especial de Hércules,
es entonces en mayor grado una preferencia individual
0 una caracteristica genial propia del individuo. En
los Estados antiguos, puesto que en ellos la eticidad
no habia llegado a ser este sistema libre que acoge
en si un desarrollo independiente y objetivo, era la
genialidad propia del individuo la que tenia que llenar
esa carencia. La doctrina de las virtudes, en la medida
en que no sea una mera doctrina del deber y abarque
lo particular del caracter basado en determinaciones
naturales, se convierte de este modo en una historia
natural del espiritu.*

%2 Im ungebildeten Zustande der Gesellschaft und des Gemeinwesens

kommt deswegen mehr die Form der Tugend als solcher vor, weil hier das
Sittliche und dessen Verwirklichung mehr ein individuelles Belieben und
eine eigentiimliche geniale Natur des Individuums ist, wie denn die Alten
besonders von Herkules die Tugend pradiziert haben. Auch in den alten Staaten,
weil in ihnen die Sittlichkeit nicht zu diesem freien System einer selbstandigen
Entwicklung und Objektivitat gediehen war, mufite es die eigentiimliche
Genialitat der Individuen sein, welche diesen Mangel ersetzte. — Die Lehre von
den Tugenden, insofern sie nicht blo8 Pflichtenlehre ist, somit das Besondere,
auf Naturbestimmtheit Gegriindete des Charakters umfafit, wird hiermit eine
geistige Naturgeschichte sein (GPR, VII, 299).

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



204 Epuarpo CHARPENEL ELORDUY

Este pasaje es, por un lado, una clara evidencia textual de que, en
contra delo que opinan sus detractores, Hegel considera que el individuo
no esta absolutamente condicionado por su contexto histérico o cultural
—pues, de lo contrario, no habria posibilidad alguna de desviacion
individual respecto de un panorama generalizado de decadencia
social-. Este margen de independencia por parte de los individuos es
algo que Hegel también llega a subrayar en GPR en relacion con Sdcrates
y los estoicos, a quienes considera personajes que tuvieron que vivir
en una época turbulenta y que, no obstante, lograron trascenderla
heroicamente, alcanzando niveles de excelencia moral muy superiores a
los de sus coetaneos (Cfr. GPR, VII, 259-260). Por otro lado, sin embargo,
el pasaje deja ver de modo claro que Hegel hace una generalizacién
indebida, atribuyéndole un aspecto idiosincratico a todas las éticas de
la antigliedad basadas en la virtud. Si bien esta afirmacion es de por si
cuestionable referida a la ética griega en tiempos arcaicos, en lo que toca
a Aristoteles es insostenible, pues es claro que el Estagirita en ningtin
momento sugiere que las virtudes que él aborda en sus tratados éticos
hayan de ser apropiadas genialmente y sin ningtn tipo de instruccion
por parte de los individuos —excepcién hecha quizas de aquellos que
tienen un caracter “divino” (Cfr. EN VII, 1, 1145a19 y ss.)-. En general,
Aristoteles concibe a las virtudes que conforman su catalogo como las
mejores disposiciones en absoluto, mismas que, por un lado, habran de
ser apropiadas mediante un proceso educativo uniforme y que, por otro
lado, son en su totalidad indispensables para que alguien pueda contar
como prudente (Cfr. EN VI, 13, 1144b30-1145a5). Si a este principio de
reciprocidad o de co-implicacion entre las excelencias de caracter y la
prudencia —el cual es heredero de la discusion socratica sobre la unidad
de las virtudes— se le suman todas las recomendaciones pedagogicas
que Aristoteles da en innumerables pasajes de sus tratados éticos de
cara a la adquisicién de unas muy especificas y concretas virtudes,
asi como todo el muy detallado programa educativo que esboza en lo
que ha llegado a nosotros del libro VIII de la Pol., la tesis hegeliana se
muestra, en lo que toca a este punto, todavia mucho mas desencaminada
e improcedente. La causa de por qué Hegel no fue capaz de reconocer
todos estos elementos, tan tangibles en Aristoteles, no son a mi entender
del todo claras. Pero el no haber reconocido esto es posiblemente una
de las limitaciones mas grandes de la lectura que hace Hegel del mundo
antiguo, en general, y de Aristoteles, en lo particular.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



LA FILOSOFIA PRACTICA ARISTOTELICA EN LA F1L.0SOFfA DEL DERECHO DE HEGELD()H

Habiendo recogido estos y otros elementos —tanto positivos como
negativos—de lalectura que hace Hegel de las nociones de virtud y habito
en Aristdteles, considero que podemos dar paso a nuestra valoracién
final de la relacion de estos dos autores.

IV. Conclusiones

Después de pasar revista a todas estas instancias en las que Hegel
entabla un dialogo con Aristoteles y retoma elementos del mismo,
creo que estamos en condiciones de establecer lo siguiente: si lo que
buscamos es una lectura de la filosofia practica de Aristoteles con un
marcado apego filoldgico y animada por el propodsito de reconstruir el
proyecto original aristotélico del modo mas fidedigno posible, muy lejos
estaremos de encontrar algo semejante en GPR de Hegel. Sin embargo,
de ello no se sigue que la de Hegel sea una lectura descalificable por
entero ni mucho menos. Casos como éste, en mi opinién, invitan a
revalorar la relacion entre autores destacados de la tradicion filosofica
en términos de apropiacion y de rehabilitacion, las cuales serian actitudes
caracteristicas de aquel que busca apoyo en una fuente para hacer frente
a los desafios de la propia época. En el caso de Hegel, muchos de estos
desafios pasaban por presentar una alternativa, por un lado, a modelos
filosoficos, politicos, y econdomicos que eran a su entender atomistas y
ahistoricos toda vez que imaginaban a los individuos, de forma aislada y
unilateral, bajo tales o cuales circunstancias abstractas, inicamente para
reinsertarlos artificialmente, en un momento posterior, a su sociedad y a
su contexto especificos, y por otro lado, a teorias éticas que, a su juicio,
desorientaban a los individuos y los orillaban a enemistarse con su
propia afectividad y naturaleza sensible. Como dijimos en su momento,
éste no es el marco para hacer una valoracion de qué tan procedente
era la opinién de Hegel sobre sus adversarios filosoficos, pero sin tomar
en cuenta dicho contexto de apropiacion y de lectura, no estaremos en
condiciones de emitir un juicio razonado y equilibrado sobre la relacion
de Hegel y Aristoteles. A mi juicio, no obstante, este contexto polémico
en el cual Hegel lee Aristoteles, no debe interpretarse inicamente como
una limitante, sino también como la ocasién que habria posibilitado un
examen acerca de si los planteamientos aristotélicos pueden extenderse
hacianuevos horizontes no vislumbrados originalmente por el Estagirita,
y si éstos, dentro de ciertas condiciones ampliadas, son susceptibles de
ser todavia validos en el mundo moderno. Considero que, con base

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



206 Epuarpo CHARPENEL ELORDUY

en lo que hemos discutido a lo largo del presente trabajo, resulta claro
que la respuesta hegeliana seria afirmativa en ambos sentidos, y que
eso deja a su vez una leccion importante para todas aquellas propuestas
que quieran reactualizar a Aristdteles de cara a nuestros tiempos. Por
supuesto, intentos de apropiacion tan ambiciosos como el hegeliano
suelen ir de la mano de yerros, en ocasiones incomprensibles, en lo que
toca a puntos finos de la lectura de base —cosa que, sobre todo en el tltimo
apartado, he procurado subrayar— pero incluso dichos errores son en el
caso de grandes autores como Hegel ilustrativos e invitan de un modo
particular a una nueva examinacion de sus fuentes que puede redituar
también en una ampliacion de miras de nuestra propia interpretacion.

Ahora bien, pasando a consideraciones mas puntuales de la
discusion especializada en Hegel, me parece que poner en un primer
plano el dialogo que Hegel entabla con Aristoteles en GPR —cosa que,
como advertiamos en un inicio, no es una estrategia del todo comun
en la interpretacion del autor— ayuda, entre otras cosas, a dos objetivos
muy concretos. Por un lado -y con esto retomo las consideraciones
que anuncié al final del segundo apartado de nuestro trabajo—, hacer
esto ayuda entender de forma mucho mas cabal la retdrica hegeliana,
desconcertante a primera vista, de que el individuo es una especie de
accidente de la sociedad, tal como, por ejemplo, lo podemos ver en el
siguiente pasaje:

El hecho de que lo ético sea el sisterma de estas
determinaciones de la idea constituye su racionalidad.
De este modo, es la libertad o la voluntad existente en 'y
por si que se presenta como lo objetivo, como el circulo
de la necesidad cuyos momentos son los poderes éticos
que rigen la vida de los individuos y tienen en ellas,
como accidentes suyos, su representacion, su figura
fenoménica y realidad.®

3 DafB das Sittliche das System dieser Bestimmungen der Idee ist, macht

die Verniinftigkeit desselben aus. Es ist auf diese Weise die Freiheit oder der an
und fiir sich seiende Wille als das Objektive, Kreis der Notwendigkeit, dessen
Momente die sittlichen Michte sind, welche das Leben der Individuen regieren
und in diesen als ihren Akzidenzen ihre Vorstellung, erscheinende Gestalt und
Wirklichkeit haben (GPR, VII, 294).

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



LA FILOSOFIA PRACTICA ARISTOTELICA EN LA FILOSOFfA DEL DERECHO DE HEGELD()7

Ante una sensibilidad politica templada en el liberalismo, esta
afirmacion no puede resultar sino chocante. Mdas aun, podria leerse,
como en su momento lo hiciera Karl Popper en su famoso libro The Open
Society and Its Enemies como la mas clara anticipacion de una ideologia
totalitaria y antagonista de cualquier forma de pluralismo o diversidad.
Enrealidad, sinembargo, como hemos visto, dicha aseveracion encuentra
su asiento natural en una lectura particular del C@ov moAttikov
aristotélico y de su profunda vinculacion con condiciones estructurales
de praxis mas abarcantes. Por supuesto, el decir esto no quiere decir
que, de forma magica, la postura hegeliana se convierta en correcta o en
la mas deseable ética o politicamente. Pero sin lugar a dudas previene en
contra de lecturas simplificadoras que estan muy lejos de hacerle justicia
al autor y a su proyecto filosofico.

Por otro lado, considero que poner a Aristoteles y a Hegel en ese
primer plano de discusién, desde las coordenadas que lo hemos hecho,
ayuda a rectificar interpretaciones que, si bien en lo esencial apuntan
hacia un resultado correcto, fallan en aspectos importantes de la
reconstruccion que acometen. En concreto, me refiero a la interpretacién
de Ritter, sobre todo, cuando éste escribe lo siguiente:

En su adopcion del punto de vista de la eticidad, Hegel
se adhiere a la tradicion de la politica proveniente de
Aristoteles. Esto ya se muestra desde la estructura
misma de la Filosofia del derecho de Hegel. Al ir mas
alla de una moralidad que es ajena a la politica, la
filosofia del derecho incorpora a la moralidad —en
el desarrollo ulterior de la familia, la sociedad y el
estado como formas de la eticidad— dentro de aquella
doctrina perteneciente a la politica que considera a las
instituciones como la realidad del obrar particular.
Asi, ésta pasa de la ética de la moralidad a la ética de
la politica, la cual previamente habia desvanecido con
ella. La Filosofia del derecho retoma esta tltima tradicién
mediante una adhesién a la filosofia de escuela y la
pone en relacion con la realidad presente, la cual habia

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



208 Epuarpo CHARPENEL ELORDUY

sido separada de dicha tradicion por el principio de
subjetividad.*

Considero que Ritter, en este y otros pasajes de su obra, da la
impresion de que Hegel inicamente “incorpora” (einbringt) la moralidad
a una dimensién ya existente de la eticidad politica. Como hemos
visto, sin embargo, las cosas no resultan ser tan sencillas —de hecho,
con Hegel nunca lo son-. Lo que Hegel hace no consiste simplemente
en superponer una dimensién sobre otra, como si esto hiciera que,
de forma espontanea, la unilateralidad y las dicotomias y escisiones
propias de una moralidad abstracta desaparecieran. Antes bien, lo que
Hegel muestra es que, desde una perspectiva interna a las estructuras
del derecho abstracto y de la moralidad, éstas mismas mostrarian sus
limitaciones y exigirian un marco de concrecién mas amplio que so6lo
habria de encontrarse en la esfera de la eticidad. En otros términos, el
procedimiento hegeliano no es simplemente el de construir una esfera
para desplazarla sobre otra, sino el mostrar que una tiene que abrir
paso a otra, incorporando sus momentos de verdad, a fin de obtener
una plena realidad efectiva. Este método, si bien suele considerarse
dialéctico, también tiene una profunda afinidad con el procedimiento
aristotélico de reconstruccion de totalidades de sentido mas amplias,
del cual, después de lo que hemos visto, Hegel se habria beneficiado
enormemente. Y tener esto en cuenta hace que, en mi opinién, estemos

3 “An die Tradition der von Aristoteles herkommenden Politik kniipft

Hegel in der Aufnahme des Standpunktes der Sittlichkeit an. Das zeigt schon der
duflere Aufbau der Rechtsphilosophie. Im Ausgang von der der Politik fremden
Moralitdt bringt sie diese im Fortgang zu Familie, Gesellschaft und Staat als
Gestalten der Sittlichkeit in die zur Politik gehorige Lehre von den Institutionen
als Wirklichkeit des besonderen Handelns ein. Sie geht damit von der Ethik der
Moralitdt zu der in dieser verschwundenen Ethik der Politik iiber. Sie nimmt
deren Tradition in Ankniipfung an die Schulphilosophie auf und setzt sie in das
Verhiltnis zur gegenwartigen, durch das Prinzip der Subjektivitdt von dieser
Tradition geschiedenen Wirklichkeit (Ritter, 1969: 297-298). Aunque en el texto
de Ritter el término Politik viene en cursivas, considero que en ese caso no se
esta haciendo referencia a la politica aristotélica como obra, sino como proyecto
filoséfico en general. En el caso de Rechtsphilosophie, por el contrario, me parece
que si se esta hablando en especifico de la obra en concreto de Hegel y no en
términos generales del proyecto filoséfico.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



LA FILOSOFIA PRACTICA ARISTOTELICA EN LA F1L.OSOFfA DEL DERECHO DE HEGELD()9

en una mejor situacion hermenéutica para entender las problematicas y
desafios con los que suele confrontarnos el filésofo de Stuttgart.

Bibliografia®

Aristételes. (1998). Etica nicomaquea. Etica eudemia. Madrid: Gredos.

__ (1988). Politica. Madrid: Gredos.

___(1957). Metaphysica. Oxford: Oxford Clarendon Press.

__ (1957). Politica. Oxford: Oxford Clarendon Press.

___(1950). Physica. Oxford: Oxford Clarendon Press.

__ (1894). Ethica nicomachea. Oxford: Oxford Clarendon Press.

___ (1883). Magna moralia. Leipzig: Teubner.

Baum, F. (2014). Wissenschaft als Selbstzweck. Einewissenschaftsphilosophische
Untersuchung zu Aristoteles” und Hegels Ideal der selbstgeniigsamen
Erkenntnis. Disertacion doctoral. Dortmund.

Berti, E. (1987). Contraddizione e dialettica negli antichi e nei moderni.
Palermo: L"Epos.

Cordua, C. (1989). EI mundo ético. Ensayo sobre la esfera del hombre en la
filosofia de Hegel. Barcelona: Anthropos.

Dangel, T. (2013). Hegel und die Geistmetaphysik des Aristoteles. Berlin:
Walter de Gruyter.

Ferrarin, A. (2004). Hegel and Aristotle. Cambridge: Cambridge University
Press.

Gadamer, H-G. (1987). Hegel und die antike Dialektik. En Gesammelte
Werke 111. Neuere Philosophie. Tubinga: ].C.B. Mohr.

Goldstein, J. D. (2006). Hegel’s Idea of the Good Life. From Virtue to Freedom,
Early Writings and Mature Political Philosophy. Dordrecht: Springer.

Hegel, G.W.E. (2005). Principios de la filosofia del derecho. Barcelona:
Edhasa.

___(2003). Fenomenologia del espiritu. México: FCE.

___(1986). Grundlinien der Rechtsphilosophie [GPR], Werke VII. Francfort:
Suhrkamp.

% Las ediciones castellanas de obras aqui citadas, tanto de Aristdteles

como de Hegel, fueron empleadas en las traducciones del presente trabajo —
aunque siempre cotejadas con el texto griego o aleman original, y en algunos
casos, corregidas con ligeras modificaciones—. Las referencias bibliograficas en el
articulo sélo aluden, sin embargo, a los textos originales y no a las traducciones
castellanas. De aquellos textos donde no se consigna una traducciéon castellana
ya existente, la traduccién fue hecha por mi.

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



210 Epuarpo CHARPENEL ELORDUY

__ (1986). Phinomenologie des Geistes [PhG]. Werke III. Francfort:
Suhrkamp.

___ (1986). Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften 111 [EPW].
Werke X. Francfort: Suhrkamp.

___ (1986). Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte [VPG]. Werke
XII. Francfort: Suhrkamp.

_(1986). “Uber die wissenschaftlichen Behandlungsarten des
Naturrechts”. En Jenaer Schriften [UWBN]. Werke II. Francfort:
Suhrkamp.

Horn, C. (2010). Antike Lebenskunst. Gliick und Moral von Sokrates bis zu
den Neuplatonikern. Munich: C.H. Beck.

Kamtekar, R. (2004). The Relationship between Aristotle’s Ethical
and Political Discourses (NE X 9). En The Cambridge Companion to
Aristotle’s Nicomachean Ethics. Cambridge: Cambridge University
Press.

Lopez Farjeat, L. X. (2003) Hegel y Aristoteles: Una lectura de Metafisica
XII, 7, 107b. Tépicos, 25, 18-30.

Marx, K. (1971). Einleitung [zur Kritik der politischen Okonomie]. En Werke.
XIII (7). Berlin oriental: Dietz Verlag.

Quante, M. (2011). Die Wirklichkeit des Geistes. Studien zu Hegel. Francfort:
Suhrkamp.

Pinkard, T. (1986). Freedom and Social Categories in Hegel’s Ethics. En
Philosophy and Phenomenological Research, 47, 2.

Pippin, R. (2008). Hegel’s Practical Philosophy. Rational Agency as Ethical
Life. Cambridge: Cambridge University Press.

McDowell, J. (1994). Mind and World. Cambridge Massachusetts: Harvard
University Press.

Pelczynski, Z. A. (1994). Political community and individual freedom in
Hegel’s Philosophy of State. En The State & Civil Society. Studies in
Hegel Political Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press.

Rawls, J. (2000). Lectures on the History of Moral Philosophy. Cambridge
Massachusetts: Harvard University Press.

Ritter, J. (1969). Auseinandersetzung mit der kantischen Ethik. En
Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel. Francfort:
Suhrkamp.

Schopenhauer, A. (2002). Die Welt als Wille und Vorstellung. Munich:
Deutscher Taschenbuch Verlag.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



LA FILOSOFfA PRACTICA ARISTOTELICA EN LA FILOSOFiA DEL DERECHO DE HEGEL2]]

Schiitrumpf, E. (2006). Erziehung durch den Staat. Beschrankung und
Befreiung der Individualitét in Aristoteles. En Wissen und Bildung in
der antiken Philosophie. Stuttgart: ].B. Metzler.

Stewart, J. (1996). Hegel’s Myths and Legends. Evanston: Northwestern
University Press.

Vigo, A. (1996). Zeit und Praxis in Aristoteles. Freiburg: Karl Alber Verlag.

Weiss, F. G. (1969). Hegel’s Critique of Aristotle’s Philosophy of Mind. La
Haya: Martinus Nijhoff.

Westphal, K. (1993). The basic context and structure of Hegel's
Philosophy of Right. En The Cambridge Companion to Hegel.
Cambridge: Cambridge University Press.

Wood, A. W. (1993). Hegel's ethics. En The Cambridge Companion to Hegel.
Cambridge: Cambridge University Press.

___ (1990). Hegel’s Ethical Thought. Cambridge: Cambridge University
Press.

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



